
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Willen des Menschen füllen kann. Der Sünder verschliefst sich

gegen die Fülle seines eigenen Vermögens, damit er einem
schwachen Schatten nachlaufen und sich an selben hängen
kann. Das Vermögen aber bleibt im Sünder, sowie ihm die
menschliche Natur bleibt; und so schafft der Sünder in sich
selbst jenen Kampf, jenen Gegensatz, der in Ewigkeit nicht
vergehen kann. Er hat das Vermögen, in keinem der
sichtbaren, begrenzten Güter seine Ruhe zu finden; und siehe, trotzdem

wollte er sein Herz an ein solches Gut thatsächlich hängen.
Dies ist der Zwiespalt im Sünder, den niemand mehr heilen
kann, als jener, dessen Liebe die Allmacht ist, der die Herzen,
der den Willen im Menschen zu leiten versteht. Mit der Sünde
hängt eng zusammen die Gnadenkraft.

»-<•&—o

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Rraed.

H.

Die Dichtigkeit oder Wahrheit der Lehre des hl. Thomas.

^Obgleich die Form, insofern sie Form ist, oder als Form
keine Ursache hat, so hat sie jedoch bezüglich des Seins eine

wirkende Ursache. Und insofern sie im Sein gründet, hat sie

auch die Materie zu ihrer Ursache. Und obgleich die Materie
rücksichtlich des Materie-seins keine Ursache hat, so bildet doch

1 libr. 1. de causis fr. 2, cap. 11. pag. 540. Licet forma, secundum

id quod est, causam non habet, tarnen secundum esse in effectu

causam habet efficientem. Et secundum quod fundatur in esse causam
habet materiam. Et licet materia, secundumid quod est, non habet

causam, tarnen secundum esse in effectu causam habet formant. Et ut
efficiatur in effectu, causam habet efficientem.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 73

in Betreff des Existirens der Materie die Form deren Ursache.
Damit sie wirklich zur Existenz gelange, bedarf sie überdies
noch einer wirkenden Ursache."1 Quod omnibus esse accidat,
et solus Deus per seipsum sit, sic probatur. Omne quod est,
creatum est. Omne creatum ante se causam habet. Omne quod
sui esse causam habet, secundum esse dependens est ad

causam et esse non habet a seipso. Ergo illud, quod est, et
quod creatum est, esse habet ab Alio, et secundum quod
est esse non habet. Cui autem convenit aliquid habere ex
dependentia ad Aliud, et non convenit ei secundum seipsum,
et secundum id quod est, per accidens convenit, secundum
quod per accidens opponitur ei, quod est secundum ipsum
vel per se. Omni ergo creato convenit esse per
accidens et non secundum ipsum sive secundum
quod est. Yult enim Aristot. 1° posterior, quod hoc convenit
secundum ipsum, cuius illud, cui convenit, tota sufficiens
et sola causa est sicut triangulo rectilineo convenit très an-
gulos habere aequales duobus rectis. Illud, quod est et creatum
est, ante se „non esse", habet, et negative, quia nihil est, et

privative, quia potentia est et non actu. Si ergo esse suum,
quo in effectu est, haberet secundum ipsum et per se opor-
teret, quod radicaretur in ipso, secundum quod ipsum reducitur
ad sui originem. Eon autem habet ante se, nisi ad nihil esse et
potentia esse. Vel ergo radicaretur in eo secundum quod ex nihilo
est, aut secundum quod potentia est. Si primo modo, tunc esse

m effectu conveniret alicui, secundum quod ex nihilo est secundum

ipsum h. e. inquantum ex nihilo est. Quod esse non potest nec
etiam intelligi, quia secundum quod est ex nihilo nihil est. Et

sequeretur, quod secundum idem res esset in effectu et nihil,
quod abhorret intellectus. Si autem radicaretur in ipso, secundum

quod potentiâ est, hoc stare non potest. Quia secundum

quod potentiâ est, non est in effectu. Secundum esse autem
et secundum principium ipsius esse, est in effectu. Et sic

secundum idem per se et secundum ipsum et esset in effectu

1 Summa 1. p. tr. 4. q. 19. mbr. 3. pag. 70.



74 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

et non esset in effectu, quod stare non potest, ßelinquitur ergo,

quod esse, non convenit ei secundum id, quod est, sed ex

dependentia ad Alterum, quod est fons esse et principium. —
In Deo autem opposito modo se habet. Esse enim divinum
ante se non habuit „non esse", nec in potentia est ad aliquid
vel fuit; sed est in eo idem id, „quod est"' et „esse." Et ideo
non convenit Ei per Aliud, sed secundum seipsum. Et
hoc est, quod dicit Hilarius libr. 7° de Trinit., quod esse non
est accidens Deo, sed subsistens Veritas, et manens causa, et

naturalis generis proprietas, eo quod convenit Ei secundum id
„quod est." Nulli autem alii secundum id „quod est" con-

venire potest, quia nihil aliorum, secundum nihil quod est, nullo
modo in potentia est, et nihil aliorum est semper, ita quod esse

suum, non esse non praecesserit." In dieser Argumentation, die

in Form zweier Einwürfe dargelegt wird, bemerkt Albertus
Magnus in der Solutio: „istae rationes (argumentationis) de

necessitate proeedunt, et sicut in philosophicis diximus, nbi de

primo principio locuti sumus, trahuntur ab Aristotele in quadam

epistola de principio universi esse, et Avicenna in metaphysica

sua, ubi loquitur de primo principio." Auf den zweiten
Einwurf antwortet Albert der Grofse daselbst:1 „Wenn man sagt:
„der Mensch ist ein Tier," so geschieht die Aussage per se, und

wesentlich (in quid). Ebenso wenn man sagt: „das Tier ist
eine Substanz. Sagt man aber: „die Substanz ist ein Seiendes

(ens), so ist diese Aussage weder per se, noch wesentlich

(in quid) wie Avicenna und Algazel behaupten. Denn das wird
von der Substanz nicht als Gattung, oder als Differenz, noch

auch als Potenz derselben oder als Akt ausgesagt, sondern als

1 1. c. ad 2nm Cum dicitur: homo est animal, praedicatio est per
se et in quid. Similiter si dicitur animal est substantia. Cum autem
dicitur: substantia est ens, praedicatio non est per se, nec in quid, ut
dicunt Avicenna et Algazel. Esse enim non praedicatur de substantia
ut genus vel differentia, nec ut potentia ejus, nec ut actus; sed
praedicatur ut creatum primum ab alio participatum. Ex quo sequitur de

necessitate, quod esse accidit omni rei, quod est et quod creatum est,
et quod nec genus, nec differentia, nec potentia, nec actus est, de quo
praedicatur.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 75

das erste Geschaffene und von einem Andern durch Anteilnahme

Aufgenommene (ab alio participatum). Daraus folgt mit
Notwendigkeit, dafs das Sein jedem Dinge, das ist und das

geschaffen wurde, zufällt (quod accidat) und dafs es weder Gattung,
noch Differenz, noch Potenz, noch Akt ist von dem, von welchem
es ausgesagt wird.1 Das absolut Notwendige hat das Sein und
das was es ist, auf identische Weise (id quod necesse est esse
idem habet esse quod ipsum est). Würde es dies nicht auf
identische Weise besitzen, so müfste folgen, dafs das Sein
desselben von einem Andern abhinge, von dem, als seiner

Ursache, es wäre. Ks wurde indessen schon bewiesen, dafs
das Sein, bezüglich dessen man frägt, „ob Etwas" sei (an est),
eine Ursache hat. Das Erste aber kennt keine Ursache. Das-,

jenige, in dem das Sein verursacht ist, hat folgerichtig das Sein
als ein Zufälliges. Dasjenige aber, welches das Sein auf
substantielle Art besitzt, hat dieses Sein nicht als etwas

Zufälliges. Daraus folgt, dafs im Ersten, das notwendig ist, das

Sein und das was ist (esse et quod est) identisch sind." Über
die Wesenheit des Accidens äufsert sich Albert der Grofe

irgendwo:2 „Esse nunquam separatur ab ente. Sed esse est

actus entis et actus essentiae. Unde si essentiam secundum

se accipiamus, secundum intellectum adhuc essentia
est. Esse, quo essentia est id quod est intelligitur in
accidente secundum se. Et de hoc non intelligit Philosophus,
quod ejus esse est i ne s se. Sed potius hoc constituitur ex
principiis suae essentiae et suae quidditatis." Jedes Ding
hängt in Betreff seiner Existenz vom Schöpfer ab."3

1 libr. 1. de causis cap. 10. Id quod est necesse esse, idem habet

esse, quod ipsum est. Si enim non haberet idem sequeretur, quod esse
suum penderet ad aliud, a quo esset secundum causam. Jam enim

probatum est, quod esse, de quo quaeritur: „an est," causam habet.
Primum autem non habet causam. In quo causatum est esse, sequitur,
quod illi aliquo modo accidat esse. Et illud, quod substantialiter habet

esse, hoc esse non est accidens sibi. Relinquitur ergo, quod in Primo,
quod est necesse esse, idem sit esse, quod est. cfr. Summa: 1. p. tr. 4

q. 20. mbr. 3. ad lum pag. 78.
2 4. dist. 12. a. 16. pag. 185.
3 cfr. Summa: 1. p. tr. 14. q. 56. a. unie. pag. 316.



76 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wir schliefsen unsere Citate aus Albertus Magnus mit
folgender Stelle.1 „In principiis, etiam substantiae, non potest
esse simplicitas, quia, licet ex aliis principiis substantiae non

componantur, tarnen „aliud" habent hoc „quod sunt", et „aliud",
j,quo" principia substantiae sunt. Hoc enim „quod sunt" res

quaedam et substantiae sunt, quia ex „non substantiis" non fit
substantia, ut dicit Philosophus. E o autem „quo" principia
substantiae sunt, utrumque principiorum dependentiam habent
ad Alterum."2 Sola relatio ad causam efficientem non facit
eis (reb. creatis) compositionem, sed hoc quod relinquitur
in eis ex tali exitu in esse."

Diese wenigen Texte reichen hin, um die Anschauung kennen

zu lernen, welche Albert der Grofse in der Frage über den

Unterschied zwischen der Wesenheit und dem Dasein der

Geschöpfe offen vertreten hat. Gleich dem Doctor Angelicus
lehrt auch Albertus Magnus, das Sein, die Existenz bilde der
Wesenheit gegenüber ein Zufalliges, ein Accidens. Die Existenz

gehört somit, nach Albert dem Grofsen, nicht zur Wesenheit,
ist nicht ein konstitutiver Teil derselben, folglich real von ihr
unterschieden. Die Wesenheit hat ihre eigenen Principien,
wodurch sie das ist, was sie ist. Soll sie jedoch nicht blofs ein

Etwas, ein Ding, eine AVesenheit, sondern eine existierende
Wesenheit werden oder sein, dann genügen dazu ihre konstitutiven

Principien nicht. Denn das Sein, die Existenz, liegt
aufserhalb dieser Principien. Daher kann das Sein nur durch
eine wirkende Ursache der Wesenheit mitgeteilt werden. Das

Mensch- sein oder Tier- sein, bemerkt Albert der Grofse, hat
ein Wesen ganz gewifs nicht (pro certo non) von einem Andern.
Denn der Mensch ist Mensch und das Tier ist Tier, gleichviel
ob sie in der Wirklichkeit existieren oder nicht. Das Wirklioh-
sein oder Existieren hingegen hat das Wesen nicht aus sich,
sondern vom ersten Sein, von welchem jedes Sein stammt.

Dasjenige, was existiert, hat das Sein von einem Andern.

1 Summa 1. p. tr. 4. q. 20. membr. 2.

' 1. dist. 8. a. 24.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 77

Folglich besitzt das, was ist, die Existenz auf zufällige Art.
Her Grund davon ist, weil es das Sein von einem Andern hat.

Ein anderer mit S. Thomas gleichzeitig lebender Gelehrter,
den auch die Herausgeber der neuen Auflage der Werke des
hl. Bonaventura sehr häufig citieren, ist Peter von Tarantaise,
der als Innocenz V. den päpstlichen Stuhl bestieg. Im Verzeichnisse

der Pariser Magistri bei Denifle erseheint dieser Autor
als der 17. Magister aus dem Prediger-Orden, während Thomas

von Aquin als 14. aufgezählt wird.1 Wir nennen diesen
Gelehrten einen Zeitgenossen des englischen Lehrers, denn auf einem

Generalkapitel des Ordens im Jahre 1259 finden wir unter den

fünf Magistri der Theologie: Albert den Grofsen, Thomas von
Aquin und Petrus de Tarantasia.2 Wir wollen nun die Ansicht
dieses letztgenannten Magisters der Pariser Universität in unserer
Frage kennen lernen. Wir entnehmen die Lehre dieses Autors.
den Büchern über die Sentenzen des Lombarden der Tolosaner

Ausgabe von 1652.

Peter von Tarantaise schreibt:3 „Das Sein oder das qui
est kann man in zweifacher Weise verstehen, entweder schlechthin

und absolut, oder in strengster Bedeutung d. h. ohne ein
Hinzugefügtes. In ersterer Fassungist es Gott nicht
„eigentümlich", hingegen aber in letzterer, denn in Gott allein wird
das Sein nicht durch ein Beigegebenes beschränkt und

determiniert, weil alles, was in ihm ist, im strengsten Sinne sein

Dasein ausmacht. In allen übrigen Dingen verhält es sich

anders.4 Das Sein formell genommen ist nicht durch ein

1 cfr. Denifle: Archiv für Litteratur- und Kircheng. Seite 206 Son-

derabdr. Seite 42.
2 cfr. Denifle. 1. c. Seite 177 oder Sonderabdr. Seite 13.
8 Esse sive qui est potest dupliciter accipi. Vel simpliciter et

absolute; sic non est Deo proprium. Vel cum praecisione, i. e. nullo
ad dito; sie est proprium Deo, quia in solo Deo esse non contrahitur
et determinatur per aliquid additum, quia totum quod in ipso est,
est esse suum praecisissimum. In aliis vero rebus aliter est. (1. dist.
8. q. 1. a. 1. ad opp.)

4 Esse non est per aliud formaliter, est tarnen per aliud efficienter.
(ib. a. 2. ad 2«>n.)



78 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Anderes, wohl aber im Hinblicke auf eine wirksame Ursache.1

Die Wahrheit wird auch in dem Sinne aufgefafst, als sie einer

Vermischung entgegengesetzt ist. In diesem Sinne ist die Wahrheit

Gott „eigentümlich," denn in seinem Dasein findet sich

weder eine Mischung noch ein Mangel.2 Zusammengesetzt wird
ein Ding in zweifacher Weise genannt: entweder aus andern,
wie z. B. das Ganze aus Teilen; oder mit andern, wie z. B.

ein Teil mit einem andern, oder das Accidens mit dem Subjekte.
Indes kann auch dies in doppelter Weise geschehen: entweder

so, dafs das eine mit dem andern zusammengesetzt wird, indem

es gleichsam der Zeit oder der Natur nach schon existiert,
wie z. B. die Form mit der Materie, die Differenz mit der

Gattung, das Accidens mit dem Subjekte; oder so, dafs das

andere, gleichsam später, mit dem einen sich zusammensetzt,
wie z. B. die Form mit der ersten Materie, oder der Seinsakt

mit dem Seienden, das Accidens mit dem Subjekte. Alles was
auf irgend eine dieser Arten zusammensetzbar ist, ist in einer,

gewissen Hinsicht möglich.3 Gott ist nicht in der Gattung
Substanz enthalten, denn in jedem Wesen dieser Art
unterscheidet sich die Quiddität von ihrem Dasein. Die Natur
der Gattung nämlich die Quiddität, hat kein aktuelles Sein

1 Veritas etiam accipitur prout opponitur permixtioni. Et sic Veritas

propria est Deo, quia in suo esse nihil permixtionis aut defectus
admixture est (ib. q. 2. a. 1).

2 Compositum aliquid potest dici dupliciter; vel quia componitur
ex aliis, ut totum ex partibus; vel quia componitur cum aliis, ut
pars una componitur alteri, vel accidens subjecto. Et hoc dupliciter:
vel quia ipsum componitur alteri, quasi tempore et natura praeex-
istenti, ut forma materiae, et differentia generi, et accidens subjecto;
vel quia alterum, quasi posterius alteri componitur, sicut materiae

primae forma, vel enti actus essendi, et subjecto accidens: Omne

vero, quod aliquo modorum istorum componibile est, aliquo modo possi-
bile est. (ib. q. 5. a. 1.)

3 Deus non est in genere substantiae, quia in omni tali dififerunt quid-
ditas sua et suum esse. Nam natura generis, quae est quidditas, non
habet esse actuale nisi per hoc, quod suscipitur in aliquo particular!.
Et ideo multiplicatur in particularibus secundum esse, licet ratio quid-
ditatis eadem maneaf. (ib. a. 2.)



79

aufser dadurch, dafs sie in einem Partikulären aufgenommen,
und darum in dem Particulären dem Sein nach vervielfältigt wird,
obgleich der Begriff der Quiddität derselbe bleibt.1 Die Frage
ob irgend eine Kreatur einfach sei, verneint der Autor ebenfalls,
indem er sagt, jedes vollkommene Seiende (vom Geschöpfe ist
die Bede) sei zusammengesetzt aus „einem andern" und „einem
andern", wenigstens aus der Quiddität und dem Sein. Jn der
Kreatur finde sich eine mehrfache Zusammensetzung, aus Gattung
und Differenz; diese gehöre der gemeinsamen Natur an. Eine
zweite bestehe aus dem was ist (ex quod est) und dem Sein.
Diese komme jedem singulären Seienden zu.2 Einige sagen, die
Seele sei zusammengesetzt aus dem „quod est" und dem „Sein"
d. h. aus der Quiddität und dessen aktuellem Sein, welches
das Ding von Gott hat. Weil die Quiddität jenes Sein von
einem andern hat, steht sie im Verhältnis der Potenz sowohl

zum Sein selber, als auch zu dem, von welchem sie jenes Sein

hat. Ihr Sein aber ist der Akt. Daher ist sie zusammengesetzt

aus Potenz und Akt. In den zusammengesetzten Dingen

1 Omne quidem ens (creatum) completum componitur ex alio et
alio, saltern ex sua quidditate et suo esse. (ib. q. 6. a. 1.)

In creaturis multiplex compositio reperitur. Una ex genere et
differentia, quae est compositio naturae communis; altera ex quod est
et esse, quae est compositio cujuscunque entis singular!» (ib. ad 4"®).

2 Alii vero dicunt earn (animam) compositam ex quod est et esse,
i. e. quidditate rei et esse ejus actual!, quod habet a Deo. Unde cum
habeat illud ab alio, respecta ipsius esse, et respectu ejus a quo
habet illud, est in potentia. Esse vero suum est actus. Unde est ibi
compositio ex potentia et actu. In compositis quidem quo est dupli-
citer potest accipi: scilicet forma, sive sit forma partis, sive totius; vel

actus formae scilicet actus essendi, seu esse, sicut quo creditor
est actus credendi. In simplicibus vero quo est solummodo dicitur actus
essendi. In ipso vero quod est duo est reperire secundum rationem
(quae différant ratione non re) ex quibus constat ejus definitio. Aliquid
per modum generis, scilicet naturam ipsam communem, ut intellectuale,
aliquid per modum differentiae, scilicet limitationem naturae, ut gradum
intellectualitatis. Actus enim existendi secundum Avicennam (8° me-
taph.) non debet poni in definitione aliqua proprie sumpta, quia res
ejusdem naturae différant pe'r esse, quamvis conveniant in definitione.



80 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

kann man das, wodurch etwas ist, das quo est, in doppelter
Weise fassen: Als Form nämlich, sei sie nun Form des Teils;
oder des Ganzen; oder als Akt der Form, nämlich als Seinsakt
oder Sein, gleichwie z. B. das, wodurch etwas geglaubt wird,
Glaubensakt keifst. In den einfachen Dingen jedoch bedeutet

das, wodurch sie sind, das quo est, nur den Seinsakt.

Bezüglich dessen, was ist, das quod est, findet man in jenen
Dingen, die dem Verstände nach, nicht aber sachlich sich
unterscheiden, gemäfs unserer Auffassung ein Zweifaches, woraus die
Definition besteht. Das eine verhält sieh wie die Gattung, und
dies ist die gemeinsame Natur selber, wie z. B. das Intellektuelle;

das andere hingegen wie die Differenz, und dies ist die

Beschränkung der Natur z. B. auf einen bestimmten Grad der

Intellektualität. Den Seinsakt darf man nach Avicenna nicht
in die Definition setzen, wenn man die Definition im eigentlichen
Sinne nimmt, denn die Dinge, welche derselben Natur
angehören, unterscheiden sich durch das Sein, obgleich sie in der
Definition übereinkommen. ^Ein Accidens nennt man gemeinhin
auch das, was von anderswoher kommt, nicht blofs

dasjenige, was im eigentlichen Sinne dem vollendeten Subjekte
zufallt. Das Sein hat eine zweifache Bedeutung. Entweder
besagt es einen Habitus oder ersten Akt; in diesem Sinne

ist das Sein jedes Dinges identisch mit der Wesenheit. In
diesem Sinne ist das Sein der Materie identisch mit der Materie

selber, das Sein der Form identisch mit der Form, das Sein

des Kompositum identisch mit dem Kompositum. Oder das Sein

bedeutet den zweiten Akt, und in dieser Bedeutung ist es ein

1 Accidens dicitur hie communiter, quidquid aliunde accidit, non

proprie quod subjecto completo accidit. Esse dupliciter dicitur. Vel ut
habitus, seu ut actus primus, et sic esse cujuslibet rei est idem quod essentia

ejus. Under esse materiae est idem quod ipsa materia, esse formae est

ipsa forma, esse compositi, ipsum compositnm. Vel ut actus secundus;
sic est accidens essentiae in rebus creatis dico. Et hoc verum est

quando esse dicitur simpliciter, ut homo est. Quando vero praedicatur
esse cum determinatione, ut homo est animal, vel homo est albus, tunc
esse significat inexistentiam praedicati in subjecto, sive substantialem sive

accidentalem. (ib. in expos, literae.)



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 81

Accidens der Wesenheit, in den geschaffenen Dingen natürlich.
Dies hat seine volle Richtigkeit, wenn man damit das Sein

schlechthin meint, z. B. der Mensch ist. Wird dieses Sein

jedoch mit einer Bestimmung ausgesagt, z. B. der Mensch ist
ein ïier (animal) oder der Mensch ist weifs, dann bedeutet
das Sein, dafs das Prädikat im Subjekte enthalten sei, gleichviel

ob dieses in substantieller oder accidenteller Weise geschieht."
Wir glauben die Anschauung des Peter von Tarantaise mit

diesen Citaten aus seinen Sentenzen genügend gekennzeichnet
zu haben und schliefsen darum unsere Untersuchung hierüber
mit folgender Stelle ab:1 „Eine andere Ansicht geht dahin,
dafB der geschaffene Geist (Engel) nur aus dem quod est und

esse zusammengesetzt sei. Das quod est selber sei nicht
zusammengesetzt sondern einfach. Daraus folge, dafs, obgleich in

dem Zusammengesetzten, das quod est subsistierfe, es dennoch

nicht weder seine eigene Quiddität noch sein eigenes Dasein
bilde. Der Mensch z. B. sei weder seine humanitas noch auch

sein Dasein, oder das Sein des Menschen. In den geistigen
Substanzen hingegen sei das quod est selber zwar die eigene

Quiddität, jedoch nicht ihr Dasein. Denn in jedem Geschöpfe
unterscheide sich die Quiddität und der Existenzakt. Infolge
dessen könne man begreifen, was ein Mensch sei, obgleich man
nicht wisse, dafs er in der Wirklichkeit existiere. Das quod

1 Altera opinio dicit quod Spiritus creatus compositus est ex quod
est et esse tantum. Ipsum vero quod est non est compositum sed simplex.
Unde quamvis in compositis ipsum quod est subsistens non sit sua quid-
ditas, nec suum esse, ut homo non est humanitas, nec e3se hominis,
tarnen in spiritualibus ipsum quod est est sua quidditas, sed non suum
esse. In omni quippe creato différant quidditas et actus existendi.
Unde potest intelligi quid sit homo, non intellecto, quod sit actu. Ipsum

ergo quod est non habet esse ex se, sed aliunde. Habet ergo se in
potentia ad ipsum datorem ipsius esse et ad actum existendi, quod
dator influit. Et sie dicitur compositum ex potentia et actu. (2. dist.
3. q. 1. a. 1.) — S. Augustinus materiam informem aeeipit largissime
omne quod est in potentia ad actum. Et hoc modo non tantum materia
corporalium, sed quidditas substantiarum spiritualium nomine materiae
continetur. (lum.)

Jahrbuch für Philosophie etc. V. G



82 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

est habe daher sein Dasein nicht aus sich, sondern von anders

woher. Es stehe daher im Verhältnis der Potenz in Bezug auf
den Geber des Seins, wie auch bezüglich des Daseins, welches der

Spender mitteilt. Aus diesem Grunde nenne man es zusammengesetzt

aus Potenz und Akt. S. Augustin nimmt die informe

Materie im weitesten Sinne, für alles nämlich, was in der Potenz

zum Akte ist. In diesem Sinne ist auch die Substanz der

geistigen Wesen unter dem Namen der Materie einbegriffen.1
Auch nach S. Bonaventura ist jedes Geschöpf zusammengesetzt,

weil in jedem das quo est vom quod est sich
unterscheidet. Die beiden unterscheiden sich aber, weil das quo
est, das Sein, von einer äufseren Ursache stammt und von dieser

abhängt.2 Das Geschöpf hat seine Wesenheit durch seine innern
konstitutiven Principien, das Sein aber hat es von einem Andern

(aliunde). Darum steht das Sein in Bezug auf die Wesenheit
im Verhältnisse eines Accidens. Nicht als wäre das Sein ein

Accidens wie das Accidens, welches unter eine der 9 Kategorieen
des Accidens fällt. Accidens wird das Sein genannt, weil und
insofern es nicht zur Wesenheit gehört, vielmehr von ihr sich

unterscheidet. Es ist nicht erlaubt hier an eine metaphysische
oder logische Zusammensetzung zu denken wie z. B. die ani-

malitas und rationalitas im Menschen. Denn keiner der

Komponenten in dieser Zusammensetzung wird von den Doktoren je
Accidens genannt. Was wir aber zunächst aus S. Bonaventura

erhärten wollten, ist unsere Behauptung, die Wesenheit
des Geschöpfes, als Wesenheit, habe ihren Grund
nicht in einer äufseren Ursache sondern in und durch

1 Die Erklärung dieses Autors zu 1. dist. 19. q. 2. a. 2. „utrum
nunc aeternatis sit ipsa aeternitas," stimmt so genau mit S. Thomas
überein — nur ist sie bedeutend länger abgefafst, — dafs man den
englischen Lehrer selber vor sich zu haben glaubt. Gleich S. Thomas lehrt
auch Peter von Tarantaise, in den sichtbaren Kreaturen resp. zusammengesetzten,

sei das Sein von dem, dessen Akt es ist unterschieden re et
rati one successionis,in den einfachen Substanzen (Engeln) re quidem,
sed non ratione successionis; in Gott hingegen non re, sed r a-

tione tantum. cfr. dazu: 1. dist. 8. q. 3. a. 1.

' cfr. besonders 2. dist. 3. p. 1. a. 1. q. 1. c. pag. 88. seq.



Das Verhältais der Wesenheit zu dem Dasein etc. 83

Aich selber; die Existens hingegen, von Gott der
äufseren Ursache.

Wir könnten noch weiter Umschau halten unter den

Zeitgenossen des hl. Thomas, sowie unter den Vorgängern des

englischen Lehrers, allein wir wollen unsere Untersuchung
vorläufig nicht zu weit ausdehnen. Auf Avieenna und Wilhelm
von Auvergne hat P. Denifle in der früher von uns angezogenen
Schrift ausdrücklich hingewiesen. P. Denifle selbst citiert mehrere
Stellen aus diesen beiden Autoren. S. Thomas, wie auch Albert
der Grofse berufen sich wiederholt auf Avieenna, was wir vorhin
besonders aus Albertus Magnus nachgewiesen haben. Wir
behalten uns vor, in einer spätem Zeit diese Frage über das

Verhältnis der Wesenheit zu der Existenz in den Geschöpfen,
sobald wir mehr Material aus den Autoren vor dem hl. Thomas

gesammelt haben, geschichtlich so weit als möglich hinauf zu

verfolgen. Soviel glauben wir indessen auch aus dem bisher

Dargelegten bewiesen zu haben, dafs diese Frage, resp. diese

reale Unterscheidung nicht erst gemacht worden ist von den

Thomisten im Streite mit der Schule der Scotisten und anderer,
oder nur von den Thomisten „im strengsten Sinne." Dafs

Avieenna, Wilhelm von Auvergne, S. Bonaventura, Albert der Grofse,
Peter de Tarantaise keine Gelegenheit hatten, der Schule der
Scotisten gegenüber diesen Unterschied aufrecht zu erhalten,
bedarf nicht eines näheren Nachweises.1

Auf dem Grundsatze, dafs die Wesenheit der Kreatur durch
sich selber, nicht durch eine äufsere Ursache, Wesenheit sei,

das Wesenheit-sein habe, dafs sie aber, um wirklich existierende
Wesenheit zu werden oder zu sein, einer äufseren Ursache
bedürfe, beruht in der That der reale Unterschied zwischen der
Wesenheit und Existenz. Denn hat die Kreatur ihre Wesenheit,

ihr Wesenheit-sein nicht von einer äufseren Ursache, die
Existenz hingegen, das Existent-sein von/ einer äufsern Ursache,

1 Es verrät recht mangelhafte Kenntnisse der Geschichte der
Philosophie, wenn Autoren die Streitfrage über den Unterschied der Wesenheit

und Existenz in den Geschöpfen erst durch die Thomisten in Anregung
bringen lassen.

6*



84 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

darin können unmöglich beide real identisch sein. Hier greift
aber auch andererseits das gröfste Mifsverständnis verwirrend,
ein und erschwert damit gar sehr die richtige Lösung der

aufgeworfenen Frage. Da es sich nämlich in unserer Frage Um den

formellen, nicht um den wirksamen Grund handelt, so

müssen wir untersuchen, in welchem Verhältnisse die Existenz

zu der Wesenheit stehe. Dieses Verhältnis mufs sich nun fol-

gendermafsen gestalten. Sind Wesenheit und Existenz real

identisch, dann ist letztere entweder der bestimmbare, oder der

bestimmende Teil, oder das von beiden genannten Teilen
konstituierte Dritte. Der Mensch z. B. existiert also dann formell,,
weil er eine bestimmbare Materie und eine bestimmende Form

hat; oder er existiert, weil er ein aus diesen beiden Teilen,

Zusammengesetztes bildet, d. h. weil er Mensch ist. Nun
bestreitet selbst F. Kleutgen, dafs der Mensch deshalb existiere,,
weil er Mensch ist. Neben der Wesenheit eines Dinges gibt es

in den sichtbaren Dingen noch das Individuationsprincip, in

jedem Geschöpfe überhaupt die accidentia propria, seien es speci-
ßsche oder individuelle. Sind vielleicht diese der formelle
Grund, dafs die Wesenheit existiert? S. Thomas bestreitet es-

und P. Kleutgen erklärt ebenfalls, der Mensch existiere nicht
deshalb, weil er dieser Mensch, z. B. Peter ist. Welcher
formelle Grund bewirkt also dann, dafs das Geschöpf existiert?'
Die konstitutiven Teile sind es nicht, das Individuationsprincip,.
die accidentia propria sind es auch nicht; Gott kann niemals

formeller Grund sein: somit bleibt nur ein accidens per accidens

übrig, obgleich es der Wesenheit nicht nach Art eines Accidens

zukommt.
P. Limb, bringt folgenden Einwurf vor:1 Die Existenz, welche

mit der realen Wesenheit identisch ist, ist nicht hervorgebracht.
Denn die Wesenheit, als solche, mögen wir sie im Zustande der

Möglichkeit oder der Realität betrachten, wird nicht durch eine

wirksame Ursache konstituiert, durch welche sie hervorgebracht-
wird, sondern durch sich selbst, d. h. durch ihre eigenen innern,

1 1. c. Seite 66.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 85

•'konstitutiven Principien. Gleichwie also die Wesenheit nicht
durch eine äufsere wirksame Ursache, ebenso wird auch, wäre
die Existenz in den geschaffenen Dingen von der Wesenheit
nicht real unterschieden, die Existenz selber ohne äufsere wirksame

Ursache existieren. Darum wäre sie nicht hervorgebracht.
Diesbezüglich bemerkt darum der hl. Thomas:1 „Es sei geradewegs

gegen den Begriff des Geschaffen-seins (contra rationem facti),
dafs die Wesenheit der Sache identisch sei mit der Existenz,

•da das subsistierende Sein eben nicht geschaffen ist."
Darauf erwidert nun P. Limb. : „dieses Argument ist richtig

bezüglich jenes Wesens, dessen Existenz im Begriffe der Wesenheit

liegt (ubi existentia est de ratione essentiae) und darum

selber ihre eigene Natur ist (et sic ipsum esse est sua natura).
Es ist jedoch falch, wo immer die Existenz nicht im Begriffe
der Wesenheit liegt, und diese letztere daher ein von einem

Andern erhaltenes Dasein hat (habet esse acquisitum ab Alio).
Was dann weiter in diesem Argumente folgt, ist mit sich selber
im Widerspruch und eine Proposition steht der andern entgegen.
Denn die Wesenheit betrachtet „im Zustande der Realität, prae-
cise insofern sie Wesenheit ist," werde, so sagt das Argument,
nicht konstituiert „durch eine wirksame, sie hervorbringende
Ursache, sondern durch sich selber." Jedermann indessen sieht,
dafs jegliche Wesenheit, „im Zustande der Realität" betrachtet,
eine Ursache fordere (die göttliche natürlich ausgenommen), und
dafs die Wesenheit „praecise in sofern sie Wesenheit ist", weder

„im Zustande der Realität" genommen werde (considerari) noch

auch eine Ursache fordere. „Ens ait S. Thomas,2 non

importât, habitudinem causae nisi formalis tan tum vel inhaerentis
vel exemplaris, cujus causalitas non se extendit nisi ad ea, quae
sunt actu. Nichtsdestoweniger wird diese Verwechslung, deren

man sich im Antecedens schuldig gemacht hat, im Consequens

zur Anwendung gebracht, aus welcher man dann unsere Ansicht
als absurd hinstellt. „Also sagt der Objektant, wenn die Existenz.

1 1. p. q. 7. ä 2. ad l«m.
2 1. p. q. 5. a. 2. ad 2. cfr. de veritate q. 21. a. 2. ad 2um.



86 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

in den geschaffenen Dingen sich nicht real von der Wesenheit

unterscheidet, so würde sie, gleichwie die Wesenheit
nicht durch eine äufsere wirksame Ursache ist, auch
ohne wirksame Ursache existieren. Allein welche Wesenheit,
müssen wir bitten, ist denn nicht durch eine äufsere Ursache"?
Etwa die Wesenheit „im Zustande der Realität" betrachtet, oder
die Wesenheit „präcise insofern sie Wesenheit ist"? Die letztere
versteht der Gegner, und damit ist das ganze Argument nichtig.
Das bedeutet entweder : die Wesenheit, präcise insofern sie

Wesenheit ist, ist nicht hervorgebracht, also existiert sie nicht;
oder es bedeutet: die Wesenheit „im Zustande der Realität"
betrachtet, ist hervorgebracht, folglich existiert sie. Beide

Argumente zeigen, dafs unsere Ansicht die richtige ist, aber keine

von beiden beweist das, was zu beweisen war, nämlich, dafs

die Wesenheit „in den Zustand der Realität" gesetzt, und

infolgedessen bewirkt und daher endlich, nach unserer Sentenz

notwendig durch sich selber existierend, „ohne äufsere wirkende
Ursache existiere," und somit die Existenz, falls sie von dieser
sich nicht real unterscheidet, „nicht hervorgebracht sei." Was
endlich aus S. Thomas angeführt wird, gehört keineswegs zu

unserer Frage. Daselbst fragt S. Thomas, „ob etwas anderes

als Gott, durch seine Wesenheit unendlich sein könne. Wenn

jemand glauben sollte, dafs dies sein könne, da „Gottes Macht

unendlich", sie darum auch „eine unendliche Wirkung"
hervorzubringen imstande sei, so müsse man, sagt 8. Thomas, einem

solchen antworten: „dafs es gegen den Begriff des Geschaffenwerdens

verstofse, d. h. im Widerspruch stehe mit der

hervorgebrachten und geschaffenen Sache, nämlich: dafs die

Wesenheit dieser Sache ihre igene Existenz ausmache, oder
dafs sie nicht von einem Andern gemacht worden. Denn „das
subsi8tierende Sein ist nicht ein geschaffenes. Die Antwort des

hl. Thomas auf diesen Zweifel besagt also: Gott kann nicht
etwas Unendliches schaffen oder hervorbringen. Denn was unendlich

ist, ist ein subsistierendes Sein. Darum ist die Wesenheit
desselben das Sein oder die Existenz selber. Was hingegen
gemacht und geschaffen ist, das ist nicht ein subsistierendes



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 87

Sein, und dessen Wesenheit ist nicht dessen Sein oder
Existenz, weil es von einem Andern ist. Folglieh ist das

Gewordene und Geschaffene nicht unendlich. So wahr das alles

ist, ebenso sicher ist es nicht gegen unsere Sentenz, ja es

berührt die angeregte Frage nicht im entferntesten (ne extremis

quidem digitis attingunt)." Soweit der Herr Autor.
P. Limb, gesteht also zu, der Satz: „die mit der Wesenheit

real identische Existenz ist nicht hervorgebracht" habe seine

volle Richtigkeit bezüglich jenes Dinges dessen Existenz im

Begriffe der Wesenheit liegt, dessen Existenz die eigene
Wesenheit oder Natur selber ist. Diese letztern Worte
können nur den Sinn haben, dafs in jenem Dinge die Wesenheit

real identisch ist mit der Existenz. So fassen der hl. Thomas

und die Scholastiker die Worte: „esse est sua natura." Da

nun nach allgemeiner Übereinstimmung, der auch P. Limb.
Beifall zollt,1 bei dieser Frage von der wirklich existierenden
Wesenheit der Dinge die Rede ist, nicht von der möglichen,
auch nicht von der Wesenheit im rationellen oder specifischen
Sinne gefafst, so gibt der Herr Autor die Richtigkeit der vorhin

ausgesprochenen Behauptung zu in Betreff jenes existierenden

Wesens, dessen Wesenheit real identisch ist mit der Existenz

(ip8um esse est sua natura). Nun behauptet P. Limb, seinerseits,

in jedem existierenden Geschöpfe sei die Wesenheit real
identisch mit der Existenz. Folglich ist der Satz des

Objektanten „wenn die Wesenheit real identisch ist mit der

Existenz, sei die Existenz nicht geschaffen", nach
selbsteigenem Geständnisse des P. Limb, vollkommen wahr.
Alles, aufser Gott, ist aber thatsächlich geschaffen. Folglich ist
in keinem Dinge, aufser in Gott, die Wesenheit real identisch

mit der Existenz. Wir begreifen schlechterdings nicht, wie so

P. Limb, auf der einen Seite die Lehre des hl. Thomas und
der Thomisten bekämpft, während er sie auf der andern Séite

selber als richtig vorträgt. Oder kommt hier vielleicht wieder
die mögliche Wesenheit zum Vorschein? Um diese handelt

1 1. c. Seite 8, 9.



88 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

es sieh nicht, hat uns P. Limb, selber gesagt. Und es verhält
sich thatsächlich also. Auch die Wesenheit und Existenz

begrifflich aufgefafst, können hier nicht in Frage kommen, denn

der Herr Autor selber schreibt: „ubi ipsum esse est sua natura".
Nun lehrt P. Limb, fortwährend, besonders klar Seite 46, dafs

die existierende Wesenheit ihre eigene Existenz sei (est su um
esse). Der hl. Thomas hingegen sagt beständig: „nulla creatura
est suum esse". Die Widersprüche, von welchen P. Limb, hier
redet, sind also auf einer andern Seite zu suchen als bei den

Thomisten.
Was der Herr Autor weiter sagt, der Satz: „bei realer

Identität der Wesenheit und 'Existenz sei die Existenz uner-
schaffen," finde seine Richtigkeit nicht in Betreff jener Dinge,
deren Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen,
und daher von einem Andern mitgeteilt sei, ist unverfechtbar
wahr. Allein den eigentlichen Grund dafür verschweigt P. Limb,
auch hier wiederum. Im erstem Falle gibt der Herr Autor die

Richtigkeit jenes Satzes unbedingt zu, weil die Existenz im

Begriffe der Wesenheit liege, und darum die Existenz selber

ihre eigene Wesenheit, d. h. real mit ihr identisch sei. Wie
lautet nun, nach den Gesetzen der Logik, der kontradiktorische

Gegensatz? Es kann nur heifsen: im letzteren Falle ist der

oben citierte Satz unrichtig, weil die Existenz jener Dinge nicht
im Begriffe der Wesenheit liegt, und darum die Existenz nicht
ihre eigene Wesenheit, d. h. nicht real mit ihr identisch ist.

Der Grund: atque haec „habet esse acquisitum ab alio" stützt
sich auf den vorausgehenden, nämlich auf den realen Unterschied

zwischen Wesenheit und Existenz. Fällt dieser, so stürzt
auch der andere mit in den Abgrund. Das „esse ab alio" ist

nur möglich, wenn das „esse non est sua natura", wie es im

ersten Falle thatsächlich statt hat und von P. Limb, selber

ausdrücklich hervorgehoben wird. Das „esse ab alio" ist,

wie wir schon früher betont haben, nicht Grund, sondern eine

notwendige Folge des realen Unterschiedes, gleichwie das

„non esse ab alio" seinen Grund darin hat, dafs „ipsum esse

est sua natura." P. Limb, bemerkt ferner, die Worte des



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 89

englischen Lehrers, „hoc est contra rationem facti, quod essentia

rei sit ipsum esse ejus, quia esse subsistens non est esse crea-
tura" gehöre gar nicht zur Sache, berühre unsere Frage nicht
im geringsten. Wir erklären dem gegenüber, dafs, wenn diese

Worte nicht zur Sache gehören, überhaupt nichts mehr, dafs

in diesem Falle dann der ganze hl. Thomas nicht mehr zur Sache

gehört. In der That Der hl. Thomas fragt, ob G-ott ein Unendliches

schaffen könne? Der Heilige antwortet nein, denn ein

Unendliches besagt, dafs es unerschaffen ist. Und warum? weil
im Unendlichen die Existenz real' identisch ist mit der Wesenheit.

Das Unendliche ist esse subsistens. Wir zweifeln
nicht, dafs P. Limb, aus den Werken des hl. Thomas sich mit
dem Begriffe des: „esse subsistens" vertraut gemacht hat. „Esse
subsistens" ist beim hl. Thomas identisch mit demjenigen: „cujus
ipsum esse est sua natura." Merkwürdigerweise sagt P. Limb,

ganz das nämliche und knüpft trotzdem daran die Behauptung:
dieses gehöre nicht zur Sache, berühre unsere Frage nicht im

mindesten. Im Unendlichen „ipsum esse est sua natura."
Dieses Wesén hat infolgedessen die Existenz nicht ab alio,"
während jedes Geschöpf die Existens ab alio hat, wie P. Limb,
selber bezeugt. Nichtsdestoweniger gehört alles dieses gar nicht zur
Sache. Warum wird denn Gott ein „ens a se" genannt?
Wahrscheinlich weil er nicht „ens ab alio" ist. Und warum ist Gott nicht
ein „ens ab alio"? Weil Er ein „ens a se" ist? Nein, jedermann

wird antworten, weil Gott das Sein in sich hat, oder

wie P. Limb, mit S. Thomas richtig bemerkt „ipsum esse est

sua natura", d. h. weil Existenz und Wesenheit in ihm real
identisch sind. Und dies sollte nicht zur Sache gehören? ne

extremis quidem digitis attingere? Wir sagen, Gott hat das

Sein in sich uud nicht von einem Andern. Niemanden wird
es beifallen, zusagen: „Gott habe die W esenheit in sich, und

nicht von einem Andern." Ganz dasselbe sagen wir von der
Kreatur. P. Limb, hebt ununterbrochen hervor, die Kreatur
habe das Sein von einem Andern, darum existiere sie. Von
der Wesenheit sagt der Herr Autor dieses nicht. Nun kommen
die Thomisten und behaupten mit P. Limb., das Geschöpf habe



90 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

seine Existenz von einem Andern, nicht aber seine Wesenheit

oder das Wesenheitsein. Alsbald ist P. Limb, zur Hand
und beschuldigt sie eines Widerspruches. Oapreolus macht die

richtige Bemerkung, jeder, der behaupte, die Wesenheit, als
Wesenheit, sei geschaffen, wisse nicht was er sagt.1

Wir wollen diesen angeblichen Widerspruch der Thomisten

etwas genauer prüfen. Die Thomisten behaupten also, dafs die

Wesenheit betrachtet „im Zustande der Realität," präcise
insofern sie Wesenheit ist, nicht konstituiert werde, „durch eine

wirksame, sie hervorbringende Ursache, sondern durch sich

selber." Was begründet nun in diesem Satze einen

Widerspruch? Jedermann sieht, antwortet P. Limb., dafs jede Wesenheit

„im Zustande der Realität" eine Ursache fordere (die göttliche
Wesenheit ausgenommen), und dafs die Wesenheit „präcise
insofern sie Wesenheit ist", weder als „im Zustande der
Realität" in Betracht komme, noch eine Ursache fordere. — Der
Herr Autor bringt hier offenbar die Wesenheit, „präcise insofern

sie Wesenheit ist," in Gegensatz zu der Wesenheit „im
Zustande der Realität." Was versteht nun P. Limb, unter der
Wesenheit präcise ut essentia est? Ohne Zweifel die

mögliche Wesenheit, oder die objektive Potenz. Von dieser also

wird bemerkt und mit Rect, dafs sie weder als „im Zustande

der Realität" in Betracht komme, noch eine Ursache fordere.

Allein wir fragen : konnte S. Thomas diese Wesenheit im Auge
haben, als er schrieb:2 „substantia uniuscujusque est ens per
se et non per aliud; sed cuilibet rei creatae suum esse est
ei per aliud: nullius ergo substantiae creatae suum esse est

sua substantia"? Diese Argumentation des englischen Lehrers
hätte schlechterdings keinen Sinn. Es kann daher nur die

reale Wesenheit, als Wesenheit, oder die Wesenheit „im
Zustande der Realität" von S. Thomas in diesem Ausspruche
gemeint sein. Behauptet also P. Limb., jedermann sehe,

dafs die Wesenheit in diesem Zustande eine Ursache fordere, so

1 Capreolus in 1. dist. 8; 9. 1. Män vergleiche S. Th. Quodl.
8. q. 1. a. 1.

2 contr. Gent. cap. 52, ratio 5a.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 91

müssen wir bemerken, dafs in diesem Satze ein Sophisma liegt.
Der hl. Thomas, Albert der Grofse, Bonaventura und die Tho-

misten überhaupt, unterscheiden diese Worte. Der Herr Autor
identificiert die reale Wesenheit mit der existenten und weil die

Wesenheit, um wirklich zu existieren, eine Ursache fordert,
so muf8 nach ihm auch die reale Wesenheit, als solche, d. h.

insofern sie Wesenheit ist, eine wirkende Ursache fordern.
Zudem trennt P. Limb, die Worte: die Wesenheit im Zustande

der Realität präcise insofern sie Wesenheit ist. Nach den

Thomisten heifst der Satz: die reale Wesenheit als Wesenheit;

P. Limb, hingegen läfst sie sagen: die Wesenheit als
reale. Das nennt man ein Sophisma, und dies um so mehr,
als dem Herrn Autor real und aktuell identische Dinge sind.
Die Ansicht des hl. Thomas, Bonaventura, Albert des Grofsen

haben wir bereits früher kennen gelernt. Wenn die Existenz
der Wesenheit als Accidens zukommt, der möglichen Wesenheit

jedoch niemals zukommen kann, alles aber, was als Accidens
in einem Dinge ist, doch ein reales Subjekt haben mufs, so

folgt mit zwingender Notwendigkeit, dafs der Träger oder das

Subjekt, in unserm Falle die Wesenheit, welcher das Dasein
als Accidens zukommt, eine reale Wesenheit sein müsse. Hier
jedoch kommt nicht die Wesenheit als reale, also formell unter
diesem Gesichtspunkte, d. h. insofern sie real ist, in Betracht,
sondern die reale Wesenheit, insofern sie Wesenheit ist.
Die Wesenheit ist hier allerdings real, allein „in sensu specifico",
nicht in sensu formali. Die geschöpfliehe Wesenheit, als solche

abstrahiert vom actu sein oder nicht actu sein, weil sie weder die

Existenz in sich schliefst, wenn sie nicht actu, noch auch, wenn
sie actu ist. Der Sache nach stimmt P. Kleutgen vollkommen

mit den Thomisten überein, obgleich dieser Gelehrte sich scheut

aus den dargelegten Principien die richtige Folgerung zu ziehen,

nämlich: dafs Wesenheit und Existenz real unterschieden seien.

P. Kleutgen selber schreibt:1 „Peter ist nicht, weil er Mensch,
noch weil er Peter ist. Er hat also das Dasein nicht infolge

1 Philos, der Vorz. 2. B. 2. Aufl. n. 57. 3. Seite 60.



92 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

seiner Wesenheit, sondern weil diese seine Wesenheit, die

auch nicht dasein könnte, von einem andern ins Dasein gesetzt
worden ist." Von welcher Wesenheit nun spricht P. Kleutgen?
Von der möglichen? Offenbar nicht. Also ist es die reale
existente Wesenheit des Peter. Von dieser Wesenheit also

sagt der Gelehrte: sie könnte auch nicht da sein. Könnte
sie vielleicht auch nicht menschliche oder nicht die Wesenheit

des Peter sein? Mit andern Worten: ist Gott der formelle
Grund, dafs die Wesenheit im Peter eine menschliche, oder
dafs sie die Wesenheit des Peter d. h. eine individuelle'ist?
Keineswegs. Der Herr Autor sagt mit Recht: diese Wesenheit
des Peter könnte auch nicht dasein. P. Kleutgen spricht
also von der Wesenheit, insofern sie eine existente, nicht aber,
insofern sie eine Wesenheit, d. h. eine menschliche oder eine

individuell menschliche ist. Und doch meint P. Keutgen, wie

gesagt, nicht die mögliche, sondern die reale Wesenheit, wie
sie im Peter ist. Die reale Wesenheit hat also nur das

Existent-sein von einem andern, nicht aber das Wesenheitsein.

Dies lehrt uns übrigens P. Limburg selber.1 „Id enim,

quo homo vel equus formaliter existit, non est essentia
hominis vel equi, sed utriusque existentia, qua a Deo re-
cepta formaliter existunt." Was bedeutet dieses „qua a Deo

recepta"? Offenbar die Existenz. Also der Herr Autor selber

bekennt, dafs die Existenz von Gott mitgeteilt werde. Allein
wem wird diese Existenz mitgeteilt? Jedenfalls dem „homo
und equus" infolge dessen (qua) auch die „essentia hominis

et equi existit." Wird nicht auch die Wesenheit oder das

Wesenheit-sein des „homo et equus" von G Ott mitgeteilt?
Davon sagt uns P. Limb, nichts. Auf welcher Seite ist aber

dann der Widerspruch zu finden?

Wir können also dem Oapreolus nur beistimmen, wenn er
sagt: Jeder, der behauptet, die Wesenheitals solche, oder insofern
sie Wesenheit ist, sei geschaffen, der wisse nicht, was er rede.

Nehmen wir einmal an, auch die Wesenheit, als solche, oder

1 1. c. Seite 45.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 93

das Wesenheit-sein der existenten Kreatur sei geschaffen. Die

schöpferische Ursache aber ist bekanntlich eine freie, durch

eigene Willensbestimmung angeregte. Was hindert also, dafs

z. B. der Mensch als animal irrationale und das Tier als animal

rationale existiere? Das hängt ja rein nur von Gottes freiem

Willen ab. Man kann auch nicht sagen, das gehe nicht an,
weil die mögliche Wesenheit, als causa exemplaris,

' nach
welcher ein Ding geschaffen werde, hindernd im Wege stehe.

Denn nach P. Limb, hat allerdings die Wesenheit als solche,
d. h. im Sinne des Herrn Autor, die mögliche Wesenheit keine

wirkende Ursache, die reale jedoch hat eine. In diesem Falle
könnte Gott trotz des Hindernisses von Seite der möglichen
Wesenheit, die reale doch bilden nach seinem Wohlgefallen.
Allerdings hätten wir den Widerspruch, dafs in der realen

wirklichen Wesenheit sich etwas findet, was nicht im
Vorbilde war. Allein dieser Widerspruch folgt mit Notwendigkeit
aus der Theorie des P. Limb. Dafür sind wir nicht
verantwortlich.1

Bemerken wollen wir nur noch, dafs mit der Richtigkeit
der Limburgschen Theorie alle unsere Wissenschaften eitel

1 Das Verhältnis der Existenz zur Wesenheit ist nach S. Thomas
folgendes. Eine Kreatur erhält von Gott das Dasein. Das erste, der
erste terminus der göttlichen Wirksamkeit, ist demnach das Sein. Die
formelle Wirkung dieses Seins kann nicht im Nichts, sie mufs in einem
Subjekte ausgeübt werden. Dieses Subjekt ist zunächst die Form.
Ist die Kreatur einfach, so ist die Form allein dieses Subjekt. In den

zusammengesetzten Wesenheiten hingegen mufs die Form selber abermals
eine formelle Wirkung ausüben. Da nun diese formelle Wirkung der
Form selber, die Information ebensowenig im Nichts vor sich gehen

kann, wie die formelle Wirkung des Seins, setzt auch die Form ein

reales Subjekt voraus. Dieses reale Subjekt ist die erste Materie
(materia prima). Dieser Vorgang ist gleichzeitig, aber doch andererseits

nach einer bestimmten Ordnung eingerichtet. Nur wer leugnet,
dafs die Existenz überhaupt das quo est, nicht das quod est bilde, kann
von dieser Ordnung bei der Entstehung der Geschöpfe absehen. Allerdings

kommt er dann über den reinen Akt (actus purus) nicht hinaus.
Materie und Form sind daher nicht erst durch das Sein formell real.
Durch das Sein sind sie aktuell.



94 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Ding sind. Es steht nichts mehr fest, denn nichts mehr ist

notwendig, alles zufallig, absolut vergänglich wie die Existenz
der Geschöpfe, denn die Wesenheit der Kreaturen hängt in

gleicher Weise von Gottes freiem Willen ab wie die Existenz
derselben. Wir haben nur noch ein sicheres Wissen von der

möglichen oder idealen Wesenheit, die reale kann sich

ändern, so oft es Gott gefallt, sie ist und bleibt kontingent.
Wie wir dann überhaupt noch zur Kenntnis der Wesenheit, selbst

der idealen, ohne eingeborne Ideen gelangen können, das vermag
die Theorie des P. Limb, uns nicht zu sagen. Die ganze
Erkenntnistheorie des hl. Thomas wird umgestofsen. Nach der
Lehre des hl. Thomas müssen wir, um die Wesenheit der
sichtbaren Dinge zu erkennen, von der Existenz, weil diese letztere
materiell-individuell ist, abstrahieren.1 Sind Wesenheit und

Existenz, real identisch, d.h. ist Gott von beiden die wirkende

Ursache, so können wir niemals von der Existenz abstrahieren.

Wir haben also von der Kreatur keine direkte Kenntnis.
31° III. Argument des hl. Thomas: Die Wesenheit und

Existenz sind in den Geschöpfen real unterschieden, denn die

Existenz die, als solche, subsistent ist, kann nur als einzige
da sein. Diese subsistente Existenz aber ist Gott; folglich
unterscheidet sich in jeder Kreatur die Wesenheit real von der

Existenz.

2„Natura communis, si separata intelligatur, non potest esse

nisi una; quamvis habentes naturam illam plures possint in-

veniri. Si enim natura animalis per se separata subsisteret,

non haberet ea, quae sunt hominis, vel quae sunt bovis; jam
enim non esset animal tantum, sed homo vel bos. Remotis autem

differentiis constitutivis specierum, remanet natura generis indi-

visa, quia eaedem differentiae, quae sunt constitutivae specierum,

1 Nach der Lehre des hl. Thomas erkennen wir direkt nur das

Allgemeine, das Singulare hingegen indirekt. Die Existenz der Geschöpfe
ist aber singular. Folglich sind bei realer Identität der Wesenheit mit
dem Dasein alle unsere Kenntnisse indirekte, was den Thatsachen

widerspricht.
2 2. contr. Gent. cap. 52. ratio 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 95

sunt divisivae generis. Sic igitur, si hoc ipsum, quod est esse,

sit commune, sicut genus esse separatum per se subsistens, non

potest esse nisi unum. Si vero non dividatur differentiis sicut

genus, sed per hoc, quod est hujus vel illius esse, jam hoc magis
est verum, quod non potest esse per se existens nisi unum.

Relinquitur igitur quod, cum Deus sit esse subsistens, nihil praeter
ipsum est suum esse."

Der hl. Thomas geht hier zunächst von der bekannten

Wahrheit aus, dafs Gott das subsistente Sein ist. Wir müssen

uns darum über den Begriff: „subsistent" genau orientieren.
Diesbezüglich schreibt der englische Lehrer:1 Substanz wird etwas

in einem zweifachen Sinne genannt. Einmal bedeutet Substanz

die Quiddität der Sache, welche durch die Definition angegeben
wird. Demgemäfs sagen wir, dafs die Definition die Substanz

der Sache bezeichne. Die Griechen nennen diese Substanz

ovöiav, wir können sie Wesenheit nennen. Ferner bedeutet
Substanz auch das Subjekt oder Suppositum, welches in der

Gattung der Substanz subsistiert. Und zwar kann dieses, im

allgemeinen genommen, mit dem Namen benannt werden, welcher
den Begriff bezeichnet (significante intentionem). In dieser Weise
wird es Suppositum genannt. Man benennt es auch mit drei
Namen, welche die Sache bezeichnen, nämlich: res naturae,
Subsistenz und Hypostase, je nach der dreifachen Auffassung
der Substanz. Existiert sie für sich und nicht in einem andern,
so heifst sie Subsistenz; denn von jenen Dingen sagen wir, dafs

sie subsistieren, welche nicht in einem andern, sondern in sich

existieren. Untersteht sie einer gemeinsamen Natur, so wird sie

res naturae genannt. So ist z. B. der Mensch (homo) eine res

naturae. Untersteht sie den Accidenzen, so nennen wir sie

Hypostase oder Substanz."3 Der Unterschied der Namen: Wesenheit,

Subsistenz und Substanz wird von der Bezeichnung der
Akte genommen, von welchen diese Namen hergeleitet werden,
nämlich: vom Sein, Subsistieren, und Unterstehen. Das Sein

1 1. p. q. 29. a. 2. c.
2 1. dist. 23. q. 1. a. 1. c. und ad 2«.



96 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

ist etwas Gemeinsames und bestimmt nicht einen Seinsmodus.

Das Subsistieren hingegen besagt einen bestimmten Seinsmodus,

insofern nämlich etwas ein Seiendes für sich ist, nicht wie das

Accidens, in einem andern. Unterstehen aber ist soviel als unter

Irgendetwas gestellt werden. Das Sein bedeutet das, was allen

Gattungen gemeinsam ist; das Subsistieren aber und das Unterstehen

bedeuten dasjenige, was dem ersten Prädikamente
eigentümlich ist, nämlich: ein in sich kompletes Seiende. Daher

sage ich, dafs Wesenheit dasjenige genannt wird, dessen Akt das

Sein bildet; Subsistenz, dessen Akt das Subsistieren; Substanz,
dessen Akt das Substare ist. Das Subsistieren kann nur auf-

gefafst werden als der Akt eines Dinges, welches subsistiert

(also in concreto, ut quod subsistit) oder als das, wodurch das

Ding subsistent ist (ut quo subsistit). Da nun das Subsistieren
ein bestimmtes Sein bezeichnet, und die ganze Bestimmung des

Seins auf die Form folgt, die den terminus bildet, so ist klar,
dafs etwas durch die erste Form die in der Gattung der
Substanz ist subsistent genannt wird. Fafst man aber die Substanz

als dasjenige auf, was subsistiert, dann wird eigentlich dasjenige

so genannt, in welchem „per prius" eine Natur dieser Art
gefunden wird, welche auf die schon genannte Weise existiert."

~SS>


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

