Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

72 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Willen des Menschen fiillen kann. Der Siinder verschliefst sich
gegen die Fiille seines eigenen Vermdgens, damit er einem
schwachen Schatten nachlaufen und sich an selben hingen
kann. Das Vermogen aber bleibt im Siinder, sowie ihm die
menschliche Natur bleibt; und so schafft der Siinder in sich
selbst jenen Kampf, jenen Gegensatz, der in Ewigkeit nicht
vergehen kann. Er hat das Vermogen, in keinem der sicht-
baren, begrenzten Giiter seine Ruhe zu finden; und siehe, trotz-
dem wollte er sein Herz an ein solches Gut thatséichlich héngen.
Dies ist der Zwiespalt im Siinder, den niemand mehr heilen
kann, als jener, dessen Liebe die Ailmacht ist, der die Herzen,
der den Willen im Menschen zu leiten versteht. Mit der Siinde
héingt eng zusammen die Gnadenkraft. |

I T

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

1L

Die Richtigkeit oder Wahrheit der Lehre des hl. Thomas.

1,0bgleich die Form, insofern sie Form ist, oder als Form
keine Ursache hat, so hat sie jedoch beziiglich des Seins eine
wirkende Ursache. Und insofern sie im Sein griindet, hat sie
auch die Materie zu ihrer Ursache. Und obgleich die Materie -
riicksichtlich des Materie-seins keine Ursache hat, so bildet doch

! libr. 1. de causis tr. 2, cap. 11, pag. 540. Licet forma, secun-
dum id quod est, causam non habet, tamen secundum esse in effectu
causam habet efficientem. Kt secundum quod fundatur in esse causam
habet materiam. Kt licet materia, secundum id quod est, non habet
causam, tamen secundum esse in effectu causam habet formam. Kt ut
efficiatur in effectu, causam habet efficientem.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 73

in Betreff des Existirens der Materie die Form deren Ursache.
Damit sie wirklich zur Existenz gelange, bedarf sie iiberdies
noch einer wirkenden Ursache.! Quod omnibus esse accidat,
et solus Deus per seipsum sit, sic probatur. Omne quod est,
creatum est. Omne creatum ante se causam habet. Omne quod
Sui esse causam habet, secundum esse dependens est ad
causam et esse non habet a seipso. Ergo illud, quod est, et
quod creatum est, esse habet ab Alio, et secundum quod
est esse non habet. Cui autem convenit aliquid habere ex
dependentia ad Aliud,\ et non convenit ei secundum seipsum,
et secundum id quod est, per accidens convenit, secundum
quod per accidens opponitur ei, quod est secundum ipsum
vel per se. Omni ergo creato convenit esse per
accidens et non secundum ipsum sive secundum
quod est. Vult enim Aristot. 1° posterior. quod hoc convenit
secundum ipsum, cuius illud, cui convenit, tota sufficiens
et sola causa est sicut triangulo rectilineo convenit tres an-
gulos habere aequales duobus rectis. Illud, quod est et creatum
est, ante se ,non esse“s habet, et negative, quia nihil est, et
Privative, quia potentia est et non actu. Si ergo esse suum,
quo in effectu est, haberet secundum ipsum et per se opor-
teret, quod radicaretur in ipso, secundum quod ipsum reducitur
ad sui originem. Non autem habet ante se, nisi ad nihil esse et po-
tentia esse. Vel ergo radicaretur in eo secundum quod ex nihilo
est, aut secundum quod potentia est. Si primo modo, tunc esse
in effectu conveniret alicui, secundum quod ex nihilo est secundum
ipsum h. e. inquantum ex nihilo est. Quod esse non potest nec
etlam intelligi, quia secundum quod est ex nihilo nihil est. Et
sequeretur, quod secundum idem res esset in effectu et nihil,
quod abhorret intellectus. Si autem radicaretur in ipso, secun-
dum quod potentid est, hoc stare non potest. Quia secundum
quod potentia est, non est in effectu. Secundum esse autem
et secundum principium ipsius esse, est in effectu. Et sic
secundum idem per se et secundum ipsum et esset in effectu

! Summa 1. p. tr. 4, q. 19. mbr. 3. pag. 70. .



74 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

et non esset in effectu, quod stare non potest. Relinquitur ergo,
quod esse, non convenit ei secundum id, quod est, sed ex
dependentia ad Alterum, quod est fons esse et principium, —
In Deo autem opposito modo se habet. Esse enim divinum
ante se non habuit ,non esse“, nec in potentia est ad aliquid
vel fuit; sed est in eo idem id, ,,quod -est et ,esse.“ Kt ideo
non convenit Ei per Aliud, sed secundum seipsum. Et
hoc est, quod dicit Hilarius libr. 7% de Trinit., quod esse non
est accidens Deo, sed subsistens veritas, et manens causa, et
naturalis generis proprietas, eo quod convenit Hi secundum id
»quod est.“ Nulli autem alii secundum id ,quod est con-
venire potest, quia nihil aliorum, secundum nihil quod est, nullo
modo in potentia est, et nihil aliorum est semper, ita quod esse
suum, non esse non praecesserit.“ In dieser Argumentation, die
in Form zweier Einwiirfe dargelegt wird, bemerkt Albertus
Magnus in der Solutio: ,istae rationes (argumentationis) de
necessitate procedunt, et sicut in philosophicis .diximus, ubi de
primo principio locuti sumus, trahuntur ab Aristotele in quadam
epistola de principio universi esse, et Avicenna in metaphysica
sua, ubi loquitur de primo principio.“ Auf den zweiten Ein-
wurf antwortet Albert der Grofse daselbst:! ,,Weunn man sagt:
,der Mensch ist ein Tier,“ so geschieht die Aussage per se, und
wesentlich (in quid). Ebenso wenn man sagt: ,das Tier ist
eine Substanz. Sagt man aber: ,die Substanz ist ein Seien-
des (ens), so ist diese Aussage weder per se, noch wesentlich
(in quid) wie Avicenna und Algazel behaupten. Denn das wird
von der Substanz nicht als Gattung, oder als Differenz, noch
auch als Potenz derselben oder als Akt ausgesagt, sondern als

t 1, ¢. ad 2um Cum dicitur: homo est animal, praedicatio est per
se et in quid. Similiter si dicitur animal est substantia, Cum autem
dicitur: substantia est ens, praedicatio non est per se, nec in quid, ut
dicunt Avicenna et Algazel. Ksse enim non praedicatur de substantia
ut genus vel differentia, nec ut potentia ejus, nec ut actns; sed prae-
dicatur ut creatum primum ab alio participatum. Ex quo sequitur de
necessitate, quod esse accidit omni rei, quod est et quod creatum est,
et quod nec genus, nec differentia, nec potentia, nec actus est, de quo
praedicatur.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 75

-

das erste Geschaffene und von einem Andern durch Anteil-
nahme Aufgenommene (ab alio participatum). Daraus folgt mit
Notwendigkeit, dafs das Sein jedem Dinge, das ist und das ge-
schaffen wurde, zufillt (quod accidat) und dafs es weder Gattung,
noch Differenz, noch Potenz, noch Akt ist von dem, von welchem
es ausgesagt wird.! Das absolut Notwendige hat das Sein und
das was es ist, auf identische Weise (id quod necesse est esse
idem habet esse quod ipsum est). Wiirde es dies nicht auf
identische Weise besitzen, so miilste folgen, dafs das Sein
desselben von einem Andern abhinge, von dem, als seiner
Ursache, es wire. Ks wurde indessen schon bewiesen, dafs
das Sein, besiiglich dessen man frigt, ,,ob Etwas“ sei (an est),
eine Ursache hat. Das Erste aber kennt keine Ursache. Das-,
jenige, in dem das Sein verursacht ist, hat folgerichtig das Sein
als ein Zufidlliges. Dasjenige aber, welches das Sein auf
substantielle Art besitzt, hat dieses Sein nicht als etwas
Zufilliges. Daraus folgt, dals im Ersten, das notwendig ist, das
Sein und das was ist (esse et quod est) identisch sind.“ Uber
die Wesenheit des Accidens #ufsert sich Albert der Grole
irgendwo:? ,Esse nunquam separatur ab ente. Sed esse est
actus entis et actus essentiae. Unde si essentiam secun-
dum se accipiamus, secundum intellectum adhuc essentia
est. Esse, quo essentia est id quod est intelligitur in
accidente secundum se. Kt de hoc non intelligit Philosophus,
quod 'ejus esse est inesse. Sed potius hoc constituitur ex
principiis suae essentiae et suae quidditatis.“ Jedes Ding
hingt in Betreff seiner Existenz vom Schiopfer ab.“

t libr. 1. de causis cap. 10. Id quod est necesse esse, idem habet
esse, quod ipsum est. Si enim non haberet idem sequeretur, quod esse
suum penderet ad aliud, a quo esset secundum causam. Jam enim
probatum est, quod esse, de quo quaeritur: ,,an est, causam habet,
Primum autem non habet causam. In quo causatum est esse, sequitur,
quod illi aliquo modo accidat esse. Etillud, quod substantialiter habet
esse, hoc esse non est accidens sibi. Relinquitur ergo, quod in Primo,
quod est necesse esse, idem sit esse, quod est. cfr, Summa: 1. p. tr. 4
q. 20. mbr. 3. ad 1um pag,. 78, '

? 4, dist. 12. a. 16. pag. 18b.

8 cfr. Summa: 1. p. tr. 14. q. 56. a. unic. pag. 316,



76 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete,

Wir schliefsen unsere Citate aus Albertus Magnus mit
folgender Stelle.! ,In principiis, etiam substantiae, non potest
esse simplicitas, quia, licet ex aliis principiis substantiae non
componantur, tamen ,aliud“ habent hoc ,quod sunt®, et ,alind",
»»quo‘ principia substantiae sunt. Hoc enim ,quod sunt“ res
quaedam et substantiae sunt, quia ex ,non substantiis’ non fit
substantia, ut dicit Philosophus. Ko autem ,quo*“ principia
substantiae sunt, utrumque principiorum dependentiam habent
ad Alterum.“? Sola relatio ad causam efficientem non facit
eis (reb. creatis) compositionem, sed hoc quod relinquitur
in eis ex tali exitu in esse.”

Diese wenigen Texte reichen hin, um die Anschauung kennen
zu lernen, welche Albert der Grofse in der Frage iiber den
Unterschied zwischen der Wesenheit und dem Dasein der
Geschopfe offen vertreten hat. Gleich dem Doctor Angelicus
lehrt auch Albertus Magnus, das Sein, die Existenz bilde der
Wesenheit gegeniiber ein Zufélliges, ein Accidens. Die Existenz
gehort somit, nach Albert dem Grofsen, nicht zur Wesenheit,
ist nicht ein konstitutiver Teil derselben, folglich real von ihr
unterschieden. Die Wesenheit hat ihre eigenen Principien, wo-
durch sie das ist, was sie ist. Soll sie jedoch nicht blols ein
Etwas, ein Ding, eine Wesenheit, sondern eine existierende
Wesenheit werden oder sein, dann geniigen dazu ihre konstitu-
tiven Principien nicht. Denn das Sein, die Existenz, liegt
aulserhalb dieser Principien. Daher kann das Sein nur durch
eine wirkende Ursache der Wesenheit mitgeteilt werden. Das
Mensch- sein oder Tier- sein, bemerkt Albert der Grofse, hat
ein Wesen ganz gewils nicht (pro certo non) von einem Andern.
Denn der Mensch ist Mensch und das Tier ist Tier, gleichviel
ob sie in der Wirklichkeit existieren oder nicht. Das Wirklich-
sein oder Existieren hingegen hat das Wesen nicht aus sich,
sondern vom ersten Sein, von welchem jedes Sein stammt.
Dasjenige, was existiert, hat das Sein von einem Andern.

1 Summa 1. p. tr. 4. q. 20. membr. 2.
1 1. dist. 8. a. 24,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. €t

Folglich besitzt das, was ist, die Existenz auf zufillige Art.
Der Grund davon ist, weil es das Sein von einem Andern hat.

Ein anderer mit S. Thomas gleichzeitig lebender Gelehrter,
den auch die Herausgeber der neuen Auflage der Werke des
hl. Bonaventura sehr hiiufig citieren, ist Peter von Tarantaise,
der als Innocenz V. den piipstlichen Stuhl bestieg. Im Verzeich-
nisse der Pariser Magistri bei Denifle erscheint dieser Autor
als der 17. Magister aus dem Prediger-Orden, wiihrend Thomas
von Aquin als 14. aufgezihlt wird.! Wir nennen diesen Ge-
lehrten einen Zeitgenossen des englischen Lehrers, denn auf einem
Generalkapitel des Ordens im Jahre 1259 finden wir unter den
finf Magistri der Theologie: Albert den Grofsen, Thomas von
Aquin und Petrus de Tarantasia.2 Wir wollen nun die Ansicht
dieses letztgenannten Magisters der Pariser Universitit in unserer
Frage kennen lernen. Wir entnehmen die Lehre dieses: Autors.
den Biichern iiber die Sentenzen des Lombarden der Tolosaner
Ausgabe von 1652.

Peter von Tarantaise schreibt:® ,,Das Sein.oder das qui
est kann man in zweifacher Weise verstehen, entweder schlecht-
hin und absolut, oder in strengster Bedeutung d. h. ohne ein
Hinzugefiigtes. In ersterer Fassungist es Gott nicht ,eigen-
timlich“, hingegen aber in letzterer, denn in Gott allein wird
das Sein nicht durch ein Beigegebenes beschrinkt und deter-
miniert, weil alles, was in ihm ist, im strengsten Sinne sein
Dasein ausmacht. In allen iibrigen Dingen verhdlt es sich
anders.* Das Sein formell genommen ist nicht durch ein

t ¢fr. Denifle: Archiv fiir Litteratur- und Kircheng. Seite 206 Son-
derabdr. Seite 42. -

? ¢fr, Denifle. 1. ¢. Seite 177 oder Sonderabdr, Seite 13.

5 Ksse sive qui est potest dupliciter accipi. Vel simpliciter et ab-
solute; sic non est Deo proprium. Vel cum praecisione, i. e. nullo
addito; sic est proprium Deo, quia in solo Deo esse non contrahitur
et determinatur per aliquid additum, quia totum quod in ipso est,
est esse suum praecisissimum. In aliis verorebusaliter est. (1. dist.
8. q. 1. a. 1. ad opp.)

+ Ksse non est per aliud formaliter, est tamen per aliud efficienter.
(ib. a. 2. ad 2um))




78 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Anderes, wohl aber im Hinblicke auf eine wirksame Ursache.!
Die Wahrheit wird auch in dem Sinne aufgefalst, als sie einer
Vermischung entgegengesetzt ist. In diesem Sinne ist die Wahr-
heit Gott ,eigentiimlich,” denn in seinem Dasein findet sich
weder eine Mischung noch ein Mangel.? Zusammengesetzt wird
ein Ding in zweifacher Weise genannt: entweder aus andern,
wie z. B. das Ganze aus Teilen; oder mit andern, wie z. B.
ein Teil mit einem andern, oder das Accidens mit dem Subjekte.
Indes kann auch dies in doppelter Weise geschehen: entweder
s0, dafls das eine mit dem andern zusammengesetzt wird, indem
¢s gleichsam der Zeit oder der Natur nach schon existiert,
wie z B. die Form mit der Materie, die Differenz mit der
Grattung, das Accidens mit dem Subjekte; oder so, dals das
andere, gleichsam spiter, mit dem einen sich zusammensetzt,
wie z. B. die Form mit der ersten Materie, oder der Seinsakt
mit dem Seienden, das Accidens mit dem Subjekte. Alles was
auf irgend eine dieser Arten zusammensetzbar ist, ist in einer,
gewissen Hinsicht maoglich.?  Gott ist nicht in der Gattung
Substanz enthalten, denn in jedem Wesen dieser Art unter-
scheidet sich die Quidditit von ihrem Dasein. Die Natur
der Gattung ndmlich die Quidditdt, hat kein aktuelles Sein

1 Veritas etiam accipitur prout opponitur permixtioni, Et sic veritas
propria est Deo, quia in suo esse nihil permixtionis aut defectus ad-
mixtum est (ib. q. 2. a. 1).

? Compositum aliquid potest dici dupliciter; vel quia componitur
ex aliis, ut totum ex partibus; vel quia componitur cum aliis, ut
pars una componitur alteri, vel accidens subjecto. Kt hoc dupliciter:
vel quia ipsum componitur alteri, quasi tempore et natura praeex-
istenti, ut forma materiae, et differentia generi, et accidens subjecto,
vel quia alterum, quasi posterius alteri componitur, sicut materiae
primae forma, vel enti actus essendi, et subjecto accidens: Omne
vero, quod aliquo modorum istorum componibile est, aliquo modo possi-
bile est. (ib. gq. 5. a. 1,)

¢ Deus non est in genere substantiae, quia in omni tali differunt quid-
ditas sua et suum esse. Nam natura generis, quae est quidditas, non
habet esse actuale nisi per hoc, quod suscipitur in aliquo particulari.
it ideo multiplicatur in particularibus secundum esse, licet ratio quid-
ditatis eadem maneat. (ib. a. 2.)



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 79

aufser dadurch, dafs sie in einem Partikuliren aufgenommen,
und darum in dem Particuliren dem Sein nach vervielfaltigt wird,
obgleich der Begriff der Quidditit derselbe bleibt.! Die Frage
ob irgend eine Kreatur einfach sei, verneint der Autor ebenfalls,
indem er sagt, jedes vollkommene Seiende (vom Geschopfe ist
die Rede) sei zusammengesetzt aus ,einem andern“ und ,einem
andern“, wenigstens aus der Quidditdt und dem Sein. Jn der
Kreatur finde sich eine mehrfache Zusammensetzung, aus Gattung
und Differenz; diese gehore der gemeinsamen Natur an. FEine
zweite bestehe aus dem was ist (ex quod est) und dem Sein.
Diese komme jedem singuliren Seienden zu.? Einige sagen, die
Seele sei zusammengesetzt aus dem ,,quod est“ und dem ,,Sein
d. h. aus der Quidditdt und dessen aktuellem Sein, welches
das Ding von Gott hat. Weil die Quidditit jenes Sein von
einem andern hat, steht sie im Verhéltnis der Potenz sowohl
zum Sein selber, als auch zu dem, von welchem sie jenes Sein
hat, Thr Sein aber ist der Akt. Daher ist sie zusammenge-
setzt aus Potenz und Akt. In den zusammengesetzten Dingen

e

t Omne quidem ens (creatum) completum componitur ex alio et
alio, saltem ex sua quidditate et suo esse. (ib. q. 6. a. 1.)

In creaturis multiplex compositio reperitur. Una ex genere et
differentia, quae est compositio naturae communis; altera ex quod est
et esse, quae est compositio cujuscunque entis singularis (ib. ad 4um),

2 Alii vero dicunt eam (animam) compositam ex quod est et esse,
i. e. quidditate rei et esse ejus actuali, quod habet a Deo, Unde cum
habeat illud ab alio, respectu ipsius esse, et respectu ejus a quo
habet illud, est in potentia, Ksse vero suum est actus. Unde est ibi
compositio ex potentia et actu, In compositis quidem quo est dupli-
citer potest accipi: scilicet forma, sive sit forma partis, sive totius; vel
actus formae scilicet actus essendi, seu esse, sicut quo creditur
est actus eredendi. In simplicibus vero quo est solummodo dicitur actus
essendi, In ipso vero quod est duo est reperire secundum rationem
(quae differunt ratione non re) ex quibus constat ejus definitio. Aliquid
per modum generis, scilicet naturam ipsam communem, ut intellectuale,
aliquid per modum differentiae, scilicet limitationem naturae, ut gradum
intellectualitatis. Actus enim existendi secundum Avicennam (8° me-
taph.) non debet poni in definitione aliqua proprie sumpta, quia res
ejusdem naturae differunt peT esse, quamvis conveniant in definitione.



80 Das Verbiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

kann man das, wodurch etwas ist, das quo est, in doppelter
Weise fassen: Als Form némlich, sei sie nun Form des Teils;
oder des Ganzen; oder als Akt der Form, niimlich als Seinsakt
oder Sein, gleichwie z. B. das, wodurch etwas geglaubt wird,
Glaubensakt heilst. In den einfachen Dingen jedoch bedeutet
das, wodurch sie sind, das quo est, nur den Seinsakt. Be-
ziiglich dessen, was ist, das quod est, findet man in jenen
Dingen, die dem Verstande nach, nicht aber sachlich sich unter-
scheiden, gemils unserer Auffassung ein Zweifaches, woraus die
Definition besteht. Das eine verhélt sich wie die Gattung, und
dies ist die gemeinsame Natur selber, wie z. B. das Intellek-
tuelle; das andere hingegen wie die Differenz, und dies ist die
Beschriankung der Natur z. B. auf einen bestimmten Grad der
Intellektualitit. Den Seinsakt darf man nach Avicenna nicht
in die Definition setzen, wenn man die Definition im eigentlichen
Sinne nimmt, denn die Dinge, welche derselben Natur ange-
horen, unterscheiden sich durch das Sein, obgleich sie in der
Definition iibereinkommen. 1,,Ein Accidens nennt man gemeinhin
auch das, was von anderswoher kommt, nicht blofs das-
jenige, was im eigentlichen Sinne dem vollendeten Subjekte
zufillt. Das Sein hat eine zweifache Bedeutung. Entweder
besagt es einen Habitus oder ersten Akt; in diesem Sinne
ist das Sein jedes Dinges identisch mit der Wesenheit. In
diesem Sinne ist das Sein der Materie identisch mit der Materie
selber, das Sein der Form identisch mit der Form, das Sein
des Kompositum identisch mit dem Kompositum. Oder das Sein
bedeutet den zweiten Akt, und in dieser Bedeutung ist es ein

t Accidens dicitur hic communiter, quidquid aliunde accidit, non
proprie quod subjecto completo accidit. Esse dupliciter dicitur. Vel ut
habitus, seu ut actus primus, et sic esse cujuslibet rei est idem quod essentia
ejus. Unde esse materiae est idem quod ipsa materia, esse formae est
ipsa forma, esse compositi, ipsum compositnm. Vel ut actus secundus;
sic est accidens essentiae in rebus creatis dico. Kt hoc verum est
quando esse dicitur simpliciter, ut homo est. Quando vero praedicatur
esse cum determinatione, ut homo est animal, vel homo est albus, tunc
esse significat inexistentiam praedicati in subjecto, sive substantialem sive
accidentalem. (ib. in expos. literae.) y



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 31

Accidens der Wesenheit, in den geschaffenen Dingen natiirlich.
Dies hat seine volle Richtigkeit, wenn man damit das Sein
schlechthin meint, z. B. der Mensch ist. Wird dieses Sein
jedoch mit einer Bestimmung ausgesagt, z. B. der Mensch ist
ein Tier (animal) oder der Mensch ist weils, dann bedeutet
das Sein, dafs das Pridikat im Subjekte enthalten sei, gleich-
viel ob dieses in substantieller oder accidenteller Weise geschieht.”

Wir glauben die Anschauung des Peter von Tarantaise mit
diesen Citaten aus seinen Sentenzen geniigend gekennzeichnet
zu haben und schliefsen darum unsere Untersuchung hieriiber
mit folgender Stelle ab:! | Eine andere Ansicht geht dahin,
dals der geschaffene Geist (Engel) nur aus dem quod est und
esse zusammengesetzt sel. Das quod est selber sei nicht zu-
sammengesetzt sondern einfach. Daraus folge, dals, obgleich in
dem Zusammengesetzten, das quod est subsistiere, es dennoch
nicht weder seine eigene Quidditdt noch sein eigenes Dasein
bilde. Der Mensch z B. sei weder seine humanitas noch auch
sein Dasein, oder das Sein des Menschen. In den geistigen
Substanzen hingegen sei das quod est selber zwar die eigene
Quidditét, jedoch nicht ihr Dasein. Denn in jedem Geschopfe
unterscheide sich die Quidditit und der Existenzakt. Infolge
dessen konne man begreifen, was ein Mensch sei, obgleich man
nicht wisse, dals er in der Wirklichkeit existiere. Das quod

! Altera opinio dicit quod spiritus creatus compositus est ex quod
est et esse tantum. Ipsum vero quod est non est compositum sed simplex.
Unde quamvis in compositis ipsum quod est subsistens non sit sua quid-
ditas, nec suum esse, ut homo non est humanitas, nec esse hominis,
tamen in spiritualibus ipsum quod est est sua quidditas, sed non'suum
esse. In omni quippe creato differunt quidditas et actus existendi.
Unde potest intelligi quid sit homo, non intellecto, quod sit actu. Ipsum
ergo quod est non habet esse ex se, sed aliunde. Habet ergo se in
potentia ad ipsum datorem ipsius esse et ad actum existendi, quod
dator influit. Et sic dicitur compositum ex potentia et actu. (2. dist.
3. q. 1. a. 1.) — S. Augustinus materiam informem accipit largissime
omne quod est in potentia ad actum. Kt hoc modo non tantum materia
corporalium, sed quidditas substantiarum spiritualium nomine materiae
continetur. (1um,)

Jahrbuch fiir Philosophie etc, V. 6



32 Das Verhilltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

est habe daher sein Dasein nicht aus sich, sondern von anders
woher. Es stehe daher im Verhiltnis der Potenz in Bezug auf
den Geber des Seins, wie auch beziiglich des Daseins, welches der
Spender mitteilt. Aus diesem Grunde nenne man es zusammen-
gesetzt aus Potenz und Akt. S. Augusiin nimmt die informe
Materie im weitesten Sinne, fiir alles namlich, was in der Potenz
zum Akte ist. In diesem Sinne ist auch die Substanz der
geistigen Wesen unter dem Namen der Materie einbegriffen.!

Auch nach S. Bonaventura ist jedes Geschopf zusammen-
gesetzt, weil in jedem das quo est vom quod es t sich unter-
scheidet. Die beiden unterscheiden sich aber, weil das quo
est, das Sein, von einer dulseren Ursache stammt und von dieser
abhingt.? Das Geschopf hat seine Wesenheit durch seine innern
konstitutiven Principien, das Sein aber hat es von einem Andern
(aliunde). Darum steht das Sein in Bezug auf die Wesenheit
im Verhéltnisse eines Accidens. Nicht als wire das Sein ein
Accidens wie das Accidens, welches unter eine der 9 Kategorieen
des Accidens fillt. Accidens wird das Sein genannt, weil und
insofern es nicht zur Wesenheit gehort, vielmehr von ihr sich
unterscheidet. = Ks ist nicht erlaubt hier an eine metaphysische
oder logische Zusammensetzung zu denken wie z. B. die ani-
malitas und rationalitas im Menschen. Denn keiner der Kom-
penenten in dieser Zusammensetzung wird von den Doktoren je
Accidens genannt. Was wir aber zundchst aus S. Bonaven-
tura erhirten wollten, ist unsere Behauptung, die Wesenheit
des (Geschdopfes, als Wesenheit, habe ihren Grund
nicht in einer dufseren Ursache, sondern inund durch

i Die Erklirung dieses Autors zu 1. dist. 19. q. 2. a. 2. ,,utrum
nunc aeternatis sit ipsa aeternitas,” stimmt so genau mit S. Thomas
itherein — nur ist sie bedeutend linger abgefalst, — dals man den eng-
lischen Lehrer selber vor sich zu haben glaubt. Gleich S. Thomas lehrt
auch Peter von Tarantaise, in den sichtbaren Kreaturen resp, zusammen-
gesetzten, sei das Sein von dem, dessen Akt es ist unterschieden re et
ratione successionis, in den einfachen Substanzen (Engeln) r e quidem,
sed non ratione successionis; in Gott hingegen non re, sed ra-
tione tantum. cfr. dazu: 1. dist. 8. q. 8. a. 1.

1 cfr. besonders 2. dist, 3. p. 1. a. 1. q. 1, c. pag. 88. seq.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 83

sich selber; die Existens hingegen, von Gott der
duflfseren Ursache.

Wir konnten noch weiter Umschau halten unter den Zeit-
genossen des hl. Thomas, sowie unter den Vorgidngern des
-englischen Lehrers, allein wir wollen unsere Untersuchung vor-
linfig nicht zu weit ausdehnen. Auf Avicenna und Wilhelm
von Auvergne hat P. Denifle in der friiher von uns angezogenen
Schrift ausdriicklich hingewiesen. P. Denifle selbst citiert mehrere
Stellen aus diesen beiden Autoren. S. Thomas, wie auch Albert
‘der Grofse berufen sich wiederholt auf Avicenna, was wir vorhin
‘besonders aus Albertus Magnus nachgewiesen haben. Wir be-
halten uns vor, in einer spitern Zeit diese Frage iber das Ver-
hiltnis der Wesenheit zu der Existenz in den Geschopfen,
‘sobald wir mehr Material aus den Autoren vor dem hl. Thomas
-gesammelt haben, geschichtlich so weit als moglich hinauf zu
verfolgen. Soviel glauben wir indessen auch aus dem bisher
Dargelegten bewiesen zu haben, dals diese Frage, resp. diese
reale Unterscheidung nicht erst gemacht worden ist von den
Thomisten im Streite mit der Schule der Scotisten und anderer,
oder nur von den Thomisten ,im strengsten Sinne.“ Dals Avi-
-¢cenna, Wilhelm von Auvergne, S. Bonaventura, Albert der Grolse,
Peter de Tarantaise keine Gelegenheit hatten, der Schule der
Scotisten gegeniiber diesen Unterschied aufrecht zu erhalten,
‘bedarf nicht eines naheren Nachweises.!

Auf dem Grundsatze, dals die Wesenheit der Kreatur durch
sich selber, nicht durch eine &ufsere Ursache, Wesenheit sei,
das Wesenheit-sein habe, dafls sie aber, um wirklich existierende
‘Wesenheit zu werden oder zu sein, einer aufseren Ursache be-
-diirfe, beruht in der That der reale Unterschied zwischen der
Wesenheit und Existenz. Denn hat die Kreatur ihre Wesen-
heit, ihr Wesenheit-sein nicht von einer dufseren Ursache, die
Existenz hingegen, das Existent-sein von, einer dufsern Ursache,

t Es verrit recht mangelhafte enntnisse der Geschichte der Philo-
sophie, wenn Autoren die Streitfrage tiber den Unterschied der Wesen-
heit und Existenz in den Geschopfen erst durch die Thomisten in Anregung
bringen lassen.

6*



34 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

dann konnen unmdoglich beide real identisch sein. Hier greift.
aber auch andererseits das grolste Milsverstindnis verwirrend:
ein und erschwert damit gar sehr die richtige Losung der auf-
geworfenen Frage. Da es sich nédmlich in unserer Frage um den
formellen, nicht um den wirksamen Grund handelt, so
miissen wir untersuchen, in welchem Verhéltnisse die Existenz.
zu der Wesenheit stehe. Dieses Verhiltnis mufs sich nun fol-
gendermalsen gestalten. Sind Wesenheit und Existenz real
identisch, dann ist letztere entweder der bestimmbare, oder der
bestimmende Teil, oder das von beiden genannten Teilen kon-
stituierte Dritte. Der Mensch z. B. existiert also dann formell,.
weil er eine bestimmbare Materie und eine bestimmende Form
hat; oder er existiert, weil er ein aus diesen beiden Teilen
Zusammengesetztes bildet, d. h. weil er Mensch ist. Nun
bestreitet selbst P. Kleutgen, dals der Mensch deshalb existiere,.
weil er Mensch ist. Neben der Wesenheit eines Dinges gibt es.
in den sichtbaren Dingen noch das Individuationsprineip, in
jedem Geschopfe iiberhaupt die accidentia propria, seien es speci-
fische oder individuelle. Sind vielleicht diese der formelle:
Grund, dals die Wesenheit existiert? 8. Thomas bestreitet es.
und P. Kleutgen erkldrt ebenfalls, der Mensch existiere nicht
deshalb, weil er dieser Mensch, z. B. Peter ist. Welcher
formelle Grund bewirkt also dann, dals das Geschopf existiert?
Die konstitutiven Teile sind es nicht, das Individuationsprincip,.
die accidentia propria sind es auch nicht; Gott kann niemals.
formeller Grund sein: somit bleibt nur ein accidens per accidens
iibrig, obgleich es der Wesenheit nicht nach Art eines Accidens.
zukommft.

P. Limb. bringt folgenden Einwurf vor:! Die Existenz, welche
mit der realen Wesenheit identisch ist, ist nicht hervorgebracht.
Denn die Wesenheit, als solche, mogen wir sie im Zustande der
Moglichkeit oder der Realitit betrachten, wird nicht durch eine
wirksame Ursache konstituiert, durch welche sie hervorgebracht.
wird, sondern durch sich selbst, d. h. durch ihre eigenen innern

1] c. Seite 66.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 85

konstitutiven Principien. Gleichwie also die Wesenheit nicht
durch eine &dulsere wirksame Ursache, ebenso wird auch, ware
'die Existenz in den .geschaffenen Dingen von der Wesenheit
nicht real unterschieden, die Existenz selber ohne dufsere wirk-
-same Ursache existieren. Darum wire sie nicht hervorgebracht.
Diesbeziiglich bemerkt darum der hl. Thomas:! , Es sei geradewegs
.gegen den Begriff des Geschaffen-seins (contra rationem facti),
dafs die Wesenheit der Sache identisch sei mit der Existenz,
-da das subsistierende Sein eben nicht geschaffen ist.

Darauf erwidert nun P. Limb.: ,dieses Argument ist richtig
beziiglich jenes Wesens, dessen Existenz im Begriffe der Wesen-
heit liegt (ubi existentia est de ratione essentiae) und darum
selber ihre eigene Natur ist (et sic ipsum esse est sua natura).
Es ist jedoch falch, wo immer die Existenz nicht im Begriffe
-der Wesenheit liegt, und diese letztere daher ein von einem
Andern erhaltenes Dasein hat (habet esse acquisitum ab Alio).
Was dann weiter in diesem Argumente folgt, ist mit sich selber
im Widerspruch und eine Proposition steht der andern entgegen.
Denn die Wesenheit betrachtet ,im Zustande der Realitit, prae-
-cise insofern sie Wesenheit ist,” werde, so sagt das Argument,
nicht konstituiert ,durch eine wirksame, sie hervorbringende
Ursache, sondern durch sich selber. Jedermann indessen sieht,
-dafs jegliche Wesenheit, ,im Zustande der Realitdt“ betrachtet,
-eine Ursache fordere (die gottliche natiirlich ausgenommen), und
-dafs die Wesenheit ,,praecise in sofern sie Wesenheit ist, weder
»im Zustande der Realitit” genommen werde (considerari) noch
auch eine Ursache fordere. ,Ens ait S. Thomas,? non im-
‘portat, habitudinem causae nisi formalis tantum vel inhaerentis
vel exemplaris, cujus causalitas non se extendit nisi ad ea, quae
sunt actu. Nichtsdestoweniger wird diese Verwechslung, deren
man sich im Antecedens schuldig gemacht hat, im Consequens
zur Anwendung gebracht, aus welcher man dann unsere Ansicht
als absurd hinstellt. ,,Also sagt der Objektant, wenn die Existenz

\

. a 2 ad lum,
a. 2. ad 2. cfr. de veritate q. 21, a. 2. ad 2um,



86 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

in den geschaffenen Dingen sich nicht real von der Wesen-
heit unterscheidet, so wiirde sie, gleichwie die Wesenheit
nicht durch eine dufsere wirksame Ursache ist, auch
ohne wirksame Ursache existieren. Allein welche Wesenheit,
miissen wir bitten, ist denn nicht durch eine &ulsere Ursache®?
Etwa die Wesenheit ,,im Zustande der Realitdt“ betrachtet, oder
die Wesenheit ,,pricise insofern sie Wesenheit ist“? Die letztere
versteht der Gegner, und damit ist das ganze Argument nichtig.
Das bedeutet entweder: die Wesenheit, pracise insofern sie
Wesenheit ist, ist nicht hervorgebracht, also existiert sie nicht;
oder es bedeutet: die Wesenheit ,im Zustande der Realitat®
betrachtet, ist hervorgebracht, folglich existiert sie. Beide Axr-
gumente zeigen, dals unsere Ansicht die richtige ist, aber keine
von beiden beweist das, was zu beweisen war, niamlich, dafs.
die Wesenheit ,in den Zustand der Realitat’* gesetzt, und io-
folgedessen bewirkt und daher endlich, nach unserer Sentenz.
notwendig durch sich selber existierend, ,,ohne dufsere wirkende
Ursache existiere,“ und somit die Existenz, falls sie von dieser
sich nicht real unterscheidet, ,nicht hervorgebracht sei.“ Was.
endlich aus S. Thomas angefiihrt wird, gehort keineswegs zu
unserer Frage. Daselbst fragt S. Thomas, ,ob etwas anderes.
als Gott, durch seine Wesenheit unendlich sein konne. Wenn
jemand glauben sollte, dafs dies sein konne, da ,Gottes Macht
unendlich“, sie darum auch ,eine unendliche Wirkung* hervor-
zubringen imstande sei, so miisse man, sagt 8. Thomas, einem
solchen antworten: ,dals es gegen den Begriff des Geschaffen-
werdens verstolse, d. h. im Widerspruch stehe mit der her-
vorgebrachten und geschaffenen Sache, ndmlich: dals die
Wesenheit dieser Sache ihre igene Existenz ausmache, oder
dafs sie nicht von einem Andern gemacht worden. Denn ,das
subsistierende Sein ist nicht ein geschaffenes. Die Antwort des.
hl. Thomas auf diesen Zweifel besagt also: Gott kann nicht
etwas Unendliches schaffen oder hervorbringen. Denn was unend-
lich ist, ist ein subsistierendes Sein. Darum ist die Wesenheit
desselben das Sein oder die Existenz selber. Was hingegen
gemacht und geschaffen ist, das ist nicht ein subsistierendes



Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 87

Sein, und dessen Wesenheit ist nicht dessen Sein oder
Existenz, weil es von einem Andern ist. Folglich ist das
Gewordene und Geschaffene nicht unendlich. So wahr das alles
ist, ebenso sicher ist es nicht gegen unsere Sentenz, ja es be-
rithrt die angeregte Frage nicht im entferntesten (ne extremis
quidem digitis attingunt). Soweit der Herr Autor. -
P. Limb. gesteht also zu, der Satz: ,die mit der Wesenheit
real identische Existenz ist nicht hervorgebracht“ habe seine
volle Richtigkeit beziiglich jenes Dinges; dessen Existenz im
Begriffe der Wesenheit liegt, dessen Existenz die eigene
Wesenheit oder Natur selber ist. Diese letztern Worte
konnen nur den Sinn haben, dafs in jenem Dinge die Wesen-
heit real identisch ist mit der Existenz. So fassen der hl. Thomas
und die Scholastiker die Worte: ,esse est sua natura.“ Da
nun nach allgemeiner Ubereinstimmung, der auch P. Limb.
Beifall zollt,* bei dieser Frage von der wirklich existierenden
Wesenheit der Dinge die Rede ist, nicht von der moglichen,
auch nicht von der Wesenheit im rationellen oder specifischen
Sinne gefalst, so gibt der Herr Autor die Richtigkeit der vorhin
ausgesprochenen Behauptung zu in Betreff jenes existierenden
Wesens, dessen Wesenheit real identisch ist mit der Existenz
(ipsum esse est sua mnatura). Nun behauptet P. Limb. seiner-
seits, in jedem existierenden Geschopfe sei die Wesenheit real
identisch mit der Existenz. Folglich ist der Satz des Ob-
jektanten ,,wenn die Wesenheit real identisch ist mit der
Existenz, sei die Existenz nicht geschaffen‘, nach selbst-
eigenem Gestidndnisse des P. Limb. vollkommen wahr.
Alles, aulser Gott, ist aber thatséchlich geschaffen. Folglich ist
in keinem Dinge, aulser in Gott, die Wesenheit real identisch
mit der Existenz. Wir begreifen schlechterdings nicht, wie so
P. Limb. auf der einen Seite die Lehre des hl. Thomas und
der Thomisten bekampft, wihrend er sie auf der andern Séite
selber als richtig vortragt. Oder kommt hier vielleicht wieder
die mogliche Wesenheit zum Vorschein? Um diese handelt

1], c. Seite 8, 9.



88 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

es sich nicht, hat uns P. Limb. selber gesagt. Und es verhalt
sich thatsiachlich also. Auch die Wesenheit und Existenz be-
grifflich aufgefalst, konnen hier nicht in Frage kommen, denn
der Herr Autor selber schreibt: ,ubi ipsum esse est sua natura®.
Nun lehrt P. Limb. fortwéhrend, besonders klar Seite 46, dals
die existierende Wesenheit ihre eigene Existenz sei (est suum
esse). Der hl. Thomas hingegen sagt bestindig: ,nulla creatura
est suum esse. Die Widerspriiche, von welchen P. Limb. hier
redet, sind also auf einer andern Seite zu suchen ais bei den
Thomisten.

Was der Herr Autor weiter sagt, der Satz: ,bei realer
Identitdt der Wesenheit und "Existenz sei die Existenz uner-
schaffen, finde seine Richtigkeit nicht in Betreff jener Dinge,
deren Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen,
und daher von einem Andern mitgeteilt sei, ist unverfechtbar
wahr. Allein den eigentlichen Grund dafiir verschweigt P. Limb.
auch hier wiederum. Im erstern Falle gibt der Herr Autor die
Richtigkeit jenes Satzes unbedingt zu, weil die Existenz im
Begriffe der Wesenheit liege, und darum die Existenz selber
ihre eigene Wesenheit, d. h. real mit ihr identisch sei. Wie
lautet nun, nach den Gesetzen der Logik, der kontradiktorische
Gegensatz? Es kann nur heifsen: im letzteren Falle ist der
oben citierte Satz unrichtig, weil die Existenz jener Dinge nicht
im Begriffe der Wesenheit liegt, und darum die Existenz nicht
ihre eigene Wesenheit, d. h. nicht real wmit ihr identisch ist.
Der Grund: atque haec ,habet esse acquisitum ab alio® stiitzt
sich auf den vorausgehenden, nimlich auf den realen Unter-
schied zwischen Wesenheit und Existenz. Fallt dieser, so stiirzt
auch der andere mit in den Abgrund. Das ,esse ab alio“ ist
nur moglich, wenn das ,esse non est sua natura®, wie es im
ersten Falle thatsdichlich statt hat und von P. Limb. selber
ausdriicklich hervorgehoben wird. Das ,esse ab alio“ ist,
wie wir schon friiher betont haben, nicht Grund, sondern eine
notwendige Folge des realen Unterschiedes, gleichwie das
,non esse ab alio“ seinen Grund darin hat, dals ,ipsum esse
est sua natura.“ P. Limb. bemerkt ferner, die Worte des



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc, 39

englischen Lehrers, ,,hoc est contra rationem facti, quod essentia
rei sit ipsum esse ejus, quia esse subsistens non est esse crea-
tum‘ gehore gar nicht zur Sache, beriihre unsere Frage nicht
im geringsten. Wir erklaren dem gegeniiber, dafs, wenn diese
Worte nicht zur Sache gehdren, iiberhaupt nichts mehr, dals
in diesem Falle dann der ganze hl. Thomas nicht mehr zur Sache
gehort. In der That! Der hl. Thomas fragt, ob Gott ein Unend-
liches schaffen konne? Der Heilige antwortet nein, denn ein
Unendliches besagt, dals es unerschaffen ist. Und warum? weil
im Unendlichen die Existenz real identisch ist mit der Wesen-
heit. Das Unendliche ist esse subsistens. Wir zweifeln
nicht, dafs P. Limb. aus den Werken des hl. Thomas sich mit
dem Begriffe des: ,esse subsistens* vertraut gemacht hat. ,Esse
subsistens® ist beim hl. Thomas identisch mit demjenigen: ,,cujus
ipsum esse est sua natura. Merkwiirdigerweise sagt P. Limb.
ganz das ndmliche und kniipft trotzdem daran die Behauptung:
dieses gehore nicht zur Sache, beriihre unsere Frage nicht im
mindesten. Im Unendlichen ,ipsum esse est sua natura.“
Dieses Wesen hat infolgedessen die Existenz nicht ab alio,*
withrend jedes Geschopf die Existens ab alio hat, wie P. Limb.
selber bezeugt. Nichtsdestoweniger gehort alles dieses gar nicht zur
Sache. Warum wird denn Gott ein ,ens a se“ genannt? Wahr-
scheinlich weil er nicht ,,ens ab alio* ist. Und warum ist Gott nicht
ein ,ens ab alio“? Weil Er ein ,ens a se“ ist? Nein, jeder-
mann wird antworten, weil Gott das Sein in sich hat, oder
wie P. Limb. mit 8. Thomas richtig bemerkt ,jipsum esse est
sua natura®, d. h. weil Existenz und Wesenheit in ihm real
identisch sind. Und dies sollte nicht zur Sache gehoren? ne
extremis quidem digitis attingere? Wir sagen, Gott hat das
Sein in sich uud nicht von einem Andern. Niemanden wird
es beifallen, zu sagen: ,Gott habe die Wesenheit in sich, und
nicht von einem Andern.“ Ganz dasselbe sagen wir von der
Kreatur. P. Limb. hebt ununterbrochen hervor, die Kreatur
habe das Sein von einem Andern, darum existiere sie. Von
der Wesenheit sagt der Herr Autor dieses nicht. Nun kommen
die Thomisten und behaupten mit P. Limb., das Geschopf habe



90 Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

seine Existenz von einem Andern, nicht aber seine Wesen-
heit oder das Wesenheitsein. Alsbald ist P. Limb., zur Hand
und beschuldigt sie eines Widerspruches. Capreolus macht die
richtige Bemerkung, jeder, der behaupte, die Wesenheit, als
Wesenheit, sei geschaffen, wisse nicht was er sagt.!

Wir wollen diesen angeblichen Widerspruch der Thomisten
etwas genauer priifen. Die Thomisten behaupten also, dals die
Wesenheit betrachtet ,im Zustande der Realitiat,” pricise in-
sofern sie Wesenheit ist, nicht konstituiert werde, ,,durch eine
wirksame, sie hervorbringende Ursache, sondern durch sich
selber. Was begriindet nun in diesem Satze einen Wider-
spruch? Jedermann sieht, antwortet P. Limb., dafs jede Wesen-
heit ,,im Zustande der Realitdt'‘ eine Ursache fordere (die gottliche
Wesenheit ausgenommen), und dafs die Wesenheit ,pricise
insofern sie Wesenheit ist“, weder als ,,im Zustande der Rea-
litat“ in Betracht komme, noch eine Ursache fordere. — Der
Herr Autor bringt hier offenbar die Wesenheit, ,pricise inso-
fern sie Wesenheit ist,” in Gegensatz zu der Wesenheit ,,im
Zustande der Realitit.“ Was versteht nun P, Limb. unter der
Wesenheit pricise ut essentia est? Ohne Zweifel die mog-
liche Wesenheit, oder die objektive Potenz. Von dieser also
wird bemerkt und mit Rect, dals sie weder als ,im Zustande
der Realitat“ in Betracht komme, noch eine Ursache fordere.
Allein wir fragen: konnte S. Thomas diese Wesenheit im Auge
haben, als er schrieb:? ,substantia uniuscujusque est ens per
se et non per aliud; sed cuilibet rei creatae suum esse est
ei per aliud: nullius ergo substantiae creatae suum esse est
sua substantia“? Diese Argumentation des englischen Lehrers
hitte schlechterdings keinen Sinn. HEs kann daher nur die
reale Wesenheit, als Wesenheit, oder die Wesenheit ,im Zu-
stande der Realitit“ von §S. Thomas in diesem Ausspruche
gemeint sein. Behauptet also P. Limb., jedermann sehe,
dals die Wesenheit in diesem Zustande eine Ursache fordere, so

! Capreolus in 1. dist. 8 9. 1, Man vergleiche S. Th. Quodl.

8.q. 1 a, 1.
2 contr. Gent. cap. 52. ratio ba,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 91

miissen wir bemerken, dafs in diesem Satze ein Sophisma liegt.
Der hl. Thomas, Albert der Grofse, Bonaventura und die Tho-
misten iiberhaupt, unterscheiden diese Worte. Der Herr Autor
identificiert die reale Wesenheit mit der existenten und weil die
We\senheit, um wirklich zu existieren, eine Ursache fordert,
so mufs nach ihm auch die reale Wesenheit, als solche, d. h.
insofern sie Wesenheit ist, eine wirkende Ursache fordern.
Zudem trennt P. Limb. die Worte: die Wesenheit im Zustande
der Realitit pricise insofern sie Wesenheit ist. Nach den
Thomisten heilst der Satz: die reale Wesenheit als Wesen-
heit; P. Limb. hingegen lilst sie sagen: die Wesenheit als
reale. Das nennt man ein Sophisma, und dies um so mehr,
als dem Herrn Autor real und aktuell identische Dinge sind.
Die Ansicht des hl. Thomas, Bonaventura, Albert des Grofsen
haben wir bereits frilher kennen gelernt. Wenn die Existenz
der Wesenheit als Accidens zukommt, der moglichen Wesen-
heit jedoch niemals zukommen kann, alles aber, was als Accidens
in einem Dinge ist, doch ein reales Subjekt haben mufs, so
folgt mit zwingender Notwendigkeit, dals der Trager oder das
Subjekt, in unserm Falle die Wesenheit, welcher das Dasein
als Accidens zukommt, eine reale Wesenheit sein miisse, Hier
Jedoch kommt nicht die Wesenheit als reale, also formell unter
diesem Gresichtspunkte, d. h. insofern sie real ist, in Betracht,
sondern die reale Wesenheit, insofern sie Wesenheit ist.
Die Wesenheit ist hier allerdings real, allein ,,in sensu specifico®,
nicht in sensu formali. Die geschopfliche Wesenheit, als solche
abstrahiert vom actu sein oder nicht actu sein, weil sie weder die
Existenz in sich schliefst, wenn sie nicht actu, noch auch, wenn
sie actu ist. Der Sache nach stimmt P. Kleutgen vollkommen
mit den Thomisten iiberein, obgleich dieser Gelehrte sich scheut
aus den dargelegten Principien die richtige Folgerung zu ziehen,
namlich: dals Wesenheit und Existenz real unterschieden seien.
P. Kleutgen selber schreibt:! , Peter ist nicht, weil er Mensch,
noch weil er Peter ist. Kr hat also das Dasein nicht infolge

t Philos. der Vorz. 2. B. 2. Aufl. n, 57. 8. Seite 60.



92 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

seiner Wesenheit, sondern weil diese seine Wesenheit, die
auch nicht dasein kénnte, von einem andern ins Dasein gesetzt
worden ist.“ Von welcher Wesenheit nun spricht P. Kleutgen?
Von der moglichen? Offenbar nicht.  Also ist es die reale
existente Wesenheit des Peter. Von dieser Wesenheit also
sagt der Gelehrte: sie konnte auch nicht da sein. Konnte
sie vielleicht auch nicht menschliche oder nicht die Wesen-
heit des Peter sein? Mit andern Worten: ist Gott der formelle
Grund, dals die Wesenheit im Peter eine menschliche, oder
dals sie die Wesenheit des Peter d. h. eine individuelle'ist?
Keineswegs. Der Herr Autor sagt mit Recht: diese Wesenheit
des Peter konnte auch nicht dasein. P. Kleutgen spricht
also von der Wesenheit, insofern sie eine existente, nicht aber,
insofern sie eine Wesenheit, d. h. eine menschliche oder eine
individuell menschliche ist. Und doch meint P. Keutgen, wie
gesagt, nicht die mogliche, sondern die reale Wesenheit, wie
sie im Peter ist. Die reale Wesenheit hat also nur das
Existent-sein von einem andern, nicht aber das Wesenheit-
gein, Dies lehrt uvs itbrigens P. Limburg selber.! ,Id enim,
quo homo vel equus formaliter existit, non est essentia
hominis vel equi, sed utriusque existentia, qua a Deo re-
cepta formaliter existunt. Was bedeutet dieses ,,qua a Deo
recepta“? Offenbar die Existenz. Also der Herr Autor selber
bekennt, dals die Existenz von Gott mitgeteilt werde. Allein
wem wird diese Existenz mitgeteilt? Jedenfalls dem ,homo
und equus“ infolge dessen (qua) auch die ,essentia hominis
et equi existit.“ Wird nicht auch die Wesenheit oder das
Wesenheit-sein des ,homo et equus“ von G ott mitgeteilt? Da-
von sagt uns P. Limb. nichts. Auf welcher Seite ist aber
dann der Widerspruch zu finden?

Wir konnen also dem Capreolus nur beistimmen, wenn er
sagt: Jeder, der behauptet, die Wesenheit als solche, oder insofern
sie Wesenheit ist, sei geschaffen, der wisse nicht, was er rede.
Nehmen wir einmal an, auch die Wesenheit, als solche, oder

1], ¢. Seite 45,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 93

das Wesenheit-sein der existenten Kreatur sei geschaffen. Die
schopferische Ursache aber ist bekanntlich eine freie, durch
eigene Willensbestimmung angeregte. Was hindert also, dals
z. B. der Mensch als animal irrationale und das Tier als animal
rationale existiere? Das hiangt ja rein nur von Gottes freiem
Willen ab. Man kann auch nicht sagen, das gehe nicht an,
weil -die mogliche Wesenheit, als causa exemplaris, ‘nach
welcher ein Ding geschaffen werde, hindernd im Wege stehe.
Denn nach P. Limb. hat allerdings die Wesenheit als solche,
d. h. im Sinne des Herrn Autor, die mégliche Wesenheit keine
wirkende Ursache, die reale jedoch hat eine. In diesem Falle
konnte Gott trotz des Hindernisses von Seite der moglichen
Wesenheit, die reale doch bilden nach seinem Wohlgefallen.
Allerdings hétten wir den Widerspruch, dafls in der realen
wirklichen Wesenheit sich etwas findet, was nicht im Vor-
bilde war. Allein dieser Widerspruch folgt mit Notwendigkeit
aus der Theorie des P. Limb. Dafiir sind wir nicht verant-
wortlich.?

Bemerken wollen wir nur noch, dals mit der Richtigkeit
der Limburgschen Theorie alle unsere Wissenschaften eitel

t Das Verhdltnis der Existenz zur Wesenheit ist nach S, Thomas
folgendes. Kine Kreatur erhdlt von Gott das Dasein. Das erste, der
erste terminus der gottlichen Wirksamkeit, ist demnach das Sein. Die
formelle Wirkung dieses Seins kann nicht im Nichts, sie muls in einem
Subjekte ausgeiibt werden. Dieses Subjekt ist zunichst die Form.
Ist die Kreatur einfach, so ist die Form allein dieses Subjekt. In den
zusammengesetzten Wesenheiten hingegen mufls die Form selber abermals
eine formelle Wirkung austiben. Da nun diese formelle Wirkung der
Form selber, die Information ebensowenig im Nichts vor sich gehen
kann, wie die formelle Wirkung des Seins, setzt auch die Form ein
reales Subjekt voraus, Dieses reale Subjekt ist die erste Materie
(materia prima), Dieser Vorgang ist gleichzeitig, aber doch anderer-
seits nach einer bestimmten Ordnung eingerichtet. Nur wer leugnet,
dafs die Existenz tiberbaupt das quo est, nicht das quod est bilde, kann
von dieser Ordnung bei der Entstehung der Geschopfe absehen, Aller-
dings kommt er dann iber den reinen Akt (actus purus) nicht hinaus.
Materie und Form sind daher nicht erst durch das Sein formell real.
Durch das Sein sind sie aktuell.



94 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Ding sind. KEs steht nichts mehr fest, denn nichts mehr ist
notwendig, alles zufillig, absolut verginglich wie die Existenz
der Geschopfe, denn die Wesenheit der Kreaturen héngt in
gleicher Weise von Gottes freiem Willen ab wie die Existenz
derselben. Wir haben nur noch ein sicheres Wissen von der
moglichen oder idealen Wesenheit, die reale kann sich
dndern, so oft es Gott gefdllt, sie ist und bleibt kontingent.
Wie wir dann iiberhaupt noch zur Kenntnis der Wesenheit, selbst
der idealen, ohne eingeborne Ideen gelangen konnen, das vermag
die Theorie des P. Limb. uns nicht zu sagen. Die ganze Er-
kenntnistheorie des hl. Thomas wird umgestofsen. Nach der
Lehre des hl. Thomas miissen wir, um die Wesenheit der sicht-
baren Dinge zu erkennen, von der Existenz, weil diese letztere
materiell-individuell ist, abstrahieren.! Sind Wesenheit und
Existenz, real identisch, d. h. ist Gott von beiden die wirkende
Ursache, so kionnen wir niemals von der Existenz abstrahieren.
Wir haben also von der Kreatur keine direkte Kenntnis.

31° IIL. Argument des hl. Thomas: Die Wesenheit uud
Existenz sind in den Geschopfen real unterschieden, denn die
Existenz die, als solche, subsistent ist, kann nur als einzige
da sein. Diese subsistente Existenz aber ist Gott; folglich unter-
scheidet sich in jeder Kreatur die Wesenheit real von der
Existenz.

2 Natura communis, si separata intelligatur, non potest esse
nisi una; quamvis habentes naturam illam plures possint in-
veniri. Si enim natura animalis per se separata subsisteret,
non haberet ea, quae sunt hominis, vel quae sunt bovis; jam
enim non esset animal tantum, sed homo vel bos. Remotis autem
differentiis constitutivis specierum, remanet natura generis indi-
visa, quia eaedem differentiae, quae sunt constitutivae specierum,

t Nach der Lehre des hl. Thomas erkennen wir direkt nur das
Allgemeine, das Singulire hingegen indirekt. Die Existenz der Geschopfe
ist aber singulir. Folglich sind bei realer Ildentitit der Wesenheit mit
dem Dasein alle unsere Kenntnisse indirekte, was den Thatsachen
widerspricht.

2 2, contr. Gent. cap. 52. ratio 2.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 95

sunt divisivae generis. Sic igitur, si hoc ipsum, quod est esse,
sit commune, sicut genus esse separatum per se subsistens, non
potest esse nisi unum. Si vero non dividatur differentiis sicut
genus, sed per hoc, quod est hujus vel illius esse, jam hoc magis
est verum, quod non potest esse per se existens nisi unum.
Relinquitur igitur quod, cum Deus sit esse subsistens, nihil praeter
ipsum est suum esse.“

Der hl. Thomas geht hier zunéchst von der bekannten
Wahrheit aus, dals Gott das subsistente Sein ist. Wir miissen
uns darum iiber den Begriff: ,subsistent” genau orientieren. Dies-
beziiglich schreibt der englische Lehrer:! Substanz wird etwas
in einem zweifachen Sinne genannt. Kinmal bedeutet Substanz
die Quidditdt der Sache, welche durch die Definition angegeben
wird. Demgemifs sagen wir, dals die Definition die Substanz
der Sache bezeichne. Die Griechen nennen diese Substanz
ovoleev, wir konnen sie Wesenheit nennen. Ferner bedeutet
Substanz auch das Subjekt oder Suppositum, welches in der
Gattung der Substanz subsistiert. Und zwar kann dieses, im
allgemeinen genommen, mit dem Namen benannt werden, welcher
den Begriff bezeichnet (significante intentionem). In dieser Weise
wird es Suppositum genannt. Man benennt es auch mit drei
Namen, welche die Sache bezeichnen, ndmlich: res naturae,
Subsistenz und Hypostase, je nach der dreifachen Auffassung
der Substanz. Existiert sie fiir sich und nicht in einem andern,
so heifst sie Subsistenz; denn von jenen Dingen sagen wir, dafs
sie subsistieren, welche nicht in einem andern, sondern in sich
existieren. Untersteht sie einer gemeinsamen Natur, so wird sie
res naturae genannt. So ist z. B. der Mensch (homo) eine res
naturae. Untersteht sie den Accidenzen, so nennen wir sie
Hypostase oder Substanz.“? Der Unterschied der Namen: Wesen-
heit, Subsistenz und Substanz wird von der Bezeichnung der
Akte genommen, von welchen diese Namen hergeleitet werden,
namlich: vom Sein, Subsistieren, und Unterstehen. Das Sein

1 1. p. q. 29. a. 2. ¢. :
1, dist. 28. q. 1. a. 1. c¢. und ad 2um,



v6 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.
g i

ist etwas Gemeinsames und bestimmt nicht einen Seinsmodus.
Das Subsistieren hingegen besagt einen bestimmten Seinsmodus,
insofern ndmlich etwas ein Seiendes fiir sich ist, nicht wie das
Accidens, in einem andern. Unterstehen aber ist soviel als unter
Irgendetwas gestellt werden. Das Sein bedeutet das, was allen
Gattungen gemeinsam ist; das Subsistieren aber und das Unter-
stehen bedeuten dasjenige, was dem ersten Priadikamente eigen-
tiimlich ist, némlich: ein in sich kompletes Seiende. Daher
sage ich, dals Wesenheit dasjenige genannt wird, dessen Akt das
Sein bildet; Subsistenz, dessen Akt das Subsistieren; Substanz,
dessen Akt das Substare ist. Das Subsistieren kann nur auf-
gefafst werden als der Akt eines Dinges, welches subsistiert
(also in concreto, ut quod subsistit) oder als das, wodurch das
Ding subsistent ist (ut quo subsistit). Da nun das Subsistieren
ein bestimmtes Sein bezeichnet, und die ganze Bestimmung des
Seins auf die Form folgt, die den terminus bildet, so ist klar,
dafs etwas durch die erste Form die in der Gattung der Sub-
stanz ist subsistent genannt wird. Falst man aber die Substanz
als dasjenige auf, was subsistiert, dann wird eigentlich dasjenige
so genannt, in welchem ,per prius“ eine Natur dieser Art
gefunden wird, welche auf die schon genannte Weise existiert.



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

