
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Die Principien der Moraltheologie nach Thomas von Aquin
[Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 Die Principien der Moraltheologie etc.

und er war es auch, welcher auf die subjektive Natur der
Empfindungsqualitäten hinwies. Gewöhnlich erwähnt man in den
philosophiegeschichtlichen Werken aufser Locke Hume als Vorläufer Kants. Dieser
hat mit seiner scharfsinnigen Kritik des Kausalitäts- und S,ubstanz-
begriffes die Kritik Kants ins Leben gerufen. Eine genetische
Entwicklung des Kantschen Idealismus hätte endlich auch jenes Anteils
gedenken müssen, den die Leibnitz - Wolffsche Basis des Kantschen,

Philosophierens lieferte. Bei Leibnitz ist bekanntlich der Raum phänomenal,

und es lag nahe, auch die Zeit unter diesen Gesichtspunkt
zu stellen.

DIE PRINCIPIEN DER MORALTHEOLOGIE NACH
THOMAS VON AQUIN.

Von DR. C. M. SCHNEIDER.

Im ersten Princip der Moraltheologie, sowie solches für
das praktische Handeln erfordert ist, hat Thomas die unermefs-
liche Weite dessen gezeigt, was allein all' unser Wollen und
Begehren füllen und befriedigen kann. Es können auf unsern
Endzweck mit Recht die Worte im Buche Job angewandt
werden : „Siehe, er wird den Strom in sich aufnehmen und wird
nicht darüber staunen: er vertraut, dafs der ganze Jordan in
seinen Mund sich ergiefse." Der ganze Strom der vorüber-
fliefsenden Welt kann in uns treten, der ganze Jordan der
Vergänglichkeit kann unser Inneres beleben; — der Hunger nach
dem Endlosen wird nur desto gröfser. Der Mensch staunt über das,
was er sich erworben, was er in Besitz genommen hat; — denn
alles, was er in Wahrheit besitzt, vermehrt in ihm nur das Staunen
über die Fülle dessen, was er noch besitzen kann. So weit
ist unser letzter Endzweck, dafs alle Mächte der Geisterwelt
selber, so hoch sie auch stehen mögen, darüber schweigend
staunen und es von sich abweisen, selbständig uns zu dessen
Besitze verhelfen zu können.

Hier haben wir ein erstes Princip der sittlichen Thätigkeit
voll überaus grofser Fruchtbarkeit vor uns. Es ist dies nicht
eine abstrakte Wahrheit, die den Geist aufbläht, ohne ihn zu
nähren. Es ist jenes Princip, welches überall in der Welt der

Nr. 4.

Die Leidenschaften.



Die Principien der Moraltheologie etc. 55

Quell von jeglicher Mühe, von jeglichem Forschen, von jeder
Abtötung ist: der Zweck. Tag und Nacht denkt im einsamen
Kämmerlein der Gelehrte nach. Warum? Der Zweck leitet ihn,
die Probleme der Wissenschaft reizen ihn. Immer weiter strebt
der Wanderer, er hat keine Ruhe im Gasthause, es läfst ihn
nur so lange darin, bis er sich zu weiterem Marsche gekräftigt
hat. Warum? Die Heimat setzt seine Füfse in Bewegung.
Nimmer ist der Eroberer von seinen Frfolgen befriedigt.
Fortwährend stehen weitere, höhere Zwecke vor seinen Augen.
»Jegliches menschliche Handeln", meint Thomas, „wird durch
den Zweck geleitet." Deshalb sagt der Psalmist, nachdem sein
Herz „warm geworden und das Feuer ernsten Nachdenkens in
ihm entbrannt war": „Ich sprach in meiner Zunge." Was wird
die erste Frucht seines Nachdenkens sein? Wozu wird der
innere Eifer ihn zuerst führen? Er sagt ja ausdrücklich nicht
etwa „mit meiner Zunge" lingua mea, sondern „in meiner
Zunge"! damit er anzeige, diese Worte seien nicht blofs einfach
Worte, sondern sie drückten seinen innersten Gedanken aus.
Er fährt fort: „Mache bekannt mir, o Herr, meinen Zweck: und
die Zahl meiner Tage, welche sie sei, damit ich weifs, was
mir fehlt."

Wollen wir den rechten Zweck an die Spitze unserer
Handlungen stellen, so dürfen wir nicht nach unten sehen; sondern
müssen von Gott in heifsem Flehen es erbitten, dafs er ihn
uns zeige. Nicht die Erde und die natürlichen Kräfte machen
uns mit demselben bekannt, so dafs wir danach unsere
Wirksamkeit einrichten könnten; Gott allein klärt uns mit der Ihm
eigenen übernatürlichen Gewalt über denselben auf. Deshalb
lst dieser Zweck so grofs. Deshalb verschwindet vor der
Kraft, die zu ihm geleitet, die tiefste Grundlage, auf der
alle übrigen Kräfte stehen und aus der sie ihre Nahrung schöpfen.
Alle diese Kräfte ordnen sich dieser höchsten Kraft unter und
verlangen, von ihr in ihrem thatsächlichen Gebrauche
abgemessen zu werden; wie der Psalmist dies ausdrückt, indem
er fortfährt: „Siehe, du hast meine Tage so eingerichtet, dafs
sie gemessen werden können: meine Substanz ist wie ein Nichts
vor Dir." Alles in der Schöpfung ist so eingerichtet, dafs es
dem Menschen hilft zur Erreichung seines erhabenen letzten
Endzweckes; und im Menschen selber mifst die Gnade die
Eeihilfe der natürlichen Kräfte und Vermögen innen und aufsen
gemäfs diesem Zwecke ab. Von ihr erBt erhalten sie ihren
Wert; ohne die Gnade sind sie leer und eitel, und mit ihnen
der ganze Mensch selber: „Aber alle Leerheit ist der Mensch,



56 Die Principien der Moraltheologie etc.

der da lebt;" heifst es Ps. 38. Von diesem allgewaltigen, die ganze
Natur durchdringenden und zur Vollendung hin bethätigenden
Zwecke spricht dann weiter der Psalmist: „Ihn, Gott, sollen
fürchten alle Zwecke der Erde" (Ps. 66); denn erst durch den
letzten Endzweck und in Verbindung mit selbem empfangen die
letzteren Kraft zu der ihnen eigenen Wirksamkeit. Oder: „Du,
die Hoffnung aller Zwecke, die von der Erde kommen" (Ps. 64) ;

— oder: „In seiner Hand sind alle Zwecke der Erde" Ps. 94.
Alle diese Zwecke der Erde, die hier, wenn sie für sich allein
betrachtet werden, so oft miteinander streiten, wie z. B. die
körperliche Ergötzlichkeit mit der Habsucht, der Hafs mit der
Liebe, sie werden zu grenzenlosem Frieden, wenn sie unter
dem Einflüsse des höchsten, nur durch übernatürliche Mittel
zu erreichenden Zweckes, der da Gott selber ist, sich finden:
„Er hat Frieden gemacht unter Deinen Zwecken."

Es ist eine eigentümliche Abhandlung bei Thomas jene, welche
über die Leidenschaften belehrt. Vielleicht ist sie, neben
der Erklärung der alttestamentlichen Riten, die interessanteste
und fesselndste in der Summa. Sie beginnt mit der gröfsten
Lieblichkeit, mit der Liebe, die da alles einigt, verschönert, erhebt,
vollendet; und sie schliefst mit den Wirkungen des Zornes:
Zittera, Beben, Todesangst, Glut, Leichenblässe, Unbeweglich-
keit, Vernunftlosigkeit, Schweigen. Was will dies anders

sagen, als dafs die Leidenschaft, wie ein geistreicher Mann
meinte, gute Soldaten sind, aber schlechte Offiziere. Sie bieten
sich an, zu dienen; sie wollen geleitet werden. „Die leblosen
Dinge", schreibt Thomas, „die rein natürlichen begehren, was
ihnen angemessen ist ihrer Natur nach." Und wo finden sie
das? In den andern Dingen. Das eine wird vom andern her
vollendet und deshalb liebt das eine das andre. Die Liebe
ist der Beginn für die natürliche Thätigkeit. Wer allein kann
diesem Beginne gemäfs die Leidenschaften leiten und vollenden?
Einzig die Vernunft: Denn da jedes Ding in der Natur einen
Mangel hat, den auszufüllen es seinem Wesen nach bestrebt
ist, der aber nur ausgefüllt werden kann durch die Verbindung
mit andern Dingen; so kann nur jene Kraft hier an der leitenden
Spitze stehen, welche von jedem Dinge ohne Unterschied das
innerste Wesen auffafst und demnach jegliches Ding derartig
in dessen Thätigkeit behandeln kann, als ob sie dieses betreffende
Ding selbst wäre. Eine solche Kraft ist nicht der Sinn, der
nicht das innere Wesen, sondern nur äufsere Eigenschaften
aufzufassen vermag; wohl aber die Vernunft.



57

Die Vernunft allein also, und zumal die ewige Vernunft,
die zugleich wesentlich Einzel- oder Wirklichsein, und somit
allgewaltige Kraft ist, kann die Leidenschaften gemäfs deren
lieblichem Beginne leiten, dafs sie nicht in sich selbst ihren
Zweck und ihre Ruhe erblicken, sondern aufserhalb ihrer selbst.
Durch die Leidenschaften werden wirksam in der Seele jene
Kräfte der sichtbaren Natur, von denen oben die Rede war.
Durch sie offenbaren sich im Menschen mit ihrem stofflichen
Einzelsein die sichtbaren Güter und treten zu einander in natur-
gemäfsen Gegensatz. W erden die Leidenschaften sich selbst
überlassen; so ist der Zorn, der Gegensatz, das Ende und mit ihm
Zittern, Beben, Todesangst, Vernunftlosigkeit, dumpfes Schweigen.
Werden sie vermittelst der von Gott eingegossenen Tugend von
der Vernunft aufgenommen und von ihr geleitet, so entspricht
dir Ende ihrem Beginnen: der Liebe. Schönheit, Einheit,
Veredlung, Vollendung ist ihr Anteil.

Doch wir müssen hier tiefer eingehen. Die Leidenschaften
werden in der neueren Behandlungsweise der Moraltheologie
durchaus, mit ihrem Anteile am menschlichen Handeln, vernachlässigt.

Kaum tritt noch eine Spur davon hervor, dafs sie ein
organisches Glied in der menschlichen Wirksamkeit bilden.
Wir finden in keiner Moraltheologie auch nur die Namen der
Leidenschaften aufgezählt; wie viel weniger ihre Natur und die
Art und Weise ihres Einflusses geschildert.

Wir sagen: Die Leidenschaften sind nach Thomas die
moralischen Principien für alles, was in den menschlichen
Handlungen an Einzelnem, Wirklichem, stofflich Begrenztem vorhanden
18k Und da jede menschliche Handlung eben eine einzelne, in
der äufseren Wirklichkeit bestehende und stofflich abgegrenzte
l8t, so stehen die Leidenschaften als ein allgemeines und höchst
wichtiges Princip für das menschliche Thun und Lassen da.

In der That dürfen wir bei allem, was vom Mensehen und
dessen Natur handelt, niemals aufser acht lassen, dafs die
menschliche Natur aus Leib und Seele besteht und sonach
Lraft dieser naturgemäfsen Zusammensetzung aus Leib und
Seele zu einheitlichem, natürlichem Handeln berufen ist. Die
reinen Geister mögen von Leidenschaften in ihrer Thätigkeit
ubsehen, sie haben eben keinen Körper und keine Sinne.
Aber der Mensch kommt mit Hilfe seiner Sinnlichkeit
entweder in den Himmel oder er verliert sein ewiges Heil. In
Welchem Verhältnisse nun steht der niedere oder sinnliche Teil
zum höheren, dem vernünftigen? Der Gegenstand der
beiderseitigen Erkenntnis wird dies am sichersten erklären. Die



58

Vernunft hat zum Gegenstande das Allgemeine, Endlose. Der
Gegenstand der sinnlichen Erkenntnis ist das stofflich Einzelne
und Begrenzte. Darum erkennt die Vernunft nur, insoweit das-

Allgemeine im Dinge, sein inneres Wesen, losgelöst ist vom
Stoffe und dessen Seinsbedingung ; wogegen das sinnliche
Erkennen immer seinem ganzen Wesen nach an ein stoffliches
Organ gebunden erscheint. Sowie nämlich aufsen im Sein die
Farbe, der Ton und ähnlich von den Sinnen aufgefafste Gegenstände

nicht als fürsichbestehend gedacht werden können; gibt
es doch keine Substanz, die nichts als Farbe wäre, sondern es
gibt blos Substanzen, die farbig sind, zu denen also die Farbe als
Eigenschaft hinzutritt; — so mufs auch der Sinn selber solchem
Gegenstande entsprechen. Er darf kein Vermögen sein, welches
in seiner wesentlichen Thätigkeit unabhängig ist vom Stoffe,
wie die Vernunft; sondern ist notwendig stets an ein Organ
gebunden. Deshalb ist sein eigentlicher Gegenstand immer das
Sein aufsen als stoffliches, als begrenztes, als einzelnes und
besonderes. Die Vernunft macht, dafs ich dieses Stoffliche,
Begrenzte, Einzelne wohl ebenfalls erkenne, aber unter dem Gesichtspunkte

des Allgemeinen.
Soweit ich also z. B. diese einzelne Pflanze mit der

Vernunft auffasse, kommt dies von der natürlichen Verbindung, in
welcher die Vernunft mit den Sinnen steht; soweit ich aber diese
einzelne Pflanze unter dem Gesichtspunkte des allgemeinen
Gattungscharakters „Pflanze" auffasse, kommt dies einzig vom
Wesen der Vernunft. Alles, was in dieser Kenntnis auf
Einzelnes sich richtet, daran haben die Sinne, die äufseren und
die inneren, Anteil. Was sich in dieser Kenntnis auf das

Allgemeine richtet und somit auf das, was so recht die Richtschnur
dafür ist, dafs ich von dem betreffenden Dinge das Sein im
allgemeinen aussage, dies kommt von der Vernunft. Wenden
wir dies auf das Begehren an, so gewinnen die Sinne einen
noch lebendigeren und tiefer greifenden Anteil am menschlichen

Akte.
Hier mufs nämlich daran erinnert werden, dafs, wie Thomas

oft erwähnt, die Dinge vernünftig erkannt werden, indem sie
eintreten in uns und sonach die Seinsweise der Vernunft als
allgemeine, vernunftgemäfse Idee annehmen. Sie werden somit als
Erkenntnisgegenstände der Vernunft in höherem Grade entsprechen
dem Charakter des Allgemeinen. Dagegen werden wir durch
das Begehren nach aufsen getragen. „Sie sind geworden, wie
das, was sie geliebt haben", so drückt diese Wahrheit die Schrift
aus. Das Begehren richtet sich stets auf etwas Einzelnes. Was



59-

in der Wirklichkeit aufsen besteht, das will ich; nicht das, was
blols in meiner Einbildung ist. Das Gold, wie es wirklich ist
mit seiner Farbe und seiner Härte, will der Geizhals; nicht den
Goldhaufen, den er geträumt hat. Eicht das Allgemeine, die
Abstraktion wollen wir; sondern das Einzelne, Wirkliche mit
Allem, was daran hängt.

Wenn deshalb der hl. Thomas einerseits stets scharf
unterscheidet zwischen dem Gegenstande der Sinnen-Erkenntnis und
dem der vernünftigen, so finden wir andrerseits, dafs er dies nicht,
so regelmäfsig thut, wenn er vom Begehren spricht. Da redet
or oft vom appetitus und umfafst damit den Willen und die sinnliche

Leidenschaft, ohne dafs er ein Wort der Unterscheidung
hinzufügt. Der Grund ist der angedeutete. Der Gegenstand
des menschlichen Begehrens ist durchaus aufsen in der einzelnen
Wirklichkeit, sowohl für den Sinn als auch für den Willen.
Der Sinn begehrt nach dem einzelnen Gute und der Wille
richtet sich auf dieses selbe einzelne Gut, um es zu besitzen.
Hei dem Erkennen aber ist wohl der Gegenstand der
Sinnenerkenntnis aufsen. Aber der Gegenstand der vernünftigen
Erkenntnis ist immer in der Vernunft, die Idee nämlich; und deshalb
kann ich auch diese Idee in mir als einen eigenen, besondern
(reflexen) Erkenntnisgegenstand mir vorstellen, was beim
Begehren nicht der Fall ist. Ich kann hier das Einzelne nicht trennen
vom Allgemeinen, dafs ich das Einzelne begehrte mit meinen
Sinnen und das Allgemeine mit meinem geistigen Willen. Nur
hies fügt der letztere hinzu zum sinnlichen Begehren, dafs nämlich
noch endlos mehr begehrt werden kann. Und zwar fügt er dies
kraft der vernünftigen Kenntnis hinzu, die sich auf das Wesen
richtet; kann ja doch das Wesen als etwas Allgemeines noch
endlos vielen andern Einzelheiten in Zeit und Ort, Figur und
Umfang unterstehen; und können doch, mögen auch noch so.
viele Einzelwesen von einer Gattung existieren, vom Wesen
8elber aus, noch deren endlos mehr bestehen.

Wir sehen also, von welch' entscheidender Bedeutung der
sinnliche Teil für den moralischen Charakter der menschlichen
Handlungen sein mufs. Er tritt durchaus ein in das organische
Gefüge des moralischen Aktes. Zugleich aber steht dies vor
uns, wie es nicht ohne Gefahr sein kann, die Moralwissenschaft

aufgehen zu lassen in die Zerlegung einzelner Moralfälle.
Hie Gefahr kommt dann von dieser Seite, dafs, je weniger man vom
sinnlichen Teile principienmäfsig handelt, er um so mehr that-
sachliche Geltung erhält. Es fällt diesfalls gar zu leicht das
Moment des vernünftigen Willens fort, wonach eben noch anders



50 Die Principien der Moraltheologie etc.

entschieden werden kann; wonach man nicht sicher ist hier auf
Erden, „ob man der Liebe oder des Hasses würdig sei"; wonach,
wäre auch alle Sorgfalt aufgeboten worden, wir doch nicht sagen
können, wir hätten genug gethan, sondern mit Job sagen müssen
(9, 15): „Ich werde nicht antworten, sondern meinen Richter
anflehen" oder mit Paulus: „Ich bin mir nichts bewufst;aber deshalb
bin ich noch nicht gerechtfertigt, der mich nämlich richtet, ist
der Herr." Das Moment des Vernünftigen besteht ja gerade
darin, dafs die Thore der Sinne und überhaupt des Sichtbaren
geöffnet werden zum Unendlichen hin, dafs wir erkennen, nichts
in der Natur könne uns genügende Ruhe geben und keine
natürliche Kraft, kein natürliches Forschen könne uns den Besitz
des letzten Endzweckes, der alles Drängen und Trachten unserer
Natur stillt, unfehlbar verbürgen. Nach aller Arbeit kommt
da das Wort des Psalmisten zu Ehren: „Ich habe ausgebreitet
meine Hände nach Dir hin, o Gott, meine Seele ist wie der
Erdboden ohne W asser." Expandi manus meas ad te ; anima mea
sicut terra sine aqua tibi.

Dazu kommt eine zweite Eigentümlichkeit im Verhältnisse der
Sinne zur Vernunft, die das Gesagte noch mehr bestätigt. Der
hl. Thomas hat einen Ausdruck des Aristoteles angenommen, der
das, was wir sagen wollen, kurz zusammenfafst. „Die Glieder
des Körpers," wie die Hand, der Fufs, „folgen der menschlichen
Vernunft wie Sklaven; die Leidenschaften aber oder die sinnlichen
Thätigkeiten wie Freie." Was soll damit ausgedrückt werden?
Thomas fügt es hinzu: „Die Freien nämlich in einem Staate
können auch widersprechen dem, was der König gebeut." Legen
wir uns den Inhalt dieser Redeweise klar vor Augen.

Die Sinne haben, wie gesagt, zum ausreichenden Gegenstande,

sowohl was die Erkenntnis wie auch was das Begehren
betrifft, das Einzelne, stofflich Begrenzte, Besondere. Die Vernunft
hat, ebenso wie der geistige Wille, zum Gegenstande das Allgemeine.
Nun ist es ja gewifs, dafs das Besondere sich richten mufs nach
dem Allgemeinen, dafs der einzelne Staatsbürger z. B. beitragen
mufs zum Besten des Ganzen. Aber eine andere Frage ist die:
Deckt sich genau hier das Besondere oder Einzelne mit dem
Allgemeinen in der Weise, dafs alles, was an Besonderm oder
Einzelnem und stofflich Begrenztem der Sinn wahrnimmt, seine
erschöpfende Richtschnur zu erblicken hat im Allgemeinen, wie
dieses die Vernunft auffafst? Soweit der einzelne Mensch z. B.

Staatsbürger ist, hat er im allgemeinen Besten des Staates
seine Richtschnur zu erblicken. Es deckt sich hier vollständig
das Einzelne mit dem Allgemeinen. Aber soweit der einzelne



61

Mensch Familienhaupt ist, besteht diese Deckung nicht als
eine vollständige. Da können schon manchmal die Pflichten
gegen seine Frau, gegen seine Kinder den Pflichten
widersprechen, die er als Staatsbürger hat, so dafs da ein höherer
Zweck, der des Christen, zu Rate gezogen werden mufs, um
die Entscheidung richtig abzuwägen. Ähnlich fragen wir hier,
ob die Richtschnur des Allgemeinen mit Rücksicht auf das
Sein oder auf den Zweck, wie solche Richtschnur in unserer
Vernunft ist, in allem das Bedürfnis des von den Sinnen
Aufgefafsten, des Einzelnen und Besonderen, nach geregelter
Leitung deckt? Oder ob da, im Bereiche dieses Einzelnen, noch
Seiten sind, denen nichts im allgemeinen Begriffe als
entsprechend leitendes Moment gegenüber steht? Wir antworten:
Die Deckung ist keine vollständige. Die Sinne fassen manches
® ihrem Gegenstande auf, was nicht vom Allgemeinen in der
Vernunft her genügend geregelt werden kann.

Erklären wir uns weiter. Worauf erstreckt sich das
Allgemeine, wie die Vernunft es auffafst und wonach dann der
Wille sein Streben regeln soll? Einzig auf den Gattungscharakter.
Was also im einzelnen Dinge durch diesen geregelt ist, davon
erkennt die Vernunft den Grund und danach ist ihr Urteil
mafsgebend für die betreffenden Einzelheiten. Regelt nun der
Gattungscharakter alles in einem einzelnen Dinge? Dann gäbe
es nur eine einzelne Rose, einen Hund, einen Diamanten,
wie es ja auch nur eine Gattung „Rose", eine Gattung „Hund",
eine Gattung Steine gibt, die man Diamanten nennt.
Vielmehr gibt es sehr vieles in dem einzeln - stofflichen Dinge,
Wogegen der Gattungscharakter sich höchst gleichgiltig verhält.
Die Gattung „Rose" besagt gar nichts rücksichtlich der Zahl
der Rosen; es können ebensogut 10 wie 10 Millionen sein,
soweit es auf das Mafsgebende der Gattung ankommt. Und so
bleibt der Gattungscharakter auch ganz der eine gleiche, mag
die einzelne Rose klein und im Wachsen begriffen sein oder voll
entwickelt oder dem Verwelken nahe. Eine ganze Menge solcher
Einzelheiten gibt es, für deren Erkanntwerden der Sinn allein
Drincip ist. Die Vernunft sagt dabei blofs, dafs alle diese
Einzelheiten am Gattungscharakter teilnehmen und von selbem
durchdrungen werden, dafs sie pflanzliche, tierische, menschliche,
die der Rose, des Hundes, des Diamanten sind. Aber dafs
diese selben Einzelheiten hier vorhanden sind und dort nicht,
dafs da ein Mensch 5' hoch ist und dort einer 6', davon gibt
die Vernunft nicht die Richtschnur. Mit Bezug darauf sind



62 Die Principien der Moraltheologie etc.

die Sinne frei von der Stimme der menschlichen Vernunft, sind
•eigens für sich seiende Principien.

Nun bezieht sich dieses Freisein grade auf das Wirkliche,
Einzelne, d. h. gerade auf den Gegenstand als solchen des

Begehrens. Also folgt, dafs gerade im Begehren, weit mehr noch
als beim Erkennen, dessen formaler Gegenstand ja innerhalb
der Erkenntniskraft ist, die Sinne für sich thätig sein können,
ohne die Stimme der Vernunft abzuwarten ; sie sind eben gerade
mit Rücksicht auf das Einzelne, Wirkliche für sich allein
Principien der Thätigkeit, so dafs die Vernunft dafür die erschöpfende
Richtschnur nicht in sich enthält. Die besonderen, einzelnen
Güter, insoweit sie mit ihren Einzelheiten von den Sinnen auf-
gefafst werden, insoweit somit in dieser Auffassung die Sinne
das Princip und die Norm der Thätigkeit besitzen, können als
einzelne, besondere Zwecke begehrt werden, ehe die Vernunft
sie bezieht auf den allgemeinen Zweck. Wir sagen, das, was
für die Augen gut ist, ode? was für die Ohren, die Zunge etc.
begehrenswert erscheint, das kann erstrebt werden, ehe die
Vernunft dieses Begehren geregelt hat nach dem Zwecke, der den

ganzen Menschen mit allen seinen Fähigkeiten endgültig befriedigt.
Der Mensch kann sich an einen solch' partikulären Zweck hängen
und die Beziehung zum letzten Zwecke, wonach der Wille
noch endlos mehr besitzen kann, beiseite lassen.

Da haben wir nun ein noch weit gröfseres Gewicht vor uns
gegen die Verstückelung der Moralwissenschaft in 1000 Teilchen.
Unsere Vernunft kann niemals in ausreichender Weise
den Sinnen vorschreiben. Es kann ihr nicht die Aufgabe
obliegen, endgültig zu entscheiden. In jedem einzelnen Akte
liegen Umstände vor, welche sich der zuverlässigen Regelung
durch die Vernunft entziehen, wo es also blofs sich darum handeln
kann, dafs man nicht gegen die Stimme der Vernunft handle.
Letzteres findet nach Thomas dann statt, wenn der Mensch
einer falschen Meinung folgt, „die im Bereiche des Erkennbaren

sich so verhält wie ein Monstrum im Bereiche der Natur"
{sicut monstrum in natura corporali). Und „eine wahre Meinung
wird dann entfernt (18 de verit. art. 6), wenn 1) der Erkenntnisgegenstand

sich ändert, wie z. B. es wahr gewesen ist, zu sagen,
Sokrates sitzt, zur Zeit als derselbe wirklich safs ; es wäre dies aber

nun, da er in Wirklichkeit steht, falsch; — 2) durch Vergefs-
lichkeit, — 3) wenn jemand wegen eines neu hinzukommenden

Grundes das nicht mehr glaubt, was er vorher glaubte."
Kann also die Vernunft beim moralischen Handeln, insoweit

dieses dem lezten Endzwecke unterliegt, allerdings nicht die letzte



63

positive Norm geben, bei der sich der Handelnde ohne Zweifel
endgültig beruhigen könnte; so mufs trotzdem der Mensch darauf
sehen, dafs er nicht gegen die Stimme der Vernunft sich
entscheidet. Und dies geschieht in allen jenen Fällen, wo er einer
Meinung folgen wollte, die weniger Gründe hat, zu Ungunsten der
andern, die mehr Gründe für sich hat. „Ein neu hinzukommender

Grund macht ja eben die gegenteilige Meinung zu einer
falschen." In der That! Läfst sich der Mensch, wenn er
der weniger begründeten Meinung folgt, etwa von Gründen,
also von der Vernunft leiten? Olfenbar nicht; denn die andere
Meinung ist begründeter. Somit folgt er in seiner Anhänglichkeit

zweifellos der Stimme der Leidenschaft, da es weitere
beeinflussende Elemente des menschlichen Handelns im Bereiche
der Natur nicht gibt. Dies, soweit der Stimme der Vernunft
eicht entgegen gehandelt werden soll.

Gibt es nun aber überhaupt keine Vernunft, welche als
Richtschnur und Princip des Handelns sich mit den Sinnen, den

rmcipien nämlich für den menschlichen Akt als einen einzelnen,
auf das Stoffliche gerichteten, vollständig deckt? Gibt es gar keine

ernunft, die für alles Einzelne, wie es in den Sinnen sich
arstellt, also für alles in der Wirklichkeit Bestehende die

ausreichendste Richtschnur in sich enthält? Gewifs besteht eine
solche. Es ist dies jene Vernunft, welche ihrem Wesen nach
nichts ist als reinstes Einzelsein, als thatsächlichste Wirklichkeit,
yon der also, wie vom Feuer als dem wesentlich Warmen alles

arme, alles Wirkliche und jedes Einzelsein, wie von dem ersten
mkenden Grunde, gemessen und bestimmt wird. Diese

Vernunft nun grade ist unser letzter Endzweck. Und die Leiden-
sc aften eben, als Principien des menschlichen Handelns nach
einer gewissen Seite hin, zeigen gleichsam handgreiflich, gerade

n er dem Gesichtspunkte, wo sie frei sind von der mafsgebenden
nnme der natürlichen Veimunft, also der höchsten Kraft in

leser sichtbaren Welt, dafs die ganze Natur kein Mittel für
|jus bieten kann, um von uns allein aus unsere Werke nach

e.® ätzten Endzwecke hin zu regeln. Denn die Regelung
® er der Leidenschaften kann ja nicht in positiv abschliefsender

eise von der menschlichen Vernunft ausgehen ; letztere ist
a ur zu schwach und demgemäfs auch der Wille, für dessen
reiheit die Vernunft die eigentlichste radix ist, wie der heil,

ouias stetig die Vernunft bezeichnet als „radix libertatis".



64 Die Principien der Moraltheologie etc.

Nr. 5

Die Tugenden als Principien der menschlichen Handlungen.

Wir haben im Vorhergehenden den Raum, sozusagen,
gekennzeichnet, innerhalb dessen der freie moralische Akt des Menschen
sich bewegt. Er mnfs den Weg zurücklegen von dem einen
Einzelgut, auf welches seine sinnliche Natur sich richtet, bis zu
dem andern, auf welches einzig die Gnadenkraft gerichtet ist.
Das eine Einzelsein, was sich als ein erstrebenswertes Gut dem
Menschen vorstellt, ist das stoffliche; — das andere ist das
aufserhalb allen stofflichen Zusammenhanges stehende. Das eine
ist durchaus beschränkt; — das andere ist in seinem Einzelsein
allumfassend, weil eben der Stoff, als die Quelle der Beschränktheit,

ihm durchaus und zwar mit wesentlicher Notwendigkeit
mangelt. Wer überbrückt für das menschliche Handeln diesen

Weg zwischen den genannten, voneinander so unendlich
geschiedenen Einzelgiitern?

An erster Stelle die Vernunft. Es mag auf den ersten
Blick sonderbar sein, dafs Thomas wohl die Leidenschaften
gesondert behandelt, also die natürlichen Thätigkeiten der Sinne;
nicht aber die Vernunft in ähnlicher Weise. Gleich nach den
Leidenschaften kommen nämlich die Tugenden, welche schon nicht mehr
rein Thätigkeiten der Vernunft sind, sondern Zustände im
vernünftigen Teile selber oder doch Zustände, die vom vernünftigen
Teile her ihrem Wesen nach geleitet werden. Der Grund dafür
wird jedoch alsbald klar vorliegen, wenn wir berücksichtigen,
wodurch das Einzelne im Bereiche des Stoffes getragen wird.
Wir werden dann zu gleicher Zeit auch sehen, wie in der
Vernunft allein die entscheidende Stelle für die menschliche
Handlung nicht liegen kann, wie man also unrecht hat, an die
leitende Spitze der katholischen Moralwissenschaft ein blofses

Vernunftprincip zu stellen.
Die stofflichen Einzelheiten nämlich und somit auch die

stofflichen, oder sichtbaren Güter haben weit mehr, für sich
betrachtet, ein Nichtsein, wie ein Sein. Der Grund liegt auf
der Hand. Sie haben ja für das Moment des Einzelnen oder
Wirklichen gerade die mafsgebende Richtschnur nicht in sich.
Dafür, dafs das eine Ding, wie z. B. dieser Mensch, ist, und
1000 andere, die auch sein könnten, nicht sind, dafür besteht
kein Grund innerhalb des Dinges, also z. B. des einzelnen
Menschen, selbst. Wozu aber ein Ding den mafsgebenden Grund
nicht in sich trägt, nach dieser Seite hin hat es auch kein
wahres Sein; es ist nach dieser Seite hin nicht sein d. h. sein



Die Principien der Moraltheologie etc. 65

eigen. Das wirkliche Sein ist für dasselbe etwas Zufälliges.
Die wirkliche Existenz demgemäfs, wonach etwas ja eben ein
wirkliches Gut ist, hat als solche keinen Grund im Dinge selbst;
und danach ist ein solches Gut vielmehr ein Nichtgut als ein
wahres Gut, es scheint ein Gut zu sein.

Welches Sein ist dem stofflichen Dinge aber wahrhaft zu eigen,
wenn dies das Wirklichsein der Existenz nicht ist? Das Sein des

Vermögens; dafs es nämlich noch Anderes sein oder werden
kann, dafs es vollkommen oder unvollkommen sein kann. Thomas
erklärt ja beständig, die Wesenheit oder Substanz in jedem
Dinge sei nur etwas „in potentia," sei im Bereiche des
Vermögens; wie wir oben noch ausdrücklich von der Substanz der
menschlichen Seele gehört haben, sie sei etwas in potentia.
Nun existiert jegliches stoffliche Sein überhaupt nur auf Grund
des Wesens in ihm. Soweit die Wesenheit in ihm reicht,
soweit hat es wirklich Sein, soweit ist die wirkliehe Existenz sein
e'gen. Also ist der Schlufs klar. Seiner natürlichen Existenz
uach hat jedes Ding wahrhaft zu eigen nur ein Können, nicht
em abschliefsendes wirkliches Sein. Stellt sich das stoffliche
Gut vor, um für einen andern Zweck zu dienen, um weiter
bestimmt zu werden in seinem Können, so entspricht es der
Wahrheit und trägt in seiner Weise bei zur Erreichung des
Endzweckes. Demangemessen müssen die sichtbaren Güter in
der Moral behandelt werden: als zum Dienen geeignete, als
weiterer Vollkommenheit fähige. Der Natur bereits widerspricht
es> dafs sie das Begehren abschliefsen sollen, indem sie als
Endzweck begehrt werden. Denn das wirkliche Sein ihrer Existenz
18t kein wahres, ihnen eigenes Sein; danach also können sie
dach nicht als selbständiger Endzweck begehrt werden. Das
Wesen selber in ihnen ist nur im Bereiche des Vermögens,
besagt demnach nur ein Können für weitere Bestimmung.

Worin erscheint nun diese Eigenschaft der stofflichen Güter,
dafs ihnen nur das wahrhaft eigen ist, bei unserm menschlichen

andeln zu dienen? Eben in der Vernunft. In der Vernunft
erscheint ja ihr Wesen, auf dem all ihr Sein beruht. Und
dieses Wesen erscheint da als Vermögen für das Erkennen
einerseits, gemäfs der Beschaffenheit der Vernunft; und für das
wirkliche Sein andererseits gemäfs der Beschaffenheit des Stoffes.
Eis unbegrenztes Vermögen auf seiner Gattungsstufe erscheint
da das stoffliche Ding; denn eben losgelöst, abstrahiert von

v
Wirklichkeit ist es, soweit die Vernunft durch dasselbe

ethätigt wird. An sich hat die Vernunft, so durch ein reines
ermögen befruchtet, gar keine Beziehung zur Wirklichkeit,

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 5



ßß Die Principien der Moraltheologie etc.

also zu den einzelnen Gütern aufsen. Solche Beziehung wird
erst hergestellt durch den sinnlichen Teil, zumal durch die
Phantasie. Also kann die Vernunft an sich keinerlei
unmittelbares Princip für das moralische Handeln sein. Es ist
ein Irrtum, diesen Vorzug von der natürlichen Vernunft als

solcher, als eines blofsen Vermögens für Urteilen und Erkennen,
ableiten zu wollen. Unbeschränktes Vermögen allein ruht in
ihr, welches ganz gleichgiltig ist gegen diese oder jene
Wirklichkeit; wie dies ja auch der Natur der allgemeinen Idee
entspricht als der Bethätigung des blofsen Vernunftvermögens.

Deshalb spricht Thomas nach den Leidenschaften, als der
Bethätigung des sinnlichen Teiles, nicht, wie man erwarten
könnte, vom Urteile der Vernunft als von der Bethätigung des
höheren Teiles. Vielmehr spricht er gleich von den Tugenden.
Denn die Leidenschaften wohl haben notwendig in sich eine
Beziehung zu den stofflichen, einzelnen Gütern; ist ja doch die
sinnliche Wahrnehmung an ein stoffliches Organ gebunden, wie
z. B. das Sehen an das Auge, so dafs, wenn das Organ fehlt,
auch für die Wahrnehmung die wesentliche Unterlage entzogen
ist. Und deshalb folgt den Leidenschaften unmittelbar ein
gewisses Begehren.- Aber die Vernunft ist für das Wesentliche

ihrer Thätigkeit nicht an ein stoffliches Organ gebunden.
Es fehlt ihr also durchaus die von vornherein gegebene
Beziehung zum Einzelnen, Wirklichen aufsen. Diese Beziehung
wird erst hergestellt durch die Tugenden.

Was sind dies für Zustände? Wie stellen sie die Beziehung
des höheren Teiles im Menschen zu den einzelnen Gütern aufsen
her und verbinden so das Moment des Allgemeinen dem
Vermögen nach (in potentia) in der Vernunft mit dem Momente
des Einzeln-Wirklichen aufsen? Hier müssen wir von neuem
den Scharfsinn des hl. Thomas anstaunen, der den sinnlichen
Teil zum Sitze von Tugenden macht, trotzdem die Tugenden
selber etwas rein Geistiges sind. Der sinnliche Teil wird nämlich

nach und nach daran gewöhnt, in den einzelnen Fällen
dem geistigen Willen, gemäfs dem Urteile der Vernunft', zu
folgen. Wir haben ja eben gesehen, wie der Wille sich gleichfalls

auf den einzelnen Gegenstand als einen einzelnen richtet
ebenso wie das Sinnesvermögen; wie er darin also mit dem
Sinnesvermögen znsammenfällt. Er will das Gute überhaupt;
jenes stoffliche Einzelgut ist ein Gut; also kann sich der Wille
darauf richten. Der Wille bringt zum Begehren des
Sinnesvermögens nur hinzu, dafs noch endlos vieles Andere gewollt
werden kann.



67

Vermittelst des Willens also, der als natürliche Neigung
es in sich hat, das Einzelne, Wirkliche aufsen als sein Gut zu
wollen, prägt die Vernunft ihr Urteil dem sinnlichen Teile ein. Da
dieser aber, wie wir gesehen, keineswegs, sozusagen, mechanisch
gehorcht wie ein Sklave, sondern kraft seiner eigenen Kenntnis

auch ein eigenes Princip der Thätigkeit in sich hat; so

genügt von seifen der Vernunft ein einmaliges Einprägen nicht,
damit der Sinn sich daran gewöhne, zu gehorchen. Es bedarf
mehrfacher Akte. Und so wird die rein natürliche Tugend
stufen- und gradweise erworben. Insofern die sinnliche
Begehrkraft daran gewöhnt wird, mit Aufgeben des ihr Eigenen,
der Vernunft zu gehorchen, ist da die Mäfsigkeit, die in
der sinnlichen Begehrkraft darum ihren Sitz hat, weil sie
das sinnliche Begehren leicht zum Dienen hinneigt der
Vernunft gegenüber. Insofern die Ab Wehrkraft mit der
Antigenen wesentlichen Beschaffenheit vermöge des Einflusses der
Vernunft gewohnt wird, schnell und bereitwillig zu gehorchen,
st da die Tugend der Stärke, welche Meisterin wird nach
dieser Seite hin des sinnlichen Begehrens und es neigt vor der
Vernunft. Insofern der Wille diese Neigung in sich enthält,
ist da die Tugend der Gerechtigkeit. Und insofern die
Vernunft selber eine Leichtigkeit gewinnt, zu sich zurückzukehren

und nach den in ihr ruhenden Wesenheiten der Dinge
diese zu leiten, ist da die Tugend der Klugheit.

Mit diesen heilsamen Zuständen ausgestattet, gibt dann die
Vernunft den menschlichen Handlungen ihren natürlichen Ab-
sehlufs. Und worin besteht dieser Abschlufs? Die Vernunft
kann keinen anderen Abschlufs geben als einen, der ihrem eigensten
Wesen und ihrer eigensten Natur entspricht. Sie hat in sich, als
hethätigendes Moment, nichts als Vermögen, als ein Können, als
Bestimmbarkeit. Also ist auch das Ende, welches sie zu geben
vermag, so lange sie im Bereiche der Natur bleibt, nichts als
weitere Bestimmbarkeit, nämlich unbeschränktes Vermögen, weiter
estimmt zu werden. Die natürliche Tugend löst die Leidenschaften

Jos von ihren bestimmenden, beschränkenden, beengenden
Momenten, vom Nichtsein, was sie mit sich führen. Sie entfernt
die Leidenschaften von den Grenzen, die der Stoff dem
Begehren

gezogen. Entkleidet all' ihres falschen Scheines,, als ob
die Gegenstände derselben, die stofflichen Güter, bestimmender
/ndzweck sein könnten, enthüllen sie sich in dem ihnen
»innewohnenden Wesen als endlos bestimmbar. Kein sichtbares,

ein natürliches Gut kann den letzten Endzweck für die
vernünftige Kreatur in sich enthalten: — das ist die Stimme,



68 Die Principien der Moraltheologie etc.

die mitten in der durch Tugenden gestützten Vernunft von ihnen
ausströmt.

Hier endet die Natur. Die natürlichen Tugenden
unterscheiden sich von den übernatürlich eingegossenen, 1) dadurch, dafs
sie immer im Bereiche des Dienens, der Bestimmbarkeit einem
höheren Zwecke gegenüber bleiben, während die übernatürlich
eingegossenen Tugenden unmittelbar an den Endzweck knüpfen,
und keinem höheren Zwecke mehr dienen; — 2) dadurch, dafs
die natürlichen Tugenden stufen- und gradweise erworben,
werden; während die übernatürlich eingegossenen im Augenblicke

vollendet sind; — 3) dafs die ersteren ebenso stufen-
und gradweise nur, nicht plötzlich verloren werden, während
die übernatürlich eingegossenen plötzlich mit der Todsünde
verschwinden; — 4) dafs die natürlichen Tugenden getrennt von
einander erworben werden und deshalb eine jede von ihnen in
unvollkommener Weise besteht; ist ja doch eine Gerechtigkeit z. B.
erst dann vollkommen, wenn sie mit Mäfsigkeit, Klugheit, Stärke
vereint ist; die übernatürlich eingegossenen Tugenden aber werden
alle insgesamt, auf einmal, verliehen.

Diese ganze Lehre wird noch mehr hervortreten, wenn wir
mit Thomas jetzt ein weiteres Princip für die menschlichen
Handlungen prüfen: die Laster und Sünden.

Nr. 6.

Laster und Sünden.

Wenn die Lehre vom letzten Endzwecke, wie sie der
engelgleiche Lehrer gibt, durch irgend etwas als die unzweifelhaft
richtige hingestellt wird, so wird sie es durch die Thatsache
des Bestandes der Sünde. Die Natur des Menschen (vgl.
darüber Thomasbl. 1. Jahrg. Heft 19—24; und „Katholische Wahrheit"

Bd. VIII) kann keinen andern Zweck haben wie den
übernatürlichen ; mag man sie betrachten, wie man wolle.
Zugegeben nämlich einmal, sie wäre mit Rücksicht auf ihren Zweck
erhoben worden, so dafs sie nicht zum letzten Endzwecke gehabt
hätte die Anschauung Gottes, sondern an und für sich
betrachtet einen andern niedrigeren; so müfste doch diese Erhebung,
angemessen der Beschaffenheit der menschlichen Natur, vor sich

gegangen sein und noch vor sich gehen. Nun ist ihrem ganzen
Wesen nach die menschliche Natur mit Freiheit begabt. Also
kann kein Mensch gezwungen werden, dem niedrigen, seiner
Natur entsprechenden, Zwecke zu entsagen zu Gunsten
eineshöheren.



Die Principien der Moraltheologie etc. 69

Sünde aber ist nur das, was gegen den Besitz Gottes, als
des ewig zu Schauenden, sich richtet. Sünde ist ja eine
Übertretung der Gebote Gottes, und diese Gebote haben keine andere
Beziehung als die zum übernatürlichen Zwecke. Also kann für
keinen Menschen dies eine Sünde sein, wenn er diesen höheren
Zweck nicht will, sondern vielmehr beim niedrigeren, der seiner
Natur mehr entsprechen soll, stehen bleibt. Ein solcher Mensch
mag ein Thor, er mag, sagen wir einmal, närrisch sein, dafs
er etwas so Hohes verschmäht. Aber von Sünde kann da nicht
gesprochen werden. Wenn ein Betteljunge nun einmal nicht den
Vorschlag des Königs annimmt, der ihn als seinen Sohn annehmen
und zu seinem Nachfolger machen will, so mag man diesen
Betteljungen, der lieber betteln als hoch in Ehren sein will,
leichtsinnig finden; aber man wird nicht sagen, er thut damit
Böses, wenn er von seinem B.echte, sich seinen Stand zu wählen,
Gebrauch macht.

Die Sünde wird etwas vollauf Unmögliches, wenn sie blofs
darin besteht, dafs man gegen ganz äufserliche Gebote angeht,
welche nämlich die eigentliche Natur im Mensehen nicht im
mindesten betreffen. Man möge nicht einwenden, Gott habe von
Anfang an den Menschen zu solch hohem Zwecke erhoben;
thatsächlich habe der Mensch nie einen andern gehabt und
deshalb bestehe die Verpflichtung, sich dem so ausgesprochenen
Willen Gottes anzubequemen. Mag das Wasser im Meere
auch beständig vom Monde angezogen werden und so sich
z«r Flut erheben, mag es nie anders gewesen sein; dem Wasser
bleibt doch die Natur, hinabzufliefsen und nicht sich zu erheben.
Deshalb ist ein solcher Vorgang, und wäre er auch stets ein
thatsächlicher gewesen, immer gegen die Natur des Wassers
oder, sagen wir, über dieselbe hinaus. Er ist gegen die Natur
des Wassers, wenn letzteres an sich betrachtet wird. Er ist
darüber hinaus, wenn man berücksichtigt, dafs das Wasser
damit höheren Ursachen in der Natur dient; was ja seinem
Wesen nach ihm gleichfalls zukommt, nämlich zum Besten des
Ganzen höheren Ursachen zu dienen.

Möchte also auch eine solche Erhebung der menschlichen
Natur immer etwas Thatsächliches gewesen sein; so bleibt doch
der natürliche Zweck der dieser Natur eigens entsprechende
und wäre mit Rücksicht auf diese Natur allein die Erhebung
zu einem höheren Zwecke Zwang, obgleich vielleicht das Beste
des Ganzen damit gefördert würde. Dafs aber ein freies
Geschöpf sich dem Zwange nicht unterwirft, dies kann keine
Bünde sein. Man mufs auch nicht Gott als den absoluten



70 Die Principien der Moraltheologie etc.

Herrn alles Seins hier herbeiziehen. Denn Gott ist nicht so
Herr alles Seins, dafs er dabei sich selbst verleugnete. Er hat
die menschliche Natur mit Freiheit begabt, so dafs ihr Wesen
es mit sich bringt, frei zu sein; also kann Er nicht gegen seine
eigene Absicht, nicht gegen sein eigen Werk handeln, indem
Er von dieser Freiheit absieht und die Grundlage der ganzen
menschlichen Natur verändert. Er selber würde dann Urheber
der Sünde sein dadurch, dafs Er die Freiheit gibt, und« dabei,
will man sie im einschneidendsten Falle, in der
Zweckbestimmung, benützen, dies verbietet.

Den entscheidendsten Punkt aber nach dieser Seite hin
bringt Thomas zur Sprache in Übereinstimmung mit Augustin,
Gregor d. Gr. und Damascenus. „Die Sünde besteht darin", so
heifst es diesbezüglich, „dafs sie gegen die Natur des
vernünftigen Wesens oder aufserhalb derselben ist" (peccatum est

praeter naturam). Damit steht in Verbindung der andere
Ausspruch: Finis non cadit sub electione; „der Zweck ist nicht
Gegenstand der freien Auswahl"; natürlich jener Zweck, der mit
der Natur selber gegeben erseheint und sonach der naturgemäfs
notwendige Ausgangspunkt aller freien Wahl, die Grundlage selber
der Natur ist. Wähle ich doch eben, damit ich die Mittel
finde, um zum vorgesetzten Zwecke zu gelangen. Also die
Sünde ist in erster Linie gegen die eigene Natur; und da eben
die eigene Natur beseligt werden soll, ist sie gegen die Seligkeit.

Selbstverständlich ist dann es eben die Natur selber,,
welche irgendwie die Beziehung hat zur Seligkeit. Erklären
wir das genauer.

Worin besteht der mit der Natur und deren Kräften gegebene
Zweck? Darin dafs der Wille sich auf alles Gute, auf das Gute im
allgemeinen, und nicht auf ein einzelnes, besonderes Gut richtet;
möchte dieses Gut auch Gott selber sein. Der Wille will
unterschiedslos alles Gute. Er hat das Vermögen, nichts was gut ist,
von sich auszuschliefsen; wiez. B. das Wasser es von seiner Natur
ausschliefst, sich selbst überlassen nach oben zu fliefsen. Sünde
ist alles, was gegen dieses Vermögen der Natur sich vollzieht.
Es ist Sünde, wenn ich so dem Gelde anhange, dafs ich mich
seinetwegen abwende von allem andern Guten. Es ist Sünde,
wenn ich so der Rachsucht anhange, dafs ich nach ihr allein
bemesse alles, was ich thue und begehre. Es ist Sünde, wenn
ich so eine Person liebe, dafs ich um ihretwillen mich aller
Pein und Plage aussetze. Es ist dies Sünde, d. h. etwas zu
Sühnendes, gegenüber der Natur. Es ist Schuld gegenüber
der menschlichen Natur in mir, der ich es kraft der Vernunft



Die Principien der Moraltheologie etc. 71

schulde, dafs ich den Weg nicht versperre zu allem möglichen
Guten. Die Vernunft sagt, dafs alles, was mich umgibt, dienen
soll, dafs es nur ein bestimmbares Vermögen seinem Wesen nach
ist gegenüber dem letzten Endzwecke. Mag ich auch diesen
letzten nicht kennen, worin positiv sein Wesen ist, so weifs ich
doch durch die Vernunft, dafs keines der begrenzten Güter fähig
ist, meine Natur mit ihrem Drange nach allem, nach dem Unendlichen

zu befriedigen. Also ist es frei gewollte, bewufste
Sünde, es ist eine Schuld gegenüber dieser Stimme meiner Natur,
wenn ich trotzdem ein sichtbares Gut als meinen letzten
Endzweck betrachte, dem ich diene, während doch, seiner und meiner
Natur gemäfs, gerade dieses Gut dienen müfste meinem Wohle.

Darin besteht die Sünde. Sie richtet sich nicht, wie
Dionysius treffend betont, direkt gegen Gott, „denn Gott steht zu
nichts im Gegensatze." Sie richtet sich gegen das eigene
Vermögen. Was ich kann, dem entspreche ich nicht. Es braucht
nicht das mindeste Übernatürliche geoffenbart zu sein; dies liegt
in der Natur, dafs ich das Vermögen habe für Endloses, dafs
ich nie zufrieden bin, mag ich auch ein Krösus oder ein Salomo
sein. Dem entgegen handle ich und handle ich bewufst. Die
Offenbarung stellt nicht Sünden her. Sie heilt dieselben, indem
sie dieselben zuvörderst klar zeigt und dann die Kraft gibt, ihrer
los zu werden. Es ist unklug, fortwährend mit Gegensätzen
zu kommen, die nicht existieren; Lasten hinzustellen, die keine
sind. Kein incommodum sind die Gebote Gottes und der
Kirche, kein Eeind der Freiheit ist die Kraft Gottes; dies alles
ist Heilmittel gegen Schäden, die vorangegangen sind. Den
übernatürlichen Zweck hat der Mensch, mag er wollen oder
nicht, sowie er, mag er wollen oder nicht, seine menschliche
Natur hat. Die Offenbarung gibt nur die Mittel, um solchen
Zweck zu erreichen, und ist so in Wahrheit die Vollendung
der Natur und nicht der Stein des Anstofses für dieselbe.

Von diesem Standpunkte aus mufs die Sünde betrachtet
werden, damit sie in ihrer ganzen Abscheulichkeit und Verderb-
lichkeit erscheine, wie wir uns eine solche nur eben vorstellen
können. All' unser Vorstellen von dem Verderben der Sünde
bleibt doch hinter der Wahrheit unendlich weit zurück. Der
Sünder hat das Vermögen, alles zu besitzen; und er wirft,
soweit es an ihm liegt, solches unermefsliche Vermögen von sich,
damit er einem engbegrenzten Gute anhange. Indem er gegen
das seiner Natur innewohnende Vermögen, alles zu besitzen und
Unendliches zu geniefsen, sich vergeht, beleidigt er Gott, der
allein in seinem Einzelsein das Allgut ist und somit allein den



72 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Willen des Menschen füllen kann. Der Sünder verschliefst sich

gegen die Fülle seines eigenen Vermögens, damit er einem
schwachen Schatten nachlaufen und sich an selben hängen
kann. Das Vermögen aber bleibt im Sünder, sowie ihm die
menschliche Natur bleibt; und so schafft der Sünder in sich
selbst jenen Kampf, jenen Gegensatz, der in Ewigkeit nicht
vergehen kann. Er hat das Vermögen, in keinem der
sichtbaren, begrenzten Güter seine Ruhe zu finden; und siehe, trotzdem

wollte er sein Herz an ein solches Gut thatsächlich hängen.
Dies ist der Zwiespalt im Sünder, den niemand mehr heilen
kann, als jener, dessen Liebe die Allmacht ist, der die Herzen,
der den Willen im Menschen zu leiten versteht. Mit der Sünde
hängt eng zusammen die Gnadenkraft.

»-<•&—o

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Rraed.

H.

Die Dichtigkeit oder Wahrheit der Lehre des hl. Thomas.

^Obgleich die Form, insofern sie Form ist, oder als Form
keine Ursache hat, so hat sie jedoch bezüglich des Seins eine

wirkende Ursache. Und insofern sie im Sein gründet, hat sie

auch die Materie zu ihrer Ursache. Und obgleich die Materie
rücksichtlich des Materie-seins keine Ursache hat, so bildet doch

1 libr. 1. de causis fr. 2, cap. 11. pag. 540. Licet forma, secundum

id quod est, causam non habet, tarnen secundum esse in effectu

causam habet efficientem. Et secundum quod fundatur in esse causam
habet materiam. Et licet materia, secundumid quod est, non habet

causam, tarnen secundum esse in effectu causam habet formant. Et ut
efficiatur in effectu, causam habet efficientem.


	Die Principien der Moraltheologie nach Thomas von Aquin [Fortsetzung]

