Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Beitrage zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]
Autor: Grupp, G.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEITRAGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Vox Dr. G. GRUPP.

— L

3. Spinoza.

Spinoza, der Mathematiker des Pantheismus, findet in der
neuesten Philosophie den lautesten Anklang bei allen, welche nach
einer festen, sicheren und griindlichen Unterlage fiir ihre pantheisti-
sche Triumerei suchen (z. B. Paulsen). Diese bestechende, dem
menschlichen Stolze ebenso schmeichelnde als dem Bediirfnisse der
Unterordnung geniigende Lehre wird hier in einer noch mehr be-
stechenden Form vorgetragen. Eine unerbittliche Logik zwingt
Jeden, der die Priimissen angenommen hat, zu Folgerungen, welche
Wohlodas unbefangene Gemiit erschrecken mogen, aber ihm un-
abweisbar sind, sobald eine geheime Herzensneigung entgegen-
kommt und die starre Form belebt. Das Denken wird gleich
von Anfang an durch kategorisch ausgesprochene, scheinbar
harmlose Siitze, denen aber die grifste Tragweite zukommt, iiber-
rumpelt und gefangen genommen, nur mithsam ringt es sich los.
Wenn aber einmal der tduschende Punkt entdeckt ist, sinkt das
ganze Gebéiude in Nichts zusammen, der Trug wird durchschaut

und Wie ein inhaltsleerer und nichtiger Formelkram mutet uns
das Ganze an,

1. Spinozas Erkenntnistheorie.

; W}e Ca-rtesius und Locke unterscheidet Sp. drei Erkenntnis-
arten: lmaginatio, ratio und scientia intuitiva.

a) Das sinnliche Erkennen (imaginatio).

Die Sinneserkenntnis ist inadiiquat, sie ist nicht unmittelbar,
§0nder_n bezieht sich zuniichst nur auf die durch die #ufseren Ob-
Jekte im Korper erzeugten Affektionen oder Sinnesempfindungen.
A“? dlefsen entstehen im Geiste imagines oder ideae und die imagi-
natio, dle.Vorstellung und Erinnerung umfalst diese Ideen oder
Bllder, die natiirlich das Objekt nicht rein wiederspiegeln, da
sie durch die Natur unseres Korpers getriibt sind. Die imagines

3*



36 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie,

erinnern an die species sensibiles der Scholastik, an das intentio-
nale Bild des Dinges in der Seele. Wenn die Scholastik ferner
die unmittelbare Selbsterkenntnis der Seele leugnet und sagt,
die Seele erkenne sich nur in ihren Akten, so sagt auch Spi-
noza, der Geist erkenne sich nur, sofern er Ideen perzipiert, also
sofern er thatig ist und benennt die Seele als Vorstellung ihrer
vorstellenden Thitigkeit als idea ideae, freilich mit dem Zwecke,
die Seele ihres substanziellen Charakters zu entkleiden und den
Inhalt der Ideen zu einem rein sinnlichen oder korperlichen
herabzudriicken. Er setzt die Ideen mit den physisch erzeugten
imagines gleich, obwohl er einmal (Eth. 2. prop. 17 sch.) beides
unterscheidet, und gibt ihnen die Affektionen des Korpers zum
Inhalte. Wir begreifen das freilich, wenn wir uns erinnern, dals
die Seele bei Spinoza keine Substanz sein kann und nur auf
Sinnliches sich bezieht.

Gott allein ist eine Substanz und die idea ideae in der Einzelseele,
das Selbstbewulstsein, ist nur ein jeder anderen ideae gleichwertiger
modus der cogitatio in Gott. Die Seele ist, wie Wahle sagt, ,ein fluk-
tuierender Ausschnitt aus Gott.“

Wie die Seelen Ideen oder modi der cogitatio, so vereinigt der
Koérper modi der Ausdehnung. Beide Arten der modi entsprechen sich
und sind gleichbedeutende Formen eines und desselben Urgrundes
wie auch die heutigen Psychophysiker annehmen, Die Vereinigung dieser
modi in Seele und Leib ist aber keine reale, weder Leib noch Seele
bedeutet etwas Substantielles und so auch der aus Leib und Seele zu-
sammengesetzte Mensch. Er ist eine Welle im Meere des Alls, ein blofser
Modus, der entsteht und vergeht, wie jedes fliichtige Ding. Ad essentiam
hominis non pertinet Esse substantiae, sive substantia formam hominis
non constituit. Hierfir wird ein besonderer Beweis erbracht. Esse
enim substantiae involvit necessariam existentiam — consequenter homo
necessario existeret; man vergleiche hierzu die scholastische Kontroverse
iiber den Unterschied und Zusammenhang zwischen essentia und existentia
(Feldner in diesem Jahrbuch). — Essentia hominis a certis Dei attri-
butorum modis constituitur, nempe a modis cogitandi.

,Der Geist des Menschen nimmt wahr, ist soviel als Gott
hat diese oder jene Idee.“ In der Umkehrung heilst das der
Geist des Menschen denkt in Gott. Dabei ist es aber merk-
wiirdig, dafs diese Umkehrung nur auf das hohere verniinftige
Denken des Menschen beschrankt wird.

b) Das héhere Erkennen.

Das eigentliche wahre Erkennen ist vollig verschieden von
dem empirischen, sinnlichen Imaginationsleben, es ist das selbst-



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 37

lose Denken in Gott, die ratio und die scientiz} intuitiva:
Ich glaube, der schwierige Gegensatz der Erkenntnisarten bei
Spinoza kénne so aufs beste gelost werden, dafs man die imagi-
natio mit ihren Ideen dem sinnlichen Einzelbewufstsein, die ra.t}o
und scientia intuitiva der Allvernunft oder Gott. zuteilt.  Die
ratio, iiberhaupt das eigentliche Denken, wie es Spinoza selbst in
seinen Traktaten darstellt, ist deduktiv, beziehungswels}e .kc.)n-
struktiv. Es geht von obersten einmal feststehenden Pr1qz1p1en
aus und entwickelt aus der Idee Gottes den ganzen Weltinhalt.
Die empirischen Verhiiltnisse miissen sich dem s gesponnenen
Netze einfiigen, ob es geht oder nicht geht.

«) Die Allgemeinbegriffe.

Wir diirfen bei Sp. nicht etwa Universalien im sgho_lasti-

schen Sinne erwarten. Von diesen sagt Spinoza, dals sie :}eder
anders vorstelle, indem er sie in das Grebiet der Imaginationen
verweist. Die einen, meint er, werden unter den Begriff Mensch
ein aufrechtes, andere ein verniinftiges Tier sich denken.
In der That unterscheiden sich die Begriffe namentlich eines reflek-
tierten Denkens von denen eines ungebildeten Denkens ganz gewaltig;
der Botaniker hat z. B. einen anderen Begriff von Pflanzen, der Phy-
siker von Licht und Wiirme, der Mediziner vom menschlichen Kérper,
der Jurist vom Recht, als der einfache®Mann. Damit wird aber der
Wert der Allgemeinbegriﬁ'e fiir wissenschaftliche Forschung und Er-
kenntnis nicht umgestolsen, 1) |

Spinoza 1ifst nicht nur keine allgemeinen Begriffe im Sinn
de}' Scholastik zu, er gibt auch den wenigen allgemeinen Be-
griffen, Wesensmerkmalen oder Attributen, die er behalt, Aus-
dehnung und Denken und ihren Modis (Bewegung, Ruhe, Zahl,
Affekte) eine andere Bedeutung und entwickelt sie nicht induktiv.

1. Zwar bildeten sich auch im Geiste Spinozas auf Grund
der Erfahrung und Abstraktion alle von ihm angenommenen all-
gemeinen Begriffe und es hat selbst den Anschein, als ob Spi-
noza dieselbe auf diese Art entstanden sein liefse (LI, 29 sch.),?)
allein er weist anderwirts diesen Gedanken entschieden zuriick.

) S. unten 8. 45.

e€ns confusam tantum cognitionem habet, quoties ex communi
rdine res percipit, hoe est, quoties externe, ex rerum nempe
fortuito occursu, determinatur ad hoc vel illud contemplandum et non
duoties interne, ex eo scilicet, quod res plures simul comtemplatur, de-

terminatur gq eorundem convenientias, differentias et oppugnantias intelli-
gendum, ,

naturae o



38 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

Omnes clarae et distinctae perceptiones, quas formamus, non pos-
sunt oriri nisi ab illis claris et distinctis perceptionibus, quae in nobis
sunt, nec ullam aliam causam extra nos agnoscunt. (cf. Zeitschel S. 25.)

2. Spinoza falst den Allgemeinbegriff mehr im Sinne der
Platonischen Ideen. Die Gattungs- und Artmerkmale, welche in
der aristotelischen Begriffslehre die Erkenntnismomente bilden,
driicken das Wesen der Dinge aus, sie sind den Dingen eigen
und als Form sogar immanent, wihrend sie bei Plato iiber
den Dingen stehen. Bei diesem nehmen die Einzeldinge teil
an den abgetrennten Ideen und sind eigentlich nichtseiende
schattenhafte Abrisse der allein wahren und wirklichen Ideen.
Ahnlich sind nun auch bei Spinoza alle Dinge Modi der zwei
Ideen oder Attribute, wie er sie nennt, des Denkens und der
Ausdehnung.

In dieser Hinsicht stellt Sp. zwei widersprechende Sitze neben ein-
ander auf (Eth. II, 37, 38): quae omnibus communia sunt, nullius rei
singularis essentiam explicant und quae omnibus communia sunt, non
possunt concipi nisi adaequate.

g) Die ratio.

Es ist Sache der ratio, alles als allgemein oder als not-
wendig und nicht als zufillig wie die Imagination (prop. 44)
und als ewig sub specie aeternitatis (Cor. II) zu betrachten.
Diese Erkenntnisart umfalst die allen Dingen gemeinsamen Higen-
schaften und fiithrt sie auf Gottes Wesen zuriick oder entwickelt
absteigend aus Gottes Wesen die beiden Attribute. Spinoza
nimmt deren zwei an, bestimmt durch die cartesianische Schei-
dung aller Dinge in Geist und Materie oder Denken und Aus-
dehnung. Beide sind iiberall mit einander verbunden und
es gibt ebensowenig einen Geist ohne Materie oder Ausdehnung,
als eine Ausdehnung ohne Denken, Alles ist beseelt.

Wie jedes Ding die beiden Attribute an sich trigt, so weist
es auch auf Gott unmittelbar hin. Unaquaeque cuiuscunque rei
idea Dei aeternam et infinitam essentiam necessario involvit. Das
ist auch die Ursache, warum bei dem Erkennen der ratio zwi-
schen deduktivem und induktivem Verfahren nicht unter-
schieden wird.

y) Die scientia intuitiva.

Neben der ratio mit ihrer alles umfassenden Thétigkeit bleibt
eigentlich fiir eine noch hihere Erkenntnis kein Platz mehr.
Wie Locke die hochste Erkenntnisquelle, die er von Cartesius
itbernommen hatte, das lumen naturale in dem sinnlichen Denken



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. . 39

und der sinnlich unmittelbaren Evidenz versenkt, so verschmilzt
umgekehrt bei Spinoza die ratio mit dem hochsten Denken, de.r
unmittelbaren Intuition. Ja, die scientia intuitiva wird sogar mit
halber Hand unter die ratio herabgedriickt, indem ausgefiihrt
wird, dafs sie das Wesen des Einzeldings, die ratio aber die
universellen Eigenschaften und Bestimmtheiten in Gott schauet.

Man konnte vielleicht vermuten, die scientia intuitiva sei
etwa der Ort der unmittelbaren Wahrheiten, der Prinzipien oder
des unmittelbaren Gottschauens, allein nichts von alledem. Offen-
bar wuflste Spinoza mit der ihm von der Tradition gebotenen
und von ihm angenommenen Erkenntnisart im Verlauf der eigenen
Systementwicklung nichts mehr anzufangen und daher die Un-
klarheit seiner Fassung dieses Begriffs, um deren Hebung sich
der Scharfsinn umsonst bemiiht.

Das Schriftchen Zeitschels?) tiber Spinozas Erkenntnistheorie ent-
hiilt neben manchen scharfsinnigen Bemerkungen vieles Unrichtige. Der
Einwand Zimmermanns (8. 7) laflst sich nicht auf so leichte Art beseitigen.
Wir konnen ganz wohl denken, dals es mehrere vollstindig gleiche Sub-
stanzen gebe, nur im Raume verschieden. Man kénnte hier allerdings mit
Sp. sagen, dieser lokale Unterschied lasse sich auf einen Ausdehnungsunter-
schied zuriickfithren, allein bei diesem gibt es tiberhaupt keine andere
als Ausdehnungs- und Gedankenunterschiede. Wenn Spinoza nur eine
aus sich seiende Substanz zuliels, so folgt er dabei verschiedenen be-
wulsten und unbewufsten Griinden.

_ Spinoza sah sich von seinen Voraussetzungen aus vor das
Dilemma gestellt, ob den Dingen nicht einfache Elemente zu
Grunde liegen, welche unabhiingig neben einander stehen und
nur durch verschiedene Verbindungen und Stellungen verschie-
dene Erscheinungen erzeugen oder ob sie von einem Wesen her-
vorgebracht, unselbstindige Modifikationen desselben darstellen.
Bpl dieser Sachlage entspricht es 1. einem konsequenten auf
eine Kinheit abzielenden Denken, einen einheitlichen Grund zu
entwerfen. Denn eine beziehungslose unabhéingig neben ein-
ander stehende Vielheit widerstrebt dem Denken. Aber ein ein-
heitlicher Abschlufs der Weltanschauung lafst sich auch auf
%_l:nc_ierem Wege erreichen, als die beiden eben angegebenen. Dals
b}?moza zu keinem anderen griff, daran war u. a. 2. sein merk-
Wirdiger Substanzbegriff schuld. Die Substanz soll aus sich,
fiir sich und ganz durch sich verstindlich sein. Sie ist id quod
I se est et per se concipitur. Ktwas aus sich begreifen wollen

—_—

1) 5. IV, 472.




40 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

ist auf anthropologischem Standpunkt eigentlich eine unmaogliche
Forderung. Wir miissen eine Sache benennen oder besser ver-
gleichen, ehe wir sie begreifen wollen. Benennen kénnen wir
aber eine Sache nur vermittelst des Eindrucks, den die Dinge auf
uns machen, also sind wenigstens zwei da, die Sache und wir,
und erst dieser Gegensatz ermoglicht ein Begreifen Meistens
aber geht das Benennen und Begreifen auf eine Unter-
schelduna' hinaus, die Schlange nennt man ein kriechendes
Wesen im Unterschxed vom laufenden, das Gold das gelbe, den
Weizen das weilse Ding im Unterschied zu andern entsprechenden
Dingen. Gott nennt man den lichten (devas, deus), den Herrn ete.
In der That begreift auch Spinoza die Ursubstanz nicht aus sich,
er greift zwei Pridikate aus der Wirklichkeit auf, legt sie der-
selben bei und bringt damit sogar einen Widerspruch in die
Substanz. Ein Pridikat wére schon zuviel oder wenigstens ge-
nug gewesen, um der Forderung des Aussichbegreifens zu ent-
sprechen.

3. Den Begriff der aus sich selbst seienden Substanz er-
weitert Spinoza zu dem des unendlichen Wesens, dem jedoch
Selbstbewulstsein, Selbsterkennen und freies Wollen abgeht. Die
unendliche Substanz oder Grott, wie er sie heifst, ist nur die
Summe, der Inbegriff oder die Zusammenfassung der Ideen und
der Ausdehnung; es ist eigentlich nur ein anderer und irre-
fiilhrender Ausdruck fiir die Welt und er hdtte an und fiir sich
kein Recht gehabt, dieser Alleinsubstunz Unendlichkeit und Aus-
schlielslichkeit zu vindizieren. In dem spinozistischen Begriff der
Gottwelt lag kein notwendiger Grund, jedes andere derartige
Wesen oder jede andere Weltsubstanz auszuschliefsen. Es lalst
sich ganz wohl ein Nebeneinanderbestehen mehrerer derartiger
Welten denken.

4. Zugegeben aber auch, dals der Begriff der Substanz einer
solchen Erweiterung fahig ist, zugegeben, dals nur das als Sub-
stanz gelten soll, was aus sich ist, so kann doch verlangt
werden, dals dann dem, was in und aus anderem ist, ein Name
gegeben werde, der es nicht zum blolsen Modus herabdriickt.
Dies wire nur dann ausgeschlossen, wenn es blofs modi und
eine Substanz im Sinne Spinozas gibe. HKs gibt aber in der
That ein Mittleres zwischen Substanz und Modus, zwischen dem
in se oder ex se esse und in alio oder modum esse. Man
kano aus und in einem andern sein und doch selbstindig sein:
die Zelle in der Pflanze oder das Atom in der Zelle — der
Mensch in Gott. Dagegen ist es 5. kein Grund, Denken und



__ Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 41

—

Sein sei so gleichartig, dafs das, wozu man anderweitige Begriffe
brauche, nicht aus also auch nicht in sich sein kénne.
Zwar erinnern wir uns auch hier an die Scholastik, welche z. B. des-

halb, weil wir den Begriff der Wesenheit denken konnen, ohne dals er
den Begriff der Existenz einschliefse, folgert, dafls beides, 'Wese-nhext
und Dasein, auch realiter getrennt sei (Jahrbuch III, 7), allein Spinoza

geht weit dariiber hinaus und verbindet Denken und Sein bis zur Mischung
und Ineinssetzung.

Die Attribute Ausdehnung und Denken widersprechen snph,
in ein Wesen geprelst. HEs kann nicht eine Substanz zuglelph
materiell oder ausgedehnt und immateriell oder denkend sein.
Keines der beiden Attribute lilst sich aus dem andern ableiten
und kann in einem und demselben Subjekt vereinigt sein. Jeder
Pantheismus wird durch diese Thatsache unmdéglich gemacht, so
auch der spinozistische.

Materie und Geist lassen sich weder identifizieren noch zu-
sammenleimen, wie es Spinoza thut, nur noch ein Ausweg .steht
dem Pantheismus offen, ihn hat der moderne Idealismus beschntt.en.
Danach bedingt allein unsere subjektive Auffassung den Unterschied
zwischen Geistigem und Materiellem, zwischen Denken und Aus-
dehnung. Beides ist im Grunde dasselbe und nur der An-
schauung oder hichstens der Form nach verschieden. Diese
Anschanung wurde nun in neuerer Zeit auf Spinoza iibertragen,
obwohl sich keine sicheren Anzeichen bei diesem finden, dafs
°r genau so gedacht habe. Wenn dieser z B. sagt, ordo et
connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum, so kann
damit ebensowohl die Identitdt als die Korrespondenz der realen
und idealen Ordnung gemeint sein. Immerhin legen diese und
andere Ausdriicke nahe, dafs Spinoza idealistisch, wenigstens
‘m Hintergrunde seines Denkens, gesinnt war, wenn er sich
auch nicht offen und klar aussprach. Der Idealismus war zu
new und ungewohnt, als dals er nur so frischweg wie heute
gewagt worden wire. Wenn R. Wahle, dessen Schrift unten
Zu besprechen ist, sagt, dals Spinoza das Weltproblem nicht
durch Assistenz und Harmonie nach dem bekannten Schema
der Uhr, sondern dadurch lose, dafs er nur eines mit verschie-
denen Auffassungen bestehen lasse, so kann eine solche An-
nahme zwar nicht sicher bewiesen werden, aber doch als wahr-
scheinlich gelten,

Zeitschel befafst sich mit dieser wichtigen Frage nicht. Seine Unter-
suchungen entbehren der klaren Disposition und sie verlaufen ziemlich
zweck- und erfolglos. Besonders frappiert der Schluls; nachdem dargelegt
wurde, dals bei Spinoza gerade wegen der versuchten mathematischen



42 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

Beweisfiihrung die Widerspriiche um so greller hervortreten, folgt un-
vermittelt der Schlulssatz, ,seine Philosophie sei eine entschiedene
Verurteilung des Dogmatismus.“ Gehoren etwa Widerspriiche notwendig
zum Wesen des Kriticismus? Wir acceptieren das offene Gestindnis.

2. Spinozas frithere Attributenlehre.

Die scharfsinnige iibersichtliche Studie Arnold Sc hmidts?) sucht
die urspriingliche Gestalt des ersten Buches der KEthik Spinozas wieder
herzustellen. Naturgemiifs sind derartige Versuche sehr gewagt; vir zwei-
feln aber nicht, dals der Verfasser vieles richtig getroffen hat.

Bevor die KEthik ihre jetzige Gestalt erhielt, muls, wie gewisse Briefe
zeigen, im Gedankengang Spinozas die Attributenlehre eine geringere Rolle
gespielt haben, als die Lehre von den Modis. Diese schon friither be-
kannte Thatsache wird bestimmend fiir die hier versuchte Gestaltung
des fritheren Textes. Wichtig ist hier namentlich die Stelle eines Briefes
an Vries: Per substantiam intelligo id, quod in se est et per se conci-
pitur; hoc est, cuius conceptus non involvit conceptum alterius rei. Idem
per attributum intelligo, nisi quod attributum dicatur respectu intel-
lectus, substantiae certam talem naturam tribuentis. Diese Stelle falst
Schmidt als ein Citat aus dem bereits fertigen Ethikmanuskript, was ja
freilich nicht ganz sicher zu erweisen ist.

Wir sehen aus dieser und anderen Stellen 1. dafs Spinoza
dhnlich wie spater Herbart die Qualitit, so das Attribut als
Wesensausdruck der Substanz faflste, dals aber 2. das Attribut
eine subjektivische Bedeutung hatte, und danach diirfen wir auch
schliefsen, dafls die idealistische Firbung, welche uns an den
spiteren Fassungen der Attributbegriffe auffalle, wirklich anf ge-
wisse (Gedankengiinge zuriickweise und 3. dals Spinoza von
einer den Neuplatonikern und Bruno niheren Anschauung zu einem
allerdings besser durchgefiihrten Pantheismus durchdrang. Denn
das ldfst sich nicht verkennen, dals die offenbar von Cartesius
entlehnten Aftribute eine Vereinfachung des Problems
bedeuten. Jetzt, da alles Individuelle und HKinzelne unter die
Kategorieen der cogitatio et extensio bequem eingezwingt werden
konnte, fiel die pantheistische Konfundierung weniger auf.

3. Die BEthik Spinozas.

So schroff und konsequent wie das theoretische ist auch
das praktische System Spinozas. Sein kalt berechnender, allem
Idealismus abholder Sinn liefs ihn im Triebwerk des mensch-
lichen Lebens nur eine Kraft, den Egoismus erkennen. Wie

1) Kritische Studie iiber das 1, Buch der Ethik, s. Jahrb. IV, 472,



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 43

Macchiavelli ist er frei von allen Illusionen und zerreilst das
triigerische Gewebe einer Gefiihlsmoral, wie sie zu gleicher Zeit
in England emporzutauchen begann. Die den Affekten und Ge-
fiihlen feindliche Stimmung Spinozas evklirt sich freilich nicht
blofs aus seinem Charakter und seinem Denken, sondern auch
aus det damaligen Philosophie. Weder die Scholastik noch Car-
tesius schiitzte die verschwommene Welt unfalsbarer Gefiihle
und die Ruhe des Geistes storender Affekte. Cartesius wollte
nur Klares und Deutliches, und Spinoza war damit einverstanden,
ihm schienen die Affekte den rationellen Standpunkt zu zerstéren
und die individuelle Macht zu beschriinken, Allerdings gelingt es
ihm scheinbar, die Affekte begreiflich zu fassen. Die Freude
% B. ist nach ihm eine Leidenschaft (passio) oder ein leidender
Zustand, in dem die Seele zu grofserer Vollkommenheit iibergeht,
die Traurigkeit ein leidender Zustand, in welchem sie zu ge-
ringerer Vollkommenheit itbergeht, die Begierde ist der bewulste
Trieb, der Trieb aber des Menschen Wesenheit: Diese
drei Affekte Freude, Trauer und Begierde werden als Grund-
verhilltnisse betrachtet, aus denen sich andere Affekte entwickeln.
Freude und Traver, verbunden mit der Vorstellung der iufseren
Ursache, erzeugt Liebe und Hals; Freude und Trauer, erweckt
durch ein Zukunftsbild, heifst Hoffnung und Furcht. Aufser den
Affekten der Freude und Begierde gibt es auch aktive Passionen,
und wenn sie auf das intellegente Wesen Spinozas sich beziehen,
crhalten sie einen ethischen Wert. Der ethisch hauptsachlich
wertvolle Affekt ist die Tapferkeit, diese teilt sich in Seelen-
stirke, d. h, das Begehren, sein eignes Sein dem Vernunftgebot
8emils zu erhalten, und in den Edelsion oder das Begehren,
andere zu unterstiitzen. Spinoza sucht so das dunkle geheimnis-
volle Gebiet der Gefithle nicht blofs begrifflich zu fassen, son-
°Ih auch einer verniinftigen Beurteilung zu unterwerfen und
soviel als miglich der Vernunft dienstbar zu machen. Sein Mafs-
stab und Prinzip ist dabei ein durchaus egoistisches und nur
Was das eigene Sein fordert, gilt als verniinftig. Wie wider-
Spruchsvoll wird hierdurch dieses scheinbar so konsequente Sy-
stem! Theoretisch gibt es kein substantielles Ich, keine wahre
Grs‘dnlichkeit, praktisch aber absorbiert es alles und will den
Ausgangs- und Zielpunkt alles Handelns bilden!
Die Schrift Wahles,’) die schon erwihnt wurde und zu den vor-
stehenden Bemerkungen Anlals gab, ist in schoner fliefsender Sprache

1) Richard Wahle, Die Gliickseligkeitslehre des Spinoza. Sitzangs-

l,fel'iCht der Akademie der Wissenschaften in Wien, 44 S. 8°. Wien,
empsky, 1889,



44 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

geschrieben; sie entwickelt in gehobenen, oft malerischen Ausdriicken ein
System, mit dem der Verfasser innerlich sympathisiert, aber als Anhénger
Zimmermanns nicht einverstanden sein kann. Wenn auch die Kritik
fehlt und der Schein rein objektiver Darstellung gewahrt wird, so ist
das noch kein Beweis wirklicher Objektivitit. Wir lernen die eigent-
lichen Gedanken Spinozas nur unter dem Medium fremdartiger Anschauung
kennen, auch fehlt die klare Ordnung und Ubersichtlichkeit. Mehr Wert
als die ethischen Ausfithrungen scheint uns die als Einleitung gegebene
theoretische Darstellung zu haben, welche auf eingehenderen Studien
des Verfassers beruht.

4, Kants Erkenntnistheorie.

Wie bei den meisten Philosophen ist auch bei Kant das
System nicht aus einem Gusse gearbeitet. Sein Hauptwerk wird
von streitenden Parteien verschieden gedeutet. Hs bietet ein
Doppelantlitz, das eine Gresicht dem Realismus, das andere dem
Idealismus zugewandt, und es wiederspiegelt so die Entwicklung,
welche Kant selbst durchgemacht hat. In seiner fritheren Zeit
Anhiinger der idealen Philosophie Wolffs und Leibnitz’, wird er
durch Humes skeptischen Empirismus aus seinem ,,dogmatischen
Schlummer® aufgeweckt. Der Idealismus ist aber bereits zu tief
in seine Natur gewurzelt, als dafs er der Skepsis gegeniiber
zusammenfiele, und so schliefst er einen merkwiirdigen Kom-
promils zwischen Idealismus und Empirismus, zwischen der De-
duktion und Induktion.

a) Das Problem der Induktion und Deduktion.

Dafs die Philosophie Induktion und Deduktion, Empirie und
Prinzipiendenken verbinden miisse, war allgemein angenommen,
wenn auch nicht immer klar erkannt oder ausgesprochen. KEs
war schon lange bekannt, dafs die Sinneserkenntnis und &ulsere
Erfahrung 1. nur Auflserliches, Oberflichliches und Sinnliches,
und 2. nur Einzelnes, Zufilliges und Verdnderliches liefert,

Zuniichst ldfst sich nun hier vom Standpunkt des Empi-
rismus aus die Auskunft geben, ehe man zur Begriffsbildung
ibergehe, miisse man eine Reihe von Fillen vergleichen, Um
das Allgemeine zu gewinnen, miissen alle gleichartigen Erschei-
nungen durchgegangen und das Gemeinsame von dem Einzelnen
und Besonderen abgelost (abstrahiert) werden. Wenn ich z. B. den
Begriff einer Eiche oder Rose, den Begriff eines Menschen gewinnen
will, darf ich nicht von dieser oder jener Erscheinung allein aus-
gehen, nicht allein den Freund oder Feind, den Weisen oder
Thoren betrachten, sondern mufls alles verbinden und vergleichen,



Beitriige zur Geschichte der- neueren Philosophie. 45>

Was zu der gesuchten Grattung gehdrt. Auf diese Weise gewinne
ich induktiv einen Begriff. Allein damit ist es noch nicht gethan,
es erheben sich noch verschiedene Schwierigkeiten.

Bevor ich an die Induktion gehe, mufs ich 1. schon einen ungefiihren
Begriff von dem haben, was ich suche, um iiberhaupt das Gleichartige
in der Fille der Erscheinung herauszufinden; 2. muls ich voraussetzen,
dals die Dinge iiberhaupt vergleichbar und gleichartig sind. Ohne diese
Voraussetzuug wiire ich nicht sicher, dafs wenn ich a, b, ¢ verglichen habe,
nicht d oder e ganz andere Eigenschaften aufzeigt, Es kounte also
Wohl sein, dafs, wenn ich bei einem Deutschen und Franzosen einen
religiosen Trieb fand, bei einem Zulu derselbe fehlen konnte. 3. Eine rein
sinnliche empirische Auffassung mufs bei der #ulseren Erscheinung stehen
bleiben und kann nicht zum Wesen vordringen, das geistig frei entworfen
oder erschlossen werden muls.

In jeder dieser Richtungen ist nun die scholastische Er-
kenntnistheorie befihigt, Greniige zu thun. Wihrend das Sinnen-
bild nur Aufserliches und Oberflichliches bietet, erginzt es nach
dieser die Vernunft durch das mehr oder weniger unbewulst
erschlossene Wesen, und die Seele selbst gestaltet in sich das
Intentionale Sein der Dinge.

Das Denken mufs gleich von Anfang an feste Anhaltspunkte
haben, damit im Wechsel der Erscheinungen sich bestimmte Gruppen
bilden kinnen. Dieses Bediirfnis hat die Scholastik ganz richtig erkannt
und in durchdachter Weise befriedigt. Man mag auf was immer fiir
einen Standpunkt stehen und man mufs bekennen, dafls die einfachsten
und ersten Allgemeinbegriffe eine merkwiirdige Elasticitit besitzen, welche
sie fiir jede weitere Stoffaufnahme disponieren, und doch sind sie nicht
etwa verblalste Schemata von zerfliefsender und lockerer Allgemein-
heit, sondern sichere Rahmen und festgeflochtene Netze fiir die
Zusammenfassung der einzeln beobachteten Erscheinungen.

Dabei geniigt es, ein Wesen der betreffenden Art z. B. einen
Memchen, ein bestimmtes Tier, eine bestimmte Pflanze zu sehen, um
einen brauchbaren allgemeinen Begriff zu gewinnen, der als deduktives oder
apriorisches Moment von sicherer allgemeingiltiger Konstanz zum Kry-
stallisationspunkt fir weiteres Erfahrungsmaterial dienen kann. Obwohl
nicht zu leugnen ist, dafs ein beschrinktes Erfahrungsgebiet zu ein-
Seitigen Auffassungen und iiberhaupt der individuelle Standpunkt zu
B?griﬁ'sdiﬁ'erenzen fihrt, an die sich viel Wortstreit ankniipft, so diirfen
WIr uns doch bei der scholastischen Lehre beruhigen, dafs die Seele von
Anfang an ein Wesenhaftes falst.

. Die noetische Verdnderung des Sinnenbildes hat eine doppelte
Seite, eine materielle und eine formelle, In jener Hinsicht



46 Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie.

wird das Wesen der Dinge ausgeprigt und in dieser die
begriffliche Notwendigkeit und Allgemeinheit erreicht.
Beides steht in enger Beziehung. Das Wesen ist es, welches wir
als den notwendigen und allgemeinen Grund hinter gleichartigen
Erscheinungen suchen, z. B. das vegetative und animalische Sein
ist ‘es, in dem wir die Pflanzen- und Tiererscheinungen begriindet
denken. Dieser notwendige und allgemeine Wesensgrund steht
aber ferner mit der Natur der Seele in engster Verbindung:
a) der Charakter des Allgemeinen und Notwendigen weist von
selbst auf die Denkgesetze, auf die der noetischen Thatigkeit
immanenten Wirkungsgesetze hin. Das Gesetz des Grundes ist
es, welches hinter den Erscheinungen ein diese notwendig be-
griindendes Wesen sucht, und das Gesetz der Identitit ist es,
welches sich mit der Allgemeinheit des in allen gleichartigen
Erscheinungen herrschenden Wesens befriedigt. Von einem
andern Gesichtspunkt aus erscheinen diese Gesetze als Voraus-
setzungen, als Voraussetzungen iiber die Gleichartigkeit und
das Begriindetsein der Dinge. Ohne diese Voraussetzungen
konnen wir iiberhaupt nicht denken. Die Welt wiirde sich als
ein verwirrendes Chaos unvergleichbarer Dinge und als ein
wesenloser Schein darstellen. - Hs sind und bleiben aber Vor-
aussetzungen, die nicht weiter ableitbar sind. Es ist zuletat
die Natur der Seele, welche von diesen Postulaten aus an die
Begriffe die Forderungen der Allgemeinheit und Notwendigkeit
stellt, und bei ihr miissen wir uns beruhigen, vertrauend auf
ihre Wahrhaftigkeit und die Wahrhaftigkeit ihres Schopfers.
b) Noch mehr zeigt sich die Natur der Seele in materieller
Hinsicht. Es bleibt hier unausgemacht, ob das Sein, Thun und
Leben, das wir hinter den Erscheinungen suchen, nicht, wie
man sagt, ein Reflex des eigenen seelischen Lebens und Wirkens
ist. Den Begriff des Wirkens, der Kraft, des Seins treffen wir
in der That aufserhalb des Bewulstseins nirgends so an, wie er
in uns ist, sei es nun, dals wir ihn durch Abstraktion von dulsern
Erscheinungen oder auf Grund innerlicher Erfahrung oder als
apriorische Idee besitzen, immer ist es die Natur der Seele,
die sich hier wirksam erweist; und nur der reinste Sensualismus
kann dies verkennen.

Wohl sind sie unter empirischer Anregung entstanden und
wohl tragen sie sinnliche Gewandung, konnen wir uns doch
auch Verhiltnisse und Wesensbeschaffenheiten, die wir nie sinn-
lich sehen kionnen z. B. das Denken, die Vernunft, die Giite
und Gerechtigkeit, nur in sinnlichen Bildern vorstellen, und selbst
fiir den Begriff Gottes bediirfen wir solcher Gleichnisse.



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 47

Nichts destoweniger scheint uns gewils, dals wir aulser uns eigent-
lich nie z. B. eine richtige Einheit sehen, sondern nur begrenzte,
unendlich teilbare Fliichen, betragen sie auch nur ein Zehntel Millimeter
oder noch weniger. ~ Einer Einheit werden wir erst bewulst, wenn wir
aus dem Kontinunm des bunten Gesichtsfeldes, das dem Kinde als gleich-
méfsige Fliche ohne Unterschiede und Tiefe erscheint, aktiv und geistig
bestimmte Gruppen und Gestalten herausheben. Das Kind umfalst die
Dinge zuerst mit der Hand und lernt erst an mannigfacher Erfahrung
die Gestalten mit dem Auge zu umschreiben.

Ebenso wenig sehen wir in der Natur das innere Sein und den
innerlichen Ubergang einer Wirkung von einem Ding auf das andere.
Vor uns liegt nur die Oberfliche und das iufsere Resultat, aber das
Innerliche konnen wir nur erschliefsen. So erschliefsen wir aus der
Thiitigkeit der Pflanzen und Tiere ihr eigenartiges Sein: Wenn eine
Pflanze Wasser und andere Stoffe aufsaugt, so sehen wir hier wohl, wie
die Stoffe in die Pflanzen eingehen, aber die Kraft, die das euntfernte
oder, wenn es nahe ist, durch eine Scheidewand getrennte Stoffatom
ergreift, sehen wir nicht, Wenn wir einen Stein werfen, nehmen wir
an, dafs eine Kraft von uns in den Stein iibergeht, allein wir wiirden
in Verlegenheit geraten, wenn wir sagen sollten, ob die Kraft materieller
oder immaterieller Natur war. Der Ubergang einer Wirkung von einem
abgeschlossenen Ding aufs andere gehort zu den schwierigsten, ja unlos-
baren Problemen, und selbst Ménner, welche zum Glauben nicht besonders
geneigt sind, wissen sich durch keine andere Annahme zu helfen, als
Gott verkniipfe mit der Verinderung des einen Dinges die entsprechende
Verinderung des andern.

Diese Begriffe, Fins, Sein, Wirken liefert uns die Seele unter An-
Tegung und in der Umhiillung mit dufseren Vorstellungen von Dingen
u.nd Thiitigkeiten. Sie stecken in allen unsern Begriffen und verbinden
sich gleich bei ihrer Bildung mit ihnen. Sobald wir Dinge auffassen,
denken wir sie, selbstverstindlich nicht in reflektierter Bewulstheit, als
eins, seiend, wirkend. Die Kategorieen, in denen wir die Dinge auffassen,
gehoren zy jenen psychischen Gestaltungsmomenten, welche das Sinnen-
bild zum Allgemeinbegriff erhebt.

. Dals jene obersten Begriffe oder Kategorieen psychischen Natur —
Wir wollen nicht sagen, apriorischer Natur sind, um Milsverstiindnisse
Zu vermeiden — sehen wir auch daran, dafls uns alles Sein in seelisches
oder nichtseelisches, immaterielles oder materielles zerfillt, Wir kénnen
das seelische Sein! sich abtdnen lassen bis zum dumpfen halb- oder un-
bewufsten Insichsein der Mollusken oder Infusorien oder dem em-
Pfindungs. und selbstlosen Formsein der Pflanzen, aber was jenseit der
Schwelle liegt, das bleibt uns unverstindlich, Das materielle Sein hat .
fiir ung keine Unterschiede mehr. Wir konnen ihm freilich wieder Krifte,



48 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie,

Wirkungen beilegen, aber damit gehen wir schon wieder in ein hdheres
Gebiet iiber. Was Kraft oder Wirken sei, das haben wir noch nie ge-
sehen, wo wir eine solche annehmen, liegt sie hinter der Oberfliche der
Dinge. Was Kraft und Wirken ist, erleben wir in uns selbst, ebenso
was Denken, Empfinden was das Insich- und Fiirsichsein ist u. s. w.

Wenn pun aber diese Begriffe mehr oder weniger seelisch,
also subjektive sind, wird nun dadurch nicht deren Objektivitit
beeintrachtigt? Wir diirfen diese Frage fiiglich verneinen, auch
ohne dafs wir auf Gotf, den Schiopfer unserer Natur und unseres
Geistes, hinzuweisen brauchen. Wir miissen uns iiberhaupt
zuletzt irgend wo beruhigen konnen, einen festen Punkt besitzen,
von dem wir ausgehen und auf dem wir stehen konnen, d. h.
wir miissen eine Voraussetzung machen. Die Wissenschaft kann
nicht voraussetzungslos sein, sie kann nicht mit nichts beginnen,
sie mufs entweder auf die Wahrheit der Sinnenwelt oder der
Vernunft vertrauen.

-

b) Deduktion und Induktion bei Kant.

Kant geht von der richtigen Grundfrage aus, wie all-
gemeine und notwendige KErkenntnis moglich sei? Wie die
alte Philosophie beantwortet er die Frage damit, dals zur all-
gemein giiltigen Erkenntnis apriorische oder deduktive Elemente
erfordert werden. Allein er iiberspannt die Forderung weit iiber
Gebithr und zuletzt wird bei ihm alles, was in der Erkenntnis
Wert hat, apriorisch.

1. Die Erfahrung liefert nach ihm nur einen chaotischen
Stoff, der erst durch den Verstand geformt werden mufs. Zwischen
dem d&ulsern Stoff und den innern Denkformen besteht keine
Korrelation, obwohl sich Kant nicht klar dariiber ausspricht, ob
beides vollig heterogen oder ob doch eine annédhernde Vergleich-
barkeit besteht. Der ,Kritik der Urteilskraft“ liegt der Gedanke
nahe, dals der Erfahrungsstoff nicht véllig ungeordnet ist und
dafs das Denken die Aufgabe hat, die in ihm schon enthaltene
Ordnung in der allerdings apriorischen Denkform nachzudenken.
Doch iiberwiegt der Apriorismus auch hier so sehr, dafs man
zur Annahme berechtigt ist, alles Denken und alle Erfahrung
bewege sich in den sie erst ermoglichenden Denkformen. Dabei
kann natiirlich von einer objektiven Erkenntnis nicht mehr die
Rede sein. Wohl zwingen die bei allen Menschen gleich wirk-
samen Denkformen zur Annnahme einer gleichartig gedachten
Welt und auch das Wissen und Denken iiber diese Welt mufls



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 49

gleichartig allgemeingiltiz und notwendig sein. Allein ob nicht
alles zuletzt eine blofse Phantasmagorie sei, ist doch nicht sicher
auszumachen. Der noch iibrig bleibende Stoff der Erfahrung,
das unbekannte Ding an sich hindert eine Auflésung der Welt
In ein reines (redankengespinst nicht, wie wir an Fichte sehen.

2. Wie kommt es aber, oder wie ist es moglich, dafs
bei Kant die Denkformen, die doch inhaltslos sind, eine
solche Ausdehnung gewinnen konnten, dafs alles Reale ver-
schwindet?

Kant weils aus so diirren und holzernen Begriffen wie Ein-
heit und Vielheit, Realitit, Inhirenz und Kausalitit, Moglichkeit
und Notwendigkeit vermittelst der Schemata und weiterer deduk-
tiver Entfaltung eine Art Grundrifs und Durchschnitt der Welt
zu entwerfen, welcher alles fiir die Wissenschaft Wertvolle ent-
hilt, Er gibt eine Quintessenz, mit der sich die Wissenschaft
begniigen mufs. Versuchen wir, ob es uns gelingt, den Kantschen

eg nachzugehen:

Die Logik liefert uns die Kategorieen, als die obersten
Del_lkformen, die Kategorieen der Quantitit (Allheit, Vielheit, Ein-
heit), der Qualitiit (Realitdat, Negation, Limitation), Relation
‘ ubsistenz und Inhdrenz, Kausalitit und Dependenz,
(Tfsmeinschaft), Modalitat (Moglichkeit, Dasein, Notwendigkeit).
Diese Kategoricen sind nun rein inhaltslose Formen und
von ihnen gilt das Wort Kants: Begriffe ohne Stoff sind leer. Mit
_StOff konnen sie sich nur auf Grund der Erfahrung fiillen, Kant
18t jedoch durchaus nicht sogleich geneigt, mit der Empirie zu
kapitulieren, Er spinnt den apriorischen Faden weiter bis nahe
a0 die Realititen der Aufsenwelt.

a) Die Verstandsbegriffe werden zunéchst mit der Anschauung
verbunden, wie sie aller Erfahrung vorausgeht. Die Anschauung
besitat zwei apriorische Formen: Zeit und Raum, die, wie Kant
Zu beweisen sucht, nicht als Begriffe aus der Aufsenwelt ab-
Strahiert sein kinnen, sondern aller Erfahrung vorausgesetzt
We_rden miissen. Unter diesen beiden Formen ist es nun die
Zeit oder das Zeitschema, welches mit den Kategorieen verbunden
der Realitiit niher liegende Begriffe erzeugt.

Erst in der Umhillung der diirren Kategorieen mit diesen Formen
®ntstehen die anschaulicheren, konkreten Begriffe oder die Schemata
df" Quantitit, Qualitiit, Substantialitit, des kausalen und modalen Ver-
hfﬂtnisses. Das Quantum tritt als Zahl und Grofse auf — Kant bezeichnet
diese niherhin als ausgedehnte Grofse und zieht damit verstohlen den
Ra_umbegriﬂ’ heran —, die Substanz erscheint als das Beharren in der
Zeit, der kausale Zusammenhang als zeitliche Succession. Die Qualitit

Jabrbueh fiir Philosophie ote. V. 4



50 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

und das modale Dasein wird beides als Sein in der Zeit, die Notwendig-
keit als Sein zu aller Zeit gedacht. '

Es ist nun b) klar, dafls die Kategorieen auf alle Dinge An-
wendung finden miissen, von denen wir Kunde erhalten. Dies
lalst sich a priori ausmachen.

Alles, was Gegenstand der Erfahrung werden soll, mufls eine
extensive oder intensive Grofse haben und es mufs in einem
kausalen und modalen Verhilltnisse stehen. Eine Verinderung ist
nur wahrnehmbar,” wenn etwas als substantiell beharrt, und die Ver-
dnderung muls kontinuierlich sein, die Wirkung darf nicht mehr enthalten
als die Ursache. Das Quantum in der Welt muls iitberhaupt gleich
bleiben; was sich verindert und was beharrt, muls immer zu der-
selben Grofse sich ergiinzen.

Die Zeitbestimmung macht K. von kontinuierlicher kausaler
Verianderung abhéngig. Wir konnen uns hier nun allerdings
daran erinnern, dafs die Zeit nach gleichmélsigen oder kontinuier-
lichen Verdnderungen gemessen wird (Lauf der Sterne,
Gang des Schattens, Ablaufen des Sandes, Bewegung des Pen-
dels) und zwar mufs hier die Verdnderung durch eine kon-
tinuierlich wirkende Ursache bedingt sein, allein dieses
Verhiltnis ist nur fiir die Zeitmessung wichtig. Der Zeitbegriff
selbst ist von diesem kausalen Verhéltnis unabhéingig, wie denn
auch Kant ihn zuvor als eine unabgeleitete apriorische Form
der Anschauung erklirt hat. Zeitliche Succession findet auch
da statt, wo ohne innern kausalen Zusammenhang Zustand auf
Zustand, Erscheinung auf Erscheinung folgt und nur ein bleibender
Hintergrund ist notwendig, von dem sich der Wechsel abhebt.
Wir unterscheiden daher zeitliche und kausale Folge, das post
hoc und propter hoec.

Kant lifst in seiner apriorischen Entwicklung der Kategorieen mit
Hilfe der Schemata durchblicken, dafs er eine Vielheit von Substanzen
annimmt, was er eigentlich nur unter der stillschweigenden Hereinnahme
einer Erfahrungsthatsache thun konnte. An und fiir sich lige von aprio-
rischem Geschichtspunkt aus die Spinozistische Annahme nahe, die nur
eine Substanz und fliichtige Modi kennt. Indessen wiirde doch auch hier
der Grundsatz gelten, dals alles in Wechselbeziehung, genauer Wechsel-
wirkung stehen miisse. Mag man was immer fiir eine Vielheit annehmen,
s0 beziehungslos steht nichts neben einander, dafs nicht irgend welches
Band sie umschlingt. Irgend ein attraktives oder repulsives Verhiltnis
mufs doch obwalten.

¢) In den ,metaphysischen Anfangsgriinden der Naturwissen-
schaft entwickelt Kant die apriorischen Elemente im deduktiven



Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie. 51

Sinne weiter. Er unterscheidet das Bewegliche (Materie) und
die Bewegung und betrachtet sie unter dem Gesichtspunkt der
Quantitit (Phoronomie), der Qualitit (Dynamik), der Relation
(Mechanik) — und der Modalitit (Phinomenologie.) Das Be-
wegliche im Raum mufs von apriorischen Gesichtspunkten
aus nach Kant als raumerfiillend gedacht werden, es mufls eine
Anziehungs- und eine Abstofsungskraft haben, damit es nicht
ins Unendliche sich ausdehne und zu Null sich zusammenziehe.
Die Abnahme beider Krifte in der Ferne lifst sich mathematisch
berechnen. Die Mechanik mufs von dem Grundsatze ausgehen,
dals in aller Verinderung die Quantitdt der Materie be-
harrt, jede Verdinderung eine dufsere Ursache hat, und dafs
Wirkung und Gegenwirkung sich entspricht. Die Phinomeno-
logie beschiftigt sich mit der Frage, ob die Bewegung geradlinig
oder kreisformig gedacht werden mufs.

d) In der handschriftlich erhaltenen ,Metaphysik der Natur®,
welche kiirzlich Albrecht Krause in eigener Bearbeitung heraus-
gegeben hat (Frankfurt, Schauenburg), wird die Deduktion noch
weiter bis an und iiber die Grenzen der Physik gefiihrt. Die
Wirme und die Aggregatzustinde werden aus der Kategorie
der Qualitit abgeleitet und die raumerfiillende Kraft der Materie
durch Oscillationen erkliirt, in denen Anziehung und Abstofsung
fortwihrend in gleichen Zeitteilen abwechseln. — Die Einwirkung
der #ufseren Objekte auf die menschlichen Empfindungsorgane
bestimmt Kant als Akte der Autonomie, wodurch ,,das Subjekt in
dfil: empirischen Anschauung sich selbst afficiert in der em-
Pirischen Anschanung, gemils einer Form, die a priori gegeben ist.”

e) Die ,Kritik der Urteilskraft lost die Frage der Natur-

Zweckmifsigkeit vom apriorischen Standpunkt. Der Zweck ist
©In franscendentales iibersinnliches Einheitsprinzip,, in welchem
Wir das Mannigfaltige begriinden und zusammenfassen.
3 Wir kénnen den Dingen nach Kant verschiedene Zwecke beilegen.
Entweder a) Es ist die Form unseres Erkennens (und die Art
Unseres Fiihlens), fir welche Naturobjekte bestimmt und angemessen
Scheinen, Diese Angemessenheit driickt sich in der dsthetischen Lust
8. b) Der Zwek ist ein utilitaristischer — ein Ding dient dem Nutzen
¢lnes andern, z. B. den Sauerstoff, den die Pflanzen ausatmen, brauchen
die Tiere — oder endlich ¢) der Zweck ist ein innerer. KEin innerer
Z_WECk bestimmt den Organismus. Im Organismus sind die Teile um
€inander und des Ganzen willen da, sie iiben eine bildende Kraft und ge-
Stalten nach ihrer Form #ufsere Stoffe und pflanzen sich fort. Die
Naturprodukte nach dieser innern Zweckmilsigkeit beurteilen, heilst
teleologisch beurteilen.

4*



52 Beitrige zur Geschichte der neueren Philosophie.

Die Naturprodukte sind einer doppelten Betrachtungsweise
zuginglich. Das (Ganze einer Erscheinung, der gesamte Orga-
nismus kann als Erfolg und Ende der produktiv wirksamen
Krifte, als Resultat der zusammenwirkenden Theile, oder als
Zweckursache von Anfang wirksam erscheinen. Diese letztere
Betrachtung ist zundchst nur die Umkehrung der letztern, sie
verhalt sich wie die Division zur Multiplikation, 2 X 3 ist 6,
hier erscheint 6 als das Resultat, fragen wir aber nach den
Faktoren von 6, so bieten sich unter verschiedenen Kombinationen
auch 2 X 3 oder 3 X 2. Wenn wir vom Gesichtspunkte des
Zweckes aus das Zusammenwirken der Teile zu bestimmen suchen,
so hat nach der Kantschen Terminologie der Zweckgedanken
eine blos regulative, keine konstitutive Bedeutung. Letztere
erhdlt der Zweckgedanke erst, wenn man ihn als Absicht und
Ziel der schaffenden Natur unterschiebt. Unser diskursives
Denken geht naturgemélser von den Ursachen, den konkurrie-
renden bewegenden oder erzeugenden Kriften zur Wirkung fort,
im Zwecke dagegen unmittelbar die Ursachen begriindet mit-
zudenken, setzt einen intuitiven Verstand voraus. Ob in der
Aufsenwelt causae finales oder nur efficientes wirken, lilst sich
auf dem apriorischen Boden, auf dem wir uns bis zum Schlusse
bewegen, nicht entscheiden.

Fir die Empirie bleibt bei dieser Erkenntnistheorie kein Gebiet
mehr. Man kann nur gewaltsam Kant zum Empiristen oder gar wie
Natorp, zum Positivisten stempeln. Freilich sind nach K. die Denk-
formen leer und inhaltslos und eigentlich nur die Erfahrung gestattet,
gie zu fillen und weiter zu entwickeln. Allein man sieht nicht eigent-
lich ein, was die Erfahrung beibringen soll. Das Ding an sich ist ja
vollig unerkennbar, der Erfahrungsstoff chaotisch und alle Ordnung
stammt aus dem Geist. Zudem ist bekanntlich auf Kantschem Boden das
Ding an sich gar nicht beweisbar, da der Schlufs von der Ursache auf
die Wirkung nur subjektive Bedeutung bat. Kant widerspricht iibrigens
selbst, wie wir an den oben stehenden Ausfithrungen sahen, dem realisti-
schen Grundsatze und es war auch ganz naturgemifs, dals aus ihm eine
Schar von Idealisten und aprioristischen Deducteurs hervorging. Der
idealistische Kant ist der echte, nicht der spéter zugekiinstelte reali-
stische Kant.

Sei dem indessen, wie ihm wolle, den Denkformen mulfs
sowohl der Idealismus als Realismus, der auf Kantschem Boden
moglich ist, irgend eine objektive Bedeutung beilegen, wenn
man nicht vorzieht, dem Humeschen Skepticismus sich zu-
zuwenden, den ja Kant eben iiberwunden zu haben vorgibt. Ist
dem aber so, dann ist nicht abzusehen, warum diesen Denkformen



Beitriige zur Geschichte der neueren Philosophie. 93

alle objektive Bedeutung auf einmal abhanden kommen
soll, wenn sie auf ein transcendentes Gebiet sich beziehen,
wenn sie zu den Begriffen der Seele, der Freiheit und Gottes
hinfithren. Hier gerade gelangt das substantiale und kausale
Denken des Menschen auf seinen hiochsten Gipfel, und es ist
rein und ungemischt die apriorische Denkform, welche nach
Kant zu jenen Begriffen fihrt. Die Antinomieen, in welche sich
das reine Denken hier verwickeln soll, sind doch nur scheinbar
und der einzige stichhaltigere Grund scheint darin zu liegen,
dafs hier die Erfahrung fehle, welche den Kategorieen ihre
Anwendung auf die Sinnlichkeit ermiglicht. Allein es gibt
doch auch auf diesem Gebiete eine Erfahrung, wenn auch keine
unmittelbare. Wir erfahren das substantielle Wesen der Seele,
wir erfahren Gottes Dasein in deren Wirkungen. Die Wir-
kungen der Dinge aufuns in den Sinnen hat durchaus
nichts voraus vor den erfahrbaren Wirkungen der
Seele im Denken, Wollen, oder den Einwirkungen
Gottes auf unser Leben und unser Gewissen. Wenn
bei Kant stillschweigend das Kausalititsgesetz dort auf das
D.i‘ng an sich fiihrt, héitte es auch hier auf Dinge an sich, auf
die Seele und Gott fiihren sollen, oder es hitte hier wie dort
dem Verlangen des Kausalititsgesetzes gewehrt und der vollige
Subjektivismus anerkannt werden miissen.

Nun zu der uns vorliegenden Arbeit Grundkes!! Diese zeichnet
Sich durch Klarheit uad Griindlichkeit aus und fordert wenig Wider-
Spruch heraus. Ganz richtig ist namentlich das Schwanken Kants zwischen
Idealismus und Realismus und der dadurch entstehende klaffende Wider-
Spruch in seinem System gekennzeichnet. Dagegen befriedigt weniger
die historische Ausfiihrung, die man nach” dem Titel erwartet, wie Kant
Zum Ideealismus gelangte. Wie Schopenhauer (simmtl. Werke V3, 8. 92)
Verweist Grundke auf Locke als Vorbild Kants. Wihrend Locke nur
die sekunddren Eigenschaften der Dinge, das was Gesicht, Gehor, Ge-
schmak, Geruch und Gefithl beriihrt, also Licht und Farbe, Ton und
Schall, Siifsigkeit und Bitterkeit, Wirme und Kilte als sub-
Jektiver Natur und den Dingen nicht eigentlich zugehorig hinstellte, soll
Kant dazu fortgeschritten sein, auch die primiren Eigenschaften aus dem
Geiste apriorisch abzuleiten. Indessen hat schon Cartesius, wie wir
oben sahen (IV, .477) angedeutet, Substanz, Dauer, Zahl und
anderes derartige, was von ihm selbst zu den eigentlich wesenhaften
Attribute gerechnet wird, konnte aus dem Selbstbewulstsein stammen,

—_—

T 1h_Kants Entwicklung vom Realismus aus nach dem subjektiven Idealis-
in.



94 Die Principien der Moraltheologie etc.

und er war es auch, welcher auf die subjektive Natur der Empfin-
dungsqualititen hinwies. Gewohnlich erwihnt man in den philosophie-
geschichtlichen Werken aufser Locke Hume als Vorliufer Kants, Dieser
hat mit seiner scharfsinnigen Kritik des Kausalitits- und Substanz-
begriffes die Kritik Kants ins Leben gerufen. Eine genetische Ent-
wicklung des Kantschen ldealismus hitte endlich auch jenes Anteils
gedenken miissen, den die Leibnitz - Wolffsche Basis des Kantschen
Philosophierens lieferte. Bei Leibnitz ist bekanntlich der Raum phino-
menal, und es lag nahe, auch die Zeit unter diesen Gesichtspunkt
zu stellen.

S e

DIE PRINCIPIEN DER MORALTHEOLOGIE NACH
THOMAS VON AQUIN.

Vox Dr. C. M. SCHNEIDER.

Nr. 4.
Die Leidenschaften.

Im ersten Princip der Moraltheologie, sowie solches fiir-
das praktische Handeln erfordert ist, hat Thomas die unermefs-
liche Weite dessen gezeigt, was allein all’ unser Wollen und
Begehren fiillen und befriedigen kann. Es konnen auf unsern
Endzweck mit Recht die Worte im Buche Job angewandt
werden : ,Siehe, er wird den Strom in sich aufnehmen und wird
nicht dariiber staunen: er vertraut, dals der ganze Jordan in
seinen Mund sich ergielse.“ Der ganze Strom der voriiber-
fliefsenden Welt kann in uns treten, der ganze Jordan der Ver-
ginglichkeit kann unser Inneres beleben; — der Hunger nach
dem Endlosen wird nur desto griofser. Der Mensch staunt iiber das,
wag er sich erworben, was er in Besitz genommen hat; — denn
alles, was er in Wahrheit besitzt, vermehrt in ihm nur das Staunen
iiber die Fiille dessen, was er noch besitzen kann. So weit
ist unser letzter Endzweck, dals alle Machte der Geisterwelt
selber, so hoch sie auch stehen mogen, dariiber schweigend
staunen und es von sich abweisen, selbstindig uns zu dessen
Besitze verhelfen zu konnen.

Hier haben wir ein erstes Princip der sltthchen Thatigkeit
voll iiberaus grofser Fruchtbarkeit vor uns. KEs ist dies nicht
eine abstraklie Wahrheit, die den Geist aufbléht, ohne ihn zu
nihren. KEs ist jenes Princip, welches iiberall in der Welt der



	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

