
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DER NEUEREN
PHILOSOPHIE.

Von DR. G. GRUPP.

«•->-«>

3. Spinoza.

Spinoza, der Mathematiker des Pantheismus, findet in der
neuesten Philosophie den lautesten Anklang bei allen, welche nach
einer festen, sicheren und gründlichen Unterlage für ihre pantheisti-
sche Träumerei suchen (z. B. Paulsen). Diese bestechende, dem
menschlichen Stolze ebenso schmeichelnde als dem Bedürfnisse der
Unterordnung genügende Lehre wird hier in einer noch mehr
bestechenden Form vorgetragen. Eine unerbittliche Logik zwingt
jeden, der die Prämissen angenommen hat, zu Folgerungen, welche
wohl das unbefangene Gemüt erschrecken mögen, aber ihm
unabweisbar sind, sobald eine geheime Herzensneigung entgegenkommt

und die starre Form belebt. Das Denken wird gleich
von Anfang an durch kategorisch ausgesprochene, scheinbar

aimlose Sätze, denen aber die gröfste Tragweite zukommt,
überrumpelt und gefangen genommen, nur mühsam ringt es sich los.

enn aber einmal der täuschende Punkt entdeckt ist, sinkt das
ganze Gebäude in Nichts zusammen, der Trug wird durchschaut
un wie ein inhaltsleerer und nichtiger Formelkram mutet uns
üas Ganze an.

1. Spinozas Erkenntnistheorie.
Wie Gartesius und Locke unterscheidet Sp. drei Erkenntnis-

ar en. imaginatio, ratio und scientia intuitiva.

a) Das sinnliche Erkennen (imaginatio).
Die Sinneserkenntnis ist inadäquat, sie ist nicht unmittelbar,

sondern bezieht sich zunächst nur auf die durch die äufseren Ob-
'U 6 |m Körper erzeugten Affektionen oder Sinnesempfindungen.

us diesen entstehen im Geiste imagines oder ideae und die imagi-
Tmdl®.Vorst®uung und Erinnerung umfafst diese Ideen oder
a'1 ^ ?" .na^r^c^1 das Objekt nicht rein wiederspiegeln, da
sie durch die Natur unseres Körpers getrübt sind. Die imagines

3*



36 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

erinnern an die species sensibiles der Scholastik, an das intentio-
nale Bild des Dinges in der Seele. Wenn die Scholastik ferner
die unmittelbare Selbsterkenntnis der Seele leugnet und sagt,
die Seele erkenne sich nur in ihren Akten, so sagt auch
Spinoza, der Geist erkenne sich nur, sofern er Ideen perzipiert, also
sofern er thätig ist und benennt die Seele als Vorstellung ihrer
vorstellenden Thätigkeit als idea ideae, freilich mit dem Zwecke,
die Seele ihres substanziellen Charakters zu entkleiden und den
Inhalt der Ideen zu einem rein sinnlichen oder körperlichen
herabzudrücken. Er setzt die Ideen mit den physisch erzeugten
imagines gleich, obwohl er einmal (Eth. 2. prop. 17 sch.) beides
unterscheidet, und gibt ihnen die Affektionen des Körpers zum
Inhalte. Wir begreifen das freilich, wenn wir uns erinnern, dafs
die Seele bei Spinoza keine Substanz sein kann und nur auf
Sinnliches sich bezieht.

Gott allein ist eine Substanz und die idea ideae in der Einzelseele,
das Selbstbewufstsein, ist nur ein jeder anderen ideae gleichwertiger
modus der cogitatio in Gott. Die Seele ist, wie Wahle sagt, „ein
fluktuierender Ausschnitt aus Gott."

Wie die Seelen Ideen oder modi der cogitatio, so vereinigt der
Körper modi der Ausdehnung. Beide Arten der modi entsprechen sich
und sind gleichbedeutende Formen eines und desselben Urgrundes
wie auch die heutigen Psychophysiker annehmen. Die Vereinigung dieser
modi in Seele und Leib ist aber keine reale, weder Leib noch Seele

bedeutet etwas Substantielles und so auch der aus Leib und Seele

zusammengesetzte Mensch. Er ist eine Welle im Meere des Alls, ein blofser
Modus, der entsteht und vergeht, wie jedes flüchtige Ding. Ad essentiam
hominis non pertinet Esse substantiae, sive substantia formam hominis

non constituât. Hierfür wird ein besonderer Beweis erbracht. Esse

enim substantiae involvit necessariam existentiam — consequenter homo

necessario existeret; man vergleiche hierzu die scholastische Kontroverse
über den Unterschied und Zusammenhang zwischen essentia und existentia

(Feldner in diesem Jahrbuch). — Essentia hominis a certis Dei attri-
butorum modis constituitur, nempe a modis cogitandi.

„Der Geist des Menschen nimmt wahr, ist soviel als Gott
hat diese oder jene Idee." In der Umkehrung heilst das der
Geist des Menschen denkt in Gott. Dabei ist es aber
merkwürdig, dafs diese Umkehrung nur auf das höhere vernünftige
Denken des Menschen beschränkt wird.

b) Das höhere Erkennen.
Das eigentliche wahre Erkennen ist völlig verschieden von

dem empirischen, sinnlichen Imaginationsleben, es ist das selbst-



37

lose Denken in G-ott, die ratio und die scientia intuitiva.
Ich glaube, der schwierige Gegensatz der Erkenntnisarten bei
bpinoza könne so aufs beste gelöst werden, dafs man die imagi-
natio mit ihren Ideen dem sinnlichen Einzelbewufstsein, die ratio
und. scientia intuitiva der Allvernunft oder Gott zuteilt. Die
ratio, überhaupt das eigentliche Denken, wie es Spinoza selbst in
seinen Traktaten darstellt, ist deduktiv, beziehungsweise
konstruktiv. Es geht von obersten einmal feststehenden Prinzipien
aus und entwickelt aus der Idee Gottes den ganzen Weltinhalt.
Die empirischen Verhältnisse müssen sich dem so gesponnenen

etze einfügen, ob es geht oder nicht geht.

«) Die Allgemeinbegriffe.
Wir dürfen bei Sp. nicht etwa Universalien im scholastischen

Sinne erwarten. Von diesen sagt Spinoza, dafs sie jeder
anders vorstelle, indem er sie in das Gebiet der Imaginationen
verweist. Die einen, meint er, werden unter den Begriff Mensch
ein aufrechtes, andere ein vernünftiges Tier sich denken.

In der That unterscheiden sich die Begriffe namentlich eines reflek-
rnrten Denkens von denen eines ungebildeten Denkens ganz gewaltig;
er otaniker hat z. B. einen anderen Begriff von Pflanzen, der Phy-

si er von Licht und Wärme, der Mediziner vom menschlichen Körper,
er urist vom Recht, als der einfache ' Mann. Damit wird aber der
ert der

^

Allgemeinbegriffe fiir wissenschaftliche Forschung und
Erkenntnis nicht umgestofsen.

d W'y'n10za. ^fst nicht nur keine allgemeinen Begriffe im Sinn
e.\»k cb°'a8t;ik zu, er gibt auch den wenigen allgemeinen Be-

gri en, Wesensmerkmalen oder Attributen, die er behält, Aus-

Aff Tf0? ^enk-en ihren Modis (Bewegung, Ruhe, Zahl,
6

i y16 andere Bedeutung und entwickelt sie nicht induktiv,
d v e

?war ödeten 8ich auch im Geiste Spinozas auf Grund
er rfahrung und Abstraktion alle von ihm angenommenen

allgemeinen Begriffe und es hat selbst den Anschein, als ob Spi-
oza dieselbe auf diese Art entstanden soin liefse (II, 29 sch.),2)

ein er weist anderwärts diesen Gedanken entschieden zurück.

0 S. unten S. 45.

nat
MenS confusam tantum cognitionem habet, quoties ex communi

fori 'f6 °rt^ne res Pßrcipit, hoc est, quoties externe, ex rerum nempe
ouot" .°CCUrsu' determinate ad hoc vel illud contemplaudum et non
term'68 ln^erne' ex eo scilicet, quod res plures simul comtemplatur, de-
eend! ^ ad eorundem convenientias, differentias et oppugnantias intelli-



38 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Omnes clarae et distinctae perceptiones, quas formamus, non pos-
sunt oriri nisi ab illis claris et distinctis perceptionibus, quae in nobis

sunt, nec ullara aliam causam extra nos agnoscunt. (cf. Zeitschel S. 25.)
2. Spinoza fafst den Allgemeinbegriff mehr im Sinne der

Platonischen Ideen. Die Gattungs- und Artmerkmale, welche in
der aristotelischen Begriffslehre die Erkenntnismomente bilden,
drücken das Wesen der Dinge aus, sie sind den Dingen eigen
und als Form sogar immanent, während sie bei Plato über
den Dingen stehen. Bei diesem nehmen die Einzeldinge teil
an den abgetrennten Ideen und sind eigentlich nichtseiende
schattenhafte Abrisse der allein wahren und wirklichen Ideen.
Ähnlich sind nun auch bei Spinoza alle Dinge Modi der zwei
Ideen oder Attribute, wie er sie nennt, des Denkens und der
Ausdehnung.

In dieser Hinsicht stellt Sp. zwei widersprechende Sätze neben
einander auf (Eth. II, 37, 38): quae omnibus communia sunt, nullius rei
singularis essentiam explicant und quae omnibus communia sunt, non
possunt concipi nisi adaequate.

ß) Die ratio.
Es ist Sache der ratio, alles als allgemein oder als

notwendig und nicht als zufällig wie die Imagination (prop. 44)
und als ewig sub specie aeternitatis (Cor. II) zu betrachten.
Diese Erkenntnisart umfafst die allen Dingen gemeinsamen
Eigenschaften und führt sie auf Gottes Wesen zurück oder entwickelt
absteigend aus Gottes Wesen die beiden Attribute. Spinoza
nimmt deren zwei an, bestimmt durch die cartesianische Scheidung

aller Dinge in Geist und Materie oder Denken und
Ausdehnung. Beide sind überall mit einander verbunden und
es gibt ebensowenig einen Geist ohne Materie oder Ausdehnung,
als eine Ausdehnung ohne Denken. Alles ist beseelt.

Wie jedes Ding die beiden Attribute an sich trägt, so weist
es auch auf Gott unmittelbar hin. Unaquaeque cuiuscunque rei
idea Dei aeternam et infinitam essentiam necessario involvit. Das
ist auch die Ursache, warum bei dem Erkennen der ratio
zwischen deduktivem und induktivem Verfahren nicht
unterschieden wird.

y) Die scientia intuitiva.
Neben der ratio mit ihrer alles umfassenden Thätigkeit bleibt

eigentlich für eine noch höhere Erkenntnis kein Platz mehr.
Wie Locke die höchste Erkenntnisquelle, die er von Cartesius
übernommen hatte, das lumen naturale in dem sinnlichen Denken



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

und der sinnlich unmittelbaren Evidenz versenkt, so verschmilzt
umgekehrt bei Spinoza die ratio mit dem höchsten Denken, der
unmittelbaren Intuition. Ja, die scientia intuitiva wird sogar mit
halber Hand unter die ratio herabgedrückt, indem ausgeführt
wird, dafs sie das Wesen des Einzeldings, die ratio aber die
universellen Eigenschaften und Bestimmtheiten in Gott schauet.

Man könnte vielleicht vermuten, die scientia intuitiva sei
etwa der Ort der unmittelbaren Wahrheiten, der Prinzipien oder
des unmittelbaren Gottschauens, allein nichts von alledem. Offenbar

wufste Spinoza mit der ihm von der Tradition gebotenen
und von ihm angenommenen Erkenntnisart im Verlauf der eigenen
Systementwicklung nichts mehr anzufangen und daher die
Unklarheit seiner Fassung dieses Begriffs, um deren Hebung sich
der Scharfsinn umsonst bemüht.

Das Schriftchen Zeitschels1) über Spinozas Erkenntnistheorie
enthält neben manchen scharfsinnigen Bemerkungen vieles Unrichtige. Der
Einwand Zimmermanns (S. 7) läfst sich nicht auf so leichte Art beseitigen.
Wir können ganz wohl denken, dafs es mehrere vollständig gleiche
Substanzen gebe, nur im Räume verschieden. Man könnte hier allerdings mit
Sp. sagen, dieser lokale Unterschied lasse sich auf einen Ausdehnungsunterschied

zurückführen, allein bei diesem gibt es überhaupt keine andere
als Ausdehnungs- und Gedankenunterschiede. Wenn Spinoza nur eine
aus sich seiende Substanz zuliefs, so folgt er dabei verschiedenen be-
wufsten und unbewufsten Gründen.

Spinoza sah sich von seinen Voraussetzungen aus vor das
Dilemma gestellt, ob den Dingen nicht einfache Elemente zu
Grunde liegen, welche unabhängig neben einander stehen und
nur durch verschiedene Verbindungen und Stellungen verschiedene

Erscheinungen erzeugen oder ob sie von einem Wesen
hervorgebracht, unselbständige Modifikationen desselben darstellen.
Bei dieser Sachlage entspricht es 1. einem konsequenten auf
eine Einheit abzielenden Denken, einen einheitlichen Grund zu
entwerfen. Denn eine beziehungslose unabhängig neben
einander stehende Vielheit widerstrebt dem Denken. Aber ein
einheitlicher Abschlufs der Weltanschauung läfst sich auch auf
anderem Wege erreichen, als die beiden eben angegebenen. Dafs
Spinoza zu keinem anderen griff, daran war u. a. 2. sein
merkwürdiger Substanzbegriff schuld. Die Substanz soll aus sich,
für sich und ganz durch sich verständlich sein. Sie ist id quod
m se est et per se concipitur. Etwas aus sich begreifen wollen

') s. IV, 472.



40 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

ist auf anthropologischem Standpunkt eigentlich eine unmögliche
Forderung. Wir müssen eine Sache benennen oder besser
vergleichen, ehe wir sie begreifen wollen. Benennen können wir
aber eine Sache nur vermittelst des Eindrucks, den die Dinge auf
uns machen, also sind wenigstens zwei da, die Sache und wir,
und erst dieser Gegensatz ermöglicht ein Begreifen. Meistens
aber geht das Benennen und Begreifen auf eine
Unterscheidung hinaus, die Schlange nennt man ein kriechendes
Wesen im Unterschied vom laufenden, das Gold das gelbe, den
Weizen das weifse Ding im Unterschied zu andern entsprechenden
Dingen. Gott nennt man den lichten (devas, deus), den Herrn etc.
In der That begreift auch Spinoza die Ursubstanz nicht aus sich,
er greift zwei Prädikate aus der Wirklichkeit auf, legt sie
derselben bei und bringt damit sogar einen Widerspruch in die
Substanz. Ein Prädikat wäre schon zuviel oder wenigstens
genug gewesen, um der Forderung des Aussichbegreifens zu
entsprechen.

3. Den Begriff der aus sich selbst seienden Substanz
erweitert Spinoza zu dem des unendlichen Wesens, dem jedoch
Selbstbewufstsein, Selbsterkennen und freies Wollen abgeht. Die
unendliche Substanz oder Gott, wie er sie heifst, ist nur die
Summe, der Inbegriff oder die Zusammenfassung der Ideen und
der Ausdehnung; es ist eigentlich nur ein anderer und
irreführender Ausdruck für die Welt und er hätte an und für sich
kein Recht gehabt, dieser Alleinsubstanz Unendlichkeit und Aus-
schliefslichkeit zu vindizieren. In dem spinozistischen Begriff der
Gottwelt lag kein notwendiger Grund, jedes andere derartige
Wesen oder jede andere Weltsubstanz auszuschliefsen. Es läfst
sich ganz wohl ein Hebeneinanderbestehen mehrerer derartiger
Welten denken.

4. Zugegeben aber auch, dafs der Begriff der Substanz einer
solchen Erweiterung fähig ist, zugegeben, dafs nur das als
Substanz gelten soll, was aus sich ist, so kann doch verlangt
werden, dafs dann dem, was in und aus anderem ist, ein Name
gegeben werde, der es nicht zum blofsen Modus herabdrückt.
Dies wäre nur dann ausgeschlossen, wenn es blofs modi und
eine Substanz im Sinne Spinozas gäbe. Es gibt aber in der
That ein Mittleres zwischen Substanz und Modus, zwischen dem
in se oder ex se esse und in alio oder modum esse. Man
kann aus und in einem andern sein und doch selbständig sein:
die Zelle in der Pflanze oder das Atom in der Zelle — der
Mensch in Gott. Dagegen ist es 5. kein Grund, Denken und



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 41

Sein sei so gleichartig, dafs das, wozu man anderweitige Begriffe
brauche, nicht aus also auch nicht in sich sein könne.

Zwar erinnern wir uns auch hier an die Scholastik, welche z. B.
deshalb, weil wir den Begriff der Wesenheit denken können, ohne dafs er
den Begriff der Existenz einschliefse, folgert, dafs beides, Wesenheit
und Dasein, auch realiter getrennt sei (Jahrbuch III, 7), allein Spinoza
geht weit darüber hinaus und verbindet Denken und Sein bis zur Mischung
und Ineinssetzung.

Die Attribute Ausdehnung und Denken widersprechen sich,
in ein Wesen geprefst. Es kann nicht eine Substanz zugleich
materiell oder ausgedehnt und immateriell oder denkend sein.
Keines der beiden Attribute läfst sich aus dem andern ableiten
und kann in einem und demselben Subjekt vereinigt sein. Jeder
Pantheismus wird durch diese Thatsache unmöglich gemacht, so
auch der spinozistische.

Materie und Geist lassen sich weder identifizieren noch
zusammenleimen, wie es Spinoza thut, nur noch ein Ausweg steht
dem Pantheismus offen, ihn hat der moderne Idealismus beschritten.
Danach bedingt allein unsere subjektive Auffassung den Unterschied
zwischen Geistigem und Materiellem, zwischen Denken und
Ausdehnung. Beides ist im Grunde dasselbe und nur der
Anschauung oder höchstens der Form nach verschieden. Diese
Anschauung wurde nun in neuerer Zeit auf Spinoza übertragen,
obwohl sich keine sicheren Anzeichen bei diesem finden, dafs
ei genau so gedacht habe. Wenn dieser z. B. sagt, ordo et
connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum, so kann
damit ebensowohl die Identität als die Korrespondenz der realen
und idealen Ordnung gemeint sein. Immerhin legen diese und
andere Ausdrücke nahe, dafs Spinoza idealistisch, wenigstens
im Hintergründe seines Denkens, gesinnt war, wenn er sich
auch nicht offen und klar aussprach. Der Idealismus war zu
ueu und ungewohnt, als dafs er nur so frischweg wie heute
gewagt worden wäre. Wenn B. Wahle, dessen Schrift unten
zu besprechen ist, sagt, dafs Spinoza das Weltproblem nicht
durch Assistenz und Harmonie nach dem bekannten Schema
der Uhr, sondern dadurch löse, dafs er nur eines mit verschiedenen

Auffassungen bestehen lasse, so kann eine solche
Annahme zwar nicht sicher bewiesen werden, aber doch als
wahrscheinlich gelten.

Zeitschel befafst sich mit dieser wichtigen Frage nicht. Seine
Untersuchungen entbehren der klaren Disposition und sie verlaufen ziemlich
zweck- und erfolglos. Besonders frappiert der Schlufs; nachdem dargelegt
wurde, dafs bei Spinoza gerade wegen der versuchten mathematischen



42 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Beweisführung die Widersprüche um so greller hervortreten, folgt
unvermittelt der Schlufssatz, „seine Philosophie sei eine entschiedene

Verurteilung des Dogmatismus." Gehören etwa Widersprüche notwendig
zum Wesen des Kriticismus? Wir acceptieren das offene Geständnis.

2. Spinozas frühere Attributenlehre.
Die scharfsinnige übersichtliche Studie Arnold Schmidts1) sucht

die ursprüngliche Gestalt des ersten Buches der Ethik Spinozas wieder
herzustellen. Naturgemäfs sind derartige Versuche sehr gewagt; v/ir zweifeln

aber nicht, dafs der Verfasser vieles richtig getroffen hat.
Bevor die Ethik ihre jetzige Gestalt erhielt, mufs, wie gewisse Briefe

zeigen, im Gedankengang Spinozas die Attributenlehre eine geringere Holle
gespielt haben, als die Lehre von den Modis. Diese schon früher
bekannte Thatsache wird bestimmend für die hier versuchte Gestaltung
des früheren Textes. Wichtig ist hier namentlich die Stelle eines Briefes
an Vries: Per substantiam intelligo id, quod in se est et per se conci-

pitur; hoc est, cuius conceptus non involvit couceptum alterius rei. Idem
per attributum intelligo, nisi quod attributum dicatur respectu intel-
lectus, substantiae certam talem naturam tribuentis. Diese Stelle fafst
Schmidt als ein Citat aus dem bereits fertigen Ethikmanuskript, was ja
freilich nicht ganz sicher zu erweisen ist.

Wir sehen aus dieser und anderen Stellen 1. dafs Spinoza
ähnlich wie später Herbart die Qualität, so das Attribut als
Wesensausdruck der Substanz fafste, dafs aber 2. das Attribut
eine subjektivische Bedeutung hatte, und danach dürfen wir auch
schliefsen, dafs die idealistische Färbung, welche uns an den
späteren Fassungen der Attributbegriffe auffalle, wirklich auf
gewisse Gedankengänge zurückweise und 3. dafs Spinoza von
einer den Neuplatonikern und Bruno näheren Anschauung zu einem
allerdings besser durchgeführten Pantheismus durchdrang. Denn
das läfst sich nicht verkennen, dafs die offenbar von Cartesius
entlehnten Attribute eine Vereinfachung des Problems
bedeuten. Jetzt, da alles Individuelle und Einzelne unter die
Kategorieen der cogitatio et extensio bequem eingezwängt werden
konnte, fiel die pantheistische Konfundierung weniger auf.

3. Die Ethik Spinozas.
So schroff und konsequent wie das theoretische ist auch

das praktische System Spinozas. Sein kalt berechnender, allem
Idealismus abholder Sinn liefs ihn im Triebwerk des menschlichen

Lebens nur eine Kraft, den Egoismus erkennen. Wie

') Kritische Studie über das 1. Buch der Ethik, s. Jahrb. IV, 472.



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 43

Macchiavelli ist er frei von allen Illusionen und zerreifst das

trügerische Gewebe einer Gefühlsmoral, wie sie zu gleicher Zeit
in England einporzutauchen begann. Die den Affekten und
Gefühlen feindliche Stimmung Spinozas erklärt sich freilich nicht
blofs aus seinem Charakter und seinem Denken, sondern auch
aus der damaligen Philosophie. Weder die Scholastik noch Car-
tesius schätzte die verschwommene Welt unfafsbarer Gefühle
und die Ruhe des Geistes störender Affekte. Oartesius wollte
nur Klares und Deutliches, und Spinoza war damit einverstanden,
ihm schienen die Affekte den rationellen Standpunkt zu zerstören
und die individuelle Macht zu beschränken. Allerdings gelingt es
ihm scheinbar, die Affekte begreiflich zu fassen. Die Freude
55. B. ist nach ihm eine Leidenschaft (passio) oder ein leidender
Zustand, in dem die Seele zu gröfserer Vollkommenheit übergeht,
die Traurigkeit ein leidender Zustand, in welchem sie zu
geringerer Vollkommenheit übergeht, die Begierde ist der bewufste
Trieb, der Trieb aber des Menschen Wesenheit Diese
drei Affekte Freude, Trauer und Begierde werden als
Grundverhältnisse betrachtet, aus denen sich andere Affekte entwickeln.
Freude und Trauer, verbunden mit der Vorstellung der äufseren
Ursache, erzeugt Liebe und Hafs; Freude und Trauer, erweckt
durch ein Zukunftsbild, heifst Hoffnung und Furcht. Aufser den
Affekten der Freude und Begierde gibt es auch aktive Passionen,
und wenn sie auf das intellegente Wesen Spinozas sich beziehen,
erhalten sie einen ethischen Wert. Der ethisch hauptsächlich
wertvolle Affekt ist die Tapferkeit, diese teilt sich in Seelenstärke,

d. h. das Begehren, sein eignes Sein dem Vernunftgebot
gemäfs zu erhalten, und in den Edelsinn oder das Begehren,
andere zu unterstützen. Spinoza sucht so das dunkle geheimnisvolle

Gebiet der Gefühle nicht blofs begrifflich zu fassen,
sondern avlch einer vernünftigen Beurteilung zu unterwerfen und
soviel als möglich der Vernunft dienstbar zu machen. Sein Mafs-
stab und Prinzip ist dabei ein durchaus egoistisches und nur
was das eigene Sein fordert, gilt als vernünftig. Wie
widerspruchsvoll wird hierdux'ch dieses scheinbar so konsequente
System Theoretisch gibt es kein substantielles Ich, keine wahre

ersönlichkeit, praktisch aber absorbiert es alles und will den
Ausgangs- und Zielpunkt alles Handelns bilden!

Die Schrift Wahles,1) die schon erwähnt wurde und zu den
vorstehenden Bemerkungen Anlafs gab, ist in schöner fliefsender Sprache

bevivv,? U'diard Wahle, Die Glückseligkeitslehre des Spinoza. Sitzungs-îcnt der Akademie der Wissenschaften in Wien. 44 S. 8°. Wien,
•tempsky, 1889.



44 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

geschrieben; sie entwickelt in gehobenen, oft malerischen Ausdrücken ein

System, mit dem der Verfasser innerlich sympathisiert, aber als Anhänger
Zimmermanns nicht einverstanden sein kann. Wenn auch die Kritik
fehlt und der Schein rein objektiver Darstellung gewahrt wird, so ist
das noch kein Beweis wirklicher Objektivität. Wir lernen die eigentlichen

Gedanken Spinozas nur unter dem Medium fremdartiger Anschauung
kennen, auch fehlt die klare Ordnung und Übersichtlichkeit. Mehr Wert
als die ethischen Ausführungen scheint uns die als Einleitung gegebene
theoretische Darstellung zu haben, welche auf eingehenderen Studien
des Verfassers beruht.

4. Kants Erkenntnistheorie.
Wie bei den meisten Philosophen ist auch bei Kant das

System nicht aus einem Gusse gearbeitet. Sein Hauptwerk wird
von streitenden Parteien verschieden gedeutet. Es bietet ein

Doppelantlitz, das eine Gesicht dem Realismus, das andere dem
Idealismus zugewandt, und es wiederspiegelt so die Entwicklung,
welche Kant selbst durchgemacht hat. In seiner früheren Zeit
Anhänger der idealen Philosophie Wolffs und Leibnitz', wird er
durch Humes skeptischen Empirismus aus seinem „dogmatischen
Schlummer" aufgeweckt. Der Idealismus ist aber bereits zu tief
in seine Natur gewurzelt, als dafs er der Skepsis gegenüber
zusammenfiele, und so schliefst er einen merkwürdigen Kom-
promifs zwischen Idealismus und Empirismus, zwischen der
Deduktion und Induktion.

a) Das Problem der Induktion und Deduktion.
Dafs die Philosophie Induktion und Deduktion, Empirie und

Prinzipiendenken verbinden müsse, war allgemein angenommen,
wenn auch nicht immer klar erkannt oder ausgesprochen. Es
war schon lange bekannt, dafs die Sinneserkenntnis und äufsere
Erfahrung 1. nur Aufserliches, Oberflächliches und Sinnliches,
und 2. nur Einzelnes, Zufälliges und Veränderliches liefert.

Zunächst läfst sich nun hier vom Standpunkt des
Empirismus aus die Auskunft geben, ehe man zur Begriffsbildung
übergehe, müsse man eine Reihe von Fällen vergleichen. Um
das Allgemeine zu gewinnen, müssen alle gleichartigen Erscheinungen

durchgegangen und das Gemeinsame von dem Einzelnen
und Besonderen abgelöst (abstrahiert) werden. Wenn ich z.B. den
Begriff einer Eiche oder Rose, den Begriff eines Menschen gewinnen
will, darf ich nicht von dieser oder jener Erscheinung allein
ausgehen, nicht allein den Freund oder Feind, den Weisen oder
Thoren betrachten, sondern mufs alles verbinden und vergleichen,



Beiträge zur Geschichte der- neueren Philosophie. 45

was zu der gesuchten Gattung gehört. Auf diese Weise gewinne
ich induktiv einen Begriff. Allein damit ist es noch nicht gethan,
es erheben sich noch verschiedene Schwierigkeiten.

Bevor ich an die Induktion gehe, mufs ich 1. schon einen ungefähren
Begriff von dem haben, was ich suche, um überhaupt das Gleichartige
in der Fülle der Erscheinung herauszufinden; 2. mufs ich voraussetzen,
dafs die Dinge überhaupt vergleichbar und gleichartig sind. Ohne diese

Voraussetzung wäre ich nicht sicher, dafs wenn ich a,b,c verglichen habe,
nicht d oder e ganz andere Eigenschaften aufzeigt. Es könnte also
wohl sein, dafs, wenn ich bei einem Deutschen und Franzosen einen
religiösen Trieb fand, bei einem Zulu derselbe fehlen könnte. 3. Eine rein
sinnliche empirische Auffassung mufs bei der äufseren Erscheinung stehen
bleiben und kann nicht zum Wesen vordringen, das geistig frei entworfen
oder erschlossen werden mufs.

Iu jeder dieser Richtungen ist nun die scholastische
Erkenntnistheorie befähigt, Genüge zu thun. Während das Sinnenbild

nur Äufserliches und Oberflächliches bietet, ergänzt es nach
dieser die Vernunft durch das mehr oder weniger unbewufst
erschlossene Wesen, und die Seele selbst gestaltet in sich das
intentionale Sein der Dinge.

Das Denken mufs gleich von Anfang an feste Anhaltspunkte
haben, damit im Wechsel der Erscheinungen sich bestimmte Gruppen
bilden können. Dieses Bedürfnis hat die Scholastik ganz richtig erkannt
und in durchdachter Weise befriedigt. Man mag auf was immer für
einen Standpunkt stehen und man mufs bekennen, dafs die einfachsten
und ersten Allgemeinbegriffe eine merkwürdige Elasticität besitzen, welche
sie für jede weitere Stoffaufnahme disponieren, und doch sind sie nicht
etwa verblafste Schemata von zerfliefsender und lockerer Allgemeinheit,

sondern sichere Rahmen und festgeflochtene Netze für die
Zusammenfassung der einzeln beobachteten Erscheinungen.

Dabei genügt es, ein Wesen der betreffenden Art z. B. einen
Menschen, ein bestimmtes Tier, eine bestimmte Pflanze zu sehen, um
einen brauchbaren allgemeinen Begriff zu gewinnen, der als deduktives oder
apriorisches Moment von sicherer allgemeingiltiger Konstanz zum Kry-
stallisationspunkt für weiteres Erfahrungsmaterial dienen kann. Obwohl
weht zu leugnen ist, dafs ein beschränktes Erfahrungsgebiet zu
einseitigen Auffassungen und überhaupt der individuelle Standpunkt zu
Begriffsdifferenzen führt, an die sich viel Wortstreit anknüpft, so dürfen
Wlr uns doch bei der scholastischen Lehre beruhigen, dafs die Seele von
Anfang an ein Wesenhaftes fafst.

Die noetische Veränderung des Sinnenbildes hat eine doppelte
oeite, eine materielle und eine formelle. In jener Hinsicht



46 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

wird das Wesen der Dinge ausgeprägt und in dieser die
begriffliche Notwendigkeit und Allgemeinheit erreicht.
Beides steht in enger Beziehung. Das Wesen ist es, welches wir
als den notwendigen und allgemeinen Grund hinter gleichartigen
Erscheinungen suchen, z. B. das vegetative und animalische Sein
ist es, in dem wir die Pflanzen- und Tiererscheinungen begründet
denken. Dieser notwendige und allgemeine Wesensgrund steht
aber ferner mit der Natur der Seele in engster Verbindung:
a) der Charakter des Allgemeinen und Notwendigen weist von
selbst auf die Denkgesetze, auf die der noetischen Thätigkeit
immanenten Wirkungsgesetze hin. Das Gesetz des Grundes ist
es, welches hinter den Erscheinungen ein diese notwendig
begründendes Wesen sucht, und das Gesetz der Identität ist es,
welches sich mit der Allgemeinheit des in allen gleichartigen
Erscheinungen herrschenden Wesens befriedigt. Von einem
andern Gesichtspunkt aus erscheinen diese Gesetze als
Voraussetzungen, als Voraussetzungen über die Gleichartigkeit und
das Begründetsein der Dinge. Ohne diese Voraussetzungen
können wir überhaupt nicht denken. Die Welt würde sich als
ein verwirrendes Chaos unvergleichbarer Dinge und als ein
wesenloser Schein darstellen. Es sind und bleiben aber
Voraussetzungen, die nicht weiter ableitbar sind. Es ist zuletzt
die Natur der Seele, welche von diesen Postulaten aus an die
Begriffe die Forderungen der Allgemeinheit und Notwendigkeit
stellt, und bei ihr müssen wir uns beruhigen, vertrauend auf
ihre Wahrhaftigkeit und die Wahrhaftigkeit ihres Schöpfers.
b) Noch mehr zeigt sich die Natur der Seele in materieller
Hinsicht. Es bleibt hier unausgemacht, ob das Sein, Thun und
Leben, das wir hinter den Erscheinungen suchen, nicht, wie
man sagt, ein Reflex des eigenen seelischen Lebens und Wirkens
ist. Den Begriff des Wirkens, der Kraft, des Seins treffen wir
in der That aufserhalb des Bewufstseins nirgends so an, wie er
in uns ist, sei es nun, dafs wir ihn durch Abstraktion von äufsern
Erscheinungen oder auf Grund innerlicher Erfahrung oder als
apriorische Idee besitzen, immer ist es die Natur der Seele,
die sich hier wirksam erweist; und nur der reinste Sensualismus
kann dies verkennen.

Wohl sind sie unter empirischer Anregung entstanden und
wohl tragen sie sinnliche Gewandung, können wir uns doch
auch Verhältnisse irnd Wesensbeschaffenheiten, die wir nie sinnlich

sehen können z. B. das Denken, die Vernunft, die Güte
und Gerechtigkeit, nur in sinnlichen Bildern vorstellen, und selbst
für den Begriff Gottes bedürfen wir solcher Gleichnisse.



47

Nichts destoweniger scheint uns gewifs, dafs wir aufser uns eigentlich

nie z. B. eine richtige Einheit sehen, sondern nur begrenzte,
unendlich teilbare Flächen, betragen sie auch nur ein Zehntel Millimeter
oder noch weniger. Einer Einheit werden wir erst bewufst, wenn wir
aus dem Kontinuum des bunten Gesichtsfeldes, das dem Kinde als gleich-
mäfsige Fläche ohne Unterschiede und Tiefe erscheint, aktiv und geistig
bestimmte Gruppen und Gestalten herausheben. Das Kind umfafst die

Dinge zuerst mit der Hand und lernt erst an mannigfacher Erfahrung
die Gestalten mit dem Auge zu umschreiben.

Ebenso wenig sehen wir in der Natur das innere Sein und den
innerlichen Übergang einer Wirkung von einem Ding auf das andere.
Vor uns liegt nur die Oberfläche und das äufsere Resultat, aber das
Innerliche können wir nur erschliefsen. So erschliefsen wir aus der
Thätigkeit der Pflanzen und Tiere ihr eigenartiges Sein: Wenn eine
Pflanze Wasser und andere Stoffe aufsaugt, so sehen wir hier wohl, wie
die Stoffe in die Pflanzen eingehen, aber die Kraft, die das entfernte
oder, wenn es nahe ist, durch eine Scheidewand getrennte Stoffatom
ergreift, sehen wir nicht. Wenn wir einen Steiu werfen, nehmen wir
an, dafs eine Kraft von uns in den Stein übergeht, allein wir würden
in Verlegenheit geraten, wenn wir sagen sollten, ob die Kraft materieller
oder immaterieller Natur war. Der Übergang einer Wirkung von einem
abgeschlossenen Ding aufs andere gehört zu den schwierigsten, ja unlösbaren

Problemen, und selbst Männer, welche zum Glauben nicht besonders
geneigt sind, wissen sich durch keine andere Annahme zu helfen, als
Gott verknüpfe mit der Veränderung des einen Dinges die entsprechende
Veränderung des andern.

Diese Begriffe, Eins, Sein, Wirken liefert uns die Seele unter
Anregung und in der Umhüllung mit äufseren Vorstellungen von Dingen
and Thätigkeiten. Sie stecken in allen unsern Begriffen und verbinden
sich gleich bei ihrer Bildung mit ihnen. Sobald wir Dinge auffassen,
denken wir sie, selbstverständlich nicht in reflektierter Bewufstheit, als
eins, seiend, wirkend. Die Kategorieen, in denen wir die Dinge auffassen,
gehören zu jenen psychischen Gestaltungsmomenten, welche das Sinnen-
tnld zum Allgemeinbegriff erhebt.

Dafs jene obersten Begriffe oder Kategorieen psychischen Natur —
wir wollen nicht sagen, apriorischer Natur sind, um Mifsverständnisse
zu vermeiden — sehen wir auch daran, dafs uns alles Sein in seelisches
oder nichtseelisches, immaterielles oder materielles zerfällt. Wir können
das seelische Sein] sich abtönen lassen bis zum dumpfen halb- oder un-
bewufsten Insichsein der Mollusken oder Infusorien oder dem em-
Pfindungs- und selbstlosen Formsein der Pflanzen, aber was jenseit der
Schwelle liegt, das bleibt uns unverständlich. Das materielle Sein hat
für uns keine Unterschiede mehr. Wir können ihm freilich wieder Kräfte,



48 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Wirkungen beilegen, aber damit gehen wir schon wieder in ein höheres
Gebiet über. Wa3 Kraft oder Wirken sei, das haben wir noch nie
gesehen, wo wir eine solche annehmen, liegt sie hinter der Oberfläche der

Dinge. Was Kraft und Wirken ist, erleben wir in uns selbst, ebenso

was Denken, Empfinden was das Insich- und Fürsichsein ist u. s. w.

Wenn nun aber diese Begriffe mehr oder weniger seelisch,
also subjektive sind, wird nun dadurch nicht deren Objektivität
beeinträchtigt? Wir dürfen diese Frage füglich verneinen, auch
ohne dafs wir auf Gott, den Schöpfer unserer Natur und unseres
Geistes, hinzuweisen brauchen. Wir müssen uns überhaupt
zuletzt irgend wo beruhigen können, einen festen Punkt besitzen,
von dem wir ausgehen und auf dem wir stehen können, d. h.

wir müssen eine Voraussetzung machen. Die Wissenschaft kann
nicht voraussetzungslos sein, sie kann nicht mit nichts beginnen,
sie mufs entweder auf die Wahrheit der Sinnenwelt oder der
Vernunft vertrauen.

b) Deduktion und Induktion bei Kant.

Kant geht von der richtigen Grundfrage aus, wie
allgemeine und notwendige Erkenntnis möglich sei? Wie die
alte Philosophie beantwortet er die Frage damit, dafs zur
allgemein gültigen Erkenntnis apriorische oder deduktive Elemente
erfordert werden. Allein er überspannt die Forderung weit über
Gebühr und zuletzt wird bei ihm alles, was in der Erkenntnis
Wert hat, apriorisch.

1. Die Erfahrung liefert nach ihm nur einen chaotischen
Stoff, der erst durch den Verstand geformt werden mufs. Zwischen
dem äufsern Stoff und den innern Denkformen besteht keine
Korrelation, obwohl sich Kant nicht klar darüber ausspricht, ob
beides völlig heterogen oder ob doch eine annähernde Vergleichbarkeit

besteht. Der „Kritik der Urteilskraft" liegt der Gedanke
nahe, dafs der Erfahrungsstoff nicht völlig ungeordnet ist und
dafs das Denken die Aufgabe hat, die in ihm schon enthaltene
Ordnung in der allerdings apriorischen Denkform nachzudenken.
Doch überwiegt der Apriorismus auch hier so sehr, dafs man
zur Annahme berechtigt ist, alles Denken und alle Erfahrung
bewege sich in den sie erst ermöglichenden Denkformen. Dabei
kann natürlich von einer objektiven Erkenntnis nicht mehr die
Rede sein. Wohl zwingen die bei allen Menschen gleich
wirksamen Denkformen zur Annnahme einer gleichartig gedachten
Welt und auch das Wissen und Denken über diese Welt mufs



49

gleichartig allgemeingiltig und notwendig sein. Allein ob nicht
alles zuletzt eine blofse Phantasmagorie sei, ist doch nicht sicher
auszumachen. Der noch übrig bleibende Stoff der Erfahrung,
das unbekannte Ding an sich hindert eine Auflösung der Welt
m ein reines Gedankengespinst; nicht, wie wir an Eichte sehen.

2. Wie kommt es aber, oder wie ist es möglich, dafs
hei Kant die Denkformen, die doch inhaltslos sind, eine
solche Ausdehnung gewinnen konnten, dafs alles Reale
verschwindet?

Kant weifs aus so dürren und hölzernen Begriffen wie Einheit

und Vielheit, Realität, Inhärenz und Kausalität, Möglichkeit
und Notwendigkeit vermittelst der Schemata und weiterer deduktiver

Entfaltung eine Art Grundrifs und Durchschnitt der Welt
zu entwerfen, welcher alles für die Wissenschaft Wertvolle
enthält. Er gibt eine Quintessenz, mit der sich die Wissenschaft
begnügen inufs. Versuchen wir, ob es uns gelingt, den Kantschen
Weg nachzugehen:

Die Logik liefert uns die Kategorieen, als die obersten
Denkformen, die Kategorieen der Quantität (Allheit, Vielheit,
Einheit), der Qualität (Realität, Negation, Limitation), Relation
(Subsistenz und Inhärenz, Kausalität und Dependenz,
Gemeinschaft), Modalität (Möglichkeit, Dasein, Notwendigkeit).
Diese Kategorieen sind nun rein inhaltslose Normen und
von ihnen gilt das Wort Kants: Begriffe ohne Stoff sind leer. Mit
Stoff können sie sich nur auf Grund der Erfahrung füllen, Kant
ist jedoch durchaus nicht sogleich geneigt, mit der Empirie zu
kapitulieren. Er spinnt den apriorischen Faden weiter bis nahe
an die Realitäten der Aufsenwelt.

a) Die Verstandsbegriffe werden zunächst mit der Anschauung
verbunden, wie sie aller Erfahrung vorausgeht. Die Anschauung
besitzt zwei apriorische Formen: Zeit und Raum, die, wie Kant
zu beweisen sucht, nicht als Begriffe aus der Aufsenwelt
abstrahiert sein können, sondern aller Erfahrung vorausgesetzt
Verden müssen. Unter diesen beiden Formen ist es nun die
Zeit oder das Zeitschema, welches mit den Kategorieen verbunden
der Realität näher liegende Begriffe erzeugt.

Erst in der Umhüllung der dürren Kategorieen mit diesen Formen
entstehen die anschaulicheren, konkreten Begriffe oder die Schemata
der Quantität, Qualität, Substantialität, des kausalen und modalen
Verhältnisses. Das Quantum tritt als Zahl und Gröfse auf — Kant bezeichnet
diese näherhin als ausgedehnte Gröfse und zieht damit verstohlen den
Raumbegriff heran —, die Substanz erscheint als das Beharren in der
Zeit, der kausale Zusammenhang als zeitliche Succession. Die Qualität

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 4



50 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

und das modale Dasein wird beides als Sein in der Zeit, die Notwendigkeit

als Sein zu aller Zeit gedacht.
Es ist nun b) klar, dafs die Kategorieen auf alle Dinge

Anwendung finden müssen, von denen wir Kunde erhalten. Dies
läfst sich, a priori ausmachen.

Alles, was Gegenstand der Erfahrung werden soll, mufs eine
extensive oder intensive Gröfse haben und es mufs in einem

kausalen und modalen Verhältnisse stehen. Eine Veränderung ist
nur wahrnehmbar,'wenn etwas als substantiell beharrt, und die
Veränderung mufs kontinuierlich sein, die Wirkung darf nicht mehr enthalten
als die Ursache. Das Quantum in der Welt mufs überhaupt gleich
bleiben; was sich verändert und was beharrt, mufs immer zu
derselben Gröfse sich ergänzen.

Die Zeitbestimmung macht K. von kontinuierlicher kausaler
Veränderung abhängig. Wir können uns hier nun allerdings
daran erinnern, dafs die Zeit nach gleichmäfsigen oder kontinuierlichen

Veränderungen gemessen wird (Lauf der Sterne,
Gang des Schattens, Ablaufen des Sandes, Bewegung des
Pendels) und zwar mufs hier die Veränderung durch eine
kontinuierlich wirkende Ursache bedingt sein, allein dieses
Verhältnis ist nur für die Zeitmessung wichtig. Der Zeitbegriff
selbst ist von diesem kausalen Verhältnis unabhängig, wie denn
auch Kant ihn zuvor als eine unabgeleitete apriorische Eorm
der Anschauung erklärt hat. Zeitliche Succession findet auch
da statt, wo ohne innern kausalen Zusammenhang Zustand auf
Zustand, Erscheinung auf Erscheinung folgt und nur ein bleibender
Hintergrund ist notwendig, von dem sich der Wechsel abhebt.
Wir unterscheiden daher zeitliche und kausale Eolge, das post
hoc und propter hoc.

Kant läfst in seiner apriorischen Entwicklung der Kategorieen mit
Hilfe der Schemata durchblicken, dafs er eine Vielheit von Substanzen

annimmt, was er eigentlich nur unter der stillschweigenden Hereinnahme
einer Erfahrungstatsache thun konnte. An nnd für sich läge von
apriorischem Geschichtspunkt aus die Spinozistische Annahme nahe, die nur
eine Substanz und flüchtige Modi kennt. Indessen würde" doch auch hier
der Grundsatz gelten, dafs alles in Wechselbeziehung, genauer Wechselwirkung

stehen müsse. Mag man was immer für eine Vielheit annehmen,
so beziehungslos steht nichts neben einander, dafs nicht irgend welches
Band sie umschlingt. Irgend ein attraktives oder répulsives Verhältnis
mufs doch obwalten.

c) In den „metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft"

entwickelt Kant die apriorischen Elemente im deduktiven



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 51

:Sinne weiter. Er unterscheidet das Bewegliehe (Materie) und
die Bewegung und betrachtet sie unter dem Gesichtspunkt der
Quantität (Phoronomie), der Qualität (Dynamik), der Relation
(Mechanik) — und der Modalität (Phänomenologie.) Das
Bewegliche im Raum mufs Von apriorischen Gesichtspunkten
aus nach Kant als raumerfüllend gedacht werden, es mufs eine

Anziehungs- und eine Abstofsungskraft haben, damit es nicht
ins Unendliche sich ausdehne und zu Null sich zusammenziehe.
Die Abnahme beider Kräfte in der Ferne läfst sich mathematisch
berechnen. Die Mechanik mufs von dem Grundsatze ausgehen,
<lafs in aller Veränderung die Quantität der Materie
beharrt, jede Veränderung eine äufsere Ursache hat, und dafs
Wirkung und Gegenwirkung sich entspricht. Die Phänomenologie

beschäftigt sich mit der Frage, ob die Bewegung geradlinig
oder kreisförmig gedacht werden mufs.

d) In der handschriftlich erhaltenen „Metaphysik der Natur",
welche kürzlich Albrecht Krause in eigener Bearbeitung
herausgegeben hat (Frankfurt, Schauenburg), wird die Deduktion noch
weiter bis an und über die Grenzen der Physik geführt. Die
Wärme und die Aggregatzustände werden aus der Kategorie
der Qualität abgeleitet und die raumerfüllende Kraft der Materie
durch Oscillationen erklärt, in denen Anziehung und Abstofsung
fortwährend in gleichen Zeitteilen abwechseln. — Die Einwirkung
der äufseren Objekte auf die menschlichen Empfindungsorgane
bestimmt Kant als Akte der Autonomie, wodurch „das Subjekt in
der empirischen Anschauung sich selbst afficiert in der
empirischen Anschauung, gemäfs einer Form, die a priori gegeben ist."

e) Die „Kritik der Urteilskraft" löst die Frage der Natur-
zweckmäfsigkeit vom apriorischen Standpunkt. Der Zweck ist
ein transcendentales übersinnliches Einheitsprinzip', in welchem
wir das Mannigfaltige begründen und zusammenfassen.

Wir können den Dingen nach Kant verschiedene Zwecke beilegen.
Entweder a) Es ist die Form unseres Erkennens (und die Art
unseres Fühlens), für welche Naturobjekte bestimmt und angemessen
scheinen. Diese Angemessenheit drückt sich in der ästhetischen Lust
aus. b) Der Zwek ist ein utilitaristischer — ein Ding dient dem Nutzen
eines andern, z. B. den Sauerstoff, den die Pflanzen ausatmen, brauchen
die Tiere — oder endlich c) der Zweck ist ein innerer. Ein innerer
Zweck bestimmt den Organismus. Im Organismus sind die Teile um
einander und des Ganzen willen da, sie üben eine bildende Kraft und
gestalten nach ihrer Form äufsere Stoffe und pflanzen sich fort. Die
Naturprodukte nach dieser innern Zweckmäfsigkeit beurteilen, heifst
teleologisch beurteilen.

4*



52 Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie.

Die Naturprodukte sind einer doppelten Betrachtungsweise
zugänglich. Das Ganze einer Erscheinung, der gesamte
Organismus kann als Erfolg und Ende der produktiv wirksamen
Kräfte, als Resultat der zusammenwirkenden Theile, oder als
Zweckursache von Anfang wirksam erscheinen. Diese letztere
Betrachtung ist zunächst nur die Umkehrung der letztern, sie
verhält sich wie die Division zur Multiplikation. 2 X 3 ist 6,
hier erscheint 6 als das Resultat, fragen wir aber nach den
Faktoren von 6, so bieten sich unter verschiedenen Kombinationen
auch 2X^ oder 3 X 2. Wenn wir vom Gesichtspunkte des
Zweckes aus das Zusammenwirken der Teile zu bestimmen suchen,
so hat nach der Kantschen Terminologie der Zweckgedanken
eine blos regulative, keine konstitutive Bedeutung. Letztere
erhält der Zweckgedanke erst, wenn man ihn als Absicht und
Ziel der schaffenden Natur unterschiebt. Unser diskursives
Denken geht naturgemäfser von den Ursachen, den konkurrierenden

bewegenden oder erzeugenden Kräften zur Wirkung fort,
im Zwecke dagegen unmittelbar die Ursachen begründet
mitzudenken, setzt einen intuitiven Verstand voraus. Ob in der
Aufsenwelt causae finales oder nur efficientes wirken, läfst sich
auf dem apriorischen Boden, auf dem wir uns bis zum Schlüsse
bewegen, nicht entscheiden.

Für die Empirie bleibt bei dieser Erkenntnistheorie kein Gebiet
mehr. Man kann nur gewaltsam Kant zum Empiristen oder gar wie

Natorp, zum Positivisteo stempeln. Freilich sind nach K. die
Denkformen leer und inhaltslos und eigentlich nur die Erfahrung gestattet,
sie zu füllen und weiter zu entwickeln. Allein man sieht nicht eigentlich

ein, was die Erfahrung beibringen soll. Das Ding an sich ist ja
völlig unerkennbar, der Erfahrungsstoff chaotisch und alle Ordnung
stammt aus dem Geist. Zudem ist bekanntlich auf Kantschem Boden das

Ding an sich gar nicht beweisbar, da der Schlufs von der Ursache auf
die Wirkung nur subjektive Bedeutung hat. Kant widerspricht übrigens
selbst, wie wir an den oben stehenden Ausführungen sahen, dem realistischen

Grundsatze und es war auch ganz naturgemäfs, dafs aus ihm eine
Schar von Idealisten und aprioristischen Deducteurs hervorging. Der
idealistische Kant ist der echte, nicht der später zugekünstelte
realistische Kant.

Sei dem indessen, wie ihm wolle, den Denkformen mufs
sowohl der Idealismus als Realismus, der auf Kantschem Boden
möglich ist, irgend eine objektive Bedeutung beilegen, wenn
man nicht vorzieht, dem Humeschen Skepticismus sich
zuzuwenden, den ja Kant eben überwunden zu haben vorgibt. Ist
dem aber so, dann ist nicht abzusehen, warum diesen Denkformen



Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie. 53

alle objektive Bedeutung auf einmal abhanden kommen
soll, wenn sie auf ein transcendentes Gebiet sich beziehen,
wenn sie zu den Begriffen der Seele, der Freiheit und G-ottes
hinführen. Hier gerade gelangt das substantial und kausale
Denken des Menschen auf seinen höchsten Gipfel, und es ist
rein und ungemischt die apriorische Denkform, welche nach
Kant zu jenen Begriffen führt. Die Antinomieen, in welche sich
das reine Denken hier verwickeln, soll, sind doch nur scheinbar
und der einzige stichhaltigere Grund scheint darin zu liegen,
dafs hier die Erfahrung fehle, welche den Kategorieen ihre
Anwendung auf die Sinnlichkeit ermöglicht. Allein es gibt
doch auch auf diesem Gebiete eine Erfahrung, wenn auch keine
unmittelbare. Wir erfahren das substantielle Wesen der Seele,
wir erfahren Gottes Dasein in deren Wirkungen. Die
Wirkungen der Dinge auf uns in den Sinnen hat durchaus
uichts voraus vor den erfahrbaren Wirkungen der
Seele im Denken, Wollen, oder den Einwirkungen
Gottes auf unser Leben und unser Gewissen. Wenn
bei Kant stillschweigend das Kausalitätsgesetz dort auf das
Ding an sich führt, hätte es auch hier auf Dinge an sich, auf
die Seele und Gott führen sollen, oder es hätte hier wie dort
dem "Verlangen des Kausalitätsgesetzes gewehrt und der völlige
Subjektivismus anerkannt werden müssen.

Nun zu der uns vorliegenden Arbeit Grundkes1! Diese zeichnet
sich durch Klarheit uad Gründlichkeit aus und fordert wenig Widerspruch

heraus. Ganz richtig ist namentlich das Schwanken Kants zwischen
Idealismus und Realismus und der dadurch entstehende klaffende Widerspruch

in seinem System gekennzeichnet. Dagegen befriedigt weniger
die historische Ausführung, die man nach dem Titel erwartet, wie Kant
zum Ideealismus gelangte. Wie Schopenhauer (sämmtl. Werke V', S. 92)
verweist Grundke auf Locke als Vorbild Kants. Während Locke nur
die sekundären Eigenschaften der Dinge, das was Gesicht, Gehör, Ge-

schmak, Geruch und Gefühl berührt, also Licht und Farbe, Ton und
Schall, Süfsigkeit und Bitterkeit, Wärme und Kälte als
subjektiver Natur und den Dingen nicht eigentlich zugehörig hinstellte, soll
Kant dazu fortgeschritten sein, auch die primären Eigenschaften aus dem
Geiste apriorisch abzuleiten. Indessen hat schon Cartesius, wie wir
°ben sahen (IV, 477) angedeutet, Substanz, Dauer, Zahl und
anderes derartige,' was von ihm selbst zu den eigentlich wesenhaften
Attribute gerechnet wird, könnte aus dem Selbstbewufstsein stammen,

1 Kants Entwicklung vom Realismus aus nach dem subjektiven Idealismus
hin.



54 Die Principien der Moraltheologie etc.

und er war es auch, welcher auf die subjektive Natur der
Empfindungsqualitäten hinwies. Gewöhnlich erwähnt man in den
philosophiegeschichtlichen Werken aufser Locke Hume als Vorläufer Kants. Dieser
hat mit seiner scharfsinnigen Kritik des Kausalitäts- und S,ubstanz-
begriffes die Kritik Kants ins Leben gerufen. Eine genetische
Entwicklung des Kantschen Idealismus hätte endlich auch jenes Anteils
gedenken müssen, den die Leibnitz - Wolffsche Basis des Kantschen,

Philosophierens lieferte. Bei Leibnitz ist bekanntlich der Raum phänomenal,

und es lag nahe, auch die Zeit unter diesen Gesichtspunkt
zu stellen.

DIE PRINCIPIEN DER MORALTHEOLOGIE NACH
THOMAS VON AQUIN.

Von DR. C. M. SCHNEIDER.

Im ersten Princip der Moraltheologie, sowie solches für
das praktische Handeln erfordert ist, hat Thomas die unermefs-
liche Weite dessen gezeigt, was allein all' unser Wollen und
Begehren füllen und befriedigen kann. Es können auf unsern
Endzweck mit Recht die Worte im Buche Job angewandt
werden : „Siehe, er wird den Strom in sich aufnehmen und wird
nicht darüber staunen: er vertraut, dafs der ganze Jordan in
seinen Mund sich ergiefse." Der ganze Strom der vorüber-
fliefsenden Welt kann in uns treten, der ganze Jordan der
Vergänglichkeit kann unser Inneres beleben; — der Hunger nach
dem Endlosen wird nur desto gröfser. Der Mensch staunt über das,
was er sich erworben, was er in Besitz genommen hat; — denn
alles, was er in Wahrheit besitzt, vermehrt in ihm nur das Staunen
über die Fülle dessen, was er noch besitzen kann. So weit
ist unser letzter Endzweck, dafs alle Mächte der Geisterwelt
selber, so hoch sie auch stehen mögen, darüber schweigend
staunen und es von sich abweisen, selbständig uns zu dessen
Besitze verhelfen zu können.

Hier haben wir ein erstes Princip der sittlichen Thätigkeit
voll überaus grofser Fruchtbarkeit vor uns. Es ist dies nicht
eine abstrakte Wahrheit, die den Geist aufbläht, ohne ihn zu
nähren. Es ist jenes Princip, welches überall in der Welt der

Nr. 4.

Die Leidenschaften.


	Beiträge zur Geschichte der neueren Philosophie [Fortsetzung]

