
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 5 (1891)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APOLOGETISCHE TENDENZEN UND

RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

ZWEITER ARTIKEL.

Die natürliche lleligion und die JBerveisbarkeit des
Daseins Gottes.

•
Die lleligion wird von allen als ein Verhältnis des Menschen

zu Gott anfgefafst. „Fragen wir, so änfsert sich einer der

neuesten Apologeten, unser christliches Bewufstsein, dem gewifs
niemand den Charakter eines religiösen absprechen wird, so

zeigt es uns das Verhältnis des Menschen zu Gott
als das wesentlichste und fundamentalste Merkmal der Religion."
(Gutberiet, Lehrbuch der Apologetik I. S. 12.)

Es wird sich also, um das Wesen der Religion zu

bestimmen, darum handeln, genauer anzugeben, wie wir dieses

Verhältnis zu denken haben. Jedes wirkliche Verhältnis nun
setzt zwei Termini voraus, die von einander verschieden und

kraft des Verhältnisses auf einander bezogen sind. Soll also

die Religion ein reales Verhältnis sein, so mufs die Realität
nicht allein des Menschen, sondern auch Gottes festgehalten
werden. Mit Recht wird daher von der Meinung derjenigen,

„die ohne realen Gott einer Religion im Gemiite Platz lassen,"

a. a. 0. gesagt, dafs diese „die Religion zu einem subjektiven

Spiel mit eigenen Wahngebilden herabsetzen." (S. 13.)

Der Grund der Realität des Verhältnisses als solchen aber

kann entweder in beiden aufeinander bezogenen Termini oder

auch in einem derselben liegen. Reden wir von Verhältnissen

der Geschöpfe zu Gott, so können sie die mannigfaltigen und
wechselnden Gründe ihrer Realität nicht in Gott, sondern nur



16 Die natürliche Religion.

in den Geschöpfen haben. Denn durch Schöpfung, Erhaltung
u. s. w. ist das Geschöpf im allgemeinen real auf Gott bezogen,
in realer Abhängigkeit von Girtt.

Damit ist zugleich die objektive Grundlage der Religion
angegeben. Denn wie alle Geschöpfe, so steht auch der Mensch,
das vernünftige selbsbewufste Geschöpf im Verhältnis realer

Abhängigkeit von Gott. Jedoch, obgleich Fundament der Religion,
ist es nicht dieses Verhältnis selbst, was wir Religion, nennen.
Die Religion entsteht vielmehr dadurch, dafs sich das objektive
Verhältnis zum subjektiven gestaltet, oder im Bewufstsein sich

reflektiert, mit anderen Worten, die Religion ist das Verhältnis
des Menschen als solchen, des vernünftigen und selbstbewulsten

Geschöpfes zu Gott und daher nicht eine Funktion der sensitiven

oder vegetativen, sondern der intellektiven Kräfte des

Menschen, seines Verstandes und Willens. (Hettinger Lehrb.
der Fundamentth. S. 46.)

Die Religion ist ein Verhältnis zu Gott und zwar, näher

bestimmt, eine Verbindung mit Gott. Der Mensch verbindet
sich aber mit Gott durch sein Erkenntnis- und Willensvermögen,
oder da die Verbindung durch Akte geschieht und auch die

Habitus naturgemäfs zur Thätigkeit tendieren, durch Erkenntnis
und Liebe.

Mit dem Gesagten ist die Religion sowohl nach ihrer
objektiven (fundamentalen) als auch nach ihrer subjektiven
(formellen) Seite bestimmt. Erstere besteht in der von der Natur
des geschaffenen Geistes unzertrennlichen Beziehung desselben

zu Gott, letztere in der Erkenntnis und theoretischen wie
praktischen Anerkennung des genannten Verhältnisses. (Hettinger,
a. a. 0. S. 77.) Diese geschieht zunächst nnd wesentlich durch
die beiden Geistesvermögen, Verstand und Wille. Verstand und

Wille bilden demnach den Sitz der Religion.
Aus diesem Grunde kommen die übrigen Seelenvermögen

für die Religion nur insoweit in Betracht, als sie im Dienste

der Geistesvermögen stehen. Dies gilt auch vom Gefühle,
das in neuerer Zeit, in verschiedener Weise aufgefafst und
entweder als besonderes Vermögen oder als Inbegriff oder Indifferenz



Die natürliche Religion.

von Erkenntnis- und Willensvermögen bestimmt, mit Vorliebe
als hauptsächlicher Sitz der Religion betrachtet worden ist. Das

Gefühl wurde von den Ebneren in dem Mafse betont, in welchem
eine skeptische und idealistische Philosophie an den theoretischen

Fundamenten der Religion rüttelte. Insbesondere war es die

Kritik Kants und der durch ' sie hervorgerufene idealistische

Pantheismus, durch welche manche Verteidiger der Religion
sich verleiten liefsen, die Hochburg der alten Metaphysik
zu räumen und sich in das Dunkel des Gefühls zurückzuziehen.

Die neuere Philosophie kam dem Bedürfnis, für die aus

der klaren Region der Vernunft ausgewiesene Religion ein

Asyl zu schaffen, hilfreich entgegen, indem sie an die Stelle
der vormaligen Zweiteilung der Seelenvermögen eine

Dreiteilung von Erkenntnis-, Willens- und Gefühlsvermögen setzte.
So wurde die Religion von vielen, ohne es zu wollen, zu einer
Sache blinden Instinktes herabgewürdigt. Denn ist der

Vernunftglaube Jakobis und Kuhns, das Abhängigkeitsgefühl
Schleiermachers, ja der moralische Glaube Kants selbst etwas Besseres

als eine Art von Instinkt, ein Festhalten an der Religion als

einer blofsen Thatsache, von der wir nicht loszukommen wissen,
weil sie auf einem unabweislichen subjektiven Bedürfnisse beruht,
die jedoch eine objektive wissenschaftliche Rechtfertigung nicht
zuläfst?

Indem man das Gefühl an die Stelle lichter religiöser
Erkenntnis und zielbewufsten Wollens setzte, beraubte man auch

den Glauben seiner bisherigen Bestimmtheit und begrifflichen
Klarheit und gab ihn einer zügellosen Vieldeutigkeit preis. Man

spricht vom religiösen Gefühle, vom religiösen Glauben und

verbindet mit diesen Worten die verschiedensten Begriffe oder
auch gar keinen Begriff. (Vgl. Hettinger S. 88.) Während man
ehedem unter Glauben ein Fürwahrhalten auf ein äufseres Zeugnis
hin verstand und je nach der Verschiedenheit des Zeugnisses
zwischen menschlichem und göttlichem Glauben unterschied,
zugleich aber die Erkenntnis der Glaubwürdigkeit des

Zeugnisses und die Prüfung ihrer Gründe forderte, um vernünftig
glauben zu können, gebrauchte man nunmehr das Wort für ein

Jahrbuch für Philosophie etc. V. 2



18 Die natürliche Religion.

blindes Fürwahrhalten, ohne jede sei es vorgängige oder begleitende
Einsicht in die zum Fürwahrhalten bestimmenden (äufseren)
Gründe. So betrachten die einen den Glauben als ein unmittelbares

Fürwahrhalten überhaupt, ohne Einsicht in die innern
oder äufseren Gründe des Fürwahrgehaltenen, andere als ein

Fühlen, eine Art von Erfahrung und Wahrnehmung des

Ubersinnlichen, des Unendlichen u. s. w. Ebendieselben, welche

die Religion zu einer Sache des Gefühls und grundlosen Glaubens

machen, bestreiten die Möglichkeit einer strengen wissenschaftlichen

Beweisführung für die Voraussetzungen der Religion, das

Dasein Gottes, die Unsterblichkeit der Seele. Bei manchen

gesellt sich hierzu die traditionalistische Annahme, dafs die

„religiöse Anlage", der „Sinn für das Göttliche und Ubernatürliche"

nur durch Einwirkung von aufsen geweckt werden könne.

Von diesem Standpunkte bestreiten sie die „natürliche Religion"
oder die Lehre, dafs der menschliche Geist auch ohne

Offenbarung zu einer Bethätigung der Religion auf Grund einer natürlichen

Erkenntnis Gottes zu gelangen vermöge.
Die Frage nach der natürlichen Religion ist es, die wir im

folgenden beantworten wollen. Ist der Mensch imstande, mit
seinen natürlichen Kräften Gott zu erkennen und zu lieben, so

sind damit die Grundlagen einer natürlichen Religion gegeben.
Besitzt er solche natürliche Vermögen nicht, kann das religiöse
Verhältnis des Menschen zu Gott, seine Verbindung mit Gott

nur auf dem Wege positiver Offenbarung verwirklicht werden,
so ist damit die Frage nach einer natürlichen Religion im negativen

Sinne entschieden.

Wie dem Begehren notwendig die Vorstellung des

Begehrten, sei es in der unmittelbaren Wahrnehmung oder im

repräsentativen Phantasiebild vorangeht, so setzt auch das Wollen

notwendig die Erkenntnis voraus, und umgekehrt, wie der
sinnlichen Wahrnehmung notwendig ein durch Lust oder Unlust
erwecktes Begehren entspricht, so ist auch von der intellektuellen
Erkenntnis der Wille unzertrennlich. Die Frage nach der
Möglichkeit einer natürlichen Religion wird demnach entschieden

sein, wenn sich feststellen läfst, dafs der Mensch von Natur zu



19

einer wahren und. gewissen Erkenntnis Gottes zu gelangen
vermag. Denn den erkannten Gott wird er auch lieben, anbeten
und verehren, d. h. alle jene Akte setzen können, die wir allgemein

als religiöse betrachten.
Man beachte, dafs wir nicht von der Wirklichkeit einer

i'ein natürlichen .Religion, sondern von ihrer Möglichkeit, aber
auch nicht von einer ganz abstrakten, einer blöfsen Fiktion des

Denkens, sondern von einer Möglichkeit reden, die im menschlichen

Geiste reale Fundamente besitzt. Eine solche reale
Möglichkeit nun, behaupten wir, ist mit der Möglichkeit einer natürlichen

Gotteserkenntnis gegeben. Zwar wissen wir als Christen
und Theologen, dafs die rein natürliche Religion den
geheimnisvollen und liebenden Absichten Gottes dem menschlichen
Geschlechte gegenüber nicht genügte. Thatsächlich wurde der
Mensch durch übernatürliche Offenbarung zu einer höheren, seine
natürliche Erkenntniskraft überragenden Gotteserkenntnis erhoben.
Aber die Thatsache der übernatürlichen Religion schliefst nicht
die Möglichkeit einer rein natürlichen Religion aus. Ebensowenig

schliefst sie das Vorhandensein natürlicher Elemente in
der thatsächlichen positiven Religion aus. Ein solches natürliches
Element der Religion ist die Erkenntnis des Daseins Gottes aus
den Geschöpfen. Diese bildet zwar nicht einen inneren
Bestandteil der übernatürlichen Gotteserkenntnis, wohl aber eine
Voraussetzung derselben; denn da die übernatürliche Erkenntnis
Gottes hienieden nicht Schauen, sondern Glaube ist, der Akt
des Glaubens aber nicht ohne eine vorangehende Erkenntnis
der Glaubensautorität vollzogen werden kann, so ist die
übernatürliche Religion nicht allein durch die Möglichkeit, sondern im
allgemeinen selbst durch die Wirklichkeit der natürlichen Gotteserkenntnis,

folglich eines Elementes der natürlichen Religion bedingt.
In dem angegebenen Sinne ist die Unterscheidung der

natürlichen und übernatürlichen Religion vollkommen berechtigt,
und mag man deshalb die natürliche Religon mit Hettinger
(A. a, 0. S. 129) als das Verhältnis des Menschen zu Gott

estimmen, welches sich aus der naturgemäfsen Bethätigung der
wesentlichen Kräfte des menschlichen Geistes ergibt.



20 Die natürliche Religion.

Man sollte erwarten, dais jemand, der eine Polemik gegen
die „natürliche Religion" eröffnet, vor allem die Begriffe von

natürlich und übernatürlich präcisieren und ebenso den Fragepunkt

genau bestimmen würde. Diese. selbstverständlich
erscheinende Voraussetzung wird von dem Verfasser der Abhandlung

über „die natürliche Religion" in der Tübinger Quartalschrift
(2. Heft 1889) nicht erfüllt. Die Ausdrücke „natürlich" und

„übernatürlich" werden unbefangen gebraucht, ohne dafs wir
erfahren, was wir als relativen Gegensatz des Natürlichen zu
denken haben. Aus der Abhandlung selbst können wir nur
entnehmen, dafs als solcher das Positive, auf göttlicher
Einsetzung und unmittelbarer Veranstaltung Beruhende genommen
werde. Indem also die natürliche Religion negiert wird, geschieht
dies in dem Sinne, dafs die Religion als solche auf positiver
göttlicher Offenbarung und geschichtlicher Überlieferung beruhe.

Andererseits aber wird das Natürliche in dem Sinne des

Allgemeinen, Rationalen, Notwendigen genommen und dem

Geschichtlichen, Zufälligen, Besonderen entgegengesetzt und von
diesem letzteren Gesichtspunkt das Urteil Sehleiermachers über
die „natürliche Religion" des Deismus als ein vernichtendes

gekennzeichnet. Schleiermacher habe gezeigt, dafs die Religion
nicht im abstrakten Sinne allgemein sein könne und zersetze

mit sarkastischem Spott das Schemen der natürlichen Religion,
welches keinen eigenen Puls, kein eigenes System von Gefäfsen,

keine eigene Zirkulation, keine eigene Temperatur und keine
assimilierende Kraft habe. (Tüb. Quart, a. a. 0. S. 226 f.)

Wie man sieht, fehlt hier jede Bestimmtheit der Begriffe.
Im theologischen Sinne nämlich können geschichtliche Religionen
an und für sich recht wohl natürliche sein, auch wenn sie das

durch die rationale Natur unmittelbar Geforderte nicht zum

reinen und unverfälschten Ausdrucke bringen. Ja selbst wenn

man das Natürliche nicht als das Abstrakte und Rationale dem

Konkreten, geschichtlieh Gewordenen, sondern dem Ubernatürlichen

als einem göttlich Gesetzten, auf ursprünglicher göttlicher
Offenbarung Beruhenden gegenüberstellt, erscheint die Frage noch

als eine offene, ob das durch unmittelbare göttliche Einwirkung



Die natürliche Religion. 21

erzeugte religiöse Leben nur ein thatsächlieh und der Art der

Verwirklichung nach Übernatürliches, oder ein solches dem Wesen
nnd der Substanz nach sei. Sollte daher das vorliegende Problem
befriedigend gelöst werden, so mufste der Begriff des

Übernatürlichen festgestellt und die verschiedenen Arten desselben

unterschieden werden: ein Verfahren, das die scholastischen

Theologen einschlugen und das mit Becht von neueren Apologeten

(Hettinger a. a. 0. S. 105 ff.) wieder aufgenommen wird.
Man glaubt mit Rücksicht auf den Fortschritt des Naturalismus

mit welchem auch die natürliche Religion immer mehr
Anhänger gewinne, zur Vorsicht mahnen zu sollen. (Tüb. Quart.
S. 179 f.) Aber die Gefahr, die in der Bestreitung der natürlichen

Religion liegt, scheint uns nicht minder grofs, ja sogar
entschieden gröfser als die ihrer Behauptung zu sein. Das
Beispiel Schleiermachers hätte hierüber belehren können. Denn die
Auffassung, die sich Schleiermacher von der Religion gebildet,
entfernt sich zweifellos viel weiter von der Wahrheit, als der
von ihm bekämpfte Deismus und vulgäre Rationalismus. Die
Offenbarung, die Schleiermacher als Quelle der Religion betrachtet,
ist die pantheistische einer Erscheinung Gottes im Bewufstsein
des Menschen, näher im Gefühl und Gewissen desselben, einer
„unmittelbaren Einheit der Anschauung und des Gefühls mit dem
Ewigen." Für Schleiermacher sind alle Religionen göttlich,
weil ihm der menschliche Geist selbst als göttlichen Wesens
gilt. Die natürliche Religion der Deisten aber, soweit sie die
duich Vernunft erkennbare Existenz eines persönlichen iiber-
weltlichen Gottes anerkennen, ist nur insofern falsch, als sie
sich der positiven Offenbarung feindlich entgegenstellt und sich
selbst an ihre Stelle zu setzen sucht oder wenigstens die natürliche

Vernunft zur höchsten Norm und zum Kriterium aller
Wahrheit, auch des Inhalts der Offenbarung erhebt.

Die Anerkennung der Möglichkeit einer natürlichen Religion
ist geiadezu die wesentliche Bedingung und Voraussetzung für
die Wahrung des übernatürlichen Charakters der geoffenbarten
Religion. Hieraus erhellt die hohe Bedeutung, welche diese
Irage für den christlichen Apologeten besitzt. Gleichwie nämlich



22 Die natürliche Religion.

die übernatürliche Ordnung die natürliche voraus- und die

Vervollkommnung der natürlichen Ordnung sich zum Ziele setzt,

so müssen auch dem übernatürlichen Verhältnisse zu Gott natürliche

Beziehungen und die Möglichkeit einer natürlichen Religion
vorausgesetzt werden. Denn im theologischen Begriffe des

Übernatürlichen liegt es, ein zur Natur Hinzugefügtes (superadditum)
und dieser nicht Geschuldetes (indebitum) zu sein.

Zwar hat es den Anschein, als ob die Einwendungen des

Tübinger Apologeten nicht der natürlichen Religion der

Scholastiker, sondern ausschliefslich der des Deismus gelten sollten.

Wollte man, bemerkt er (S. 233 f.) unter natürlicher Religion
die allgemeine natürliche Gotteserkenntnis u. s. w. verstehen,
so sei sachlich nicht viel dagegen einzuwenden, solange über
die Ausbildung und Erscheinung derselben nichts Bestimmtes

behauptet werde. Dieses Zugeständnis hat indes nicht viel zu

bedeuten. Denn einerseits wird die Religion vorzugsweise in

den Willen und das Gemüt in Verbindung mit dem traditionellen
Kultus, der ganz für das positive Element der Religion in

Anspruch genommen wird, verlegt, andererseits aber die natürliche
Gotteserkenntnis auf ein Niveau herabgedrükt, welches das

gemachte Zugeständnis vollends als illusorisch erscheinen läfst.

Es ist jedoch nicht abzusehen, warum die natürliche
Gotteserkenntnis, falls damit ernst gemacht werden soll, nicht auch

den Willen erregen und als Ferment einer angemessenen inneren
und äufseren Gottesverehrung sich wirksam erweisen soll. Jene

beiden Bestimmungen stehen daher in einem innigen Zusammenhang.

Denn gestand man einmal eine wahre natürliche
Gotteserkenntnis zu, so durfte wenigstens die Möglichkeit eines natürlichen

Kultus nicht in Abrede gestellt werden. Sollte aber der
wesentlich positive Charakter der Religion überhaupt festgehalten
werden, so mufste die natürliche Gotteserkenntnis auf ein Mafs

beschränkt werden, das ihrer Leugnung gleichkommt. Das

Urteil, das der genannte Theologe über die Beweiskraft der

Argumente für Gottes Dasein fällt, zeigt, wie gering er die

natürliche Erkenntniskraft des menschlichen Geistes in religiösen
Dingen achtet. Es gibt sich darin eine Verkennung der rationalen



Die natürliche Religion. 23

Natur des Menschen kund, die auf den Einflufs Kuhns und weiter
zurück Kants und Jakobis zurückweist. Die gesamte Polemik
des Tübinger Theologen trägt denn auch das deutliche Gepräge
der modernen Geistesrichtung, die ein anderes sicheres
Erkennen als das der Erfahrung und unmittelbaren Anschauung
nicht anerkennt. Daher die Behauptung, dafs alle Beweise für
das Dasein Gottes durch den geistigsittlichen Zustand des Menschen
beeinflufst seien (A. a. 0. S. 206). Ein Beweis, dessen Giltigkeit
nicht ausschliefslich von dem Werte seiner inneren, vernünftiger
Einsicht zugänglichen Gründe, sondern von subjektiven Stimmungen

und dem Willen des den Beweis führenden und
derjenigen, an die er sich wendet, abhängig ist, enthält überhaupt
nicht objektive Erkenntnis, ist in Wahrheit kein Beweis. So

wenig der Thor, der in seinem Herzen spricht, es ist kein Gott,
dem Gewichte der Gottesbeweise ein Gran entziehen kann, so
sehr auch sein böser Wille gegen die richtige Erkenntnis sieh
sträuben mag: ebensowenig kann das lebhafte Interesse des
Gläubigen und Frommen der Beweiskraft der Argumente für
Gottes Dasein etwas hinzufügen. Wäre der Beweis in der That
von subjektiven Stimmungen und Gemütszuständen beeinflufst,
so würde er aufhören, Beweis zu sein.

Der Tübinger Apologet spricht sich über seinen modernen,
dem rationellen Erkennen abgeneigten Erfahrungsstandpunkt mit
einer Deutlichkeit aus, die keinen Zweifel aufkommen läfst.
j,Es liegt nun einmal im menschlichen Geiste oder vielmehr in
dem aus Leib und Seele zusammengesetzten menschlichen Wesen
ein gewisser Empirismus, so dafs eine volle und lebendige
Überzeugung von einer objektiven Wirklichkeit nur dann gewonnen
werden kann, wenn dieselbe nicht blofs auf theoretischem Wege,
sondern auch in irgend einer Weise experimentell oder durch
konkrete Thatsachen aus der Erfahrung sich darbietet." (A. a.
D. S. 231.) Für Wahrheiten, welche über die Erfahrung
hinausliegen, iolge hieraus, dafs sie, weil durch diskursives Denken
erschlossen, nicht die volle Macht der Überzeugung besitzen
können. (Ebd.) Volle Gewilsheit also vermag nach dieser Ansicht
ßui Anschauung, Erfahrung zu bieten. Der Tübinger Apologet



24 Die natürliche Religion.

rekurriert daher an die Offenbarung und huldigt dem

Traditionalisms, von dem allerdings gesagt werden kann, dafs er
ein Moment der Wahrheit in sich schliefse. Die Kirche habe

nicht jeden Traditionalismus verworfen, sondern nur den groben

Traditionalismüs, der die natürliche Gotteserkenntnis geleugnet
habe (S. 223). Die diskursive, erschlossene Erkenntnis entbehrt
nach der Ansicht dieses Theologen der Überzeugungskraft in

dem Grade, dafs selbst die Erage nach der Möglichkeit einer
natürlichen spontanen Entwicklung der Vernunft und daher

weiterhin einer natürlichen Religion nicht durch Schlufsfolgerung
beantwortet werden kann. „Auch hier müfste der Erfahrungsbeweis

geführt werden, die theoretische Folgerung ist eine petitio
principii." (A. a. 0.)

Alle diese Behauptungen erscheinen uns wenigstens als

falsch und ebenso falsch deren Begründung. Im Traditionalismus

liegt allerdings ein Moment der Wahrheit. Dieses Moment der
Wahrheit hat bereits der englische Lehrer durch seine Annahme,
dafs ohne Offenbarung nur wenige nach langen Mühen und nicht
ohne Beimischung von Irrtümern zur Erkenntnis Gottes gelangen

würden, anerkannt. Die objektive Beweiskraft der Argumente
für Gottes Dasein, die Einheit, Allmacht Gottes u. s. w. bleibt
dadurch völlig unberührt. Denn schwieriger ist es, eine Wahrheit

zu finden, als die gefundene zu begründen. Sicht
jeder, der den Beweis für die Keplerschen Gesetze zu fassen

vermag, wäre imstande, sie wie Kepler zu entdecken. Den

pythagoreischen Lehrsatz zu finden, war schwierig; leicht ist es,

den Beweis dafür zu verstehen. Daher ist der Tübinger Theologe
im Irrtum, wenn er aus jener Konzession des hl. Thomas an

den Traditionalismus schliefst, auch „die entschiedensten Vertreter
der demonstrativen Beweisbarkeit religiöser Wahrheiten gäben

zu, dafs durch diskursives Denken erschlossene Wahrheiten nicht
die volle Macht der Überzeugung besitzen."

Die volle Macht der Überzeugung besitzen doch offenbar

Wahrheiten, durch deren Leugnung die höchsten evidenten

Grundsätze der Vernunft, unter ihnen das Princip des

Widerspruchs selbst, aufgehoben werden. Von dieser Art aber sind



25

gewisse Wahrheiten der Religion, zu denen vor allem das Dasein
eines höchsten Wesens, des Schöpfers der Dinge gehört. Denn
die Annahme, dafs die endlichen und vergänglichen Weltwesen
den Grund ihres Daseins in sich selbst tragen, involviert einen

Widerspruch. Wer dieser Wahrheit die objektive Macht der
Uberzeugung abspricht, tritt in Gegensatz mit dem Apostel und
den Entscheidungen der Kirche. Denn die Unterscheidung eines
leinen und groben Traditionalismus ist hinfällig. Der grobe
Iraditionalismus, der die natürliche Gotteserkenntnis gänzlich
leugnet, ist ein Hirngespinst. Die natürliche religiöse Anlage,
die Vernunft als Potenz, die Möglichkeit einer konjekturalen
Gotteserkeuntnis wurde auch von Bautain nicht geleugnet. Aus
diesem Grunde lautete die These, die ihm zur Unterschrift
vorgelegt wurde, nicht: ratio aliqualiter Deum cognoscere potest,
sondern ratiocinatio Dei existentiam cum certitudine pro bare
potest. Diese These aber sagt präcise das, was der Tübinger Apologet

in Abrede stellt, nämlich dafs die diskursive Vernunft
(ratiocinatio) das Dasein Gottes, die Fundamentalwahrheit der Religion,
m einer Weise zu erkennen vermag, welche die volle (objektive)
Macht der Überzeugung besitzt .('probare potest).

Die Berufung auf die zusammengesetzte menschliche Natur,
die aut einen gewissen Empirismus angelegt sei, ist so unglücklich
als nur möglich. Auf Emp irismus ist die niedrigste erkennende
Natur angelegt, die des Tieres; der Empirismus des Tieres aber
ist der der sinnlichen Anschauung. Auf Empirismus ist die
rem geistige Natur angelegt; denn die dem reinen Geiste ange
messene W eise der Erkenntnis ist die intuitive — die intellektuelle

Anschauung. Gleichwohl ist es selbst der Natur des
reinen Geistes versagt, das höchste Sein, das göttliche, unmittelbar,
durch Anschauung zu erkennen. Er erkennt es zwar auch nicht
m der W eise der rationalen Natur durch Schlüsse, sondern schaut
es im eigenen Wesen wie im Spiegel und daher nur nach seinen
Eigenschaften und Wirkungen, nicht nach seinem Wesen: denn
das esen Gottes kann durch kein Bild repräsentiert, sondern
mir unmittelbar in sich selbst geschaut werden. Auch die
natürliche Gotteserkenntnis des Engels ist demnach nicht Empirie,



26 Die natürliche Religion.

nicht ein Erfahren des Objekts durch unmittelbare Kundgebung
desselben. (Vgl. I. S. Th. qu. 56, art. 3.)

Dagegen die Natur des Menschen ist gerade durch ihre
Rationalität charakterisiert, d. h. es liegt in ihr, durch
Abstraktion und Schlufsfolgerung über die niedrige sinnliche

Anschauung, die ihr allein gegönnt ist, zur Erkenntnis des

Übersinnlichen sich emporzuschwingen, um darin einen gewissen
Ersatz für die hienieden ihr versagte intellektuelle Anschauung
der rein geistigen Wesen zu finden.

Der Methode gemäfs, das Mögliche empirisch zu schätzen,

beruft sich der Tübinger Apologet auf die grofsen Geister des Altertums,

die von den höchsten Wahrheiten mehr Ahnungen als

Gewifsheit und selbst keine unerschütterliche Überzeugung von
den Ergebnissen ihrer Spekulationen hatten (S. 231. 232), Dafs

Sokrates und seine grofsen Schüler und Nachfolger von den

göttlichen Dingen mehr geahnt als mit Sicherheit erkannt haben,

soll von uns nicht bestritten werden. Dafs aber Aristoteles und

Piaton ihre Argumente für Gottes Dasein und für die Unsterblichkeit

der Seele nicht als vollgiltige Beweise ansahen, ist eine

willkürliche, durch nichts zu begründende Behauptung.
Der Traditionalismus des Tübinger Apologeten ist übrigens

nicht konsequent und, man erlaube es uns zu sagen, nicht ganz
aufrichtig. Wenn nur Erfahrung volle Kraft der Überzeugung

gewährt, wie sollen wir sie aus einem äufseren Zeugnisse schöpfen
Bedarf nicht das äufsere Zeugnis selbst rationaler Begründung?
Soll aber diese nicht genügen, so werden wir mit den modernen

Empiristen sagen müssen, dafs auf äufsere Autorität hin nichts
anderes angenommen werden dürfe, als was der gewöhnlichen
und allgemeinen Erfahrung analog ist. Wie sollen wir aber
dann einer Kunde von göttlichen, übersinnlichen Dingen Glauben
schenken? Wird es nicht einer subjektiven Anlage, eines Ana-

logons der sinnlichen Anschauung bedürfen, um sozusagen als

Apperceptionsmittel für den Inhalt der Offenbarung zu dienen?

Als solche bietet sich die eingeborene Gottesidee, an der auch

der Tübinger Apologet festhält, dar. Der feinere Traditionalismus
dieses Theologen steht also mit der Glaubensphilosophie im



Die natürliche Religion. 27

Bunde und ist daher, wie wir sagten, weder konsequent noch

aufrichtig, weil zuletzt nicht die Offenbarung, sondern der sie

appercipierende göttliche Sinn, die eingeborene Gottesidee das
höchste Kriterium der Wahrheit bildet. In der klareren und

konsequenteren Kuhnschen Spekulation tritt dies freilich offener
zu Tage.

Die Hinfälligkeit der gegen die natürliche Religion vorge-
iührten Gründe haben wir zum Teil bereits nachgewiesen. W enn
unter anderem auch an den Glauben appelliert wird, der die

Grundlage der Religion bilde (S. 229 ff.), so ist dies zwar von
der übernatürlichen Religion, keineswegs aber von der Religion
überhaupt und ihrem Wesen nach richtig. Der Beweis, dafs
die Religion ausschliefslich Glaubenssache sei, nur auf Glauben
beruhen könne, ist nicht erbracht und nicht zu erbringen. Denn
was hindert, Gott zu lieben und zu verehren, nachdem man sein
Dasein durch Vernunft mit Sicherheit erkannt hat? Offenbar
nichts! — Ein anderes Argument geht darauf hinaus, dafs ohne
Offenbarung die Wahrheit der Vernunft und die Stimme des
Gewissens nicht ausreichen, um das Leben des Menschen zu
ordnen. Das göttliche: du sollst und du sollst nicht, haben eine
höhere Weihe, als der kategorische Imperativ (S. 225). Sonach
ware eine vernünftige und sittliche Lebensordnung ohne
übernatürliche Offenbarung und daher auch ein status naturae purae
unmöglich. Diese Annahme widerspricht jedoch der sententia
communis der Theologen, die von der Kirche selbst gegen Bajus
und Jansenius in Schutz genommen worden ist. Wenn die
Kantsche Ansicht, dafs der letzte Verpflichtungsgrund des dic-
tamen conscientiae in der Vernuuft selbst liege, ein falsches
Lxtrem bildet, so ist es nicht minder eine Ausschreitung in
entgegengesetzter Richtung, wenn man das natürliche Gesetz auf
die Stimme des Gewissens reducieren und dieser die verpflichtende
Kraft überhaupt absprechen und darin nur ein natürliches Licht
zur Unterscheidung des Guten und Bösen erkennen will. (Vgl.
Suarez de legibus. 1. 2 c. 6. Gonet, Clyp. Thorn. Tract. VI.
de legibus Disp. III. art. I.) Die Vernunft als solche zwar
zeigt und offenbart nur, aber was sie zeigt und offenbart, ist



28 Die natürliche Religion.

eben das Gesetz, eine von Gott mit verpflichtender Kraft für
den Willen gewollte, fiir die Vernunft erkennbare Ordnung.

Selbst die Gewalt, die im Fanatismus sich kundgibt, wird
vom Tübinger Apologeten gegen die natürliche Religion ins Feld

geführt. Die natürliche Religion „würde weder die

Glaubensüberzeugung- noch die Tugendstärke verleihen, welche die positive
Religion überall, wo sie ungehindert wirken kann, hervorgebracht

hat, ja welche selbst, wenn auch in geringerem Mafse

bei verkommenen Religionen noch in der Verzerrung wahrzunehmen

sind. Denn der Fanatismus der Derwische und der
Fetischismus der Keger lassen sich nur aus der Macht des

Glaubens erklären." (A. a. 0. S. 224.) Wäre dem so, so würden
dem Glauben auch alle Ausschweifungen des Götzendienstes zur
Last fallen und der Dichter des Materialismus würde mit Recht
-die Religion für die Verirrungen ihrer vorgeblichen Diener
verantwortlich machen. (Lucret. de rer. nat. 1. I. v. 102.) Es liegt
aber eine Verzerrung des Glaubensbegriffs darin, wenn der
Glaube als Grundlage jeder thatsächlich so genannten Religion,
selbst des Götzendienstes betrachtet wird. Der Aberglaube ist
nicht Glaube, der Götzendienst nicht Religion. Die hl. Väter
wissen für die Ausschreitungen des Götzendienstes ganz andere

Ursachen anzugeben, als die Macht des Glaubens. Ein Theologe
aber sollte wissen, dafs der Glaube eine Tugend und noch mehr,
dafs er eine übernatürliche Tugend ist. Die Tugend aber ist
nach der allgemeinen von den Theologen angenommenen
Erklärung des hl. Augustin eines Mifsbrauchs nicht fähig; bona

•qualitas mentis, qua recte vivitur, qua nemo male utitur. (S. Th.
1. 2. qu. 55 art. 4.) In den Wirkungen des Fanatismus mag
sich immerhin das Gefühl der Abhängigkeit des Menschen, der
eich in der Abwendung vom wahren Gotte nach dem Gelüste

seines Herzens Götter bildet, kundgeben, aber das

Abhängigkeitsgefühl ist eben trotz Schleiermacher noch nicht Glaube und

Religion. Wir werden daher nicht aufhören, gegen das Gefühl

als ein drittes selbständiges Seelenvermögen neben Verstand und

Willen uns zu sträuben (A. a. 0. S. 233); denn wir haben weder
einen psychologischen Grund, ein solches Vermögen anzunehmen,



Die natürliche Religion. 29

noch einen apologetischen; denn die Religion ist uns zu fest
in der Intelligenz des Menschen begründet, um für sie nach
einem Zufluchtsorte in dunklen Gefühlsregionen uns umsehen
zu müssen.

Von einer natürlichen Religion soll das Altertum nichts
gewutst, Väter und Scholastiker sie nicht gekannt haben. Wolle
man doch bei den alten Theologen von einer natürlichen Religion
reden, so müsse dieselbe als natürliche Theologie oder
Gotteserkenntnis bezeichnet werden, diese aber gehöre ins Gebiet des

Intellektes, nicht ins moralische Gebiet (S. 202). Die Wahrheit
dieser Behauptung mag, soweit sie das Geschichtliche betrifft
und der Ausdruck in Frage kommt, als unerheblich dahingestellt

bleiben. Was aber die Sache anbelangt, so ist eben mit
einer natürlichen Gotteserkenntnis, wie wir sahen, auch die
Möglichkeit einer natürlichen Religion gegeben. ' Denn die
Religion hat ihren Sitz nicht ausschliefslich im Willen und Ge-
müte und selbst im übernatürlichen Gebiet ist der Glaube zwar
ein Gebot, nicht aber eine Funktion des Willens. Die Väter
kennen übrigens nicht allein eine natürliche Gotteserkenntnis,
sondern auch ein natürliches Gesetz. Denn wenn auch der
hl. Augustin, durch den Mifsbrauch des Pelagius veranlafst, den
Ausspmch des Apostels von den Heiden, die sich selbst Gesetz
sind, auf die bekehrten Heiden, die mit Hilfe der göttlichen
Gnade das Gesetz erfüllen, deutet, so finden wir doch gerade
bei Tertullian, der doch eine alle Vernunfterkenntnis
ausschliefsende Überschätzung des Glaubens befürwortet haben soll
(Tüb. Quart, b. 228), die dem Kontexte des Apostels
entsprechende Auslegung von der vernünftigen Natur, quae legis
est instar ignorantibus legem (Vgl. Reithmayr, Kommentar

Brief an d. Römer S. 127 f.). Das Tertulliansche Credo
quia absurdum bezieht sich eben ausschliefslich auf den
übernatürlichen Glauben und seinen specifisch - theologischen,
geheimnisvollen Inhalt und schliefst also keineswegs eine indirekte
vernünftige Begründung der Autorität selbst aus, der wir
glauben. Wie sollte auch ein Schriftsteller einen blinden

auben befürwortet haben, der mit solcher Energie die natürliche



30 Die natürliche Religion.

Gotteserkenntnis, die anima naturaliter Christiana verficht, wie
Tertullian?

Diese Unterscheidung einer rationellen Begründung der
Glaubensautorität und einer bedingungslosen Unterwerfung unter
den Inhalt des Geglaubten, die uns erst das viel mifsbrauchte

Wort des tiefsinnigen Tertullian: Credo quia absurdum verstehen

lehrt, scheint allerdings dem Tübinger Apologeten unbekannt
geblieben zu sein. Unmöglich hätte er sonst folgende Sätze
niederschreiben können: „Glauben und Wissen können mit Bezug auf
das Ubernatürliche hinsichtlich desselben Objekts und Subjekts
zusammenbestehen, weil für das Wesen des Erkannten immer
noch ein geheimnisvoller Hintergrund zurückbleibt. In natürlichen

Dingen kann man das, was man weifs, nicht glauben,
aber im Gebiete des Ubernatürlichen verhält es sich anders."

(A. a. 0. S. 230.)
Diese Lehren werden unseres Wissens auch nicht von

einem älteren Theologen von Bedeutung vertreten. Zwar gab
und gibt es Theologen, die der Ansicht huldigen, dafs religiöse
Wahrheiten zugleich gewufst und geglaubt werden können.

Diese ihre Annahme aber bezieht sich ausschliefslich auf natürliche

Wahrheiten, z. B. das Dasein, die Einheit Gottes, nicht aber

auf übernatürliche, auf die Geheimnisse des Christentums. Wenn
die Theologen allgemein die Möglichkeit zugestehen, die
Geheimnisse durch natürliche Analogieen dem Verständnisse näher

zu bringen, so betrachten sie diese Art von Erkenntnis nicht
als ein Wissen, d. h. als ein Erkennen, wodurch der Glaube

auch nur zum Teile ersetzt und überflüssig gemacht würde.
Der Grund für jene Ansicht eines möglichen Zusammenbestehens

von Glauben und Wissen ist daher auch ein ganz anderer, als

der vom Tübinger Theologen angegebene. Eicht deshalb lassen

die Vertreter derselben Glauben und Wissen bezüglich derselben

Wahrheit zusammenbestehen, weil für das Wesen des Erkannten

immer noch ein geheimnisvoller Hintergrund zurückbleibt, sondern

weil ein zweifaches Motiv des Fürwahrhaltens gegeben ist, einerseits

die Einsicht in die inneren Gründe, andererseits die
Bürgschaft einer äufseren Autorität. Wir haben keinen Anlafs, auf



31

diese von uns nicht geteilte Meinung weiter einzugehen; wir
wollen nur konstatieren, dafs sie nicht zu Gunsten des Tübinger
Apologeten spricht.

Aus dem Gesagten dürfte zur Evidenz erhellen, dafs die
Möglichkeit einer natürlichen Religion, welche die Voraussetzung
der Möglichkeit einer übernatürlichen, Kräfte und Ansprüche
der natürlichen Vernunft und des natürlichen Willens
übersteigenden Religion bildet, von der Möglichkeit, Sicherheit und
Gewifsheit der natürlichen Gotteserkenntnis abhängt. Unsere
nächste Aufgabe wird es demnach sein, die Grundlagen unserer
natürlichen Gotteserkenntnis zu prüfen. Indem wir voraussetzen,
dafs die menschliche Gotteserkenntnis nicht auf Erfahrung oder
unmittelbarer Anschauung beruht, sondern eine durch die
Geschöpfe vermittelte ist (Rom. 1, 19. 20), eine mittelbare Erkenntnis
aber, in wissenschaftliche Form gekleidet, Beweis genannt wird,
so wird sich unsere Aufgabe dahin präcisieren, die Beweisbarkeit

des Daseins Gottes, oder, da es sich nicht darum handelt,
neue Beweise zu finden, die bekannten Beweise für Gottes Dasein
auf ihre Kraft zu untersuchen.

Der bekannte Ausspruch des Apostels von der Erkennbarkeit
Gottes aus den Geschöpfen kann nur von einer gewissen

und sicheren Gotteserkenntnis verstanden werden. Die Pflicht,
Gott zu ehren, seinen Willen als höchstes Lebensgesetz
anzuerkennen, kann nicht auf blofse Ahnungen und Vermutungen
sich gründen. Hieraus erklären sich die starken vom Apostel
gebrauchten Ausdrücke : voov/xsva xad-OQÛtoti — rj dtâiog övvctfxig
xal Jsiôrrjç — «ç to sCvai dvanoloyrjTovg. Die Heiden, die
Gott nicht als Gott, d. i. als höchsten und alleinigen Herrn und
Schöpfer verehrten, und ihm dankten (lêô^acjav irj ivyctoißx/-ö'ßr)
sind unentschuldbar, weil sie die göttliche Wahrheit in
Ungerechtigkeit niederhielten. Sie konnten Gott erkennen, denn,
0 gleich seinem Wesen nach unsichtbar und unerkennbar, kann
er doch infolge der Weltschöpfung (dno xrißscog xoßfiov) eben
mittels der Geschöpfe (zoig 7ioitj/.iKGi) geistig geschaut, d. i.
denkend erkannt werden.



32 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

In diesen Worten ist deutlich ausgesprochen,., dafs Gott als

Ursache der Welt erkannt werden kann. Die Erkenntnis der
Ursache aber aus der von ihr notwendig real verschiedenen

Wirkung ist als ein übergehen vom Bekannten zum Unbekannten
ein Schlufs, mag derselbe in die streng logische Form des

Syllogismus gebracht sein oder nicht, und als ein Schlufs aus
sicheren und gewissen Prämissen ein Beweis. Aus der Lehre
des Apostels geht also evident hervor, dafs das Dasein Gottes
bewiesen werden könne.

Die Lehre des Apostels ist auch den Büchern des alten

Bundes nicht fremd. Und wie wir im apostolischen Texte die

Elemente des kosmologischen Beweises erkennen, so enthält
das Buch der Weisheit deutlich die Lineamente des teleologischen

Arguments. „Denn nichtig von Natur waren alle

Menschen, bei denen Unkenntnis Gottes sich fand und die aus
den sichtbaren Gütern nicht zu erkennen vermochten den, der
da ist, und nicht auf die Werke achtend den Künstler erkannten,
sondern entweder Feuer oder Wind oder Himmelslichter
für Lenker der Welt, Götter, hielten. Wenn sie an deren

Schönheit sich ergötzend sie für Götter ansahen, so mögen sie

erkennen, wie viel besser der Herr dieser ist; denn der Urheber
der Schönheit schuf sie. Wenn sie aber über ihre Macht und

Herrlichkeit erstaunten, so mögen sie einsehen, wie viel mächtiger
der ist, der sie gemacht hat. Denn aus der Gröfse und Schönheit

der Geschöpfe wird ihr Urheber analogisch (schlufs-,
vergleichsweise) erkannt." Sap. 13, 1—5. „Auch sie sind nicht

entschuldbar, denn wenn sie soviel zu erkennen vermochten,

um die Welt zu beurteilen, wie fanden sie nicht eher den Herrn

von diesem?" L. c. v. 8. 9.

Wie wir erwarten mufsten, begegnen uns dieselben
Argumente teils in mehr wissenschaftlicher Fassung, teils in rednerisch

schwungvoller Ausführung bei den hl. Vätern. — Auf
demselben Wege gelangte die Philosophie auf den höchsten Gipfel
ihrer natürlichen Entwicklung zur Erkenntnis Gottes. Anaxagoras
leitet die Weltordnung aus einer vom Stoffe freien über der
Welt erhabenen Intelligenz (vovg) ab, ohne jedoch die teleologische



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 33

Weltbetrachtung konsequent durchzuführen.
' Die vollendete

Ausbildung des teleologischen Gedankens verdanken wir der
somatischen Schule. Aristoteles insbesondere verlieh der Teleologie
die vollendete wissenschaftliche Fassung. Zugleich aber finden
wir bei ihm den strengen wissenschaftlichen Ausdruck des kos-
mologischen Arguments. Die Scholastik übernahm die Aufgabe,
auf den durch Philosophie und Patristik gelegten sicheren
Fundamenten ihren systematischen Bau aufzuführen. — Einen neuen
bisher unbetretenen Weg suchte der hl. Anselm auf. Seinem
Argumente, dem sog. ontologischen, gelang es indes nicht, in
der Scholastik sich Anerkennung zu verschaffen. Als der
englische Lehrer demselben die Beweiskraft bestritt, war sein Schicksal

entschieden. (Hettinger a. a. 0. S. 55 f.) Dagegen brachten
ihm die veränderten Anschauungen der neueren Philosophie
über die Katur des Wissens und der Beweisführung neue Freunde.
In dieser seiner erneuten Anwendung blieb jedoch der ontolo-
gische Beweis nicht, was er der Absicht Anselms zufolge sein
sollte, nämlich ein der Vernunft — ratio — ausschliefslich ange-
höriger Schlufs aus dem Begriff des denkbar Höchsten auf das
notwendige Dasein desselben. Man legte nämlich der Beweis-
tührung eine vorgebliche intellektuelle Anschauung, die Idee
des Unendlichen unter. In solchem Sinne bemächtigte sich
besonders Descartes des Anselmschen Arguments. Damit schien
nun allerdings die wesentlichste Lücke des ontologischen Arguments

ausgefüllt. Aber die Voraussetzung der intellektuellen
Anschauung des Unendlichen blieb nicht unbestritten. Der
Philosoph von Königsberg erhob sich gegen die Anmafsung der
Vernunft, das rein Geistige und Unendliche zu schauen. Zwar
leugnete er nicht jeden Zusammenhang des menschlichen Geistes
mit einer höheren intelligiblen Welt. Dieser sollte jedoch nur
im sittlichen, praktischen Gebiete, nicht im theoretischen bestehen
und durch das Band des kategorischen Imperativs, des absoluten
Pflichtbewufstseins hergestellt sein. Daher gestand der kritische
Philosoph zwar zu, dafs wenn ein Beweis für Gottes Dasein
geführt werden sollte, dies nur auf dem Wege des ontologischen

rguments geschehen könnte; dieses aber sei nicht beweiskräftig;
Jahrbuch für Philosophie etc. V. 3



34 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

denn es beruhe auf einer blofsen Idee, deren Realität nur durch

Anschauung festgestellt werden könnte. Dem menschlichen

Geiste aber komme eine intellektuelle Anschauung nicht zu. —

Die ferneren Schicksale des ontologischen Arguments stehen mit
der Weiterentwicklung der neueren Philosophie im innigen
Zusammenhang. Die Kantsche Kritik hatte dem menschlichen

Geiste die objektive Aufsenwelt verschlossen und ihn gleichsam
in das Netz seiner Anschauungsformen, Begriffe und Ideen

eingesponnen. Das an sich und wahrhaft Seiende gilt hier als

unerkennbar. Die späteren Philosophen erklärten sich mit diesem

Resultate nur teilweise einverstanden. Sie anerkannten zwar
nicht mehr wie die Vorgänger des kritischen Philosophen eine

von den Ideen verschiedene absolute Realität, betrachteten aber

die Ideen selbst als das wahrhaft Seiende und Unendliche.
Kant selbst gab zu dieser Wendung den Anstofs, indem er die

Vernunftordnung als eine absolute, in sich selbst begründete
ansah. Ihre wissenschaftliche Vollendung erlangte diese Art
von Portbildung der Kantschen Philosophie durch Hegel. Dieser

betrachtet den Begriff oder die Idee des Unendlichen selbst als

das Unendliche. Infolge hiervon gestaltet sich ihm das onto-

logische Argument aus einem Schlüsse von der Idee auf den

Gegenstand derselben zu einer Art von Selbstmanifestation des

Unendlichen. In diesem Sinne nahm sich Hegel auch der

übrigen Beweise für Gottes Dasein an. Sie sind ihm ebensoviel

Weisen göttlicher Selbstvermittlung im menschlichen Geiste.

Dafs auf diesem Wege nicht über den Vernunftbegriff, das

logische Sein hinauszukommen sei, ist einleuchtend. Die Polge

war, dafs die von der neueren Auffassung der wissenschaftlichen

Beweisführung beeinflufsten Apologeten des religiösen Glaubens

entweder, wie Jakobi, auf jede Beweisführung für Gottes Dasein

verzichteten und an Gefühl und „Glauben" als vermeintlichen
Organen für die Transcendentalwelt sich anklammerten oder die

Beweisführung in dem Grade von persönlichen, subjektiven
Voraussetzungen abhängig machten, in welchem dieselbe das Dasein
Gottes unter dem konkreten Begriffe einer überweltlichen Per-
sönlichkeit darzuthun bemüht ist.


	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

