Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

ZWEITER ARTIKEL.

Die natiirliche Religion und die Beweisbarkeit des
Daseins Gottes.

Die Religion wird von allen als ein Verhiiltnis des Meunschen
zu Gott aufgefalst. , Fragen wir, so d#ulsert sich einer der
neuesten Apologeten, unser christliches Bewulstsein, dem gewils
niemand den Charakter eines religivsen absprechen wird, so
zeigt es uns das Verhédltnis des Menschen zu Gott
als das wesentlichste und fundamentalste Merkmal der Religion.“
(Gutberlet, Lehrbuch der Apologetik I. 8. 12.)

Es wird sich also, um das Wesen der Religion zu be-
stimmen, darum handeln, genauer anzugeben, wie wir dieses
Verhéltnis zu denken haben. Jedes wirkliche Verhiltnis nun
setzt zwel Termini voraus, die von einander verschieden und
kraft des Verhiltnisses auf einander bezogen sind. Soll also
die Religion ein reales Verhiltnis sein, so mufs die Realitit
nicht allein des Menschen, sondern auch Gottes festgehalten
werden., Mit Recht wird daher von der Meinung derjenigen,
,die ohne realen Gott einer Religion im Gemiite Platz lassen,*
a. a. O. gesagt, dals diese ,die Religion zu einem subjektiven
Spiel.mit eigenen Wahngebilden herabsetzen.” (8. 13.)

Der Grund der Realitit des Verhiltnisses als solchen aber
kann entweder in beiden aufeinander bezogenen Termini oder
auch in einem derselben liegen. Reden wir von Verhiltnissen
der Geschopfe zu Gott, so konnen sie die mannigfaltigen und
wechselnden Griinde ihrer Realitdt nicht in Gott, sondern nur



16 Die natiirliche Religion.

in den Geschopfen haben. Denn durch Schopfung, Erhaltung
u. 8. w. ist das Geschopf im allgemeinen real auf Gott bezogen,
in realer Abhingigkeit von Gatt. |

Damit ist zugleich die objektive Grundlage der Religion
angegeben. Denn wie alle Geschipfe, so steht auch der Mensch,
das verniinftige selbsbewulste Geschopf im Verhiltnis realer
Abhéngigkeit von Gott. Jedoch, obgleich Fundament der Religion,
ist es nicht dieses Verhaltnis selbst, was wir Religion. nennen.
Die Religion entsteht vielmehr dadurch, dafls sich das objektive
Verhdltnis zum subjektiven gestaltet, oder im Bewulstsein sich
reflektiert, mit anderen Worten, die Religion ist das Verhdltnis
des Menschen als solchen, des verniinftigen und selbstbewulsten
Greschopfes zu Gott und daher nicht eine Funktion der sensi
tiven oder vegetativen, sondern der intellektiven Krifte des
Menschen, seines Verstandes und Willens. (Hettinger Lehrb.
der Fundamentth. S. 46.) '

Die Religion ist ein Verhéltnis zu Gott und zwar, néiher
bestimmt, eine Verbindung mit Gott. Der Mensch verbindet
sich aber mit Gott durch sein Erkenntnis- und Willensvermogen,
oder da die Verbindung durch Akte geschieht und auch die
Habitus naturgeméls zur Thatigkeit tendieren, durch Erkenntnis
und Liebe. .

Mit dem Gesagten ist die Religion sowohl nach ihrer ob-
jektiven (fundamentalen) als auch nach ihrer subjektiven (for-
mellen) Seite bestimmt. Erstere besteht in der von der Natur
des geschaffenen Geistes unzertrennlichen Beziehung desselben
zu Gott, letztere in der Erkenntnis und theoretischen wie prak-
tischen Anerkennung des genannten Verhéltnisses. (Hettinger,
a. a. 0. 8. 77.) Diese geschieht zuniichst nnd wesentlich durch
die beiden Geistesvermogen, Verstand und Wille. Verstand und
Wille bilden demnach den Sitz der Religion.

Aus diesem Grunde kommen die iibrigen Seelenvermogen
fiir die Religion nur insoweit in Betracht, als sie im Dienste
der Geistesvermogen stehen. Dies gilt auch vom Gefiihle,
das in neuerer Zeit, in verschiedener Weise aufgefalst und ent-
weder als besonderes Vermogen oder als Inbegriff oder Indifferenz



Die natiirliche Religion. 17

von Erkenntnis- und Willensvermogen bestimmt, mit Vorliebe
als hauptséichlicher Sitz der Religion betrachtet worden ist. Das
(refithl wurde von den Negueren in dem Malse betont, in welchem
eine skeptische und idealistische Philosophie an den theoretischen
Fundamenten der Religion riittelte. Insbesondere war es die
Kritik Kants und der durch- sie hervorgerufene idealistische
Pantheismus, durch welche manche Verteidiger der Religion
sich verleiten liefsen, die Hochburg der alten Metaphysik
zu rdéumen und sich in das Dunkel des (refithls zuriickzu-
ziehen. Die neuere Philosophie kam dem Bediirfnis, fiir die aus
der klaren Region der Vernunft ausgewiesene Religion ein
Asyl zu schaffen, hilfreich entgegen, indem sie an die Stelle
der vormaligen Zweiteilung der Seelenvermdgen eine Drei-
teilung von Erkenntnis-, Willens- und Gefiihlsvermogen setzte.
So wurde die Religion von vielen, ohne es zu wollen, zu einer
Sache blinden Instinktes herabgewiirdigt. Denn ist der Ver-
nunftglaube Jakobis und Kuhns, das Abhéngigkeitsgefiihl Schleier-
machers, ja der moralische Glaube Kants selbst etwas Besseres
als eine Art von Instinkt, ein Festhalten an der Religion als
einer blofsen Thatsache, von der wir nicht loszukommen wissen,
weil sie auf einem unabweislichen subjektiven Bediirfnisse beruht,
die jedoch eine objektive wissenschaftliche Rechtfertigung nicht
zulilst? '
Indem man das Gefiihl an die Stelle lichter religioser Er-
kenntnis und zielbewuflsten Wollens setzte, beraubte man auch
den Glauben seiner bisherigen Bestimmtheit und begrifflichen
Klarheit und gab ihn einer ziigellosen Vieldeutigkeit preis. Man
spricht vom religiosen Gefithle, vom religiosen Glauben und
verbindet mit diesen Worten die verschiedensten Begriffe oder
auch gar keinen Begriff. (Vgl. Hettinger 8. 88.) Wihrend man
ehedem unter Glauben ein Fiirwahrhalten auf ein dulseres Zeugnis
hin verstand und je nach der Verschiedenheit des Zeugnisses
zwischen menschlichem und gottlichem Glauben unterschied,
zugleich aber die Erkenntnis der Glaubwiirdigkeit des Zeug-
nisses und die Priifung ihrer Griinde forderte, um verniinftig
glauben zu konnen, gebrauchte man nunmehr das Wort fiir ein
Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. 2



18 Die natiirliche Religion.

blindes Fiirwahrhalten, ohne jede sei es vorgingige oder begleitende
Finsicht in die zum _Fiirwahrhalten bestimmenden (&ulseren)
Griinde. So betrachten die einen den Glauben als ein unmittel-
bares Fiirwahrhalten iiberhaupt, ohne Einsicht in die innern
oder #ulseren Griinde des Fiirwahrgehaltenen, andere als ein
Fiihlen, eine Art von Erfahrung und Wahrnehmung des Uber-
sinnlichen, des Unendlichen u. s. w. Ebendieselben, welche
die Religion zu einer Sache des Gefiihls und grundlosen Glaubens
machen, bestreiten die Moglichkeit einer strengen wissenschaft-
lichen Beweisfiihrung fiir die Voraussetzungen der Religion, das
Dasein Gottes, die Unsterblichkeit der Seele. Bei manchen
gesellt sich hierzu die traditionalistische Annahme, dafls die
yreligivse Anlage®, der ,Sinn fiir das Gottliche und Ubernatiir-
liche* nur durch Einwirkung von aulsen geweckt werden konne.
Von diesem Standpunkte bestreiten sie die ,,natiirliche Religion®
oder die Lehre, dafs der menschliche Geist auch ohne Offen-
barung zu einer Bethitigung der Religion auf Grund einer natiir-
lichen Erkenntnis Gottes zu gelangen vermoge.

Die Frage nach der natiirlichen Religion ist es, die wir im
folgenden beantworten wollen. Ist der Mensch imstande, mit
seinen natiirlichen Kriften Gott zu erkennen und zu lieben, so
sind damit die Grundlagen einer natiirlichen Religion gegeben.
Besitzt er solche natiirliche Vermogen nicht, kann das religiose
Verhilltnis des Menschen zu Gott, seine Verbindung mit Gott
nur auf dem Wege positiver Offenbarung verwirklicht werden,
so ist damit die Frage nach einer natiirlichen Religion im nega-
tiven Sinne entschieden.

Wie dem Begebren notwendig die Vorstellung des Be-
gehrten, sei es in der unmittelbaren Wahrnehmung oder im
reprisentativen Phantasiebild vorangeht, so setzt auch das Wollen
notwendig die Erkenntnis voraus, und umgekehrt, wie der sinn-
lichen Wahrnehmung notwendig ein durch Lust oder Unlust
erwecktes Begehren entspricht, so ist auch von der intellektuellen
Erkenntnis der Wille unzertrennlich. Die Frage nach der Mog-
lichkeit einer natiirlichen Religion wird demnach entschieden
sein, wenn sich feststellen lafst, dals der Mensch von Natur zu



Die natiirliche Religion. 19

einer wahren und gewissen Erkenntnis Gottes zu gelangen ver-
mag. Denn den erkannten Gott wird er auch lieben, anbeten
und verehren, d. h. alle jene Akte setzen konuen, die wir allge-
mein als religitse betrachten.

Man beachte, dafs wir nicht von der Wirklichkeit einer
rein natiirlichen Religion, sondern von ihrer Moglichkeit, aber
auch nicht von einer ganz abstrakten, einer blofsen Fiktion des
Denkens, sondern von einer Moglichkeit reden, die im mensch-
lichen Geiste reale Fundamente besitzt. Eine solche reale Mog-
lichkeit nun, behaupten wir, ist mit der Moglichkeit einer natiir-
lichen Gotteserkenntnis gegeben. Zwar wissen wir als Christen
und Theologen, dafs die rein natiirliche Religion den geheim-
nisvollen und liebenden Absichten Gottes dem menschlichen
Geschlechte gegeniiber nicht geniigte. Thatsdchlich wurde der
Mensch durch iibernatiirliche Offenbarung zu einer héheren, seine
natiirliche Erkenntniskraft iiberragenden Gotteserkenntnis erhoben.
A.ber die Thatsache der iibernatiirlichen Religion schlielst nicht
die .M'dglichkeit einer rein natiirlichen Religion aus. Ebenso-
wenig schlielst sie das Vorhandensein natiirlicher Elemente in
der thatséichlichen positiven Religion aus. Ein solches natiirliches
Element der Religion ist die Erkenntnis des Daseins Gottes aus
den Geschﬁpf‘en. Diese bildet zwar nicht einen inneren Be-
sﬁandteil der iibernatiirlichen Gotteserkenntnis, wohl aber eine
Voraussetzung derselben; denn da die iibernatiirliche Erkenntnis
Gottes hienieden nicht Schauen, sondern Glaube ist, der Akt
des Glaubens aber nicht ohme eine vorangehende KErkenntnis
der Glaubensautoritiit vollzogen werden kann, so ist die iiber-
natiirliche Religion nicht allein durch die Méglichkeit, sondern im
allgemeinen selbst durch die Wirklichkeit der natiirlichen Gotteser-
kenntnis, folglich eines Elementes der natiirlichen Religion bedingt.

. I.n dem angegebenen Sinne ist die Unterscheidung der
natiirlichen und iibernatiirlichen Religion vollkommen berechtigt,
und mag man deshalb die natiirliche Religon mit Hettinger
(A. - 0. 8. 129) als das Verhsltnis des Menschen zu Gott
bestlmnzten, welches sich aus der naturgemiifsen Bethétigung der
wesentlichen Krifte des menschlichen Geistes ergibt.

2*



20 Die natiirliche Religion,

Man sollte erwarten, dals jemand, der eine Polemik gegen
die ,natiirliche Religion*“ erdffnet, vor allem die Begriffe von
natiirlich und iibernatiirlich précisieren und ebenso den Frage-
punkt genau bestimmen wiirde. Diese selbstverstindlich er-
scheinende Voraussetzung wird von dem Verfasser der Abhand-
lung iiber ,,die natiirliche Religion® in der Tiibinger Quartalschrift
(2. Heft 1889) nicht erfiillt. Die Ausdriicke ,natiirlich* und
yubernatiirlich® werden unbefangen gebraucht, ohne dals wir
erfahren, was wir als relativen Gegensatz des Natiirlichen zu
denken haben. Aus der Abhandlung selbst konnen wir nur
entnehmen, dafs als solcher das Positive, auf gottlicher Ein-
setzung und unmittelbarer Veranstaltung Beruhende genommen
werde. Indem also die natiirliche Religion negiert wird, geschieht
dies in dem Sinne, dafs die Religion als solche auf positiver
gottlicher Offenbarung und geschichtlicher Uberlieferung beruhe.
Andererseits aber wird das Natiirliche in dem Sinne des
Allgemeinen, Rationalen, Notwendigen genommen und dem Ge-
schichtlichen, Zufilligen, Besonderen entgegengesetzt und von
diesem letzteren Gesichtspunkt das Urteil Schleiermachers iiber
die ,natiirliche Religion“ des Deismus als ein vernichtendes
gekennzeichnet. Schleiermacher habe gezeigt, dals die Religion
nicht im abstrakten Sinne allgemein sein konne und zersetze
mit sarkastischem Spott das Schemen der natiirlichen Religion,
welches keinen eigenen Puls, kein eigenes System von Gefélsen,
keine eigene Zirkulation, keine eigene Temperatur und keine
assimilierende Kraft habe. (Tiib. Quart. a. a. O. 8. 226 f.)

Wie man sieht, fehlt hier jede Bestimmtheit der Begriffe.
Im theologischen Sinne némlich konnen geschichtliche Religionen
an und fiir sich recht wohl natiirliche sein, auch wenn sie das
durch die rationale Natur unmittelbar Geforderte nicht zum
reinen und unverfilschten Ausdrucke bringen. Ja selbst wenn
man das Natiirliche nicht als das Abstrakte und Rationale dem
Konkreten, geschichtlich Gewordenen, sondern dem Ubernatiir-
lichen als einem gottlich Gesetzten, auf urspriinglicher gottlicher
Offenbarung Beruhenden gegeniiberstellt, erscheint die Frage noch
als eine offene, ob das durch unmittelbare géottliche Einwirkung



Die natiirliche Religion. 21

erzeugte religiose Leben nur ein thatsdchlich und der Art der
Verwirklichung nach Ubernatiirliches, oder ein solches dem Wesen
und der Substanz nach sei. Sollte daher das vorliegende Problem
befriedigend gelost werden, so mufste der Begriff des Uber-
natirlichen festgestellt und die verschiedenen Arten desselben
unterschieden werden: ein Verfahren, das die scholastischen
Theologen einschlugen und das mit Recht von neueren Apolo-
geten (Hettinger a. a. 0. 8. 105 f.) wieder aufgenommen wird.
Man glaubt mit Riicksicht auf den Fortschritt des Natura-
lismus, mit welchem auch die natiirliche Religion immer mehr
Anhiinger gewinne, zur Vorsicht mahnen zu sollen. (Tiib. Quart.
S. 179 £)  Aber die Grefahr, die in der Bestreitung der natiir-
lichen Religion liegt, scheint uns nicht minder grofs, ja sogar
entschieden grofser als die ihrer Behauptung zu sein. Das Bei-
spiel Schleiermachers hiitte hieriiber belehren kénnen. Denn die
Auffassung, die sich Schleiermacher von der Religion gebildet,
entfernt sich zweifellos viel weiter von der Wahrheit, als der
von ihm bekéimpfte Deismus ‘und vulgdre Rationalismus. Die
Oﬁ'enba,rung, die Schleiermacher als Quelle der Religion betrachtet,
ist die pantheistische einer Erscheinung Gottes im Bewufstsein
des Menschen, niher im Gefiihl und Gewissen desselben, einer
»unmittelbaren Einheit der Anschauung und des Gefithls mit dem
Ewigen“  Fiir Schleiermacher sind alle Religionen gottlich,
weil ihm der menschliche Geist selbst als gottlichen Wesens
gilt. Die natiirliche Religion der Deisten aber, soweit sie die
durch Vernunft erkennbare Existenz eines personlichen iiber-
weltlichen Gottes anerkennen, ist nur insofern falsch, als sie
sich der positiven Offenbarung feindlich entgegenstellt und sich
selbst an jhre Stelle zu setzen sucht oder wenigstens die natiir-
liche Vernunft zur hochsten Norm und zum Kriterium aller
Wahrheit, auch des Inhalts der Offenbarung erhebt.
| Die Anerkennung der Méglichkeit einer natiirlichen Religion
13.‘3 geradezu die wesentliche Bedingung und Voraussetzung fiir
die Wahrung des iibernatiirlichen Charakters der geoffenbarten
Religion. Hieraus erhellt die hohe Bedeutung, welche diese
Frage fiir den christlichen Apologeten besitzt. Gleichwie nimlich



22 Die natiirliche Religion,

die iibernatiirliche Ordnung die natiirliche voraus- und die Ver-
vollkommnung der natiirlichen Ordnung sich zum Ziele setzt,
so miissen auch dem iibernatiirlichen Verhdltnisse zu Gott natiir-
liche Beziehungen und die Moglichkeit einer natiirlichen Religion
vorausgesetzt werden. Denn im theologischen Begriffe des Uber-
natiirlichen liegt es, ein zur Natur Hinzugefiigtes (superadditum)
und dieser nicht Geschuldetes (indebitum) zu sein.

Zwar hat es den Anschein, als ob die Einwendungen des
Tiibinger Apologeten nicht der natiirlichen Religion der Scho-
lastiker, sondern ausschliefslich der des Deismus gelten sollten.
Wollte man, bemerkt er (S. 233 f.) unter natiirlicher Religion
die allgemeine natiirliche Gotteserkenntnis u. s. w. verstehen,
go sei sachlich nicht viel dagegen einzuwenden, solange iiber
die Ausbildung und Erscheinung derselben nichts Bestimmtes
behauptet werde. Dieses Zugestindnis hat indes nicht viel zu
bedeuten. Denn einerseits wird die Religion vorzugsweise in
den Willen und das Gemiit in Verbindung mit dem traditionellen
Kultus, der ganz fiir das positive Element der Religion in" An-
gpruch genommen wird, verlegt, andererseits aber die natiirliche
Gotteserkenntnis auf ein Niveau herabgedriikt, welches das ge-
machte Zugestdndnis vollends als illusorisch erscheinen lafst.
Es ist jedoch nicht abzusehen, warum die natirliche Gottes-
erkenntnis, falls damit ernst gemacht werden soll, nicht auch
den Willen erregen und als Ferment einer angemessenen inneren
und dufseren Gottesverehrung sich wirksam erweisen soll. Jene
beiden Bestimmungen stehen daher in einem innigen Zusammen-
hang. Denn gestand man einmal eine wahre natiirliche Gottes-
erkenntnis zu, so durfte wenigstens die Moglichkeit eines natiir-
lichen Kultus nicht in Abrede gestellt werden. Sollte aber der
wesentlich positive Charakter der Religion iiberhaupt festgehalten
werden, so mufste die natiirliche Gotteserkenntnis auf ein Mals
beschrinkt werden, das ihrer Leugnung gleichkommt. Das
Urteil, das der genannte Theologe iiber die Beweiskraft der
Argumente fiir Gottes Dasein fillt, zeigt, wie gering er die
natiirliche Erkenntniskraft des menschlichen Geistes in religiosen
Dingen achtet. Es gibt sich darin eine Verkennung der rationalen



Die natiirliche Religion. 23

Natur des Menschen kund, die auf den Einflufs Kuhns und weiter
zuriick Kants und Jakobis zuriickweist. Die gesamte Polemik
des Tiibinger Theologen trigt denn auch das deutliche Geprige
der modernen Geistesrichtung, die ein anderes sicheres Er-
kennen als das der Erfahrung und unmittelbaren Anschauung
nicht anerkennt. Daher die Behanptung, dals alle Beweise fiir
das Dasein Gottes durch den geistigsittlichen Zustand des Menschen
beeinflulst seien (A. a. 0. 8. 206). Ein Beweis, dessen Giltigkeit
nicht ausschliefslich von dem Werte seiner inneren, verniinftiger
Kinsicht zuginglichen Griinde, sondern von subjektiven Stimm-
ungen und dem Willen des den Beweis fiilhrenden und der-
jenigen, an die er sich wendet, abhéngig ist, enthélt iiberhaupt
nicht objektive Erkenntnis, ist in Wahrheit kein Beweis. So
wenig der Thor, der in seinem Herzen spricht, es’ist kein Gott,
dem Gewichte der Gottesbeweise ein Gran entziehen kann, so
sehr auch sein bgser Wille gegen die richtige Erkenntnis sich
strauben Inag: ebensowenig kann das lebhafte Interesse des
Gldubigen und Frommen der Beweiskraft der Argumente fiir
Gottes Dasein etwas hinzufiigen. Wire der Beweis in der That
von subjektiven Stimmungen und Gemiitszustinden beeinflulst,
80 wiirde er aufhoren, Beweis zu sein.

Der Tibinger Apologet spricht sich iiber seinen modernen,
dem rationellen Erkennen abgeneigten Erfahrungsstandpunkt mit
einer Deutlichkeit aus, die keinen Zweifel aufkommen lalst.
»B8 liegt nun einmal im menschlichen Geiste oder vielmehr in
dem aus Leib und Seele zusammengesetzten menschlichen Wesen
ein gewisser Empirismus, so dafs eine volle und lebendige Uber-
“eugung von einer objektiven Wirklichkeit nur dann gewonnen
werden kann, wenn dieselbe nicht blofs auf theoretischem Wege,
sondern auch in irgend einer Weise experimentell oder durch
konkrete Thatsachen aus der Erfabrung sich darbietet.“ (A. a.
0. 8. 231)) Fir Wabhrheiten, welche iiber die Erfahrung hin-
ausliegen, folge hieraus, dafs sie, weil durch diskursives Denken
erschlossen, mnicht die volle Macht der Uberzeugung besitzen
konnen. (Ebd.) Volle Gewilsheit also vermag nach dieser Ansicht
nur Anschauung, Erfahrung zu bieten, Der Tiibinget Apologet



24 Die natiirliche Religion.

rekurriert daher an die Offenbarung und huldigt dem Tradi-
tionalismus, von dem allerdings gesagt werden kann, dafls er
cin Moment der Wahrheit in sich schliefse. Die Kirche habe
nicht jeden Traditionalismus verworfen, sondern nur den groben
Traditionalismus, der die natiirliche Gotteserkenntnis geleugnet
habe (S. 223). Die diskursive, erschlossene Erkenntnis entbehrt
nach der Ansicht dieses Theologen der Uberzeugungskraft in
dem Grade, dals selbst die Frage nach der Moglichkeit einer
natiirlichen spontanen Entwicklung der Vernunft und daher
weiterhin einer natiirlichen Religion nicht durch Schlufsfolgerung
beantwortet werden kann. ,Auch hier miifste der Erfahrungs-
beweis gefiihrt werden, die theoretische Folgerung ist eine petitio
principii. (A. a. 0.)

Alle diese Behauptungen erscheinen uns wenigstens als
falsch und ebenso falsch deren Begriindung. Im Traditionalismus
liegt allerdings ein Moment der Wahrheit. Dieses Moment der
Wahrheit hat bereits der englische Lehrer durch seine Annahme,
dals ohne Offenbarung nur wenige nach langen Miihen und nicht
ohne Beimischung von Irrtiimern zur Erkenntnis Gottes gelangen
wiirden, anerkannt. Die objektive Beweiskraft der Argumente
fiir Gottes Dasein, die Hinheit, Allmacht Gottes u. s. w. bleibt
dadurch vollig unberithrt, Denn schwieriger ist es, eine Wah-
heit zu finden, als die gefundene zu begriinden. Nicht
jeder, der den Beweis fur die Keplerschen Gesetze zu fassen
vermag, wire imstande, sie wie Kepler zu entdecken. Den
pythagoreischen Lehrsatz zu finden, war schwierig; leicht ist es,
den Beweis dafiir zu verstehen. Daher ist der Tiibinger Theologe
im Irrtum, wenn er aus jener Konzession des hl. Thomas an
den Traditionalismus schliefst, auch ,,die entschiedensten Vertreter
der demonstrativen Beweisbarkeit religioser Wahrheiten giben
zu, dafs durch diskursives Denken erschlossene Wahrheiten nicht
die volle Macht der Uberzeugung besitzen.

Die volle Macht der Uberzeugung besitzen doch offenbar
Wahrheiten, durch deren Leugnung die hochsten evidenten
Grundsétze der Vernunft, unter ihnen das Princip des Wider-
spruchs selbst, aufgehoben werden. Von dieser Art aber sind



Die natiirliche Religion, 25

gewisse Wahrheiten der Religion, zu denen vor allem das Dasein
eines hochsten Wesens, des Schopfers der Dinge gehort. Denn
die Annahme, dafs die endlichen und verginglichen Weltwesen
den Grund ihres Daseins in sich selbst tragen, involviert einen
Widerspruch. Wer dieser Wahrheit die objektive Macht der
Uberzeugung abspricht, tritt in Gegensatz mit dem Apostel und
den Entscheidungen der Kirche. Denn die Unterscheidung eines
feinen und groben Traditionalismus ist hinfillig. Der grobe
Traditionalismus, der die natiirliche Grotteserkenntnis géanzlich
leugnet, ist ein Hirngespinst. Die natiirliche religiose Anlage,
die Vernunft als Potenz, die Méglichkeit einer konjekturalen
Gotteserkenntnis wurde auch von Bautain nicht geleugnet. Aus
diescm Grunde lautete die These, die ihm zur Unterschrift vor-
gelegt wurde, nicht: ratio aliqualiter Deum cognoscere potest,
sondern ratiocinatio Dei existentiam cum certitudine probare
potest. Diese These aber sagt priicise das, was der Tiibinger A polo-
g.et in Abrede stellt, nimlich dafs die diskursive Vernunft (ratio-
{.nnat':io) das Dasein Gottes, die Fundamentalwahrheit der Religion,
in einer We‘i.se zu erkennen vermag, welche die volle (objektive)
Macht der Uberzeugung besitzt (probare potest).

_ Die Berufung auf die zusammengesetzte menschliche Natur,
die auf einen gewissen Empirismus angelegt sei, ist so ungliicklich
a}s nur moglich,  Auf Empirismus ist die niedrigste erkennende
_D"atm‘ angelegt, die des Tieres; der Empirismus des Tieres aber
1st. der der sinnlichen Anschauung. Auf Empirismus ist die
rein geistige Natur angelegt; denn die dem reinen Geiste ange
messene Weise der Erkenntnis ist die intuitive — die intellek-
'tﬂfﬂle Anschauung, Gleichwohl ist es selbst der Natur des
reinen (reistes versagt, das hochste Sein, das gottliche, unmittelbar,
flﬂl‘ch Anschauung zu erkennen. . Er erkennt es zwar auch nicht
in d'er Weise der rationalen Natur durch Schlusse, sondern schaut
=a eigenen Wesen wie im Spiegel und daher nur nach seinen
Eigenschaften und Wirkungen, nicht nach seinem Wesen: denn
das Wesen Gottes kann durch kein Bild reprasentiert, sondern
our unmittelbar in sich selbst geschaut werden. Auch die
natiirliche Gotteserkenntnis des Engels ist demnach nicht Empirie,



26 Die natiirliche Religion.

nicht ein Erfahren des Objekts durch unmittelbare Kundgebung
desselben. (Vgl. I. 8. Th. qu. 56, art. 3.)

Dagegen die Natur des Menschen ist gerade durch ihre
Rationalitit charakterisiert, d. h. es liegt in ihr, durch Ab-
straktion und Schlulsfolgerung iiber die niedrige sinnliche An-
schauung, die ihr allein gegonnt ist, zur Erkenntnis des Uber-
sinnlichen sich emporzuschwingen, um darin einen gewissen
Ersatz fiir die hienieden ihr versagte intellektuelle Anschauung
der rein geistigen Wesen zu finden.

Der Methode gemifs, das Mogliche empirisch zu schitzen,
beruft sich der Tiibinger Apologet auf die grolsen Geister des Alter-
tums, die von den hochsten Wahrheiten mehr Ahnungen als
Gewilsheit und selbst keine unerschiitterliche Uberzeugung von
den Ergebnissen ihrer Spekulationen hatten (S. 231. 232). Dals
Sokrates und seine grofsen Schiiler und Nachfolger von den
gottlichen Dingen mehr geahnt als mit Sicherheit erkannt haben,
soll von uns nicht bestritten werden. Dals aber Aristoteles und
Platon ihre Argnmente fir Gottes Dasein und fiir die Unsterb-
lichkeit der Seele nicht als vollgiltige Beweise ansahen, ist eine
willkiirliche, durch nichts zu begriindende Behauptung.

Der Traditionalismus des Tiibinger Apologeten ist iibrigens
nicht konsequent und, man erlaube es uns zu sagen, nicht ganz
aufrichtig. Wenn nur Erfahrung volle Kraft der Uberzeugung
gewihrt, wie sollen wir sie aus einem dufseren Zeugnisse schopfen?
Bedarf nicht das dulsere Zeugnis selbst rationaler Begriindung?
Soll aber diese nicht geniigen, so werden wir mit den modernen
Empiristen sagen miissen, dals auf dulsere Autoritdt hin nichts
anderes angenommen werden diirfe, als was der gewdhnlichen
und allgemeinen Erfahrung analog ist. Wie sollen wir aber
dann einer Kunde von géttlichen, iibersinnlichen Dingen Glauben
schenken? Wird es nicht einer subjektiven Anlage, eines Ana-
logons der sinnlichen Anschauung bediirfen, um sozusagen als
Apperceptionsmittel fiir den Inhalt der Offenbarung zu dienen?
Als solche bietet sich die eingeborene Gottesidee, an der auch
der Tiibinger Apologet festhdlt, dar. Der feinere Traditionalismus
dieses Theologen steht also mit der Glaubensphilosophie im



Die natiirliche Religion, 27

Bunde und ist daher, wie wir sagten, weder konsequent noch
aufrichtig, weil zuletzt nicht die Offenbarung, sondern der sie
appercipierende gottliche Sinn, die eingeborene Gottesidee das
hochste Kriterium der Wahrheit bildet. In der klareren und

konsequenteren Kuhnschen Spekulation tritt dies freilich offener
zu Tage. '

Die Hinfilligkeit der gegen die natiirliche Religion vorge-
fihrten Griinde haben wir zum Teil bereits nachgewiesen, Wenn
unter anderem auch an den Glauben appelliert wird, der die
Grundlage der Religion bilde (S. 229 f£), so ist dies zwar von
der iibernatiirlichen Religion, keineswegs aber von der Religion
iiberhaupt und ihrem Wesen nach richtig. Der Beweis, dals
die Religion ausschliefslich Glaubenssache sei, nur auf Glauben
beruhen konne, ist nicht erbracht und nicht zu erbringen, Denn
was hindert, Gott zu lieben und zu verehren, nachdem man sein
Dasein durch Vernunft mit Sicherheit erkannt hat? Offenbar
nichts! — Ein anderes Argument geht darauf hinaus, dafs ohne
Oﬁ'enbarung die Wahrheit der Vernunft und die Stimme des
Gewissens nicht ausreichen, um das Leben des Menschen zu
ordnen. Das gittliche: du sollst und du sollst nicht, haben eine
hGhere Weihe, als der kategorische Imperativ (S. 225). Sonach
Wire eine verniinftige und sittliche Lebensordnung ohne iiber-
natiirliche Offenbarung und daher auch ein status naturae purae
unméglich. Diese Annahme widerspricht jedoch der sententia
communis der Theologen, die von der Kirche selbst gegen Bajus
und Jansenius in Schutz genommen worden ist. Wenn die
Kantsche Ansicht, dafs der letate Verpflichtungsgrund des dic-
tamen conscientiae in der Vernuuft selbst liege, ein falsches
Extrem bildet, so ist es nicht minder eine Ausschreitung in ent-
gegengesetzter Richtung, wenn man das natiirliche Gesetz auf
die Stimme des Gewissens reducieren und dieser die verpilichtende
Kraft iberhaupt absprechen und darin nur ein natiirliches Licht
zur Unterscheidung des Guten und Bisen erkennen will. (Vgl
Suarez de legibus. 1. 2 . 6. Gonet, Clyp. Thom. Tract. VI.
de legibus Disp. III. art. I) Die Vernunft als solche zwar
zeigt und offenbart nur, aber was sie zeigt und offenbart, ist



28 Die natiirliche Religion.

eben das Gesetz, eine von Gott mit verpflichtender Kraft fiir
den Willen gewollte, fiir die Vernunft erkennbare Ordnung.

Selbst die Gewalt, die im Fanatismus sich kundgibt, wird
vom Tiibinger Apologeten gegen die natiirliche Religion ins Feld
gefiihrt. Die natiirliche Religion ,,wiirde weder die Glaubens-
iiberzeugung: noch die Tugendstirke verleihen, welche die positive
Religion iiberall, wo sie ungehindert wirken kann, hervorge-
bracht hat, ja welche selbst, wenn auch in geringerem Malse
bei verkommenen Religionen noch in der Verzerrung wahrzu-
nehmen sind. Denn der Fanatismus der Derwische und der
Fetischismus der Neger lassen sich nur aus der Macht des
(Glaubens erkliren. (A. a. O. 8. 224.) Wire dem so, so wiirden
dem Glauben auch alle Ausschweifungen des Gitzendienstes zur
Last fallen und der Dichter des Materialismus wiirde mit Recht
die Religion fiir die Verirrungen ihrer vorgeblichen Diener ver-
antwortlich machen. (Lucret. de rer. nat. 1. I. v. 102.) Es liegt
aber eine Verzerrung des Glaubensbegriffs darin, wenn der
Glaube als Grundlage jeder thatsichlich so genannten Religion,
selbst des Gidtzendienstes betrachtet wird. Der Aberglaube ist
nicht Glaube, der Gotzendienst nicht Religion. Die hl. Viter
wissen fiir die Ausschreitungen des Gotzendienstes ganz andere
Ursachen anzugeben, als die Macht des Glaubens. Ein Theologe
aber sollte wissen, dals der Glaube eine Tugend und noch mehr,
dafs er eine iibernatiirliche Tugend ist. Die Tugend aber ist
nach der allgemeinen von den Theologen angenommenen Kr-
klarurg des hl. Augustin eines Milsbrauchs nicht fiahig; bona
qualitas mentis, qua recte vivitur, qua nemo male utitur. (S. Th.
1. 2. qu. 35 art. 4) In den Wirkungen des Fanatismus mag
sich immerhin das Gefiihl der Abhingigkeit des Menschen, der
sich in der Abwendung vom wahren Gotte nach dem Geliiste
seines Herzens Gotter bildet, kundgeben, aber das Abhingig-
keitsgefiihl ist eben trotz Schleiermacher noch nicht Glaube und
Religion. Wir werden daher nicht aufhoren, gegen das Gefiihl
als ein drittes selbstindiges Seelenvermdgen neben Verstand und
Willen uns zu striuben (A. a. O. 8. 233); denn wir haben weder
einen psychologischen Grund, ein solches Vermogen anzunehmen,



Die natiirliche Religion. ' 29

noch einen apologetischen; denn die Religion ist uns zu fest
in der Intelligenz des Menschen begriindet, um fiir sie nach
einem Zufluchtsorte in dunklen Gefiihlsregionen uns umsehen
Zu miissen,

Von einer natiirlichen Religion soll das Altertum nichts
gewulst, Viiter und Scholastiker sie nicht gekannt haben. Wolle
man doch bei den alten Theologen von einer natiirlichen Religion
reden, so miisse dieselbe als natiirliche Theologie oder Gottes-
crkenntnis bezeichnet werden, diese aber gehdre ins Gebiet des
Intellektes, nicht ins moralische Grebiet (8. 202). Die Wahrheit
dieser Behauptuﬁg mag, soweit sie das (reschichtliche betrifft
und der Ausdruck in Frage kommt, als unerheblich dahinge-
stellt bleiben. Was aber die Sache anbelangt, so ist eben mit
einer natiirlichen Gotteserkenntnis, wie wir sahen, auch die
Mdglichkeit einer natiirlichen Religion gegeben. *Denn die
Religion hat ihren Sitz nicht ausschliefslich im Willen und Ge-
mite und selbst im iibernatiirlichen Gebiet ist der Glaube zwar
oln Gebot, nicht aber eine Funktion des Willens. Die Viter
kennen iibrigens nicht allein eine natiirliche Gotteserkenntnis,
sondern auch ein natiirliches Gesetz. Denn wenn auch der
hl. Augustin, durch den Mifsbrauch des Pelagius veranlalst, den
Ausspruch des Apostels von den Heiden, die sich selbst Gesetz
sind, auf die bekehrten Heiden, die mit Hilfe der gottlichen
Gnade das Gesetz erfiillen, deutet, so finden wir doch gerade
bei Tertullian, der doch eine alle Vernunfterkenntnis aus-
schliefsende Uberschiitzung des Glaubens befiirwortet haben soll
(Tiib, Quart. §. 228), die dem Kontexte des Apostels ent-
sprechende Auslegung von der verniinftigen Natur, quae legis
8t instar ignorantibus legem (Vgl. Reithmayr, Kommentar
4. Brief an d. Romer S. 127 f). Das Tertulliansche Credo
quia absurdum bezieht sich eben ausschliefslich auf den iiber-
naf;iirlichen Glauben und seinen specifisch - theologischen, ge-
heimnigvollen Inhalt und schliefst also keineswegs eine indirekte
verniinftige Begriindung der Autoritit selbst aus, der wir
glauben.  Wie sollte auch ein  Schriftsteller einen blinden
Glauben befirwortet haben, der mit solcher Energie die natiirliche



30 Die natiirliche Religion,

Gotteserkenntnis, die anima naturaliter christiana verficht, wie
Tertullian ?

Diese Unterscheidung einer rationellen Begriindung der
Glaubensautoritit und einer bedingungslosen Unterwerfung unter
den Inhalt des Geglaubten, die uns erst das viel milsbrauchte
Wort des tiefsinnigen Tertullian: Credo quia absurdum verstehen
lehrt, scheint allerdings dem Tiibinger Apologeten unbekannt ge-
blieben zu sein. Unmdglich hatte er sonst folgende Sétze nieder-
schreiben konnen: ,Glauben und Wissen konnen mit Bezug auf
das Ubernatiirliche hinsichtlich desselben Objekts und Subjekts
zusammenbestehen, weil fir das Wesen des Erkannten immer
noch ein geheimnisvoller Hintergrund zuriickbleibt. In natiir-
lichen Dingen kann man das, was man weils, nicht glauben,
aber im Gebiete des Ubernatiirlichen verhilt es sich anders.”
(A. a. O. 8. 230,

Diese Lehren werden unseres Wissens auch nicht von
einem élteren Theologen von Bedeutung vertreten. Zwar gab
und gibt es Theologen, die der Ansicht huldigen, dals religiose
Wahrheiten zugleich gewuflst und geglaubt werden konnen.
Diese ihre Annahme aber bezieht sich ausschliefslich auf natiir-
liche Wahrheiten, z. B. das Dasein, die Einheit Gottes, nicht aber
auf iibernatiirliche, auf die Geheimnisse des Christentums. Wenn
die Theologen allgemein die Moglichkeit zugestehen, die Ge-
heimnisse durch natiirliche Analogieen dem Verstdndnisse niher
zu bringen, so betrachten sie diese Art von Erkenntnis nicht
als ein Wissen, d. h. als ein Erkennen, wodurch der Glaube
auch nur zum Teile ersetzt und iiberfliissig gemacht wiirde.
Der Grund fiir jene Ansicht eines moglichen Zusammenbestehens
von Glauben und Wissen ist daher auch ein ganz anderer, als
der vom Tibinger Theologen angegebene. Nicht deshalb lassen
die Vertreter derselben Glauben und Wissen beziiglich derselben
Wahrheit zusammenbestehen, weil fiir das Wesen des Erkannten
immer noch ein geheimnisvoller Hintergrund zuriickbleibt, sondern
weil ein zweifaches Motiv des Fiirwahrhaltens gegeben ist, einer-
seits die Einsicht in die inneren Griinde, andererseits die Biirg-
schaft einer &dufseren Autoritit. Wir haben keinen Anlafs, auf



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 31

diese von uns nicht geteilte Meinung weiter einzugehen; wir
wollen nur konstatieren, dafs sie nicht zu Gunsten des Tiibinger
Apologeten spricht.

Aus dem Gesagten diirfte zur Evidenz erhellen, dafs die
Méglichkeit einer natiirlichen Religion, welche die Voraussetzung
der Moglichkeit einer iibernatiirlichen, Kriifte und Anspriiche
der natiirlichen Vernunft und des natiirlichen Willens iiber-
steigenden Religion bildet, von der Moglichkeit, Sicherheit und
Gewilsheit der natiirlichen Gotteserkenntnis abhéingt. Unsere
nachste Aufgabe wird es demnach sein, die Grundlagen unserer
natiirlichen Gotteserkenntnis zu prifen. Indem wir voraussetzen,
dals die menschliche Gotteserkenntnis nicht auf Erfahrung oder
unmittelbarer Anschauung beruht, sondern eine durch die Ge-
schipfe vermittelte ist (Rom. 1, 19. 20), eine mittelbare Erkenntnis
aber; in wissenschaftliche Form gekleidet, Beweis genannt wird,
80 wird sich unsere Aufgabe dahin pricisieren, die Beweisbar-
kEiF des Daseins Gottes, oder, da es sich nicht darum handelt,
neue Beweise zy finden, die bekannten Beweise fiir Gottes Dasein
auf ihre Kraft zu untersuchen. :

Der bekannte Ausspruch des Apostels von der Erkennbar-
keit Gottes aus den Geschopfen kann nur von einer gewissen
und sicheren Gotteserkenntnis verstanden werden. Die Pfiicht,
Gott zu ehren, seinen Willen als hichstes Lebensgesetz anzu-
erkennen, kann nicht auf blofse Ahnungen und Vermutungen
sich griinden. Hieraus erkliren sich die starken vom Apostel
gebrauchten Ausdriicke: V0ovpEVe xedogirar — 1) qidios dvveg
xa Pe10tng — el w0 elvau avamodoyjrovs. Die Heiden, die
Gott nicht als Gott, d.i. als hichsten und alleinigen Herrn und
Schopfer verehrten, und ihm dankten (édokaoar 3 évyagiornoar),
sind unentschuldbar, weil sie die gottliche Wahrheit in Unge-
rechtigkeit niederhielten. Sie konnten Gott erkennen, denn,
obgleich seinem Wesen nach unsichtbar und unerkennbar, kann
er doch infolge der Weltschopfung (w0 *vi0sws x6Guov) eben

mittels der Geschopfe (zoig moujfieot) geistig geschaut, d. i.
denkend erkannt werden.



32 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

In diesen Worten ist deutlich ausgesprochen, dafs Gott als
Ursache der Welt erkannt werden kann, Die Erkenntnis der
Ursache aber aus der von ihr notwendig real verschiedenen
Wirkung ist als ein Ubergehen vom Bekannten zum Unbekannten
ein Schlufs, mag derselbe in die streng logische Form des
Syllogismus gebracht sein oder nicht, und als ein Schlufs aus
sicheren und gewissen Primissen ein Beweis. Aus der Lehre
des Apostels geht also evident hervor, dals das Dasein Gottes
bewiesen werden konne.

Die Lehre des Apostels ist auch den Biichern des alten
Bundes nicht fremd. Und wie wir im apostolischen Texte die
Elemente des kosmologischen Beweises erkennen, so enthélt
das Buch der Weisheit deutlich die Lineameute des teleolo-
gischen Arguments. ,Denn nichtig von Natur waren alle
Menschen, bei denen Unkenntnis Gottes sich fand und die aus
den sichtbaren Giitern nicht zu erkennen vermochten den, der
da ist, und nicht auf die Werke achtend den Kiinstler erkannten,
sondern entweder Feuer oder Wind . . . oder Himmelslichter
fir Lenker der Welt, Gotter, hielten. Wenn sie an deren
Schonheit sich ergdtzend sie fiir Gotter ansahen, so mogen sie
erkennen, wie viel besser der Herr dieser ist; denn der Urheber
der Schonheit schuf sie. Wenn sie aber iiber ihre Macht und
Herrlichkeit erstaunten, so mogen sie einsehen, wie viel machtiger
der ist, der sie gemacht hat. Denn aus der Grifse und Schén-
heit der Geschopfe wird ihr Urheber analogisch (schlufs-, ver-
gleichsweise) erkannt.“ Sap. 13, 1—5. ,,Auch sie sind nicht
entschuldbar, denn wenn sie soviel zu erkennen vermochten,
um die Welt zu beurteilen, wie fanden sie nicht eher den Herrn
von diesem?“ L. ¢, v. 8. 9.

Wie wir erwarten mulsten, begegnen uns dieselben Argu-
mente teils in mehr wissenschaftlicher Fassung, teils in rednerisch
schwungvoller Ausfiihrung bei den hl. Vitern. — Auf dem-
selben Wege gelangte die Philosophie auf den héchsten Gipfel
ihrer natiirlichen Entwicklung zur Erkenntnis Gottes. Anaxagoras
leitet die Weltordnung aus einer vom Stoffe freien iber der
Welt erhabenen Intelligenz (vor’c) ab, ohnejedoch die teleologische



Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes. 33

Weltbetrachtung konsequent durchzufiihren. ' Die vollendete Aus-
bildung des teleologischen Gedankens verdanken wir der sokra-
tischen Schule. Aristoteles insbesondere verlieh der Teleologie
die vollendete wissenschaftliche Fassung. Zugleich aber finden
wir bei ihm den strengen wissenschaftlichen Ausdruck des kos-
mologischen Arguments. Die Scholastik iibernahm die Aufgabe,
auf den durch Philosophie und Patristik gelegten sicheren Fun-
damenten ihren systematischen Bau aufzufiihren. — Einen neuen
bisher unbetretenen Weg suchte der hl. Anselm auf. Seinem
Argumente, dem sog. ontologischen, gelang es indes nicht, in
der Scholastik sich Anerkennung zu verschaffen. Als der eng-
lische Lehrer demselben die Beweiskraft bestritt, war sein Schick-
sal entschieden, (Hettinger a. a. O.8. 55 f.) Dagegen brachten
ihm die veriinderten Anschauungen der neueren Philosophie
tiber die Natur des Wissens und der Beweisfithrung neue Freunde.
In dieser seiner erneuten Anwendung blieb jedoch der ontolo-
gische Beweis nicht, was er der Absicht Anselms zufolge sein
sollte, néimlich ein der Vernunft — ratio — ausschliefslich ange-
hériger Schlufs aus dem Begriff des denkbar Hochsten auf das
notwendige Dasein desselben. Man legte némlich der Beweis-
tihrung eine vorgebliche intellektuelle Anschauung, die Idee
des Unendlichen unter. In solchem Sinne bemichtigte sich be-
sonders Descartes des Anselmschen Arguments. Damit schien
nun allerdings die wesentlichste Liicke des ontologischen Argu-
ments ausgefiillt. Aber die Voraussetzung der intellektuellen
Anschauung des Unendlichen blieb nicht unbestritten. Der
Philosoph von Konigsberg erhob sich gegen die Anmafsung der
Vernunft, das rein Geistige und Unendliche zu schauen. Zwar
leugnete er nicht jeden Zusammenhang des menschlichen Geistes
fllit einer hiheren intelligiblen Welt. Dieser sollte jedoch nur
im sittlichen, praktischen Grebiete, nicht im theoretischen bestehen
und durch das Band des kategorischen Imperativs, des absoluten
Plichtbewnu(stseins hergestellt sein. Daher gestand der kritische
Philosoph zwar zu, dals wenn ein Beweis fiir Gottes Dasein
gefihrt werden sollte, dies nur auf dem Wege des ontologischen

Arguments geschehen konnte; dieses aber sei nicht beweiskriftig;
Jahrbuch fiir Philosophie ete. V. :



34 Die Beweisbarkeit des Daseins Gottes.

denn es beruhe auf einer blofsen Idee, deren Realitit nur durch
Anschauung festgestellt werden konnte. Dem menschlichen
Greiste aber komme eine intellektuelle Anschauung nicht zu. —
Die ferneren Schicksale des ontologischen Arguments stehen mit
der Weiterentwicklung der neueren Philosophie im innigen Zu-
sammenhang. Die Kantsche Kritik hatte dem menschlichen
Geiste die objektive Aulsenwelt verschlossen und ihn gleichsam
in das Netz seiner Anschauungsformen, Begriffe und Ideen ein-
gesponnen. Das an sich und wahrhaft Seiende gilt hier als
unerkennbar, Die spiteren Philosophen erklirten sich mit diesem
Resultate nur teilweise einverstanden. Sie anerkannten zwar
nicht mehr wie die Vorgiinger des kritischen Philosophen eine
von den Ideen verschiedene absolute Realitit, betrachteten aber
die I[deen selbst als das wahrhaft Seiende und Unendliche.
Kant selbst gab zu dieser Wendung den Anstols, indem er die
Vernunftordnung als eine absolute, in sich selbst begriindete
ansah. Thre wissenschaftliche Vollendung erlangte diese Art
von Fortbildung der Kantschen Philosophie durch Hegel. Dieser
betrachtet den Begriff oder die Idee des Unendlichen selbst als
das Unendliche., Infolge hiervon gestaltet sich ihm das onto-
logische Argument aus einem Schlusse von der Idee auf den
Gegenstand derselben zu einer Art von Selbstmanifestation des
Unendlichen. In diesem Sinne nahm sich Hegel auch der
iibrigen Beweise fiir Gottes Dasein an. Sie sind ihm ebenso-
viele Weisen gtttlicher Selbstvermittlung im menschlichen Geiste.
Dafs auf diesem Wege nicht iiber den Vernunftbegriff, das
logische Sein hinauszukommen sei, ist einleuchtend. Die Folge
war, dals die von der neueren Auffassung der wissenschaftlichen
Beweisfithrung beeinflufsten Apologeten des religiosen Glaubens
entweder, wie Jakobi, auf jede Beweisfiihrung fiir Gottes Dasein
verzichteten und an Gefithl und ,,Glauben als vermeintlichen
Organen fiir die Transcendentalwelt sich anklammerten oder die
Beweisfiihrung in dem Grade von personlichen, subjektiven Vor-
aussetzungen abhéingig machten, in welchem dieselbe das Dasein’
Gottes unter dem konkreten Begriffe einer iiberweltlichen Per-
sonlichkeit darzuthun bemiiht ist.



	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

