Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 5 (1891)

Artikel: Studien zur Philosophie der patristischen Zeit
Autor: Grilinberger, P. Otto
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STUDIEN
ZUR PHILOSOPHIE DER PATRISTISCHEN ZEIT.

Von P. OTTO GRILLNBERGER,

STIFTSARCHIVAR ZU WILHERING.

—

1L

Die Unsterblichkeitslehre des Arnobius,

»Arnobius ist fiir die Philosophie in keiner Hinsicht bahn-
brechend oder reformatorisch; er will es auch nicht sein: Der
nichste und hauptsichlichste Zweck seines Werkes war der der
Bekdmpfung des heidnischen Polytheismus und der Niederlegung
eines Unterpfandes fiir den Ernst und die Aufrichtigkeit seiner
Bekehrung zum Christentum. Allein wenn auch seine philo-
sophische Spekulation, weit entfernt, grundlegend und epoche-
bezeichnend zu sein, arm ist an Proben selbstindiger Reflexion
und keine Anfinge enthdlt zu weitreichenden Entwicklungen,
$0 hat sie doch in anderer Beziehung eine hochwichtige Be-
deutung: Diese Bedeutung liegt in der Ankniipfung an das Ge-
gebene. Ihr ganzer Bau tridgt den Typus des Eklekticismus
und Synkretismus, ist ein Aufbau auf die gewaltige Geistes-
arbeit des hellenischen Altertums; ihr Kolorit bestimmt sich mit
mehr oder weniger«klaren Nilancen nach den Grundfarben antiker
Gedankensysteme.“ So hat H. B. Francke in seiner verdienst-
vollen Schrift: ,,Die Psychologie und Erkenntnislehre des Arno-
bius, Leipzig 1878, S. 80 f. geurteilt. Im grofsen und ganzen
gewils mit Recht. Doch will es uns scheinen, als ob man im
einzelnen 7y giinstigeren Ergebnissen gelangen konnte. Wir
meinen vor gllem die Lehre iiber die Unsterblichkeit der Seele.
Was Francke iiber diesen Gegenstand vorbringt, erregt unwillkiir-
lich den Eindruck, als habe unser Apologet hier nur einige

Jahrbuen fiir Philosophie cte. V, 1



2 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

Gedanken der Alten heriibergenommen, nicht ' selbstindig ver-
arbeitet, wohl aber mit einigen Wunderlichkeiten ausgestattet,
und dieser Eindruck wird noch gesteigert, wenn man 8. 39 die
Bemerkung findet: ,,Wir ersparen uns die Miihe, diese Garantieen
fiir die Gewiflsheit einer Unsterblichkeit nach Beweiskraft und
Haltbarkeit einer besonderen Kritik zu unterziehen, da sie durch
die Gestalt, in der sie sich bieten, zur Geniige zeigen, dals sie
Verstandesbeweise in des Wortes strengem Sinne weder sein
konnen noch wollen. Und doch steht die Sache, meinen wir,
nicht gar so schlimm, besonders nicht so schlimm, was selb-
stindige Forschung betrifft. Sollte es uns im Nachstehenden
gelingen, dies zu erweisen, so wire unsere Absicht vollkommen
erreicht.

Die Fragen nun, welche Arnobius bei seinen Untersuchungen
iiber die Unsterblichkeit der Seele beschiftigten, lassen sich
auf drei zuriickfilhren: Woraus lifst sich die Unsterblichkeit
erschliefsen? Worin ist dieselbe begriindet? Wer kann auf
sie hoffen ?

Einen Beweis fiir die Unsterblichkeit der Seele erblickt nun
Arnobius zunéichst in dem Verlangen der Menschheit, der Ver-
nichtung zu entrinnen: Adv. nat. IT 62 (ed. Aug. Reifferscheid)
cum enim dii omnes vel, quicumque sunt veri vel qui
esse rumore atque opinione dicuntur, immortales et
perpetui voluntate eius (dei) sint et beneficii munere,
qui fieri potis est, ut alii praestare id quod ipsi sunt
valeant, cum alienum id habeant et maioris potentia
commodatum? caedat licet hostias quaslibet Etruria,
humana sibi omnia sapientes negent; magi cunctas
emolliant et commulceant potestates: nisi a domino
rerum datum fuerit animis id quod ratio postulat idque
per mandatum, multum postea paenitebit fuisse rem
risui, cum ad sensum coeperit interitionis accedi,
yNur auf Grund ihr gewordenen Auftrages fiihlt sich die der
Seele immanente Vernunft berufen, Unsterblichkeit zu postulieren.
Dieses Postulat muls unbedingt erfiillt, die der Seele einge-
stiftete Bestimmung erreicht werden* (Francke a. a. O. S. 39).



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit, 3

Ahnlich hat schon Plato gedacht. Die Philosophen, so schliefst
er némlich Phidon 64 A — 70 D, streben nach Wahrheit. In
diesem Leben aber vermogen sie keine Befriedigung zu finden;
denn der Korper hindert die Seele an der Erwerbung der
richtigen Einsicht. Entweder bleibt also die Sehnsucht nach
Wahrheit unerfiillt oder sie wird erst nach dem Tode befriedigt.
Da nun ersteres durchaus unglaublich ist, so wire es lidcherlicher
Unverstand, dem Tode nicht mit froher Zuversicht entgegenzu-
gehen (vgl. J. Baumann, Platons. Phéddon philesophisch erklért
und durch die spiteren Beweise fiir die Unsterblichkeit ergénzt,
Gotha 1889, S. 7 f£). Ob wohl Arnobius diese Lehre vor Augen
gehabt? Dals er sie gekannt, steht aulser Zweifel. Wie in
der klassischen Litteratur iiberhaupt, zeigt er sich ndmlich vor
allem in den platonischen Schriften bewandert (vgl. 1 5, 8;
IT 7, 13, 14, 24, 34, 36, 52), und was insbesondere seine
Kenntnis des Phéddon betrifft, so verweisen wir nur auf II 14
quid Plato idem vesterineo volumine, quod de animae
immortalitate conposuit, non Acherontem, non Stygem;
non Cocytum fluvios et Pyriphlegetontem nominat,
in quibus animas adseverat volvi mergi exuri? Wenn
er aber auch den platonischen Gedanken zu dem seinen gemacht,
80 hat er ihn doch nicht einfach heriibergenommen, sondern um-
und fortgebildet. Bei Plato wird nidmlich, wie H. Bonitz (Pla-
tonische Studien 8. 307) nachgewiesen, ,kein Beweis fiir die
Unsterblichkeit der Seele anders als auf Grund der Ideenlehre
unternommen®. Von Arnobius aber steht das Gegenteil fest.
»Plato blieb die rel'igiiise‘Wendung fremd, und er hielt sich
mehr an die anthropologische Seite, die Thatsache der Sehnsucht
nach Unsterblichkeit und der Erhaltung der Seele iiber die
Sinnlichkeit, die selbst schon ein Anfang der Unsterblichkeit ist
und daher mit dem Tode nicht abgebrochen, sondern nur be-
siegelt und vollendet werden kann“ (H. Steinthal, Einleitung zum
Phidon, Platons simtliche Werke IV, S. 420). Bei Arnobius
hing‘egen hat das allgemeine Verlangen nach Unsterblichkeit nur
Geltung auf Grund des Beweises, dals Gott der Schopfer der
Natur ist und alles, was von ihm herriihrt, auf Wahrheit beruhen

1%



4 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

mufls. Wo liegen die Wurzeln dieses Gedankens? In den
platonischen Schriften ebensowenig als in den aristotelischen.
Bei Plato werden ja die Ideen in ihrer Wirksamkeit beschriankt
durch das Werdesubstrat der Welt, das sich nie vollstindig in
Bestimmtheit und Festigkeit iiberfilhren ldfst. Bei Aristoteles
aber ist der Wunsch, ewig zu leben, als blofse Neigung zu
fassen, welche die Natur zwar immer hat (De gener. an. 1I 1),
die aber nichts beweist, da Materie und Form das Sein des
Zusammengesetzten nicht immer fortzuerhalten vermdgen (vgl.
Duns Scotus, Reportata Parisiensia 1. IV, Dist. XLIII, qu. II,
schol. IIT; Baumann a. a. O. S. 59). Die Bedeutung, welche
Arnobius dem Natiirlichen einrdumt (vgl. auch II. 3 da verum
iudicium, et haec omnia circumspiciens quae videmus
magis an sint dii ceteri dubitabit quam in deo cunc-
tabitur, quam esse omnes naturaliter scimus, sive cum
exclamamus o deus, sive cum illum testem ¥ deum con-
stituimus improborum et quasi nos cernat faciem sub-
levamus ad coelum), geht wohl auf stoische Einfliisse zuriick
(vgl. Cicero, De nat. deor. I 17 de quo autem natura
omnium consentit, id verum esse necesse est). Vielleicht
unmittelbar; vielleicht aber auch mittelbar. Denn wir treffen
jene der Stoa eigentiimliche Hochachtung vor dem natiirlich
Gegebenen schon bei den ersten christlichen Schriftstellern, wie
Minucius Felix, Octavius XVI, XVIII, XIX, XXIV (vgl. dieses
Jahrbuch III, 8. 105, 112; 113, 115) und Tertullian, Apolog.
XVII, De testim. anim. 1I, De resurr. carnis III, De coron.
militis VI. Die Art und Weise aber, wie Arnobius das Natiir-
liche in seiner psychologischen Forschung verwertet, ist sein
unbestrittenes Verdienst, ein Verdienst, das um so hdéher anzu-
schlagen ist, als er sich hierin mit keinem Geringeren als dem
hl. Thomas in Ubereinstimmung befindet. Sum. adversus gentiles
1. II, ¢. LV schlielst ndmlich der Aquinate: ,Es gibt natiirliche
und, da die Natur nichts umsonst thut, darum wahre Erhaltungs-
triebe, wie das Schwere nach unten strebt. In den Dingen
ohne Erkenntnis zeigt sich das im blofsen Widerstand gegen
den Untergang; in den Dingen mit Erkenntnis in dem bewulsten



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit, D

gleichen Widerstand.: Die leblosen Dinge haben teils den Trieb
der Erhaltung des Individuums, teils der Erhaltung der Art.
Die bewufsten Wesen haben einen Selbsterhaltungstrieb ent-
sprechend ihrer Erkenntnis. Die Tiere erkennen blofs das Jetzt,
nicht das Immer, den Augenblick, nicht die Ewigkeit, sie be-
gehren jedoch die Erhaltung der Art, weil der Zeugungstrieb
ihrer Erkenntnis voraufgeht und von dieser nicht abhingt; die
denkenden Substanzen erkennen und fassen die Ewigkeit und
wiinschen die individuelle ewige Existenz von Natur, und dieser
Wunsch kann somit nicht leer sein (Baumann a. a. 0. S. 95;
vgl. auch Sum. adversus gentiles 1. II, ¢. LXXIX).

Eine weitere Biirgschaft fiis die Unsterblichkeit der Seele
ist fiir Arnobius das Vorhandensein einer sittlichen Weltordnung
und vergeltenden Gerechtigkeit, der, weil sie in diesem Leben
keine Verwirklichung findet, erst in einem kiinftigen vollig
geniigt wird: II 30 si communiter obeunt (animae) et cum
ipsis corporibus sensus eis deperit extinguitque vitalis,
non tantum est erroris maximi verum stolidae caeci-
tatis, frenare ingenitos adpetitus, cohibere in angustiis
vitam, nihil indulgere naturae, non quod cupidines
lusserint atque instigaverint facere, cum nulla te
Praemia tanti laboris expectent cum dies mortis ad-
venerit et corporalibus fueris vinculis exsolutus. Ver-
gleicht man damit Phidon 107 C & piv yee 7v ¢ Javazos
OV mTavToC amaldayy, Eouciov &y ﬁ'v T0ic xax0ls amodarovor
TV 7 Gduerog Guc amphayden xel vijs avTOY Raxies pere Tig
Yuxis, so konnte man leicht auf die Vermutung geraten, Arnobius
stehe hier ganz auf dem Standpunkte Platos. Anders wird jedoch
das TUrteil lauten, wenn man die unmittelbar vorhergehenden
Worte in Betracht zieht: @dde 7dds ¥, Epn, o &vdoss, dixaior
d‘mrmp‘}ﬁvm, ort, elmep 7 Yoyn addavevos, smipelsio dz dsiveu
vy dnde rop 700vov vovTov wovov, & ¢ xakotmev o (i,
GAL $mdo vob mavids, xai 6 xivdvvog viv dy xel doksiey av
devog sfmu, &l TIg av’w}'g a?yslﬁﬁ's&. Man wird Baumann nur
beipflichten konnen, wenn er (a. a. O. 8. 57 f) sagt: ,In allen
diesen Erwigungen ist der Gedanke, dafs, wenn die Seele



6 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

unsterblich oder da die Seele unsterblich ist (simeo v Yoyy
adevaros dome 107 C; émaudy) 1 Yoy @Yavaros gaiverar ovoe
ibid.; émeimeg @ddavavic ye 1 Yoy gaiverer ovee 114 (),
frohliche Hoffnungen dem Guten anstehen, Furcht und Besserung
dem Bosen geziemen. Es ist derselbe Standpunkt wie Kap. XIV
(70 B), dafs aunf Grund eines dem echten Wissen und damit
auch der Tugend gewidmeten Lebens die Hoffnung auf das Los
nach dem Tode grofs und schon sei, wenn (unabhéngig von
dieser Hoffnung selbst) gezeigt werden konne, dals die Seele
nach dem Tode existiere und Kraft und Bewulstsein habe;
derselbe Standpunkt, wie ihn Kebes Kap. XXXVII (88 B)
formuliert hat: nur wenn bewiesen werden kann, dals die Seele
schlechthin unsterblich ist (maviamacw aYavarov ve xai avo-
Ae9gov), kann man die zuversichtliche Hoffnung (Jepgéiv) im
Tod keine unverstindige Hoffnung nennen. Diesen Standpunkt
hatte Sokrates Kap. XLIV (95 C) noch besonders mit Bezug
auf den sterbenden Philosophen markiert.“ Arnobius ist also
iiber Plato hinausgegangen, indem er dem Gedanken, der nach
diesem fiir sich allein ohne Bedeutung ist, selbstindigen Wert
beilegt, wenn auch nicht jenen eines theoretischen Beweises an
sich, sondern nur jenen eines Beweises auf Grund eines von
ihm selbst unabhingigen theoretischen Beweises, des Beweises
namlich, dafs es eine sittliche Weltordnung gibt. Damit ist nun
freilich noch nicht gesagt, dals er hier nicht unter fremdem Ein-
flusse gestanden. Ist doch Arnobius nicht der erste, welcher
den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele durch die Not-
wendigkeit einer jenseits vergeltenden Gerechtigkeit begriindet
hat. Schon bei Justinus M. lesen wir ja: amofispare yag
7006 T0 TEAOS ExdGTOV TGV yevousvwy BasiAswy, 0T TOV x0woV
o Javarov amédavov: omeo s &l avauoInGiey Eywoet,
fouatoy av fjv vois adizoic mwaow. Vgl. auch Clem. Alex,
Strom. IV 7. Indes ist damit nur die Moglichkeit einer Ent-
lehnung, nicht aber die Wahrscheinlichkeit oder Gewilsheit
gegeben; denn jener Richtung der Quellenkritik, die es liebt,
den alten Schriftstellern eine durch Jahrhunderte zugestandene
Originalitit abzusprechen, hat ein hervorragender Kenner der



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit, ()

klassischen Litteratur mit Recht die etwas derben, aber hochst
bezeichnenden Worte zugerufen: , Die menschlichen Gedanken
sind &hnlicher als die menschlichen Gesichter.“ Insbesondere
wird man Bedenken tragen miissen, Arnobius zum Abschreiber
des hl. Justinus oder Clemens von Alexandrien zu stempeln, da
sonst nicht einmal sichere Spuren vorhanden sind, dals er sie
iiberhaupt gekannt. Auf jeden Fall ist es aber nicht zu unter-
schitzen, dals hier Arnobius einen Gedanken ausgesprochen,
an dessen Richtigkeit hochbedeutende Philosophen und Theologen,
darunter auch der hl. Thomas von Aquin (Sum. c. gent. 1. IV,
¢. LXXIX), keinen Zweifel gehegt und der wohl immer als
einer der vorziiglichsten Beweise fiir die Unsterblichkeit der
Seele gelten wird.

Nicht das Gleiche léfst sich von der nachstehenden Be-
trachtung sagen, wenn Franckes Erklarung das Richtige trifft:
II 32 cum ab summo traditum teneamus auctore, non
esse animas longe ab hiatibus mortis et faucibus con-
stitutas, posse tamen longaevas summi principis munere
ac beneficio fieri, si modo illum temptent ac medi-
tentur adgnoscere -— eius enim cognitio fermentum quod-
dam est vitae ac rei dissociabilis glutinum — tum deinde
feritate atque inhumanitate depositis resumant in-
genia, ut ad illud quod dabitur esse possint paratae,
quid est quod avobistamquam brutiet stolidi iudicemur
si propter hos metus liberatori dedimus et mancipa-
vimus nos deo? Francke bemerkt nédmlich (a. a. O. 8. 39):
»Gottes Erkenntnis entfaltet eine zweifache positive Kraft; zu-
nichst die eines Sauerteiges (fermentum), sofern es, da sich
mit dem Begriff Gottes notwendig der Begriff des Lebens ver-
bindet, zu ihrem Wesen gehort, iiberall, wo sie errungen wird,
Leben zu wecken und zu erzeugen; in diesem Sinne aber auch
zugleich die eines leimenden Bandes (glutinum), sofern sie
Gott und Seele zusammenschliefst und die zwischen den Sphiren
des unsterblichen und sterblichen Daseins stehende Scheidewand
(res dissociabilis) beseitigt.“ Denn wie soll die Erkenntnis
Gottes, weil er das Leben ist, Leben bewirken? Allein wir



8 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

diirfen unserem Apologeten diesen Schluls denn doch nicht zu-
trauen. Die richtige Erklarung ergibt sich, wenn wir Phidon
80 D, E, 81 A zu Rate ziehen: 7 d¢ Yuyy doe, 7o cadés, o
&l votovTov Tomrov Ersgov olyomevov, yevvaiov xal xeYagov xed
aetdi], eig Adov ¢ alndéc, mega 1ov cyadov xai @odviuov
deov, o, @v Feoc 83§hy, avviza xal T ui Yoy ledov, aven
d& Iy fuiv 1 Towy xel ovvw meguxvie dredlarvousvy vov
ooparos 09vg dameguonren xai Gnololer, wc gecw of
7{013‘,03 avdowmor; rwﬂ;loﬁ ye dsi, & gide Kéfrc e xei Sippie,
alde woldg pallov wde ¥yer dav pdv xaYage dmeldoryved,
unddy 1ov oouaros Svvegédrovoe, @rs 0V xowwvoiGe avrg
& T fin éxovoa evar, alda gevyove et xei GvviIeor-
Ous avey &g evnfy, Gre ueletaoe asi TovTo, — TovTo Jd
0vddv &dho oty 1) 609as QuloGogotGe xai ve dveL TeIviva
pekerwoe fediomg 1 ov 1o av &y pshsvy Yavavov ; mavve-
ol ye. ovxovy ovtw udv Fpovee &g 10 Gpowy avTy T0 derdis
arsoysral, 1o Selov ve xal @Pevarov xed Peoviuov, 0i giro-
uévy vmapyes avry svdainove eiven, mhavic xei avoleg xed
goBwy xai cyoiwy Spdrmy xel Twv GV xaxdv TGy ovden-
melwy annrayusvy, womeg 08 Adysven xewe TGV pspvnudvoy,
we el das vov ooy yoeovov uere 1oy Jeov dieyovoa; Die
Seele kann, so schlielst Plato, durch stille Selbsbetrachtung in
das Reine, Ewige, Unsterbliche, immer sich Gleiche, eingehen,
kann, diesem einfachen Wesen verwandt, mit und in ihm leben
und weben und es berithren, kann, in dem Unverginglichen
sich einlebend, selber unvergiinglich sein. Wie sie durch die
Sinnlichkeit zum Kérper wird, d. h. sich gleichsam in einen
Kérper verwandelt, so wird sie durch die idealisierende Geistes-
thitigkeit zum reinen, unsterblichen Geiste (vgl. Steinthal
a. a. 0. 8. 421; Baumann a. a. O. S. 26). Ein Gedanke, den
Plotin (Enneaden IV 7) folgendermalsen wiederholt: Alle Menschen
sind den unverniinftigen Begierden ausgesetzt. Sie konnen sich
aber von denselben reinigen und Einsicht und Tugend erwerben.
Da nun diese gottlich und ewig sind, kann dasjenige, dem sie
einwohnen, nicht schlecht und sterblich, sondern nur gottlich,
d. h. mit Gott verwandt, und unsterblich sein. ,Bilde das



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 9

Ewige in dir aus, so wirst du dich als ewig finden und an
dieser Unsterblichkeit nicht zweifeln” (vgl. Baumann a. a. O.
S. 79). Ahnlich hat sicherlich auch Arnobius geurteilt und ist
so in gewisser Beziehung als Vorlaufer des hl. Augustinus zu
betrachten: Soliloqu. I1 13 omne quod in subiecto est, si
semper manet, ipsum etiam subiectum maneat semper
necesse est. et omnisin subiecto est animo disciplina.
necesse est igitur semper animus maneat, si semper
maneat disciplina, est autem disciplina veritas et
semper . .. veritas manet ... semper igitur animus
manet, nec animus mortuus dicitur. Auch die Stelle De
immort. VIII kann hierher gerechnet werden, insoferne in der-
selben der Gedanke ausgesprochen ist, dafs der Geist besser
ist als der Korper, was aber besser ist als ein anderes, mehr
Realitdt habe als dieses: nemo tam devius a ratione
debet esse, cui aut non sit certum corpore animum
esse meliorem aut qui hoc concesso arbitretur cor-
pori non accidere, ut corpus non sit, animo accidere,
ut animus non sit. quod si non accidit, neque animus
esse, nisi vivat, potest, nunquam profecto animus
moritur. Wie Augustinus, so steht auch Thomas von Aquin
unserem Apologeten nahe, wenn er Sum. adv. gentil. 1. II, e¢. LV
lehrt, dafs, weil die Objekte des Denkens als solchen notwendig
und unverginglich, Denkobjekte und Denken aber im Akte des
Denkens eins sind, auch das Denken selbst unverginglich sein
miisse. So innig sich aber auch hier Arnobius an Plato ange-
schlossen, so hat er sich dennoch eine gewisse Selbstandigkeit
gewahrt, indem er die Gedanken, die bei Plato selbst mit der
Ideenlehre als der Hypostasierung der idealisiertem Allge-
meinbegriffe innig verbunden sind, von derselben losgeldst und
gesehen hat, dafls sie auch so ihren Wert beibehalten.

Eine Wurzel des Glaubens an die Unsterblichkeit der Seele
erblickt ferner Arnobius in dem gottlichen Wohlwollen und
Erbarmen: II 63 miseratio et illis impertita est regia
et aequaliter per omnes divina beneficia cucurrerunt:
conservatae sunt (animae), liberatae sunt et mortalitatis



10 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

sortem condicionemque posuerunt; II 36 sed immor-
talitates perhibentur dii esse. non ergo natura, sed
voluntate dei patris ac munere. quo igitur pacto im-
mortalitatis largitus est donum deis die certa probatis,
et animas hoc pacto dignabitur immortalitate donare,
quamvis eas mors saeva posse videatur extinguere
et ad nihilum redactas inremeabili abolitione delere.
Dafs er hier aus Plato geschopft, sagt er uns selbst in den
unmittelbar folgenden Worten: Plato ille divinus multa de
deo digna nec communia sentiens multitudine in eo
sermone ac libro cui nomen Timaeus scribitur deos
dicit et mundum corruptibilis esse natura neque esse
omnino dissolutionis expertes, sed voluntate dei regis
ac principis vinctione in perpetua contineri. quod enim
rectum sit vinctum et nodis perfectissimis conligatum,
dei bonitate servari: neque ullo ab alio nisi ab eo qui
vinxit et dissolvi, si res poscat, et salutari iussione
donari (vgl. Tim. 81 A, B émei & ov'v mdvves, G601 ve megi-
Todov 0L pavegws xai 0oL qaivovier xed 600y @v EPéhwGuw,
0i Ysol yéveow Eoyov, Adyer meos avrovs 6 vode T0 WY yev-
voas rads Yeoi Sedv, wv o dyuoveyds mavie e Igywv,
& 0 duov yevopsva dhvie duov ye wg é3éhovvog. o udv ovy
dn 0eddv méy Aviov, vo ye uny xedos couosHy xai Eyov v
Ivew E9&kew xaxov. I & xel meimsg yeydymode, adavaror
pdv ovx éovd 0vd” chvror to maumav, ovve pudv 9y Av9ce6HE
ye 000 revéede Savarov poipas, v Suijs BovlyGews ueilovog
e deopov xel xvorwtdoov legoviss éxsivov, oig 0r Syfyvetde
Svvedeigde). Dals iibrigens Arnobius diesem Gedanken keine
Beweiskraft aus sich beilegt, sondern in demselben nur den
Grund zu einer nicht gerade unverstindigen Hoffnung erblickt,
brauchen wir kaum zu bemerken.

Die Ergebnisse seiner Spekulation findet nun  aber unser
Apologet auch durch die Offenbarung bestitigt: I 38 hono-
ribus quantis adficiendus est nobis, qui... fecit beni-
gunissime sciri...quidsitsensus, quid anima, advolaritne
adnossponteancumipsissatasitetprocreata visceribus,



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 11

mortis particeps degat an immortalitatis perpetuitate
donata sit, qui status nos maneat, cum dissolutis abie-
rimus a membris, visurine nos simus an memoriam
nullam nostri sensus et recordationis habituri (vgl
auch II 14).

Wenn aber der Seele Unsterblichkeit zukommt, worin hat
diese ihren Grund? In der Natur der Seele? Man sollte es
erwarten. Lehrt doch Arnobius II 26: quod enim nullius
est corporis, oppositione alterius non impeditur mec
potest aliquid sua de vi perdere id quod non potest
tactum rei oppositae sustinere (vgl. auch II 26, 30).
Oder glaubt er etwa, dals die Seele ein Korper sei? Aller-
dings: II 80 qui poterit pollui corporalem quod sub-
stantiam non habet, aut ubi sedem contaminatio ponere,
ubi spatium nullum est in quo nota se possit ipsius
contaminationis adfigere (vgl ferner II. 14, 19, 26, 46, 48;
VIL 5). Das Korperliche ist aber seiner Natur nach sterblich:
III 12 nostra de hoc sententia talis est: naturam omnem
divinam, quae neque esse coeperit aliquando nec vita-
lem ad terminum sit aliqando ventura, lineamentis
carere corporibus neque ullis formarum effigies pos-
sidere, quibus extensa circumscriptio membrorum
solet coagmenta finire. quicquid enim tale est, mortale
esse arbitramur et labile; nec obtinere perpetuam posse
credimus aevitatem quod extremis coercitum finibus
necessaria circumcluditextremitas. Kein Wunder des-
halb, wenn Arnobius II 16 in die Worte ausbricht: vultis
homines insitum typhum superciliumque deponere, qui
deum vobis adsciscitis patrem et cum eo contenditis
immortalitatem habere vos unam (vgl. auch II 19, 20,
22, 36, 53)? Unser Apologet hat aber noch einen anderen
Grund in Bereitschaft, warum er der Seele an sich Unterblich-
keit abspricht: II 85 si sunt probati et geniti, et ordinis
sunt posterioris et temporis; si ordinis posterioris et
temporis, ortus necesse est habeant et exordia nati-
vitatis et vitae: quod autem habet introitum et vitae



12 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

incipientis exordium, necessario sequitur ut habere
debeat et occasum. Ein schneidender Gegensatz zu Platos
Worten: Phiidr. 245 D émeady, d” aydvnuov éoui, xel adiegIogov
avro avdyxy siven; 246 A & avayens aysvyuoy ve xel -
vavoy Yoy v &r. Arnobius trifft hier mit jenem Greise zu-
sammen, welchem der hl. Justinus M. seine Bekehrung verdankt:
Dial. V ovddv unv adavavov yony Adysw avvgyv: out & addvards
£0TL, %l aysvynros Onhedy . .. & 0 0 x00M0G YEVINTOS, avayxy
xei vag Yoyas yeyovéven. Doch ist an ein Abhingigkeitsver-
haltnis kaum zu denken. Arnobius diirfte hier vielmehr, wenn
tiberhaupt ein historischer Einfluls stattgefunden, der Lehre des
Stoikers Panitius von Rhodus, quicquid natum sit, interire;
nasci autem animos (Cic. Tusc. I 32), gefolgt. sein (vgl.
Arnobius I, 18 ubi dolor et aegritudo est, imminutioni
et coruptioni locus: quae duo si vexant, adest vicinus
interitus mit Panétius bei Cie. Tuse. I 32 nihil esse quod
doleat, quin id aegrum esse quoque possit; quod autem
in morbum cadat,id etiam interiturum, dolere autem
animos, ergo etiam interire). Ist aber die Seele ihrer
Natur nach sterblich, so kann sie nur unsterblich sein durch
(Gottes Willen: II 53 non absone neque inaniter cre-
dimus ...animas perpetuitate donari, si spem muneris
tanti deum ad principem conferant, cui soli potestas
est talia corruptione exclusa largiri; II 62 servare
animas alius nisi deus omnipotens non potest, nec
praeterea quisquam est qui longaevas facere, perpe-
tuitatis possit et spiritum subrogare, nisi qui immor-
talis et perpetuus solus est et nullius temporis cir-
cumscriptione finitus. Arnobius steht hier wiederum auf
dem %tandpunkte Justins: Dial. VI 0w 92 {ff Yoy, ovdeic
avelrrov. & 93 {7, o0 Lo 000 Cq, alde uezalauﬂawnma 715
é'fmys érsgm 0¢ o Mszexm’ 'rwog Exelvov, ov ueréye gcm‘r
d¢ Yoy wevéyel, émsi {7 nv cwt'rp 0 Jeo¢ fovderar, einem Stand-
punkte, den auch Irenius zu dem seinen gemacht: Contr. haer.
IT 34 anima ipsa quidem non est vita, participatur
autem a deo sibi praestitam vitam. Dals er jedoch weder



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit, 13

Justin noch Tatian nachgeahmt, sondern hier platonischer Einfluls
anzunehmen ist, erhellt aus 11 64 sortem vitae eligendi nulli
est, inquit Plato (Rep. 617 E, Tim. 41 A), deus causa.

Diese Auffassung von der wirkenden Kausalitit der Unsterb-
lichkeit ermoglicht es nun Arnobius II 14 die Ansicht auszu-
sprechen: quamvis enim vir lenis et benivolae voluntatis
inhumanum esse crediderit capitali animas sententia
condemnare, non est tamen absone suspicatus iacleas
in flumina torrentia flammarum globis et caenosis
voraginibus taetra. iaciunturenimetad nihilumredactae
interitionis perpetuae frustratione vanescunt (vgl. auch
II 29, 33, 64, 66). Die Seclen der Bosen also fallen der Ver-
nichtung anheim und nur jenen der Guten wird Unsterblichkeit
zu teil. Zwar scheint nach II 32, wo sich die Behauptung
findet, non esse animas longe ab hiatibus mortis et fau-
cibus constitutas, posse tamen longaevas summi prin-
cipis munere ac beneficio fieri, auch inbezug auf die Guten
die unbegrenzte Fortdauer der Seele nicht festzustehen. Aber
vergleicht man damit II 62 servare animas alius mnisi
deus omnipotens non potest, nec praeterea quisquam
est qui.longaevas facere perpetuitatis possit et spiri-
tum subrogare, so mufls jeder Zweifel verschwinden. Aus
dieser Stelle geht ndmlich hervor, dafs Arnobius longaevus im
Sinne von perpetuus gebraucht. Dies miilste man iibrigens auch
schon daraus schlielsen, dals er sonst zu wiederholtenmalen von
der Unsterblichkeit als einer ewig dauernden spricht (vgl. Francke
a. a. 0. 5. 29). Wo hat wohl Arnobius diese Ansicht von der
schliefslichen Vernichtung der bésen Seelen gefunden? Etwa
bei Justinus oder Irendus? Jener sagt nun allerdings: cidle
uny ovdé anodviorew @rul mEsws Teg Woyes &6 . . . Tag
uiv 1oy 00:paY v xgsivovi mor yiew pEvew, vag 0% adixovg
xed OVNQES €V xelgove, wov wijc xeiGews Exdeyousvas yodvor
wove. ovtws ab v &fien Tob Pe0d @avelGan ovx @nodvy-
grovow Frv. ab 08 xodaloviar, ¥6v" @v avrac xed slver xai
xoAalea I 0 Peog Jéhn (Dial. V); dieser aber: sic et de
animabus et de spiritibus et omnino de omnibus his,



14 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

quae facta sunt, cogitans quis minime peccabit; quando
omnia, quae facta sunt, initium quidem facturae suae
habeant, perseverant autem quoadusque ea deus et
esse et perseverare voluerit (Contr. haer. II 34). Allein
wie erstere Stelle zu erkldren ist, hat bereits Samuel Jebb ge
sehen: quod dicit Justinus malorum animas esse excru-
ciandas, quoad eas et esse et excruciari vult deus,
haec verba haud ita sunt accipienda, quasi ambigeret
s. martyr de aeternis impiorum suppliciis, quos utique
aloviay x6laciy x0Aa 6990669 perspicue alibi asse-
verasset (L Apol. VIII; coll. e. XX VIII, Dial. CXXX,al.),
verum ut innueret non per seipsas animas existere,
sed propter dei voluntatem, quem penes est et inter-
ficere et in mnihilum illas redigere, quandocunque
voluerit (vgl. Otto, Just. opp. z. St.). Ebenso ist ohne Zweifel
auch letztere Stelle aufzufassen (vgl. A. Stockl, Die spekulative
Lehre vom Menschen und ihre Geschichte, II, 8. 152 ff).
Hatte aber schon Arnobius die eine oder andere oder beide
mifsverstanden, so hétte er doch nur annehmen konnen, dals
hier die Frage nach dem Lose der bosen Seelen im Jenseits
offen gelassen sei, und es diirfte nur ein teilweiser histori-
scher Einflufs angenommen werden. Viel néher liegt es ohne
Zweifel, an die Lehre des Chrysipp zu denken, dals blofs die
Seelen der Weisen unsterblich seien, aber auch nur bis zur
Weltverbrennung (Diog. Laert. VII 157). Man erblickt eben
hier, wie in andéren Punkten der arnobianischen Unsterblich-
keitslehre, vor allem in dem Festhalten an dem somatologischen
Realismus der Stoa, den Philosophen, dem soeben im Christen-
tume die Sonne der Wahrheit aufgegangen, dessen Wesen aber
von ihren Strahlen noch nicht so verkldrt ist, dals in demselben
nichts mehr vom Dunkel des heidnischen Irrtums zu finden wiire.
Trotz alledem wird man aber im allgemeinen sowohl den Ergeb-
nissen seiner Forschung iiber die Unsterblichkeit der Secle als
auch der Art und Weise, wie er zu denselben gelangte, die
verdiente Anerkennung nicht vorenthalten.

i



	Studien zur Philosophie der patristischen Zeit

