
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 4 (1890)

Artikel: Analysis actus spei [Fortsetzung]

Autor: Waffelaert, G.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MIIHIIIIHHHIIIHSIIISIIIIH

ANALYSIS ACTUS SPEI.

AUCTORE DR. WAFFELAERT Prof. SEMINARII
BRUGENSIS.

III.
De ,s/>e théologien, in ovdine praesenti supernaturali.

Quoniam actus, sicut et habitus, ut pluries dictum est, ab

objecto suo formali ac motivo speciem habent, in facienda analysi
spei theologicae, ab hujus objecto definiendo ordiri oportet.

Ex praecedentibus jam habemus objectum spei in communi

esse bonum, futurum, arduum, possibile assequi; et spei quidem,.

ut est actus et habitus voluntatis specificus, quo finem ultimum

speramus, objectum esse bonum, nempe bonum finis ultimi, futurum,

arduum, possibile per omnipotentiam Dei auxiliantem.
Remanet igitur haec in specie applicare spei theologicae in

ordine praesenti supernaturali, definiendo quodnam praecise bonum
sit objectum proprium illius spei, et quomodo in eo verificentur
rationes futuri, ardui, possibilis, ita utad motivum formale proprium
et specificum deveniamus.

Inde facile et subjectum proximum spei theologicae deter-

minabimus, et quaecumque de habitu seu virtute spei ejusdem»

neenon de proprietatibus ejus notatu digna sunt, eruemus.
Jamvero, omnibus compertum est spe theologica primario

sperari beatitudinem aeternam seu fiuem ultimum supernaturalem,
quem tantummodo consequi possumus auxilio supernaturali omni-
potentis Dei. Unde statim apparet, de spe theologica valere,
attento tarnen discrimine inter ordinem naturae et ordinem gra-
tiae, quae supra in secunda parte hujus dissertationis disputavimus



386 Analysis actus spei.

de spe voluntatis specifica circa finem ultimum naturae; ita ut
facile jam constet objectum rnateriale primarium circa quod

versatur spes theologica, seu objectum ejusdem terminativum

esse finem ultimum supernaturalem seu beatitudinem aeternam;

objectum autem formale, eundem finem ut supremum bonum

nostrum, futurum, arduum, at possibile per auxilium supernaturale

omnipotentis Dei; motivum vero, esse hanc ultimam formalitatem,

omnipotentiam nempe Dei auxiliantis, a quo motivo haec spes

speciem habet.

Haec omnia complectitur S. Thomas in q. unica de spe,
inter qq. disp., art. 1, in corp., ubi ostendit spem theologieam esse

virtutem: „In objecto spei quatuor considerantur. Primo quidem

quod sit bonum, per quod differt a timoré. Secundo quod sit

boni futuri, per quod differt a gaudio vel delectatione. Tertio

quod sit boni ardni, per quod differt a desiderio. Quarto quod

sit boni possibilis, per quod differt a desperatione. Est autem

possibile aliquod haberi ab aliquo dupliciter: uno modo per
proprium potestatem; alio modo per auxilium alterius Sic

igitur quandoque sperat homo aliquid adipisci per propriam
potestatem, quandoque vero per auxilium alienum: et talis spes ex-

spectationem habet, inquantum homo respicit in auxilium alterius :

et tunc necesse est quod motus spei feratur in duo objecta, scilicet
in bonum adipiscendum, et in eum cujus auxilio innititur. Sum-

mum autem bonum, quod est beatitudo aeterna, homo adipisci non

potest nisi per auxilium divinum, secundum illud Roman., VI,
23: Gratia Dei vita aeterna: et ideo spes adipiscendi vitam
aeternam habet duo objecta, scilicet ipsam vitam aeternam, quam
quis sperat, et auxilium divinum, a quo sperat; sicut etiam fides

habet duo objecta, scilicet rem quam credit, et Veritatem primam,
cui correspondet. Fides autem non habet rationem virtutis, nisi

inquantum inhaeret testimonio Veritatis primae, ut ei credat quod
ab ea manifestatur, secundum illud G-en es., XV, 6: Credidit
Abraham Deo, et reputatum est ei ad justitiam: unde

et spes habet rationem virtutis ex hoc ipso quod homo inhaeret
auxilio divinae potestatis ad consequendum vitam aeternam. Si

en im aliquis inniteretur humano auxilio, vel suo ve! alterius, ad



De spe theologica, in ordine praeseuti supernaturali. 287

•consequendum perfeetum bonum absque auxilio divino, esset hoc

vitiosum, secundum illud Jeremiae, XVII, 5: Maledietus
homo qui confidit in homine, et ponit carnem brachium
suum. Sic igitur, sicut formale objectum (objectum formale

quo seu motivum) fidei est Veritas prima, per quam sicut per
quoddam medium assentit his quae creduntur, quae sunt materiale

objectum fidei; ita etiam formale objectum spei est auxilium
divinae potestatis et pietatis, propter quod tendit motus spei in
bona sperata, quae sunt materiale objectum spei. Sicut ergo
ea quae creduntur materialiter, omnia referuntur ad Deum,

quamvis aliqua eorum sint creata, sicut quod credimus omnes

creaturas esse a Deo, et corpus Christi esse a Filio Dei assumptum
in unitate personae-, ita etiam omnia quae materialiter sperantur,
ordinantur in unum finale speratum, quod est fruitio Dei; in
ordine enim ad hanc fruitionem speramus adjuvari a Deo non
solum spiritualibus, sed etiam corporalibus beneficiis."

Obiter notemus quomodo S. Thomas rite indicet objectum
materiale spei theologicae, tum primarium et principale, beatitu-
dinem aeternam, tum secundarium, media quaevis et auxilia ad

finem (et cf. 2" 2ae, q. 17, art. 2); ita ut Deus, seu finis ultimus
objectivus, sicut in fide, ita in spe, sit subjectum attributions,
ut ajunt, quippe quem propter se nobis speramus, et reliqua
omnia propter Ipsum; et ab Ipso principaliter speremus, ab

aliqua vero creatura secundarie tantum (cf. ead. q. 17, art. 4).
Deinde etiam S. Doctor indicat quomodo objectum formale quo
seu motivum spei theologicae sit connexum cum objecto materiali
primario, ratione nempe formalitatum quae objectum formale quod
constituunt: scilicet, quoniam objectum primarium est summum
bonum nostrum et futurum, cupimus illud consequi, quoniam
arduum est, nec sine auxilio Dei consequendum, ipsi Deo inni-
timur, ita ut Deus simul speretur principaliter ut beatificans, et
sit motivum sperandi ut auxilians; sicut in fide simul Deus

principaliter creditur, et est motivum credendi. Et sicut in fide,
credendo quamvis veritatem revelatam, etiam circa res creatas,
propter Veritatem primam, eo ipso credimus actu implicito
Veritatem primam: ita in spe, sperando quodvis medium ad finem



288 Analysis actus spei.

ab ipso Deo, implicite speramus Deum auxiliatorem. Ex quibus

pronum erit concludere, sicut fidem, ita et spem esse virtutem, id

est, sive actum sive habitum virtutis, (et cf. 2a 2ao, q. 17, art. 1),

et virtutem quidem theologicam (cf. ibid., art. 5) et specifice
diversam ab aliis (cf. ibid., art. 6).

Sed liaec doctrina S. Thomae, tum iu recitato textu, tum
in aliis citatis locis, diligenti consideratione indiget, et recta

interpretatione egent illi textus, praesertim 2a 2ae, q. 17, art. 2 et

4, de quibus mox sermo recurret. Aggredimur itaque ulteriorem
explicationem objecti materialis, et formalis, singularum nempe
formalitatum ejusdem earumque connexionis, item et motivi
formalis spei, ut est actus et habitus specificus circa finem

ultimum, tum in ordine naturae tum in ordine praesenti; quam
quidem explicationem penitiorem ex secunda parte hujus nostrae
dissertationis huic loco reservavimus, quoniam principale intentum
nostrum est de spe theologica seu divina ac supernaturali, nec

amplior declaratio ad sternendam viam ad hoc intentum tunc
erat necessaria; et quoniam caeterum ea quae de spe supernaturali

diceinus, attento discrimine utriusque ordinis, facillime trans-

ferri possunt ad spem specificam voluntatis in ordine naturae.

Et primo, agendo de objecto materiali spei theologicae,
omnibus quidem compertum est beatitudinem aeternam esse id

quod spe theologica primario speramus; sed quia beatitudo alia
est objectiva, et haec est ipse Deus, ut visus, seu ut consequi-
bilis per actus nostros, in quo Deus importatur in recto, et.

consecutio in obliquo; alia vero est formalis, et haec est actus

quo Deum consequimur, in quo actus creaturae importatur in,

recto, et Deus connotatur in obliquo; hinc est quod quidam cum
Durando in 3, dist. 26, a. 2, putant solam beatitudinem
formalem, non vero objectivam, esse objectum primarium spei

theologicae. Alii eamdem beatitudinem formalem saltern per-
tinere ad idem objectum tenent, nedum in modum conditionis et
de connotato, sed etiam in modum partis et objecti inadaequati ;

alii tandem quidquid sub Dei potestate cadit et a Deo sperari
potest, sive creatum sive increatum, sive naturale sive
supernaturale, pertinere censent ad objectum immediatum quod spei



De spe theologica, in online praesenti supernaturali. 289

theologicae, de quibus vid. Salmant., tr. XYIII, de Spe, disp. I,
dub. I, § IV, n. 17.

Itaque, posita distinetione praedicta inter flnem ultimum
objectivum et formalem, et rursus inter objectum primarium, qui
est ipse finis, et secundarium, quae sunt media quaecumque
ad finem, quae nonnisi in ordine ad finem sperantur, sequentia
statuimus.

Objectum primarium et immediatum spei theologicae est
finis ultimus objectivus, nempe ipse Deus, ut connotans consecu-
tionem sui, quae est per visionem beatificam; nihil vero creatum,
ue ipsa quidem beatitudo formalis seu visio beatifica, pertinet ad

objectum spei primarium ut pars et in recto, sed tantum ut
conditio objecti seu in obliquo. — Kihil tarnen prohibet creata
seu media quaecumque ad finem, qua talia constituere objectum
secundarium, quod speretur praecise in ordine ad primarium.

Primam partem nostrae assertionis ratione d. Thomae,
2a 2", q. 17, art. 2, probamus cum Salmanticensibus, quos
priores recitamus, ut clarius argumentum appareat; textus enim
S. Doctoris, quem deinde statim subdemus, nonnulla interpreta-
tione indigebit.

„Illud bonum, ajunt Salmant., de Spe, disp. I, dub. I,
§ I, n. 1, est objectum primarium quod terminativum spei, quod

primario cadit sub ejus motivo. Sed hujusmodi est solus Deus.

Ergo solus Deus est objectum primarium quod terminativum
spei. Major et consequentia patent. Minor autem probatur, quia

motivum, cui spes in attingentia boni, quod sperat, innititur,
est infinita Dei virtus (ut hic supponitur ex praecedentibus, et

amplius declarabitur infra). Sed bonum ad quod primario et

principaliter infinita Dei virtus perducit, est ipse Deus: tum quia
nullum aliud bonum earn virtutem adaequat, tum quia nihil magis

quam Deus praedictae virtuti proportionatur. Ergo solus Deus

est bonum primario cadens sub motivo spei theologicae."
Verba S. Thomae sunt haec: „Spes, de qua loquimur, at-

tingit Deum innitens ejus auxilio ad consequendum bonum

speratum. Oportet autem effeetum esse causae proportionatum :

«t ideo bonum quod proprie et principaliter a Deo sperare
Jahrbuch für Philosophie etc. IV. 19



290

debemus, est bonum infinitum quod proportionatur virtuti Dei

adjuvantis. Nam infinitae virtutis est proprium ad infinitum
bonum perducere. Hoc autem bonum est vita aeterna, quae in

fruitione ipsius Dei consistit. Hon enim minus aliquid ab eo

sperandum est quam sit Ipse, cum non sit minor ejus bonitas,

per quam bona creaturae communicat, quam ejus essentia: et
ideo proprium et principale objectum spei est beatitudo aeterna."

He fallamur, sed rite perspiciamus sensum S. Doctoris,
notemus primo, cum Cajetano in h. 1.: „Quod sermo praesens
est de beatitudine objectiva, et formali: sed de beatitudine for-
mali contingit loqui duplieiter. Primo, secundum id quod in se

formaliter est [seu in recto]. Secundo, secundum quod est
talis objecti [seu'in obliquo]. Praesens sermo est de beatitudine

formali, ut est talis objecti, id est, ut est assecutio Dei. Hoc
enim est principale consideratum in beatitudine hic; et sic a spe

principaliter attingitur. Spes enim, ut infra patebit (art. 5, de

quo verbulum dicemus), principaliter est de Deo; et de

beatitudine formali non est, nisi ut est ad Deum conjunctio. Et ideo

principaliter est sermo hic de beatitudine objectiva connotante

formalem. Et propterea litera et effectus meminit et Dei:

utrumque enim hie invenitur. Ham beatitudo formalis effectus

est quidam divinae virtutis contingens Deo. Unde non
subsumier Deus ut effectus, sed ut objectum effectus, ut etiam

ipsa literae verba indicant."
Ex quibus etiam intelligere licet rationem effectus aequi-

valenter tantum convenire objecto spei, quatenus ita se habet istud

objectum ad Dei virtutem, ac si esset ejus effectus; item rationem
effectus convenire objecto spei, non secundum id quod est, sed

secundum conditionem visi, quam importât in obliquo, sicut ob

eandem etiam rationem dicitur futurum et arduum.
Unde si objicias: objectum spei debet esse futurum,

arduum et possibile; atqui Deus nequit dici futurus, arduus,

possibilis; sed assecutio ejus. Ergo Deus non est objectum
spei; sed beatitudo formalis.

Respondetur facillime. Diet. maj. Objectum spei debet

esse futurum, arduum, possibile, in se, nego; ratione assecutionis,



De spe theologica, in ordine praesenti supernatural!. 291

«ubdist., tamquam conditionis connotatae, conc.; tamquam rei
speratae, neg. Contrad. min. Deus non est futurus, arduus,
etc., in se, conc.; sed ratione assecutionis, subd., tamquam
conditionis connotatae in obliquo, conc.; tamquam rei speratae et
in recto, neg.

Quomodo objectum spei non debeat esse in se futurum,
arduum, possibile, optime explicat Cajetanus, in 2ul 2", q. 18,

art. 2, ubi ait: „Aliquid spectare ad rationem formalem objecti,

contingit dupliciter. Uno modo ex parte rei objecti secundum

se ; alio modo ex parte subjecti. Objectum spei ex parte rei est

ipse Deus; ex parte vero nostri redundat in objectum, esse

futurum nobis, sicut objectum fidei esse non apparens, ut ex
antedictis patet. Nihil autem prohibet hujusmodi conditiones
denominativas esse de ratione formali objecti sic, quod subtractio

earum solvat speciem actus et habitus. Objectum namque prius
comparator ad subjectum, quam ad actum Tel habitum. Et
propterea conditiones redundantes in objectum ex subjecto, prae-
venientes actum et habitum, ad integritatem formalis objecti
actus vel habitus spectare possunt. Nec obstat quod entia

rationis sunt hujusmodi denominativae conditiones. Habent enim

reales causas, quibus repugnant aliae reales causae in eodem,

ex quibus redundant oppositae denominationes in objectis. Y. g.
in objecto fidei et spei, non videri est conditio denominativa
tantum: sed causa ejus, puta, talis dispositio subjecti, est realis;
et huic dispositioni reali contrariatur alia dispositio realis
in eodem, puta, esse affectum lumine gloriae consummatae, ex

<pia in objecto redundat opposita denominatio, scilicet esse

visum."
Et haec fere sufficiunt circa probationem allatam primae

partis assertionis nostrae. Et certe, si bene retineatur distinetio
inter beatitudinem objectivam et formalem, haneque ut conditionem

objecti connotatam in obliquo, vel ut in recto secundum se con-

sideratam, quasi esset objectum aut pars objecti, fere omnibus
difficultatibus solvendis ea distinetio sufficiet.

Unum forte addi meretur. In praedicto argumento S. Thomae

non necessario et universaliter supponi, quod si motivum habitus
19»



292 Analysis actus spei.

est aliquid increatum, eo ipso objeetum quod debeat esse in-

creatum; sed secundum subjectam materiam hoc intelligendum
est: cum enim spes eo erigatur ad majus bonum, quo majori
virtuti innititur, recte infertur, quod si virtus cui innititur spes

theologica, non sit minor quam Dei virtus, bonum spei ter-
minativum non sit minus quam bonum infinitum, ita ut salvetur
débita proportio inter motivum sperandi et bonum speratum.
Nec etiam dicitur a S. Doctore, quia virtus Dei est infinita, earn

necessario et semper perducere debere ad bonum infinitum, aut
bonum finitum non requirere aliquando virtutem infinitam; sed.

quia proprium est infinitae virtutis ad infinitum bonum
perducere, ideo bonum quod proprie et principaliter speramus esse

bonum infinitum, siquidem nullum aliud adaequat virtutem Dei,
et simul satiat appetitum spei.

Nee reponas possessionem Dei vel Deum possessum per
visionem beatificam satiare appetitum, adeoque hanc possessionem

esse objeetum spei, vel saltern illud ingredi, aut tandem Deum

non esse objeetum integrum immediatum, cum mediante visione

attingatur.
Nam rursus eadem distinctio recurrit de possessione Dei in

recto, vel in obliquo, ut supra. Et certe visio beatifica in recto

nequit esse finis ultimus objectivus, seu finis qui seu cujus
gratia, ut loquuntur, cum ipsa visio sit ulterius referibilis in
Deum, nec ipsa secundum se est forma satians sed hujus asse-

cutio et possessio, nec est objeetum spei sed possessio objecti
sperati et cum eo conjunctio. Quod autem forma non actuat
nisi mediante unione, et agens non attingit effectum nisi mediante

actione, nequaquam importât quod unio sit formalis causa,

et effectua sit mediatus; et sic a pari, quod objeetum non moveat
nisi mediante ejus attingentia, nullatenus importât quod ilia
attingentia sit objeetum, sed ad summum quod sit conditio

requisita ad idem objeetum quod. Quae quidem omnia latius
exposita habes apud Cajet. in cit. q. 17, art. 5, ubi spes demon-

stratur esse virtus theologica.
Ex his deducimur ad aliud argumentum ejusdem prioris

partis asserti nostri. Hoc tarnen argumentum nonnisi brevissime



293

attingimus, rémittentes ad modo cit. locum Cajetani. Ad-
mittunt omnes spem esse virtutem theologicam. Atqui hoc non
salvatur, nisi Deus ipse sit objectum quod primarium et
immediatum ejusdem spei. De notione enim virtutis theologicae
est ut Deus solus sit primarium objectum et motivum ejusdem

virtutis, quod late explicat Cajetanus cit. loc. Et patet tum ex
comparatione cum fide et charitate; et a contrario ex collatione

cum timoré Dei et religione. Nec prodest dicere ad denomina-
tionem virtutis theologicae seu divinae sufficere ut Deus sit
partiale objectum immediatum, simul cum visione aut aliis bonis

creatis. Nam, ut notant Salmant., ead. disp. I, dub. I, § I,
n. 5, „hoc admisso, non erit major ratio, ut denominetur potius
a Deo, quam a creaturis. Imo vero, cum malum ex quocumque
defectu contingat, satis erit ad hoc ut spes cadat a denominatione
virtutis theologicae, quod attingat immediate et per se primo
creaturam, tamquam partem sui objecti adaequati. Sicut ad hoc

quod homo dicatur materialis, sufficit componi ex una parte quae
sit materia, licet habeat aliam partem spiritualem."

Obiter adverte quaecumque diximus de objecto materiali
spei supernaturalis ac divinae, suo modo aptari spei circa finem

ultimum, qualis fuisset in ordine naturae, cum discrimine tarnen
valde notabili, de quo infra, quod scilicet intelligendus sit Deus

ipse cum connotatione, non visionis beatificae, sed attingentiae
proportionatae ad naturam, quamquam in illo ordine perfectissimae,
remotis impedimentis, etc.

Altera pars assertionis supra positae, post probatam prio-
rem, non indiget demonstrari; ita breviter Card. Gotti, tr. XI
de Spe, q. I, dub. II, § I, n. X: „Virtus primario tendens
efficaeiter in finem, secundario respicit media ad finem condu-
centia: atqui spes est virtus primario tendens in beatitudinem
objectivam, ut possidendam; ergo secundario respicit bona creata
ad beatitudinem conducentia." Vid. S. Thomam, 2a 2ae, q. 17,
art. 2, ad 2m, coll. art. 4.

Et haec quidem de objecto materiali spei.
Secundo dicendum est de objecto formali. Jam praeoc-

cupavimus quaestionem quomodo objecto spei primario seu Deo



294 Analysis actus spei.

applicari possint seu in eo verificari formalitates futuri, ardui.
et possibilis, de quibus solis erat difficultas. Nunc autem.

reliqua est alia quaestio, in quo praecise consistant rationes
boni nobis et ardui in objeeti spei. De ratione futuri non
est locus huic quaestioni, ut patet; nec etiam de possibili, de

quo caeterum ubi de motivo spei theologicae.
Ratio ergo boni nobis quae sit, facile eruitur ex dictis de-

objecto spei theologicae, quod est Deus connotaudo ejus asse-

cutionem per visionem et fruitionem beatificam, seu connotando

beatitudinem nostram absolute perfectam seu supernaturalem.
Haec est igitur ratio summi boni nobis, quod Deus sit beatitudo-

nostra. Unde etiam solvitur controversia, a quibusdam inducta,
an ilia ratio boni consistât in essentia divina prout virtualiter ab

attributis distinguitur, aut in singulis perfectionibus divinis, quae
in suo genere infinitae Deum summe bonum formaliter constituant,

anvero in cumulo omnium perfectionum. Respondetur enim.

hoc ultimum dictum esse amplectendum, cum sub ea ratione
Deus apprehendatur ut ratio adaequate beatificans hominem.

TJbi nota discrimen inter spem theologicam et spem circa
finem ultimum naturae, qualis in ordine purae naturae fuisseU

Ut jam supra advertimus, in hac altera spe, non agitur de boni-

tate qua Deus nos beatificat supernaturaliter et absolute, sed do

bonitate qua nos felices redderet relative perfecte, proportionate-
ad naturam nostram.

Major difficultas est de ratione ardui, et maxima Auctorum.

dissensio, ut videre licet apud Salmant., tr. de Spe, dis p. I,
dub. II, § II et IV. Ut breves simus, haec est sententia

Salmanticensium : „arduitatem per se pertinentem ad objectum
spei consistere in difficultate illud consequendi, quae quantum
est de se laborem et afflictionem affert; ea vero impedimenta
aut molestias, quae hanc difficultatem fundant, si secundum
particulars rationes considerentur, pure materialiter se habere, atque
ideo arduitatem per se non consistere in aliquo determinato."
Ita ut difficultas quae arduitatem constituit, sit varia pro variis
statibus et dispositionibus subjectorum remotorum spei, Angelo-
rum aut hominum, nondum finem adeptorum, et rursus hominum



De spe theologica, in ordine praesenti supernatural)'. 295

in statu justitiae originariae, aut lapso, denique vel in hac vita,
vel in purgatorio, vel in lirnbo Patruin.

Et probant ex eo quod reipsa, considerando varia suhjecta

spei, et in variis statibus, diversis omnino difficultatibus respeetu
finis attiDgendi subjacent sperantes; et deinde excludendo omnes

alias opiniones, rationes aliquas particulares pro ratione ardui

spei propria assignantes, quas ostendunt insufficientes, non

universales, seu alias non satisfacientes.
Consentimus quidem Salmanticensibus, in eo quod non

consistât universaliter ratio ardui in impedimentis fundantibus

contingentiam et dubietatem circa consecutionem boni, ut quidam
dixerunt: nam divina etiam revelatione certus de salute, potest

sperare; animae Purgatorii sperant; Patres in limbo speraverunt.
Ulterius vero distinguimus inter spem in communi seu

rationem ardui quae universaliter omni spei applicetur, et spem
specificam circa finem ultimum, ae rursus in ordine naturae et
in ordine praesenti, seu inquirimus utrum in hac spe, utraque
vel alterutra, non sit ratio aliqua specialis ardui, universalis
tarnen respeetu omnium sperantium. Nobis videtur apud Sal-

manticenses aliqua confusio, ex neglecta illa distinetione; quod

quidem facile perspieiet, qui dictos Auetores legerit.
De spe in communi verum dicunt Salmanticenses, arduum

etiam non consistere in eo quod oporteat bonum ab alio sperare,
seu dependenter ab alterius voluntate, vel, quod in idem recidit,
quod bonum non plene subjiciatur potestati nostrae: et ratio est,

tum quia sperare possumus etiam ea quae sunt in potestate
nostra, modo sint difficilia; tum quia, si in istis enumeratis
consistent arduum, omne desiderium boni ab alio obtinendi esset

spes, et tarnen Beati quaedam a Deo desiderant quae non sperant,
ut ostendit S. Thomas, in 3, dist. 26, q. 2, art. 5, quaestiunc.
2, et la 2"% q. 67, art. 4, ad 3m, de quibus textibus infra
dicemus.

Sed loquendo de spe circa finem ultimum, et primo quidem
circa finem naturae, qui fuisset Deus, connotando attingentiam
naturae proportionatam, dubitari potest an magnitudo seu prae-
eellentia boni, sola Providentia naturali Dei auxiliante attingenda,



296 Analysis actus spei.

non sit ratio ardui specialis, omni tarnen speranti communis.

Attamen, finis naturae, utpote in cognitione Dei abstractiva
tantum seu per effectus, et in quadam fruitione respondente,
consistens, manet proportionatus naturae eique debitus, et licet
sit bonum perfectum, non tarnen absolute sed in ordine illo
tantum; adeoque perducere hominem ad ilium finem est aequi-
valenter effectus finitus, et non ita proportionatus infinitae virtuti,
ut eidem faciat necessario et secundum se inbaerere; et, seclusis

per hypothesim aliis quihuscumqne difficultatibus et impedimentis,
homo quidem desiderasset et quodammodo exspectasset a Deo

ilium finem, sibi proportionatum, sibi debitum et paratum, non

vero proprie eumdem sperasset necessario a Deo. Et certe, in
ordine naturae, exstitisset spes, tum ut actus, tum ut habitus

acquisitus, qua homo inhaesisset Deo, ratione difficultatis et im-
pedimentorum sine Providentia et auxilio Dei naturali non vin-
cendorum, sed non fuisset necessaria ratione arduitatis objecti
quasi ab intrinseco postulantis virtutem divinam infinitam; nee

fuisset necessarius habitus spei ad inclinandum hominem in finem,

quoniam ipsa natura voluntatis fuisset inclinatus quasi pondéré
naturae et dispositus ad finem pi-osequendum.

Atvero, in ordine praesenti, censemus aliter esse loquendum.
Sicut enim virtus infusa spei omnino necessaria est quasi pondus

supernaturale ad inclinandum hominem in finem supernaturalem,
et ab intrinseco quidem necessaria, non ratione difficultatis ex-
trinsecae, sed ratione supereminentiae objecti sperati: ita etiam

supereminentia haec objecti facit ut necessario inhaereat homo

virtuti divinae. Ubi nota discrimen cum fine naturae: perducere
enim hominem ad finem supernaturalem est aequivalenter effectus

infinitus et proportionatus virtuti infinitae, ita ut necessario et

secundum se ad finem ilium attingendum homo inniti debeat

omnipotentiae auxilianti. Unde optime intelligimus cur S. Thomas

objectum spei theologicae beatitudinem aeternam dicat, objectivam

nempe, at connotando formalem, quae vere est possessio Dei,

cum finis naturae nonnisi valde improprie dici posset Dei

possessio, et non sit conjunctio seu unio cum ipso Deo nisi valde

remote et improprie.



De spe theologica, in ordine praesenti supernaturali. 297

Itaque opinamur rationein specialem ardui seu praecel-
lentis, ut loquitur S. Thomas, spei theologicae propriam, et
omni theologice speranti eommunem, esse sitam in objecti sperati
eminentia tali, quae secundum se petat sperantem inniti
omnipotent Dei auxilio. Hanc rationem ardui dicimus sufficere
ad rationem spei theologicae in omni sperante, non tamen ex-
cludimus alia impedimenta et difficultates, sperantibus occurrentia.

In confirmationem adducere possumus verba S. Bonaventurae,
in 3, dis t. 26, ubi loquens de spe per comparationem ad

objectum suum, inter alia haec habet: „Est ergo objectum spei
bonum quidem, sed non sub ratione boni, sed magis sub ratione
ardui sive magni. Et hoc quidem sie habet manifestari. Spei
enim duplex est actus, quorum unus est prineipium et origo
alterius: spes enim facit confidere, et faciendo confidere facit

exspectare. Nullus autem recte confidens confidit et innititur
nisi in eo qui nec possit nec velit sibi deficere, talis autem non

est nisi ille qui est poteutissimus in virtute, et munificentissimus
in liberalitate, et hoc non habet nisi habeat excellentiam virtutis
et largitatis. Cum autem quis totam fiduciam suam in eum posuit
qui excellentissimae virtutis est et liberalitatis, magna ab eo

exspectat se assecuturum. Quoniam ergo spes habet objectum

magnum et arduum in confidendo, hinc est quod habet pro
objecto magnum et arduum in exspectando. Et hinc est quod

ipse Dominus in quem speramus magna prornittit nobis in con-
solationem spei nostrae, juxta quod dicit Abrahae, Gen. V, Eoli
timere, Abraam, quia ego protector tuus sum, et mer-
ces tua magna nimis; quasi diceret: ego protector in quo
debes confidere, et merces tua magna quam debes exspectare.
Concedendum est ergo quod objectum spei est bonuin sub ratione

magni et ardui. Et quia gloriosum nominat magnum sublimitate,
aeternum nominat magnum diuturnitate, illud intensive, istud

extensive, ideo concedi potest etiam quod objectum spei sit
bonum sub ratione gloriosi, et sub ratione aeterni, et hoc sub

ratione excellentis et indeficientis, quae duo concurrunt ad per-
fectam rationem magnitudinis ipsius boni. Concedendae sunt

ergo rationes quae sunt ad partem istam." Vellemus et has



298 Analysis actus spei.

rationes addere, et solutionem objectionum, quae citatum textum
immediate sequitur; at, brevitatis causa, ultimam tantum exscribimus

magis notabilem: „Ad illud quod objicitnr quod spes est exspec
tatio futurae beatitudinis, dicendum quod spes non exspectat
beatitudinem nisi in quantum tenet rationem magni et ardui, hoc

est, rationem excellents et indeficientis. Et quia ista duo

importât beatitudo de sua prima ratione, hinc est quod spes magis
habet diffiniri per beatitudinem quam alia virtus."

Haec nemo non videt quam rite consentiant cum sententia

nostra. Praeterea, argumenta quae opponunt Salmanticenses, iis
qui arduum spei constituunt in eminentia, vel supernaturalitate
boni sperati, aut in eo quod bonum speratum debeat esse ab

alio, minime infirmant aut nec attingunt nostram explicationem.
Non enim dicimus in eminentia vel supernaturalitate per se

consistere arduum, nec in eo quod bonum speratum sit ab alio,
sed in eminentia tali, quae secundum se et necessario faciat
inhaerere virtuti infinitae, seu in rationi gloriosi et aeterni, ut
ait S. Bonaventura, quae ratio importatur primario et de se in

beatitudine, a qua proin spes magis habet definiri quam alia

virtus; unde haec ratio ardui propria est spei theologicae, et

aequivalenter effectus infinitus, etc., ut supra dicebamus, quod
non valet de supernaturali et quocumque modo eminenti, sed

de gloria aeterna tantum. Imo et textus ab ipsis Salmanticen-
sibus ex S. Thoma allegati, potius egregie confirmant opinionem
nostram, quos vel eo fine juvat referre, ut appareat quam mire
sibi invicem consentiant principes illi Doctores, quam alta reflexione
sua verba perpenderint, quam profundus eorum sensus, ideoque

non leviter, si temeritatis notam effugere velimus, interpretanda.
Haec dicit S. Thomas, in 3, dist. 26: „Habenti gloriam essen-

tialem, quae in Dei visione consistit, quidquid aliud creatum est,

parvum est; et ideo non potest esse spes neque de gaudio, quod
de salute aliorum eis accrescit; neque de gaudio, quod accrescit
animae de gloria corporis; sed potest esse de eis desiderium,
et hoc desiderium exspectatio large dicitur." Et in 1" 2tte, q. 67,

art. 4, ad 3m: „Respectu autem gloriae corporis in animabus

Sanctorum, potest quidem esse desiderium, non tarnen spes,



De spe theologica, in ordiue praesenti supernaturali. 293

proprie loquendo, neque secundum quod spes est virtus theologica:

sie enim ejus objectum est Deus, non autem aliquod bonum

creatum; neque secundum quod communiter sumitur, quia
objectum spei est arduum. Bonum autem cujus jam inevitabilem
causam habemus, non comparatur ad nos in ratione ardui, etc."

Et hoc addere possumus, nostram sententiam plura vitare
incommoda, ut quod arduum in spe theologica sit plane extrin-
secum et quasi accidentale, item quod aegre explicetur spes in
certis subjectis, puta, in Patribus in limbo degentibus; cum in

nostro dicendi modo, haec explicatio sit facilis et clara; et optime
intelligatur rationem ardui esse per se conditionem objecti in

spe, etiam theologica, contra illos qui spem vellent confundere

cum desiderio efficaci.

Quaedam etiam in modum corollarii vel scholii adjungi
possunt, quae simul dicta confirmant. Ita apparet in nostra
sententia, quomodo in spe theologica omnia sunt summa, et

omnes formalitates objecti sibi bene respondent: objectum enim

est bonum infinitum, aeternum, in quantum bonum nostrum

summum, in quantum futurum ultimum, in quantum summe
arduum seu excellens et indeficiens, infinita virtute efficien-
dum et ex hac parte certissimum et infrustrabile, de qua certi-
tudine infra.

Optime etiam perspicitur connexio variarum forinalitatum
praedictarum. Possibile siquidem per infinitam virtutein supponit
summe arduum; arduum supponit futurum, habitum enim jam
difficile non est; arduum seu excellens supponit bonum. Praeterea

possibile per virtutem Dei etiam directe supponit bonum et
futurum.

In superioribus tetigimus duplicem quaestionem, de qua
verbulum addi meretur, nempe de habitu spei acquisito; et de

necessitate rationis ardui in spe, contra illos qui spem cum
desiderio efficaci confundunt.

Ut diximus, habitus spei specificus circa finem ultimum
existere potuisset in ordine naturae; in ordine praesenti, item non

répugnât habitus acquisitus spei ex actibus, etiam supernatura-
libu8, spei repetitis, manens tarnen ordinis naturalis; et potest



300
*

Analysis actus spei.

coexistera cuin virtute infusa spei. At habitus ille deficit a

perfectione virtutis, prout versatur circa objectum supernaturale,
imo etiam prout attingit objectum naturale; quae quidein omnia

explicavimus in tract, nostra de Prudentia, fort, et tem-
perantia, nempe in Prooemio, pag. XXI—XXIII, et non

censemus heic repetenda; in eod. tract., in lntrod. de virt.
card., p. 8—10, reperies explicatam coexistentiam et relationem

ad invicem virtutum supernaturalium seu infusarum, et moralium
ordinis naturalis, harumque utilitatem in praesenti ordine, quam-

quam et hae absolutam perfectionem virtutis non habent, sed

relativam tantum in suo ordine; et haec facile transféras ad

relationem inter spem theologicam infusam, et coexistentem ha-

bitum acquisitum, hujusque utilitatem in ordine praesenti.
Quod illos attinet qui spem cum desiderio eonfundunt, satis

quidem contra ipsos demonstrata est nécessitas rationis ardui in

spe, ut conditionis distinctivae a desiderio, sed aliqua remanet

difficultas, praecipua quidem quam opponunt, solvenda. Objiciunt

nempe amorem concupiscentiae supernaturalem circa Deum ut
est beatitudo nostra, quem dicunt esse actum theologicum, non

tarnen charitatis, ut patet; ergo, ajunt, spei. Si autem ille amor
est actus spei, manifestum est, cum non requirat rationem ardui,
hanc rationem non esse conditionem necessariam in objecto spei.

Quod amor concupiscentiae, qui et amor spei dicitur, cum spei

supponatur et in ea quasi in actu exercito contineatur, sit actus

honestus et supernaturalis esse possit, omnino concedimus; item,

quod non sit actus charitatis liquet; quod sit actus theologicus
distinctione eget: est actus virtutis theologicae proprius et
Primarius, negatur; est actus theologicus, quatenus circa Deum
immediate versatur, secundario procedens ab aliqua virtute theo-

logica, vel ab habitu aliquo imperfecto, aut ab auxilio transeunte,
conceditur. Est scilicet amor concupiscentiae actus essentialiter

imperfectus, respectu spei inchoativus eique praesuppositus, ut

ex dictis patet, respectu charitatis dispositivus, ut, favente Deo,

explicabitur, ubi analysim amoris et charitatis instituera licuerit.
Unde in habentibus spem, potest procédera ut actus secundarius

a spe; in habentibus charitatem, a charitate, quatenus diligens



De spe theologica, in ordine praesenti supernaturali. 301

Deum, seipsum etiarn ex charitate diligit, sibique concupiscit finem
ultimum ; potest etiam procedere ab habitu bono et supernaturali,
licet déficiente a pertectione virtutis, qui se habeat ad spem,
sicut relate ad fidem pius credulitatis afFectus. Et si habitus
talis non admittatur, aut saltern non putetur necessarius, njIii I

prohibet hujusmodi amorem concupiscentiae supernaturalem
procedere ex auxilio transeunte; et certe amor concupiscentiae
o.rdinis naturalis non requirit nec producit habitum, cum voluntas

natura sua in bonnm proprium inclinetur. Nec putandum est

omnem actum honestnm vel et supernaturalem petere virtutem
specialem, sed ilium tantum qui specialem habet difficultatem,
qualis non est amor concupiscentiae, et qui in potentia in qua
residet ultimate assequitur suam rectitudinem, quod rursus non
verificatur in casu.

Tertio tandem, post longam de formalitatibus objecti
f'ormalis spei disceptationem, remanet brevius dicendum de motive
spei proprio. Post explicata tum de spe in communi, tum de

spe specifica, praesertim theologica, non est difficultas: constat
enim hoc motivum esse auxilium Omnipotentiae divinae; et haec

est constans S. Thomae doctrina, ut vel ex textibus supra reci-
tatis abunde et clare elucet.

Ne tarnen videamur id quod praecipuum est negligere, ita
possumus simplicissime motivum spei theologicae demonstrare.
Si inquiramus nempe ab aliquo, quare beatitudinem seu finem

suum ultimum amet et desideret, recte respondebit: quoniam illud
est supremum bonum meum et aeterna félicitas summopere
optanda. Si vero ulterius interrogetur, unde coufidat et prae-
sumat tantum bonum se consecuturum, cuinam innitatur motivo
ad bonum tarn superexcedens et arduum exspectandurn, et
sperandum; non potest rationabiliter idem superius responsum
repetere, sed recte respondebit: quia, licet tam excellens sit
bonum et arduum, mihi suppetit omnipotens auxilium Dei, quod
Lnt'allibiliter potest me ad hoc bonum perducere. Ibique sistet
interrogatio, nisi stultus sit interrogans: redditur enim ei
proprium confidentiae motivum, ultimaque causa adaequata spe-
randi; sicut dux exercitus interrogatus cur speret victoriam, non



302 Analysis actus spei.

respondebit: quia bona vel ardua, sed: quia, cum sit bona et

ardua, possibilis est per vires meas vel validum auxilium.
Ut rem absolvamus, quaedam sufficiet adjicere quae

argumentum vel confirment, vel et ulterius explicent ac praeveniant
objectiones.

Et primo quidem, non inutilis erit praevia quaedam animad-

versio, ne videamur versari in circulo vitioso, supra demonstrantes

•objectum primarium spei theologicae, supposito ejusdem motivo;
nunc vero ejusdem motivum, supposito objecto. Dato enim illo
qualicumque circulo, non tarnen circulus proprie vitiosus erit:
nam, quod dato tali objecto et tali motivo, ea perfecte sibi con-

sentiant, et omnes formalitates objecti formalis rite demonstrentur
adesse ac optime cum materia et motivo convenire, non leve
est indicium veritatis. At praeterea, circulus non est: quia
aliunde etiam ostendimus quodnam sit proprium objectum spei,
videlicet nisi sit illud quod indicavimus, spem non esse virtutem

theologicam; item nisi beatitudo objectiva intelligatur, connotando

formalem, finem ultimum révéra non attingi, cum beatitudo
formalis in se non sit finis ultimus, nec sit objectum beatificans sed

ejus assecutio.

Praesens deinde argumentum eonfirmatur ex paritate cum
fide theologica, ut jam satis deduximus ab initio ex textu
S. Thomae, q. unie, de Spe, art. 1, coll. 2" 2ae, q. 17, art.
5 et 6; ideoque huic rei non immoramur nunc.

Ulterius adverte quam merito in dicto argumento motivum
istud auxilii omnipotentis Dei supponatur 1° unicum ac adae-

quatum motivum spei theologicae, et 2° vere ultimum. Ex quo
etiam deduces quid proprie intelligatur nomine istius auxilii
divini.

Et debet quidem 1° esse adaequatum ac unicum motivum,
eo sensu quod nihil creatum illud ingrediatur, secus non erit
spes virtus theologica: unde statim conclude auxilium Dei
heic non intelligi de auxiliis ad extra, seu in praesenti ordine
de gratiis nos elevantibus et adjuvantibus ad finem, quae omnia

sunt dona creata, sed de ipsa Dei Omnipotentia seu actu Dei
immanente cum connotatione effectua auxilii ad extra, seu, in



De spe tlieologica, in ordine praesenti supernatural!. 303

praesenti. gratiae. Quid autem formaliter importet ille actus

Dei immanens, an praeter Omnipotentiam, etiam formaliter et in

recto alias perfectiones divinas complectatur, bonitatem, miseri-

cordiam, fidelitatem, dicemus sub 2°, ubi ostendemus motivum

auxilii hujus divini esse vere ultimum.

Ex eo quod nihil creatum ingredi posait motivum virtutis
theologicae, etiam conclude mérita nostra, intercessionem Sanctorum,
aliave quaevis creata non esse motivum inadaequatum seu partiale
spei theologicae. Quod enim ea sint media quaedam salutis,

importât quidem quod sunt objectum materiale spei secundarium

et subordinatum primario, sicut Deus est objectum principale; item

quod sunt causae efficientes secundariae et instrumentales salutis,
sicut Deus est causa efficiens principalis, qui iisdem utitur ad

perducendum hominem ad salutem; quod ntrumque declarat
S. Thomas, häc q. 17, art. 4; nequaquam vero importât quod
sint motivum partiale sperandi, imo ne secundarium quidem
motivum sunt, et certe motivum non nominat 1. c. S. Doctor.

Replicabis. a) Si Deus ut auxilians est causa efficiens in

spe, non potest esse qua talis motivum spei. Causa enim
efficiens nequit habere rationem causae formalis, et species rei non
sumitur ab agente sed a forma. Et b) certe auxilium Dei est

quid extrinsecum respectu beatitudinis, ergo non potest esse

formalitas ultima earn specificans ut objectum spei. Vel c) si

dica8 simul esse causam efficientem et formalem, non est in-
conveniens quod, sicut est causa efficiens principalis, compatiens
causas secundarias, sit etiam motivum principale, compatiens
motiva secundaria; quemadmodum etiam est objectum materiale

principale, compatiens objecta secundaria.

Respondemus. a) Deus auxilians est simul causa efficiens,
et formale motivum, respectu diversorum: habet nempe auxilium
Dei rationem causae efficientis respectu beatitudinis, et mediorum
ad illam; rationem vero motivi respectu actus et virtutis spei.

Adeoque tota objectio cadit.

b) Ad secundum, respondetur rursus sub distinctione: auxilium

est extrinsecum respectu beatitudinis, in esse rei, conc.;
in esse objecti specificantis motum spei, ne g.



304 Analysis actus spei.

c) Negatur paritas allegata. Ut enim vidimus, sub a),
auxilium Dei non est causa el'ficiens motus spei, sed beatitudinis,
et nullum est inconveniens, quod Deus, ut principalis causa,
habeat causas instrumentales sibi subordinatas, ad elficiendam

beatitudinem ; imo, in hac re, sicut in toto universo, hoc confert
ad ordinem et pulchritudinem, et commendat Dei sapientiam ac

bonitatem. Motivum vero est auxiliuin Dei, respectu motus spei;
et in ratione motivi maximum est inconveniens distinguere pri-
marium et secundarium, quamquam rursus nullum est inconveniens

ita distinguere in objecto materiali. Et istud quidem inconveniens

egregie explicant Salmanticenses, cit. tr. de Spe, disp. I,
dub. III, § I, n. 54: „Tum quia est contra communem modurn

loquendi theologorum : licet enim admittant pluralitatem objeeto-

rum quod, illam tamen non recognoscunt in objecto quo, sive
ratione sub qua [sicut patet etiam in charitate et in fideJ

Turn etiam quia nomen et ratio objecti quod indifferens est ad

primarium et secundarium; nomen autem objecti quo, sive
rationis sub qua, determinate applicatur motivo formali et

principali, quod semper est unum. Et ratio differentiae

est, quoniam objectum quod habet rationem materiae, objectum
autem quo rationem 1'ormae. Non est autem inconveniens,

quod ex parte materiae detur pluralitas partium, quia species
et unitas rei non sumitur a materia. Forma vero, cum det
unitatem et speciem, debet esse, quantum fieri potest, unica et

indivisibilis, ut liquet etiam in rebus naturalibus. Unde licet
non sit inconveniens dari pluralitatem ex parte objecti quod
sperati, ita ut unum sit primarium, et aliud secundarium;
absurdum tamen est admittere eamdein vel similem multiplicitatem
ex parte objecti quo, sive rationis sub qua; praesertim cum

haec det speciem, quae numquam se habet secundario. Unde

inerita, suffragia Sanctorum, similiaque subsidia vocanda non sunt

objectum quo secundarium, vel ratio sub qua secundaria spei

theologicae; sed reducuntur ad auxilium Dei, tamquam media

per quae Deus nos perducit ad salutem, et quae certiores nos

reddunt de eodem auxilio, animosioresque proinde faciunt ad

sperandum."



De spe theologica, in ordine praesenti supernaturali. 305

2°. Sicut auxilium Dei' ostendimus esse motivum adaequatum
et unicum spei theologicae, et inde jam intelleximus istud auxilium
non intelligi de creatis auxiliis, sed de actu immanente Dei,
connotato effectu: ita nunc demonstrandum remanet idem auxilium
esse motivum vere ultimum, ex quo deducemus quamnam aut

quasnam perfectiones divinas importet seu cornplectatur dictum
motivum seu auxilium, et intelligemus motivum esse unum,
non multiplex, ita ut unam, non plures, cornplectatur Dei

perfectiones.
Jamvero auxilium istud, ut motivum spei, formaliter et in

recto complecti solam Dei Omnipotentiam auxiliantem, adeoque
hanc esse motivum ultimum, quod scilicet in esse motivi non
resolvitur ulterius, optime rursum declarant, invocando paritatem
cum fide, iidem Salmanticenses, loc modo cit., § II, n. 57:
„Licet enim, ajunt, prima Veritas supponat summam Dei sapien-

tiam, ratione cujus falli non potest, et summam Dei bonitatem,
ratione cujus fallere non valet, et absque illis non subsisteret;
nihilominus immediatum et adaequatum motivum fidei est prima
Veritas revelans quin praedictum motivum intrent formaliter
bonitas et sapientia; eo quod homo interrogatus quare Deo cre-
dat, sufficienter et adaequate respondet, quia est summa Veritas
in dicendo, ibique ultimo sistit resolutio objectiva fidei. Et si

ulterius inquiratur, quare Deus sit summa Veritas, et respondeat,
quia summe sapiens et bonus est, jam interrogatio et responsio

diriguntur ad resolutionem in esse rei primae Veritatis in suas

radices. Hoc ergo pacto dicimus auxilium Dei, quod est

ratio sub qua et objectum quo spei, esse formaliter in recto
actum divinae potentiae executivae, sive Omnipotentiam
auxiliantem: praesupponere autem misericordiam, fidelitatem aut alia
etiam attributa, a quibus potest procedere quasi imperative. Et
ratio est, quia actus auxiliandi, sive Omnipotentia auxilians
supponit misericordiam, a qua imperatur, et fidelitatem, quam
exsequitur; actus quippe pertinens formaliter ad unum attributum
potest esse imperative, directive, aut secundum alias rationes ab

aliis. Ende resolutio objectiva spei ultimo et adaequate sistit
in Omnipotentia auxiliante; alia vero resolutio ejusdem Omni-

Jahrbuch für Philosophie etc. IV. 20



306 Analysis actus spei.

potentiae auxiliantis in alia attributa est resolutio non objectiva,
et in esse motivi, sed in esse rei, et in ordine ad proprias quasi
causas."

Ex his intelligitur quomodo in S. Literis, apud Patres,

aliosque scriptores ecclesiasticos, nunc haec, nunc ilia Dei perfectio
ut fundamentum aliquod spei nostrae exhibeatur: non videlicet
quasi motivum proprium spei semper indicare velint, aut multiplex
sit idem motivum, sed quia alia perfectio motivum est, aliae ut
radices quaedam praesupponuntur. Item intelligitur doctrinae
nostrae non obstare additum illud apud S. Thomam: „auxilium
divinae potestatis et pietatis", seu apud S. Bonaventuram:

„excellentissimae virtutis et liberalitatis." Auxilium enim

vere est executive ab Omnipotentia, et ideo in recto auxilium
semper dicitur a S. Thoma, vel etiam Omnipotentia auxilians;
imperative tarnen proeedit ab aliis attributis, potissimum pietatis
et misericordiae, quae ideo aliquando addit S. Doctor in obliquo,
sicut et alii scriptores.

Ubi etiam nota hanc misericordiam seu pietatem non
confundi cum bonitate Dei respectiva, qua Deus est bonum
nostrum; nam haec est prima formalitas in objecto spei, ilia
vero pertinet ad ultimam, quod sit possibile. Unde jam, in
sententia admittente motivum multiplex, haberemus tria attributa
diversa ut motivum spei: bonitas respectiva, omnipotentia, et

misericordia. Praeterea, cum spes, ratione suae omnimodae

certitudinis ex parte Dei, supponat Dei promissum et fidelitatem
Dei in promissis, concludimus motivum spei seu Omnipotentiam
Dei auxiliantem etiam praesupponere ejus fidelitatem, quam
exsequitur. Uli vero, non recte concludunt et fidelitatem Dei,

et promissum ingredi motivum, ita ut quidam reipsa statuant
Deum sub quintuplici respectu esse motivum spei: ut est bonum

nostrum, omnipotens, misericors, fidelis in promissis, et promittens.
Quam mira haec sint et parum philosophica, ex supra dictis
elucet. Textus autem Scripturae quos al leg-ant pro fidelitate et

promisso Dei, ut motivo, non aliud faciunt quam dare rationem

firmitatis et certitudinis spei, quae est praecipua proprietas spei

theologieae infra paulo declaranda.



De spe theologica, in ordine praesenti supernatural!-. 307

Ita finem imponimus explicationi elementi objectivi spei
theologicae, quod ex dictis ex integro supernaturale est ac

divinum, ex quo virtutem theologicam esse spem descriptam, jam
demonstratione non indiget. Cf. S. Thomas, 2a 2a0, q. 17, art. 5;
ubi ad 2m utiliter conférés la 2°e, q. 64, art. 4; et addes quo-
modo praesumptio alia opponitur spei, alia magnanimitati, quod
quidem nec difficultate caret, nec utilitate ad doctrinam de spe
integre et penitus intelligendam ; quia tarnen haec quaestio
directe non spectat ad praesens institutum, et earn alibi ex
professo solvimus, remittimus ad ilium locum, in tract, de

Prud., Fort., et Temp., pag. 85—87.
Item aliae sunt considerationes, quae ulterius quidem ipsam

spem explicant, et confirmant doctrinam nostram, facile vero ex
eadem intelliguntur, pro quibus ideo remittimus ad S. Thomatn.
Talis est comparatio spei ad alias virtutes theologicas: nempe
quod spes sit virtus distincta ab aliis virtutibus theologicis
(q. 17, art. 6), quod fides praecedat spem (art. 7), an sit prior
aut posterior spes charitate (art. 8), quocum cf. art. 3 ejusd.

quaest., utrum aliquis possit sperare alteri beatitudinem aeternam;
et q. unie, de spe, art. 3; item la 2ae, q. 62; et q. 65, art.
4 et 5. Et haec quidem addimus, ut lector integram S. Thomae
doctrinam ante oculos habere valeat.

Post elementum objectivum, oportet considerare elementum
subjectivum spei theologicae. At rursus subjectum proximum
spei esse voluntatem, adeoque spei theologicae voluntatem super-
naturaliter elevatam, excitatam et adjutam, ex universim dispu-
tatis plane evidens est. Cfr. S. Thomas, 2" 2ae, q. 18, art. 1;
et q. unica de spe, art. 2. Subjectum vero remotum supra
aliquantulum attigimus, et remotius quidem hoc ad analysim spei
pertinet quam ut ei nunc inhaereamus. Cf. 2a 2ae, q. 18, art. 2,

utrum spes sit in beatis, et 1" 2ao, q. 67, art. 4 et 5; item
2a 2ae, q. 18, art. 3, utrum spes sit in daranatis, et q. unie, de

spe, art. 4, utrum spes sit solum in viatoribus.
Non est etiam cur de habitu seu virtute spei theologicae

plura dicamus, siquidem fere omnia ex variis locis supra colligi
possunt, et caeterum habitus natura explicatur per naturam

20*



308 Analysis actus spei.

actus, illud autem praecipuum intentum nostrum erat naturam

spei theologicae demonstrare.

Universae ergo elucubrationi nostrae finem imponimus, sicut
facit S. Thomas in tractando de spe, proponendo nempe praecipuam
spei theologicae proprietatem ; quod quidem rationabiliter fit, post
explicatum utrumque spei elementum, objectivum et subjectivum,
cum certitudo aliquid importet ex parte utriusque elementi, ut
statim patebit.

En igitur breve commentarium in 2m 2ae, q. 18, art. 4.

Certitudo essentialiter et proprie est in vi cognoscitiva, et
dicit duo: ex parte objecti, quod hoc sit infallibiliter verum
(in fallibilitatem); ex parte subjecti, quod hoc sine fluctuatione
et dubitatione adhaereat objecto ut vero (firmitatem).

Haec certitudo essentialis, propria vi cognoscitivae, potest

participari et participatur in omni eo, quod a vi cognoscitiva
infallibiliter movetur ad finem suum, sicut in natura mota ab

intellectu divino, et virtute morali mota in modum naturae a

ratione. Et haec certitudo participata rursum infert duo: ex

parte objecti, quod motui respondeat infallibiliter proprium ob-

jectum, et ita dicitur motus infrustrabilis; ex parte subjecti,
seu ipsius motus, quod firmiter inhaereat suo objecto, et ita
dicitur firm us, excludens fluctuationem.

Jamvero certitudine supernaturali fidei constat ex promissione

Dei, qui rursum fide infallibili cognoscitur fidelis, beatitudinem
aeternam nobis proponi ut finem; Omnipotentiam quoque auxili-
antem Dei ex parte sua non posse deficere, fide certum est; et

haec igitur sunt objective infallibilia, et intellectus fide illu-
stratus haec firmiter sine dubitatione tenet.

Ita ergo spes secundum se participât illam certitudinem

fidei, ut sit objective infrustrabilis, subjective summe fir m a,

excludens omnem timorem.
Haec quidem de spe secundum se. In subjecto vero spe-

rante, oportet duo considerentur: 1° ipsa spes, quae, ut dictum

est, secundum se est infrustrabilis et summe firma; et 2° impedimenta

quae non ex parte spei ipsius, seu Dei cui spes innititur,
sed ex parte subjecti sperantis exurgunt. Et promissio quidem



De spe theologica, in ordine praesenti supernatnrali. 309

vitae aeternae non est absoluta, sed sub conditione meritorum:
quia vero, seclusa speciali revelatione, nemo viator fide certus
est de gratia et meritis, nec de obice auxilio divino non posito,
aut in futurum non ponendo, ideo ex parte sperantis, non spei
ipsius, ipse sperans viator, non ipsa spes, frustrari potest objecto
spei, et numquam esse potest sine timore.

Sed heic oritur difficultas. Licet theologice certum habeatur,
tarnen de fide non est, omnibus, etiam peccatoribus obduratis,
concedi auxilium sufficiens. Ergo ex parte ipsius spei, seu Dei
cui tales inniti debeant, est incertitudo, quia deest in intellectu
saltern absoluta fidei certitudo.

Respondetur. Etiamsi talis certitudo desit auxilii creati,
id tarnen non est ex incertitudine et defectu Omnipotentiae
auxiliantis, sed ex parte ponentis obicem; adeoque incertitudo
non est imputanda spei, seu Deo cui spes innititur, sed illi qui
obicem ponit aut posuit. Nec dicimus omnes sperantes debere

certitudinem fidei habere sibi hic et nunc adesse auxilium
sufficiens, ut spes secundum se sit certa, et illi sperare possint
firmiter; sed sufficit ut fide teneant quod reipsa fide constat de

objecto et motivo spei, ad hoc ut affectus respondens sequi possit
seu spes consistere certa; non ergo requiritur ut fide credat
Unusquisque sibi applicari hic et nunc effectum Omnipotentiae,
seu auxilium creatum, quod nemo sine revelatione scire potest,
sed sufficit non eliciat judicium oppositum, quo omnem affectum,
vel saltern affectum firmum erga objectum et motivum spei ex-
eludat. Aliis verbis, tria sunt judicia praevia in intellectu, fide

dlustrato, dirigente affectum spei theologicae in voluntate elevata.
Primum est judicium speculativum fidei: omnibus non ponentibus
obicem beatitudinem per auxilium Dei certo esse exspectandam.
Et hoc omnino, ut fide certum, praerequiritur ex dictis, ut quis
sperare possit theologice, adeoque certo seu firmiter, essentiali
firmitate spei propriae. Est hoc judicium quasi major syllogismi,
cujus minor sit secundum judicium, applicans subjecto in specie
illam majorem. Haec autem minor potest esse triplex: a) Atqui
adest obex absolutus ex parte mea. Et tunc tertium judicium
seu conclusio esse nequit nisi non esse sperandum. Sed in ilia



310 Analysis actus spei.

minore, vel obex intelligitur ita absolutus ut neque auxilio divino
tolli possit, et tunc certe excluditur spes, quia excluditur fides

in auxilium Dei omnipotens ; vel obex intelligitur de facto
absolutus et ex parte subjecti, et tunc, manente fide, excluditur

spes, non ex parte Dei, et ex defectu certitudinis spei, sed ex
parte subjecti, cujus judicium non solum non est fide certum,
sed erroneum. Quod quidem nullo modo praejudicat certitudini
spei, ut patet. Potest b) minor ista esse: Atqui absolute non
est obex ex parte mea. Hoc judicium non est fide certum,
ut patet, imo est temerarium et falsum esse potest; sed

conclusio quae logice infertur seu tertium judicium : ergo mihi
certo sperandum est, non infringit certitudinem spei, quia
etiamsi falsa sit minor, vera manet conclusio, non quatenus
mediante ista minore infertur ex majori fide certa, sed quia

verum est hoc ultimum judicium aliunde, ut patet ex dicendis

nunc de tertia minore, c) Potest minor tandem esse: Atqui,
qualiscumque sit obex ex parte mea, nunquam est ex parte
Dei, cui innititur spes. Cujus conclusio est absolute practice
certa, dictamen ultimum conscientiae fide illustratae, elicitum a

prudentia infusa: scilicet esse sperandum et spe quidem certa
et omuino firma ex parte Dei et spei ipsius, cum timore tamen

et tremore ex parte sperantis. Unde videmus spem, quamvis
aliquando dicatur ex parte nostra non infrustrabilis nee sine

timore, absolute tamen et simpliciter esse dicendam certam, quia
omnis incertitudo et fluctuatio ex parte infirmitatis sperantium
est, non ex parte spei ipsius; imo timor ex parte nostra, valde

salutaris, non remittit spem, sed potius acuit, quia magis in-
haerere facit Deo.

Nihil diximus de meritis Christi relate ad spem, quia nec

objectum nec motivum spei ingrediuntur; sunt tamen fundamen-

tum quoddam praecipuum mediatum spei nostrae, quoniam intuitu
meritorum Christi nobis beatitudo destinatur, et auxilia omnia

ac media ad earn Christum habent ut causam principalem
meritoriam.



De spe theologica, in ordine praesenti supernaturali. 311

Conelusio.
Confidimus nos aliquid contulisse ad hoc ut lector illos

fructus, quos in initio dissertationis praenuntiabamus, percipere
jucunde valeat; et praeprimis praestantiam quoque divinac hujus
virtutis spei perspiciat. Faxit Deus ut, omnes semper „fortissimum

solatium habeamus, qui confugimus ad tenendam propositam

spem: quam sicut anchoram habemus animae tutam ac firmam,
et incedentem usque ad interiora velaminis: ubi praecursor pro
nobis introivit Jesus." (Ad Hebr., VI, 18—20.)


	Analysis actus spei [Fortsetzung]

