Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Application oder Concursus
Autor: Schneider, C.M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761688

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Applikation oder Concursus. 451

konnen aufrichtig versichern, dals es uns sehr angenehm ware,
wenn man auf diese termini, wie concursus und ahnliche, ver-
zichtete und dafiir wieder allgemein die weit kraftvolleren termini
nahme, welche Thomas hat gebranchen wollen und die den von den
Thomisten verteidigten Lehrinhalt viel schéirfer ausdriicken als
die jetzt angewandten; wie z. B. applicare voluntatem, movere
voluntatem, sese immittere voluntati, causare actum ipsum volun-
tatis. Aber woher kamen denn diese neueren termini? KEben die
Molinisten und ihre Vorlaufer haben damit zu allererst die Ab-
schwichung der Lehre des hl. Thomas gekennzeichnet. Die
Thomisten mulsten, um den wissenschaftlichen Streit in niitzlicher
Weise fiihren zu konnen, folgen und haben, ohne jemals die eigentl.
termini des hl. Thomas hintanzusetzen, die pricise Lehre des-
selben nun auch in die nenere Terminologie hineingebracht. Es ist
eine Riickkehr zur Wahrheit, wenn die alten termini, wie appli-
care, movere wieder mit Riicksicht auf den freien Willen in
(Gebrauch kommen. Der Streit wird dann um so leichter zu be-
enden sein, denn schon im dufseren Ausdrucke liegt da die innere
Wahrheit; wogegen die neueren termini leicht zu Mifsverstind-
nissen und so zur steten Wiederholung des Namlichen Anlafls
geben. Feldner weist in seiner Abhandlung nur nach, dafs die
Sache, welche die Thomisten mit ,concursus“ bezeichnen, im
Thomas sich findet; er tritt nicht, wie fiir etwas Unentbehrliches,
fiir das Wort ein.

Es ist zu bedauern, dals Adeodatus eine so grofse Vorliebe hat
tiir kleine Broschiiren in solch’ wichtigen Fragen (8. 77). Dies ist die
Ursache, dafs er am Ende seiner Analyse beim ,interessantesten®,
entscheidenden Hauptpunkte erkliaren muls, dies passe nicht in
den Rahmen seines Schriftchens. Und Pecci selbst, dessen kleine
Schrift (nach Adeodatus) ,,wie der sicher treffende Hieb eines
zweischneidigen Schwertes bis in den innersten Kern der Frage
eindringt, um alle Hiilsen wegzuschneiden, welche den Kern
verdecken®, fragt nr. 22, ob es ,denn nicht der Fall sein konnte,
dafs wir nach Dingen suchen, die sich widersprechen, und dals
wir deshalb unsern Verstand unniitz quédlen? Wir suchen nach
etwas, was zugleich determiniert und indeterminiert ist in ein
und derselben Beziehung; das bedingt Zukiinftige soll ja vor
jedem Dekrete indeterminiert sein, und zugleich wollen wir, dafs
es vor jeglichem Dekrete determiniert sei und zwar im Wissen
Gottes. Wer wollte leugnen, dals hierin ein Widerspruch liege 7
Adeodatus nennt diese Frage ,aulserordentlich merkwiirdig*
(8. 47). Wir finden da blofs von Pecci selbst bestitigh, was
wir eben iiber ,,das (eheimnisvolle“ sagten, iiber das nimlich

Jahrbueh fiir Philosophie ete. 1lI, 99



452 Applikation oder Concursus.

was nach Pecci ibrig bleibt; dieses ,,Geheimnisvolle® ist der
Widerspruch, und dieser allein bleibt iibrig bei so kurzen
Schriften, die da hochst wichtige Fragen erschopfend behandeln
wollen, welche hineingreifen in alle Teile der Theologie.
Demjenigen , der iiber die beregte KFrage sich wirklich
unterrichten will, raten wir an, nicht so grofsen Abscheu zu
haben vor umfassenderen Werken. Wir nennen ihm aus der
neuesten Zeit zumal 1. Dummermuth ,,de praemotione physica®
nach Thomas (G. J. Manz); 2. unsere Abhandlung iiber ,das
Wissen Gottes* in 4 Bianden bei . J. Manz, wo der hochst ver-
derbliche Einfluls des Molinismus aut alle Zweige der dogma-
tischen Wissenschaft und sein Gregensatz zur Freiheit eingehend und
unter bestindiger Leitung von Stellen aus Thomas und den Viatern
nachgewiesen wird; 3. die von uns herausgegebenen St. Thomas-
blatter (beiG.J. Manz), wo der Einfluls der thomistischen Doktrin
vom Verhaltnisse Gottes zu unsrer Freiheit auf das gewdhnliche
christl. Leben und auf die anderen Wissenschaften in mehr populirer
Weise dargethan erscheint; und endlich unsre Verdeutschung
der Summa theologica (G. J. Manz), in welcher die Uber-
leitungen und Zusatzbdnde, zumal der 8., unsre Frage in der
heutigen Fassung behandeln und zwar ausdriicklich dies, wie nach
dem ganzen Zusammenhange der Summa Thomas nur die Lehre
von der praemotio physica verteidigt haben kann. Wir freuen uns
iibrigens, dals Peccis Schrift allgemein jetzt nach der deutschen
Ubersetzung angefiihrt wird. Denn wenn solche sekundére Autoren,
im Vergleiche zu Thomas, einer Ubersetzung bediirfen, um in
Gelehrtenkreisen verstanden und angefiihrt zu werden (ist doch
die betr. Schrift auch lateinisch erschienen), dann erscheint eine
Ubersetzung als unabweisbare Notwendigkeit fiir ein Riesenwerk,
wie die Summa es ist; soll anders diese einen Nutzen schaffen.
Wir gehen nach diesen orientierenden Bemerkungen iiber
auf die Besprechung der Freiheit nach Thomas. Wir besprechen
dies im Anschlusse an Feldner und wollen zu dessen Anfithrungen
aus Thomas spekulative Erlduterungen geben, die aus den Prin-
cipien des hl. Thomas folgen. Wir behandeln 1. die Freiheit
mit Riicksicht auf den Willen; — 2. mit Riicksicht auf die
Vernuaft; — 3. mit Riicksicht auf die freie Handlung.

1. Ohne praemotio physica gibt es kein freies Willensvermdgen.

Feldner schreibt mit vollem Recht (8. 102): ,Die einzige
Schwierigkeit gegen die physische Vorherbewegung bildet immer
der angebliche Verlust der menschl. Freiheit . . . . Allein im
Systeme Sr. Eminenz finden wir keine geniigende Aufklarung



Applikation oder Concursus. 453

dariiber, wie Gott dem Menschen die Freiheit belasse, indem er
den Willen auf natiirliche und notwendige, d. h. unfreie
Weise hinneigt zum Guten und zur Gliickseligkeit im allgemeinen.
Entweder hat Gott bei der Hinneigung des Willens zum be-
sondern, einzelnen Gute nichts mehr zu thun; und dann hat
der Wille etwas, was nicht von Gott ist. Oder diese not-
wendige und natiirliche, d. h. unfreie Hinneigung bringt
zugleich eine nicht notwendige, nicht natiirliche, d. h.
freie Hinneigung zum Einzelgute hervor. Ersteres verstdlst
nach dem Zeugnisse des Suarez (welches Pecci anfiihrt) gegen
den Glauben; letateres ist gegen die Vernunft, aufser in Bezug
auf jene Dinge, die mit dem Gute und mit der Gliickseligkeit
im allgemeinen einen notwendigen Zusammenhang aufweisen.
Eine geradezu unlosbare Schwierigkeit, die sich aus der Ver-
werfung der praemotio physica ergibt, ist die: wie der Wille,
wenn er passiv, also agens in potentia, ist, nun aktiv, also
agens in actu, werde. Hntweder geschieht dies durch sich
selber; und dann gibt er sich eine Vollkommenheit, die er
friither nicht hatte, eine Ansicht, die gegen den Glauben und
die Vernunft verstofst; oder er muls diese subjektive Voll-
kommenheit von einem andern haben. Das Erstere ist gegen
den Glauben und die Vernunft, weil jede Vollkommenheit
Gott zum Urheber hat; und dafls eine Kreatur sich selber etwas
gebe, was sie frither nicht hatte, widerstreitet dem Gesetze vom
zureichenden Grunde. Diese Vollkommenheit, diese notwendige
Vorbedingung fiir die freie Selbstbestimmung des Willens
mufs demnach von Gott dem Willen mitgeteilt werden; denn,
so Thomas (vgl. zudem I, II qu. qart. 4), omne quod quan-
doque est in actu et quandoque in potentia, indiget moveri
ab aliquo movente. Dies nun leistet thatsdchlich die ,praemotio
physica® und somit ist ohne praemotio physica keine freie Willens-
bestimmung.*

Gehen wir darauf tiefer ein. Wie stellt der Kardinal
seine ,, Applikation des Willens von seiten Gottes hin und weist
jeden weiteren concursus zuriick? Er schreibt (S. 43): |, Wer
sich von der Lehre .des hl. Thomas nicht entfernen will, mufs
zugehen, dafls, von der ersten Bewegung des Willens ab-
gesehen, zu allen iibrigen Gott gemeiniglich mithilft in jenem
einzigen schon definierten concursus (I, qu. 105 ad V.), der zu
allen Thitigkeiten der Geschopfe notwendig ist. Es eriibrigt
nur noch, dals wir genauer angeben, wie beschaffen jene erste
Bewegung ist, welche der Wille vom obersten Beweger erhalten
mufs. Cajetan hélt fest, dals sie nichts Andres sei als die

29*



454 Applikation oder Concursus.

natiirliche und notwendige d. h. unfreie Hinneigung zum
Guten und zur Gliickseligkeit im allgemeinen. Fiir diese Aus-
legung sprechen viele Stellen in den Worten des engelgleichen
Lehrers.“

Wollen wir also uns genau gegenwartig halten, was der
Kardinal meint und worin er von der thomistischen Ansicht ab-
weicht, so miissen wir folgende Punkte als fiir ihn feststehend
betrachten: 1. die Applikation von seiten Gottes besteht fiir
den freien Willen darin, dafs dieser es von Gott hat, mit Not-
wendigkeit aut das Gute im allgemeinen gerichtet zu sein; —
2. diese Hinneigung zum Guten oder zur Glickseligkeit im all-
gemeinen ist in der Natur des Willens eingeschlossen oder ist
vielmehr seine Natur; — 3. ein weiterer, besondrer Konkursus
Gottes mit dem Willen, damit dieser auf ein einzelnes besondres
und genau bestimmtes Gut sich richte als auf seinen Zweck,
ist ausgeschlossen; — 4. nur jener concursus ist anzunehmen, der
zu allen Thitigkeiten der Geschopfe notwendig ist und welcher,
wenn sich der Verfasser nicht im selben Satze widersprechen
will, kein andrer ist als der fiir die Erhaltung und Bewahrung
der anfangs mitgeteilten Kraft erforderte, also als der fiir die
Fortdauer der naturnotwendigen Richtung auf das Gute oder
die Gliickseligkeit im allgememen notwendige ; wie man ja sagt,
dals der Akt des Bewahrens und Erhaltens der Kreaturen in
ihrem Sein der fortgesetzte Akt des Schaffens ist. In diesem
Sinne will somit Pecci von einem concursus Gottes mit der
Willensthatigkeit nichts wissen; nur eine applicatio des
Willens auf das Gute im allgemeinen, also auf das kraft der
innerlich notwendigen Natur des Willens Gewollte, soll statt-
haben. Wir verweisen auf S. 49—67 der Schrift Feldners den-
jenigen, der aufs genaueste nachgewiesen sehen will, dals diese
Lehre schnurstraks der des hl. Thomas, sowohl in der Summa
wie in seinen andern Schriften, zuwiderlauft. Wir heben hier
nur einen Punkt hervor; wie namlich Pecci im offenbarsten
Gegensatze zur Encyklika Leos XIII. de libertate humana
vom 20. Juni 1888 steht.

Nachdem Leo XIII. auseinandergesetzt, wie die Kirche
stets die paturliche Freiheit des Menschen geschiitzt und den
Fatalismus bekdmpft hat, der da nicht innerhalb des Menschen
den Grund des Tmenschl, Handelns, sondern aufserhalb sucht
und sonach den Menschen vom Zwange d. h. von dulseren Ge-
walten getrieben werden lafst, fahrt er fort, die Natur oder das
Wesen der Freiheit zu beschreiben, und sagt: ,,Die Freiheit ist,
wie wir bereits gesagt haben, eigen den vernunftbegabten Wesen



Applikation oder Concursus. 455

und besteht, wenn ihre Natur erwogen wird, in nichts Andrem
als in der Fahigkeit, Mittel auszuwahlen, die geeignet sind, zum
Besitze des vargelegten Zweckes zu fiihren; insoweit, wer die
Fihigkeit hat, Eines aus mehreren zu erwiéhlen, dieser eben
Herr seiner Handlungen ist (nihil est aliud nisi facultas eligendi
res ad id, quod propositum est, idoneas, quatenus qui facultatem
habet unum aliquod eligendi e pluribus, is est factorum suorum
dominus).“ Der Papst kennt zuvorderst nicht jene Begriffs-
bestimmung der Freiheit, die allein der eben dargebotenen
Ansicht Peccis entspriche; wonach ndmlich die Freiheit nichts
Andres wire wie die Fahigkeit, zu handeln oder nicht zu handeln,
trotzdem alles zum Handeln Erforderte bereit steht (facultas,
positis omnibus ad agendum requisitis, agendi vel non agendi).
Im Gegenteil, er verurteilt sie gleich danach, indem er darauf
hinweist, dals in einem solchen Falle Gott, Jesus Christus, die
Engel und die Heiligen im Himmel nicht in dem Grade frei
wiaren wie wir; weill sie nicht siindigen konnen, also nicht die
Fiahigkeit haben, das Gute nicht zu thun.

Doch sehen wir, wie Leo XIII. noch weiter sich erklart:
,Weil nun jegliches Ding, was als Mittel zur Erreichung irgend
einer Sache genommen wird, den Charakter des Guten hat und
insofern als niitzlich bezeichnet wird, dem Guten aber es von
Natur eigen ist, dals es so recht eigentlich das Begehren in
Thatigkeit setzt oder bewegt; so ist die Fahigkeit frei zu wéhlen,
eine Eigenheit des Willens oder vielmehr sie ist der Wille selbst,
insoweit ihfn die Fahigkeit des Wahlens innewohnt.* Der Papst
eignet sich sowohl die wahre Begriffsbestimmung der Freiheit
an wie sie Thomas hat, als facultas, proposito fine eligendi media;
als auch hilt er die Freiheit nicht als schlechthin gleichbedeutend
mit dem Willen, sondern sie ist ihm wie dem hl. Thomas nur
der ungestorte Weg zum Zwecke. Sie ist ,der Wille, insoweit
er frei wahlen kann die Mittel zur Erreichung des
vorliegenden Zweckes.“ Der Wille selbst seiner Natur nach
ist die Hinneigung zum Z wec ke oder das Wollen des Zweckes.

Nun fragen wir: Ist ein solcher Zweck, der erreicht oder
besessen werden soll, das Gute im allgemeinen? Wer hat
jemals das Gute im allgemeinen besessen oder erreichen wollen ?
Haben sich denn die Verteidiger solcher Ansichten, wie die oben
angefiihrte es ist, je klar gemacht, was denn dies sei: , Das Gute
im allgemeinen?“ Es i1st dies gar kein einzelnes, thatsichlich
bestehendes Gute. Alles, was ist, Gott und der Urstoff, die
Engel und die Wassertropfen, ist insoweit gut. Alles nimmt teil
am Guten im allgemeinen. Lefzteres wird eben erst thatséichlich



456 Applikation oder Concursus.

erstrebbar, wenn es in einem einzelnen besondren Sein sich
ausdriickt; und es driickt sich fortwadhrend so in einem einzelnen
besondren Sein aus, dals neben diesem noch ungemessen andre
einzelne Dinge gut sein konnen. Das Gute im allgemeinen ist
mit einem Worte ein Vermogen, kraft dessen erst ein einzelnes
Sein thatsdchlich als gut bezeichnet werden kann.

Was aber sagt der Papst? Wie bestimmt er den Bereich
der Freiheit? Sie erstreckt sich nicht auf den Zweck, sondern
auf die Mittel zum Zwecke. Er wiederholt nur, was Thomas
unzihlige Male sagt: Der Zweck untersteht nicht im einzelnen
Falle des Wirkens dem freien Auswihlen; er gibt vielmehr die
mafsgebende Richtschnur an fiir das Wéhlen; nach ithm werden
die Mittel bemessen ; die Freiheit richtet sich so recht eigentlich
auf die Mittel fur den vorliegenden Zweck. Der Papst kann
gar mnicht klarer sprechen, Er sagt: ,,Alles, was um des Be-
sitzes eines Gregenstandes willen ergriffen wird, hat den Charakter
jenes Guten, was niitzlich genannt wird; und darauf geht
die Freiheit (omne, quod res cujuspiam adipiscendae
caussa assumitur). Mit der res quaepiam, d. h. mit dem be-
liebigen Gegenstande, den man erreichen oder besitzen will,
driickt Leo XIIL. dasselbe aus, was er im vorhergehenden Satze
als 1d quod propositum est bezeichnet hatte. Kann aber eine
res quaelibet das Gute im allgemeinen sein? Offenbar nicht.
Also der Papst unterscheidet die ratio boni, oder den Charakter
des Guten im allgemeinen, kraft dessen Alles gut ist, sowohl das
Niitzliche als Mittel zum Zwecke, als auch das bonum honestum,
was Zweck ist, von der ,,quaelibet res, welche Zweck sein kann.
Die Freiheit aber erstreckt sich nach dem Papste weder auf
den Charakter des Guten im allgemeinen, auf die ratio boni,
welche die Dinge unabhéngig von unserm Willen haben, noch
auf den besondren einzelnen Zweck, der erreicht werden
soll; sie geht nur auf die Mittel fir den Besitz dieses Zweckes
d. h. des einzelnen besondren (Grutes, der quaelibet res, welche
vorliegt. Also steht der Papst im entschiedensten Gegensatze
zu Pecci, der nur die naturnotwendige Hinneigung zum
Guten im allgemeinen als aulserhalb der freien Wahl aner-
kennen will.

Der Papst ist durchaus einverstanden mit dem engelgleichen
Lehrer, der als bestindiges Beispiel fiir das einzelne besondre
Gut, welches fiir die freie Wahl bestimmend, aber nicht deren
Gegenstand ist, die Gesundheit anfiihrt. Die Gesundheit will
der Arzt ohne Grenzen, mit Riicksicht auf sie ist er beim Heilen
nicht frei; sie ist der Zweck und somit das Mals fiir die Aus-



Applikation oder Concursus. 457

wahl "der Medizin; sie ist der Quell fiir die freie Auswahl der
Medizinen.

Wir haben somit vor uns ein einzelnes besondres Gut,
welches nicht Gegenstand der Wahl ist; sondern von dem viel-
mehr die Moglichkeit eines freien Wihlens dessen ganzer Natur
nach abhingt. Steht dieses Gut etwa neben dem Guten im
allgemeinen; ist es aufserhalb desselben, diesem aufserlich? Keines-
falls, Das Gute im allgemeinen erscheint so recht eigentlich,
es wird etwas Thatsdchliches und ist nicht mehr einzig im
Stande des Vermogens, sobald es in einem einzelnen besondren
Gute sich zeigt und diesem den Charakter des Guten aufprigt.
Leo XIII. lafst auch dariiber keinen Zweifel. Wovon hat das
Niitzliche, also das Mittel fiir den Zweck, was der freien Wahl
so recht seiner Natur nach unterliegt, den Charakter des Guten?
Von der quaelibet res, die da Zweck ist. Also ist der Zweck
von sich aus ein Gut, da von ihm nicht ausstromen kann, was
nicht in ihm ist; d. h. in ihm wird das Gute im allgemeinen,
die ratio boni, gleichsam personifiziert; es wird zu etwas that-
sdachlich Anziehendem. Der Wille kann gar nicht auf das
Gute im allgemeinen sich richten, wenn er als ein thatséchlich
wollender betrachtet wird. Denn dieses Gute im allgemeinen
ist gar nichts Thatsichliches, ist gar nichts einzeln Bestehendes,
kann somit nicht der Zielpunkt eines Aktes sein. Der Wille
nur als Vermogen fiir das Wollen, als ein Kénnen fiir das
Wollen tragt in sich die Richtung auf das Gute im allgemeinen.
Selbst Gott kann nicht machen, dals das, was seiner Natur nach nur
Vermogen ist, von Natur zugleich etwas Thatsdchliches sei. Selbst
(Gott kann nicht den Willensakt auf das Gute im allgemeinen,
wie es in sich betrachtet wird, richten. Es wére dies eben so-
viel wie einen Menschen lieben, der weder Peter noch Paul
noch Johannes, der also kein einzelner Mensch ist. Hs hielse
dies jene Lehre wieder einfithren, wonach die allgemeinen
Gattungen fiir sich bestehen, abgesehen von den Einzeldingen;
wonach es also ein Pferd im allgemeinen, eine Rose im all-
gemeinen gibt. Diese Lehre ist wiedersinnig; und so schliefst
auch diese Angicht, wonach Gott blofs die Richtung auf das Gute
im allgemeinen dem Willensakte gébe, Widersinn, Unméglichkeit
ein; denn sie setzt voraus, dafs es ein solch’ Gutes im all-
gemeinen als etwas Fiirsichbestehendes thatsachlich gibe.

Die quaelibet res, wie der Papst in umfassendster Rede-
weise den jedesmaligen Zweck eines freien Aktes nennt, ist eben
deshalb Zweck und somit als Einzelgut und FEinzelsein Mafs
und Quell fiir die freie Wahl, weil in ihr die ratio boni, das



458 Applikation oder Concursus.

Gute im allgemeinen erscheint und thatsdchlich wird; ebenso
wie das einzelne Pferd ein Pferd ist, weil in ihm die allgemeine
Gattung ,,Pferd“ erscheint und etwas thatsichlich Einzelnes
wird. Eine Trennung ist hier gar nicht moglich., Entweder
ist auch die Richtung auf das Gute im allgemeinen keineswegs
von Grott; oder von Gott ist ebenso die Richtung auf das besondre
einzelne Gut, welches unter dem Gesichtspunkte des Guten im
allgemeinen, als Zweck, vom Willen erstrebt wird. Deshalb
sagt Thomas so oft ebenso kurz wie entschieden: ,,Der Wille
geht auf den Zweck; die freie Wahl auf das Mittel zum Zwecke*
(voluntas est finis, electio mediorum). Und der Papst identifiziert
in feinster Ausdrucksweise die ratio boni, das (rute im allge-
meinen, mit der quaelibet res, insoweit um derentwillen das
Auswahlen statthat; also insoweit sie als Zweck und demnach als
Mals der freien Auswahl dasteht. Sagen demgemils, Gott richte
den freien Willen aut das Gute im allgemeinen, ist ganz ebenso
viel als annehmen, dals Gott den Willen richte auf das einzelne
besondre Gut, insoweit darin der Charakter des Guten, die
ratio boni erscheint; — d. h. es ist ganz ebensoviel als an-
nehmen: die praemotio physica als Quelle und zwar als einzigste
Quelle der Freiheit im Willen,

,Wenn die Indifferenz des freien Begehrungsvermogens
gegeniiber den Partikulargiitern aulser dem allgemeinen, allen
geschaffenen Wesen gemeinsamen concursus noch einer besondren
Bestimmung von aufsen her bedarf*, so fragt Pecci (S. 19 bei
Adeod.), ,,was kann ihr dann noch von ihrem Privileg bleiben?
Der Verfasser erklart seine Arbeit fiir eine Jugendarbeit, die
erst jetzt herausgegeben worden. Dies muls eine solche Frage-
stellung entschuldigen. Eben deshalb ndmlich weil Gott allein,
ohne Vermittlung einer Kreatur, den Willen zu einem einzelnen
besondren Gute hin bestimmt, eben deshalb steht der Wille
so hoch. Alle andern Kreaturen werden von Gott bestimmt
vermittelst andrer in der Natur gelegenen Krifte; und deshalb
sind sie nicht frei. Der Wille aber hat von Natur ein Ver-
mogen fiir alles Gute; und deshalb kann nur derjenige ihn be-
thitigen, der alles Gute dem thatséchlichen Sein mach ist. Nur
Gott kann ihn — und dies ist der Vorzug des Willens vor
allen andern Kriften, dies ist sein ,Privileg“ — zu einem
einzelnen besondren Gute in der Weise bestimmen, dals der
Wille immer auf das allgemeine, auf alles Gute dem Vermigen
nach gerichtet bleibt oder dafs er dieses einzelne Gut erstrebt
unter dem Gesichtspunkte des Guten im allgemeinen. Und dies
meint Thomas, wenn er sagt (I, qu. 83, art. 1, ad III; C. G.



Applikation oder Concursus. 459

ITI, 148; in Perih. 1, 14; Met. 6, 3): ,Dadurch eben dals Gott
die mit Freiheit begabten Ursachen in Bewegung setzt (movendo
causas voluntarias), nimmt Er ihnen nicht die Freiheit, sondern
macht grade dadurch, dals sie frei théitig sind (facit in eis
voluntarium).

Oder schadet denn die bewegende Kraft im Korper dem
Finger, der das Vermdogen hat, nach allen Seiten hin beweglich
zu sein, wenn sie den Finger nun auch thatsdchlich nach
unten oder nach oben hin bewegt; ist sie dem Finger und
prizis dessen Beweglichkeit in diesem Falle fremd? Ist dies
der einzige Vorzug des Lichtes, dafs es das Vermdégen hat,
zu leuchten; und ist die Sonne sein Feind, weil sie ihm die
Kraft gibt, um auch wirklich zu leuchten? Wenn Gott das
Sein einem Dinge verleiht, ist dann dieses Ding nicht trotzdem
selber, hat es nicht sein eigenes Sein? Und wenn Gott
jemandem W eisheit gibt, ist nicht diese Weisheit eben deshalb
dem zu eigen, der sie empfangen hat? Eben dadurch dals Gott
den Willen bewegt und insoweit Er ihn bewegt, wird der Wille
ein thatsédchlich freier, weil Gott die Freiheit dem Wesen
nach ist und sonach auch allein wahrhaft frei machen kann
sowohl dem Vermogen nach als auch — und zwar noch mehr,
weil Er dann mehr und tiefer eintritt in das Geschopf — dem
freien Thatigsein nach. 4

Nun koOonnen wir auch beurteilen, in welchem Sinne die
ocben von Pecci angefiihrte Ansicht bei Cajetan zu verstehen ist.
Nicht im entferntesten will Cajetan seinen Worten jenen Sinn
unterlegen, der ihm da untergelegt wird. Cajetan sagt nur das-
selbe, was so oft Thomas selber sagt: ,Dies prizis verursacht
Gott in den freien Akten, dals sie auf das Gute im allgemeinen
gerichtet sind.“ Thomas ebensowenig wie Cajetan namlich kennen
ein eigen fiir sich bestehendes Gute im allgemeinen; beide
halten dies fiir einen innerlichen Widerspruch. Also dieser Sinn
ist ausgeschlossen, dafs der Wille von Gott aus zum Guten im
allgemeinen bestimmt wiirde und dals neben oder unter diesem
Guten im allgemeinen das einzelne Gut stinde, auf welches hin
sich der Wille selbst bestimmte; wie etwa der Konig als Konig
das Beste des ganzen Staates vor Augen hat und daneben noch
das Wohl seiner eigenen Person. Gott bestimmt vielmehr zum
einzelnen besondren Gute, insowelt es unter dem Gesichtspunkte
des ,,Guten an sich® steht. Er bestimmt z. B. nicht zur Ge-
sundheit, insoweit diese dem Geldgewinne dient, sondern insoweit
die. Gesundheit etwas (Gutes ist, namlich eine Spur von Ihm
selbst, dem Allgute.



460 Applikation oder Concursus.

So hat das Auge zum Gegenstande die Farbe. Nicht aber
fafst es eine Farbe im allgemeinen auf, sondern im besonderen
(Gegenstande alles jenes Einzelne, was der Farbe unterliegt; und
die Zunge falst wieder denselben Gegenstand auf, insoweit er
siifs ist. Noch mehr! Je allgemeiner ein Gesichtspunkt ist,
desto tiefer tritt er beeinflussend ein in das einzelne Ding. Die
Farbe ist weiter umfassend wie der Geruch. Tiefer durchdringt
sie deshalb die einzelnen Dinge in deren Einzelheiten. Die Wahr-
heit ist wieder allgemeiner wie die Farbe; und danach ist tiefer
jedes Ding in seinen Einzelheiten dem Charakter des Wahren
unterworfen. Das Gute ist, wie der Areopagite sagt, das All-
gemeinste; denn es erstreckt sich auch auf reine Vermdgen.
Und deshalb, weil eben Gott zum Guten hin den Willen be-
stimmt, deshalb bestimmt Er in jeder freien Handlung diese bis
ins Einzelste hinein, soweit nur immer der Charakter des
Gruten reicht; und kraft dessen bestimmt sich dann der Wille selber
zu den Mitteln fiir den Besitz dieses Guten. Was auch immer
z. B. im Almosengeben den Charakter des Guten trigt; dies
kommt von der Bestimmung Gottes zu diesem einzelnen Gute
des Almosens und kraft dieser Bestimmung als dem ersten
wirkenden Grunde ist der Wille ein guter. Was aber im selben
Akte dem Stolze dient oder der Ungerechtigkeit, dies kommt
daher, weil der Wille abfallt vom Guten. Denn in dem jetzigen
Zustande hat er diese Schwiche in sich. Warum? Weil, wie
Leo XIil. sagt, die Vernunft noch nicht klar und deutlich das
Allgut zeigt, welches als Einzelexistenz alle Giiter in seiner
Thatséchlichkeit einschlielst und neben dem sonach nichts mehr
als Gut erscheinen kann.

Dies fiihrt uns zur Freiheit mit Riicksicht aut die Vernunft,
Folgen wir auch hier der erwihnten Encyklika.




	Application oder Concursus

