
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Application oder Concursus

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Applikation oder Coneureus. 451

können aufrichtig versichern, dais es uns sehr angenehm wäre,
wenn man auf diese termini, wie concursus und ähnliche,
verzichtete und dafür wieder allgemein die weit kraftvolleren termini
nähme, welche Thomas hat gebrauchen wollen und die den von den
Thomisten verteidigten Lehrinhalt viel schärfer ausdrücken als
die jetzt angewandten; wie z. B. applicare voluntatem, movere
voluntatem, sese immittere voluntati, causare actum ipsum voluntatis.

Aber woher kamen denn diese neueren termini? Eben die
Molinisten und ihre "Vorläufer haben damit zu allererst die Ab-
schwäckung der Lehre des hl. Thomas gekennzeichnet. Die
Thomisten mufsten, um den wissenschaftlichen Streit in nützlicher
Weise führen zu können, folgen und haben, ohne jemals die eigentl.
termini des hl. Thomas hintanzusetzen, die präcise Lehre
desselben nun auch in die neuere Terminologie hineingebracht. Es ist
eine Rückkehr zur Wahrheit, wenn die alten termini, wie applicare,

movere wieder mit Rücksicht auf den freien Willen in
Gebrauch kommen. Der Streit wird dann um so leichter zu
beenden sein, denn schon im äufseren Ausdrucke liegt da die innere
Wahrheit; wogegen die neueren termini leicht zu Mifsverständ-
nissen und so zur steten Wiederholung des Ramlichen Anlafs
geben. Eeldner weist in seiner Abhandlung nur nach, dafs die
Sache, welche die Thomisten mit „concursus" bezeichnen, im
Thomas sich findet; er tritt nicht, wie für etwas Unentbehrliches,
für Ras Wort ein.

Es ist zu bedauern, dafs Adeodatus eine so grofse Vorliebe hat
für kleine Broschüren in solch' wichtigen Fragen (S. 77). Dies ist die
Ursache, dafs er am Ende seiner Analyse beim „interessantesten",
entscheidenden Hauptpunkte erklären mufs, dies passe nicht in
den Rahmen seines iSchriftchens. Und Pecci selbst, dessen kleine
Schrift (nach Adeodatus) „wie der sicher treffende Hieb eines
zweischneidigen Schwertes bis in den innersten Kern der Frage
eindringt, um alle Hülsen wegzuschneiden, welche den Kern
verdecken", fragt nr. 22, ob es „denn nicht der Fall sein könnte,
dafs wir nach Dingen suchen, die sich widersprechen, und dafs
wir deshalb unsern Verstand unnütz quälen? Wir suchen nach
etwas, was zugleich determiniert und indeterminiert ist in ein
und derselben Beziehung; das bedingt Zukünftige soll ja vor
jedem Dekrete indeterminiert sein, und zugleich wollen wir, dafs
es vor jeglichem Dekrete determiniert sei und zwar im Wissen
Gottes. Wer wollte leugnen, dafs hierin ein Widerspruch liege?"
Adeodatus nennt diese Frage „aufserordentlich merkwürdig"
(S. 47). Wir finden da blofs von Pecci selbst bestätigt, was
wir eben über „das Geheimnisvolle" sagten, über das nämlich

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 29



452 Applikation oder Concursus.

was nach Pecci übrig bleibt; dieses „Geheimnisvolle" ist der
Widerspruch, und dieser allein bleibt übrig' bei so kurzen
Schriften, die da höchst wichtige Prägen erschöpfend behandeln
wollen, welche hineingreifen in alle Teile der Theologie.

Demjenigen, der über die beregte Frage sich wirklich
unterrichten will, raten wir an, nicht so grofsen Abscheu zu
haben vor umfassenderen Werken. Wir nennen ihm aus der
neuesten Zeit zumal 1. Dummermuth „de praemotione physica"
nach Thomas (G. J. Manz); 2. unsere Abhandlung über „das
Wissen Gottes" in 4 Bänden bei G. J. Manz, wo der höchst
verderbliche Einflufs des Molinismus auf alle Zweige der dogmatischen

Wissenschaft und sein Gegensatz zur Freiheit eingehend und
unter beständiger Leitung von Stellen aus Thomas und den Vätern
nachgewiesen wird; 3. die von uns herausgegebenen St. Thomasblätter

(bei G.J. Manz), wo der Einflufs der thomistischen Doktrin
vom Verhältnisse Gottes zu unsrer Freiheit auf das gewöhnliche
christl. Leben und auf die anderen Wissenschaften in mehr populärer
Weise dargethan erscheint; und endlich unsre Verdeutschung
der Summa theologica (G. J. Manz), in welcher die
Überleitungen und Zusatzbände, zumal der 8., unsre Frage in der
heutigen Fassung behandeln und zwar ausdrücklich dies, wie nach
dem ganzen Zusammenhange der Summa Thomas nur die Lehre
von der praemotio physica verteidigt haben kann. Wir freuen uns
übrigens, dafs Peccis Schrift allgemein jetzt nach der deutschen
Übersetzung angeführt wird. Denn wenn solche sekundäre Autoren,
im Vergleiche zu Thomas, einer Übersetzung bedürfen, um in
Gelehrtenkreisen verstanden und angeführt zu werden (ist doch
die betr. Schrift auch lateinisch erschienen), dann erscheint eine
Übersetzung als unabweisbare Notwendigkeit für ein Riesenwerk,
wie die Summa es ist; soll anders diese einen Nutzen schaffen.

Wir gehen nach diesen orientierenden Bemerkungen über
auf die Besprechung der Freiheit nach Thomas. Wir besprechen
dies im Anschlüsse an Feldner und wollen zu dessen Anführungen
aus Thomas spekulative Erläuterungen geben, die aus den Prin-
cipien des hl. Thomas folgen. Wir behandeln 1. die Freiheit
mit Rücksicht auf den Willen; — 2. mit Rücksicht auf die
Vernunft; — 3. mit Rücksicht auf die freie Handlung.
1. Ohne praemotio physica gibt es kein freies Willensvermögen.

Feldner schreibt mit vollem Recht (S. 102) : „Die einzige
Schwierigkeit gegen die physische Vorherbewegung bildet immer
der angebliche Verlust der menschl. Freiheit Allein im
Systeme Sr. Eminenz finden wir keine genügende Aufklärung



Applikation oder Concursus. 453

darüber, wie Gott dem Menschen die Freiheit belasse, indem er
den Willen auf natürliche und notwendige, d. h. unfreie
Weise hinneigt zum Guten und zur Glückseligkeit im allgemeinen.
Entweder hat Gott bei der Hinneigung des Willens zum
besondern, einzelnen Gute nichts mehr zu thun; und dann hat
der Wille etwas, was nicht von Gott ist. Oder diese
notwendige und natürliche, d. h. unfreie Hinneigung bringt
zugleich eine nicht notwendige, nicht natürliche, d. h.

freie Hinneigung zum Einzelgute hervor. Ersteres verstöfst
nach dem Zeugnisse des Suarez (welches Pecci anführt) gegen
den Glauben; letzteres ist gegen die Vernunft, aufser in Bezug
auf jene Dinge, die mit dem Gute und mit der Glückseligkeit
im allgemeinen einen notwendigen Zusammenhang aufweisen.
Eine geradezu unlösbare Schwierigkeit, die sich aus der
Verwerfung der praemotio physica ergibt, ist die: wie der Wille,
wenn er passiv, also agens in potentia, ist, nun aktiv, also

agens in actu, werde. Entweder geschieht dies durch sich
selber; und dann gibt er sich eine Vollkommenheit, die er
früher nicht hatte, eine Ansicht, die gegen den Glauben und
die Vernunft verstöfst; oder er mufs diese subjektive
Vollkommenheit von einem andern haben. Das Erstere ist gegen
den Glauben und die Vernunft, weil jede Vollkommenheit
Gott zum Urheber hat; und dafs eine Kreatur sich selber etwas
gebe, was sie früher nicht hatte, widerstreitet dem Gesetze vom
zureichenden Grunde. Diese Vollkommenheit, diese notwendige
Vorbedingung für die freie Selbstbestimmung des Willens
mufs demnach von Gott dem Willen mitgeteilt werden; denn,
so Thomas (vgl. zudem I, II qu. qart. 4), omne quod quan-
doque est in actu et quandoque in potentia, indiget moveri
ab aliquo movente. Dies nun leistet thatsächlich die „praemotio
physica" und somit ist ohne praemotio physica keine freie Willens-
bestimmung."

Gehen wir darauf tiefer ein. Wie stellt der Kardinal
seine „Applikation" des Willens von Seiten Gottes hin und weist
jeden weiteren concursus zurück? Er schreibt (S. 43): „Wer
sich von der Lehre -des hl. Thomas nicht entfernen will, mufs
zugeben, dafs, von der ersten Bewegung des Willens
abgesehen, zu allen übrigen Gott gemeiniglich mithilft in jenem
einzigen schon definierten concursus (I, qu. 105 ad V.), der zu
allen Thätigkeiten der Geschöpfe notwendig ist. Es erübrigt
nur noch, dafs wir genauer angeben, wie beschaffen jene erste
Bewegung ist, welche der Wille vom obersten Beweger erhalten
mufs. Cajetan hält fest, dafs sie nichts Andres sei als die

29*



454 Applikation oder Concursus.

natürliche und notwendige d. h. unfreie Hinneigung zum
Guten und zur Glückseligkeit im allgemeinen. Für diese
Auslegung sprechen viele Stellen in den Worten des engelgleichen
Lehrers."

Wollen wir also uns genau gegenwärtig halten, was der
Kardinal meint und worin er von der thomistischen Ansicht
abweicht, so müssen wir folgende Punkte als für ihn feststehend
betrachten: 1. die Applikation von Seiten Gottes besteht für
den freien Willen darin, dafs dieser es von Gott hat, mit
Notwendigkeit auf das Gute im allgemeinen gerichtet zu sein; —
2. diese Hinneigung zum Guten oder zur Glückseligkeit im
allgemeinen ist in der Natur des Willens eingeschlossen oder ist
vielmehr seine Natur; — 3. ein weiterer, besondrer Konkursus
Gottes mit dem Willen, damit dieser auf ein einzelnes besondres
und genau bestimmtes Gut sich richte als auf seinen Zweck,
ist ausgeschlossen; — 4. nur jener concursus ist anzunehmen, der
zu allen Thätigkeiten der Geschöpfe notwendig ist und welcher,
wenn sich der Verfasser nicht im selben Satze widersprechen
will, kein andrer ist als der für die Erhaltung und Bewahrung
der anfangs mitgeteilten Kraft erforderte, also als der für die
Fortdauer der naturnotwendigen Richtung auf das Gute oder
die Glückseligkeit im allgemeinen notwendige; wie man ja sagt,
dafs der Akt des Bewahrens und Erhaltens der Kreaturen in
ihrem Sein der fortgesetzte Akt des Schaffens ist. In diesem
Sinne will somit Pecci von einem concursus Gottes mit der
Willensthätigkeit nichts wissen ; nur eine a p p 1 i c a t i o des
Willens auf das Gute im allgemeinen, also auf das kraft der
innerlich notwendigen Natur des Willens Gewollte, soll
statthaben. Wir verweisen auf S. 49—67 der Schrift Feldners
denjenigen, der aufs genaueste nachgewiesen sehen will, dafs diese
Lehre schnurstraks der des hl. Thomas, sowohl in der Summa
wie in seinen andern Schriften, zuwiderläuft. Wir heben hier
nur einen Punkt hervor; wie nämlich Pecci im offenbarsten
Gegensatze zur Encyklika Leos XIII. de libertate humana
vom 20. Juni 1888 steht.

Nachdem Leo XIII. auseinandergesetzt, wie die Kirche
stets die natürliche Freiheit des Menschen geschützt und den
Fatalismus bekämpft hat, der da nicht innerhalb des Menschen
den Grund des menschl. Handelns, sondern aufserhalb sucht
und sonach den Menschen vom Zwange d. h. von äufseren
Gewalten getrieben werden läfst, fahrt er fort, die Natur oder das
Wesen der Freiheit zu beschreiben, und sagt: „Die Freiheit ist,
wie wir bereits gesagt haben, eigen den vernunftbegabten Wesen



Applikation oder Concursus. 455

und besteht, wenn ihre Natur erwogen wird, in nichts Andrem
als in der Fähigkeit, Mittel auszuwählen, die geeignet sind, zum
Besitze des vorgelegten Zweckes zn führen; insoweit, wer die

Fähigkeit hat, Eines aus mehreren zu erwählen, dieser eben
Herr seiner Handlungen ist (nihil est aliud nisi facultas eligendi
res ad id, quod propositum est, idoneas, quatenus qui facultatem
habet unuin aliquod eligendi e pluribus, is est factorum suorum
dominus)." Der Papst kennt zuvörderst nicht jene
Begriffsbestimmung der Freiheit, die allein der eben dargebotenen
Ansicht Peccis entspräche; wonach nämlich die Freiheit nichts
Andres wäre wie die Fähigkeit, zu handeln oder nicht zu handeln,
trotzdem alles zum Handeln Erforderte bereit steht (facultas,
positis omnibus ad agendum requisitis, agendi vel non agendi).
Im Gegenteil, er verurteilt sie gleich danach, indem er darauf
hinweist, dafs in einem solchen Falle Gott, Jesus Christus, die
Engel und die Heiligen im Himmel nicht in dem Grade frei
wären wie wir; weil sie nicht sündigen können, also nicht die
Fähigkeit haben, das Gute nicht zu thun.

Doch sehen wir, wie Leo XIII. noch weiter sich erklärt:
„Weil nun jegliches Ding, was als Mittel zur Erreichung irgend
einer Sache genommen wird, den Charakter des Guten hat und
insofern als nützlich bezeichnet wird, dem Guten aber es von
Natur eigen ist, dafs es so recht eigentlich das Begehren in
Thätigkeit setzt oder bewegt; so ist die Fähigkeit frei zu wählen,
eine Eigenheit des Willens oder vielmehr sie ist der Wille selbst,
insoweit ihfb die Fähigkeit des Wählens innewohnt." Der Papst
eignet sich sowohl die wahre Begriffsbestimmung der Freiheit
an wie sie Thomas hat, als facultas, proposito fine eligendi media;
als auch hält er die Freiheit nicht als schlechthin gleichbedeutend
mit dem Willen, sondern sie ist ihm wie dem hl. Thomas nur
der ungestörte Weg zum Zwecke. Sie ist „der Wille, insoweit
er frei wählen kann die Mittel zur Erreichung des
vorliegenden Zweckes." Der Wille selbst seiner Natur nach
ist die Hinneigung zum Zwecke oder das Wollen des Zweckes.

Nun fragen wir: Ist ein solcher Zweck, der erreicht oder
besessen werden soll, das Gute im allgemeinen Wer hat
jemals das Gute im allgemeinen besessen oder erreichen wollen?
Haben sich denn die Verteidiger solcher Ansichten, wie die oben
angeführte es ist, je klar gemacht, was denn dies sei: „Das Gute
im allgemeinen?" Es ist dies gar kein einzelnes, thatsäehlich
bestehendes Gute. Alles, was ist, Gott und der Urstoff, die
Engel und die Wassertropfen, ist insoweit gut. Alles nimmt teil
am Guten im allgemeinen. Letzteres wird eben erst thatsäehlich



456 Applikation oder Concureus.

erstrebbar, wenn es in einem einzelnen besondren Sein sich
ausdrückt; und es drückt sich fortwährend so in einem einzelnen
besondren Sein aus, dafs neben diesem noch ung.emessen andre
einzelne Dinge gut sein können. Das Gute im allgemeinen ist
mit einem Worte ein Vermögen, kraft dessen erst ein einzelnes
Sein thatsächlich als gut bezeichnet werden kann.

Was aber sagt der Papst? Wie bestimmt er den Bereich
der Freiheit? Sie erstreckt sich nicht auf den Zweck, sondern
auf die Mittel zum Zwecke. Er wiederholt nur, was Thomas
unzählige Male sagt: Der Zweck untersteht nicht im einzelnen
Falle des Wirkens dem freien Auswählen; er gibt vielmehr die
mafsgebende Richtschnur an für das Wählen ; nach ihm werden
die Mittel bemessen ; die Freiheit richtet sich so recht eigentlich
auf die Mittel für den vorliegenden Zweck. Der Papst kann
gar nicht klarer sprechen. Er sagt: „Alles, was um des
Besitzes eines Gegenstandes willen ei'griffen wird, hat den Charakter
jenes Guten, was nützlich genannt wird; und darauf geht
die Freiheit (omne, quod res cujuspiam adipiscendae
caussa assumitur). Mit der res quaepiam, d. h. mit dem
beliebigen Gegenstande, den man erreichen oder besitzen will,
drückt Leo XIII. dasselbe aus, was er im vorhergehenden Satze
als id quod propositum est bezeichnet hatte. Kann aber eine
res quaelibet das Gute im allgemeinen sein? Offenbar nicht.
Also der Papst unterscheidet die ratio boni, oder den Charakter
des Guten im allgemeinen, kraft dessen Alles gut ist, sowohl das

Nützliche als Mittel zum Zwecke, als auch das bonum honestum,
was Zweck ist, von der „quaelibet res", welche Zweck sein kann.
Die Freiheit aber erstreckt sich nach dem Papste weder auf
den Charakter des Guten im allgemeinen, auf die ratio boni,
welche die Dinge unabhängig von unserm Willen haben, noch

auf den besondren einzelnen Zweck, der erreicht werden
soll; sie geht nur auf die Mittel für den Besitz dieses Zweckes
d. h. des einzelnen besondren Gutes, der quaelibet res, welche
vorliegt. Also steht der Papst im entschiedensten Gegensatze
zu Pecci, der nur die naturnotwendige Hinneigung zum
Guten im allgemeinen als aufserhalb der freien Wahl
anerkennen will.

Der Papst ist durchaus einverstanden mit dem engelgleichen
Lehrer, der als beständiges Beispiel für das einzelne besondre
Gut, welches für die freie Wahl bestimmend, aber nicht deren
Gegenstand ist, die Gesundheit anführt. Die Gesundheit will
der Arzt ohne Grenzen, mit Rücksicht auf sie ist er beim Heilen
nicht frei; sie ist der Zweck und somit das Mafs für die Aus-



Applikation oder Concursus. 457

wahl'der Medizin; sie ist der Quell für die freie Auswahl der
Medizinen.

Wir haben somit vor uns ein einzelnes besondres Gut,
welches nicht Gegenstand der Wahl ist; sondern von dem
vielmehr die Möglichkeit eines freien Wählens dessen ganzer Natur
nach abhängt. Steht dieses Gut etwa neben dem Guten im
allgemeinen; ist es aufserhalb desselben, diesem äufserlich? Keinesfalls.

Das Gute im allgemeinen erscheint so recht eigentlich,
es wird etwas Thatsächliches und ist nicht mehr einzig im
Stande des Vermögens, sobald es in einem einzelnen besondren
Gute sich zeigt und diesem den Charakter des Guten aufprägt.
Leo XIII. läfst auch darüber keinen Zweifel. Wovon hat das

Nützliche, also das Mittel für den Zweck, was der freien Wahl
so recht seiner Natur nach unterliegt, den Charakter des Guten?
Von der quaelibet res, die da Zweck ist. Also ist der Zweck
von sich aus ein Gut, da von ihm nicht ausströmen kann, was
nicht in ihm ist; d. h. in ihm wird das Gute im allgemeinen,
die ratio boni, gleichsam personifiziert; es wird zu etwas that-
sächlich Anziehendem. Der Wille kann gar nicht auf das
Gute im allgemeinen sich richten, wenn er als ein thatsächlich
wollender betrachtet wird. Denn dieses Gute im allgemeinen
ist gar nichts Thatsächliches, ist gar nichts einzeln Bestehendes,
kann somit nicht der Zielpunkt eines Aktes sein. Der Wille
nur als Vermögen für das Wollen, als ein Können für das
Wollen trägt in sich die Richtung auf das Gute im allgemeinen.
Selbst Gott kann nicht machen, dafs das, was seiner Natur nach nur
Vermögen ist, von Natur zugleich etwas Thatsächliches sei. Selbst
Gott kann nicht den Willensakt auf das Gute im allgemeinen,
wie es in sich betrachtet wird, richten. Es wäre dies eben
soviel wie einen Menschen lieben, der weder Peter noch Paul
noch Johannes, der also kein einzelner Mensch ist. Es hiefse
dies jene Lehre wieder einführen, wonach die allgemeinen
Gattungen für sich bestehen, abgesehen von den Einzeldingen;
wonach es also ein Pferd im allgemeinen, eine Rose im
allgemeinen gibt. Diese Lehre ist wiedersinnig; und so schliefst
auch diese Ansicht, wonach Gott blofs die Richtung auf das Gute
im allgemeinen dem Willensakte gäbe, Widersinn, Unmöglichkeit
ein; denn sie setzt voraus, dafs es ein solch' Gutes im
allgemeinen als etwas Eürsichbestehendes thatsächlich gäbe.

Die quaelibet res, wie der Papst in umfassendster Redeweise

den jedesmaligen Zweck eines freien Aktes nennt, ist eben
deshalb Zweck und somit als Einzelgut und Einzelsein Mafs
und Quell für die freie Wahl, weil in ihr die ratio boni, das



458 Applikation oder Coneursus.

Gute im allgemeinen erscheint und thatsächlich wird; ebenso
wie das einzelne Pferd ein Pferd ist, weil in ihm die allgemeine
Gattung „Pferd" erscheint und etwas thatsächlich Einzelnes
wix'd. Eine Trennung ist hier gar nicht möglich. Entweder
ist auch die Richtung auf das Gute im allgemeinen keineswegs
von Gott; oder von Gott ist ebenso die Richtung auf das besondre
einzelne Gut, welches unter dem Gesichtspunkte des Guten im
allgemeinen, als Zweck, vom Willen erstrebt wird. Deshalb
sagt Thomas so oft ebenso kurz wie entschieden: „Der Wille
geht auf den Zweck; die freie Wahl auf das Mittel zum Zwecke"
(voluntas est finis, electio mediorum). Und der Papst identifiziert
in feinster Ausdrucksweise die ratio boni, das Gute im
allgemeinen, mit der quaelibet res, insoweit um derentwillen das
Auswählen statthat; also insoweit sie als Zweck und demnach als
Mafs der freien Auswahl dasteht. Sagen demgemäfs, Gott richte
den freien Willen auf das Gute im allgemeinen, ist ganz ebenso
viel als annehmen, dafs Gott den Willen richte auf das einzelne
besondre Gut, insoweit darin der Charakter des Guten, die
ratio boni erscheint; — d. h. es ist ganz ebensoviel als
annehmen: die praemotio physica als Quelle und zwar als einzigste
Quelle der Freiheit im Willen.

„Wenn die Indifferenz des freien Begehrungsvermögens
gegenüber den Partikulargütern aufser dem allgemeinen, allen
geschaffenen Wesen gemeinsamen coneursus noch einer besondren
Bestimmung von aufsen her bedarf", so fragt Pecci (S. 19 bei
Adeod.), „was kann ihr dann noch von ihrem Privileg bleiben?"
Der Verfasser erklärt seine Arbeit fiir eine Jugendarbeit, die
erst jetzt herausgegeben worden. Dies mufs eine solche
Fragestellung entschuldigen. Eben deshalb nämlich weil Gott allein,
ohne Vermittlung einer Kreatur, den Willen zu einem einzelnen
besondren Gute hin bestimmt, eben deshalb steht der Wille
so hoch. Alle andern Kreaturen werden von Gott bestimmt
vermittelst andrer in der Natur gelegenen Kräfte; und deshalb
sind sie nicht frei. Der Wille aber hat von Natur ein
Vermögen für alles Gute; und deshalb kann nur derjenige ihn be-

thätigen, der alles Gute dem thatsächlichen Sein nach ist. Nur
Gott kann ihn — und dies ist der Vorzug des Willens vor
allen andern Kräften, dies ist sein „Privileg" — zu einem
einzelnen besondren Gute in der Weise bestimmen, dafs der
Wille immer auf das allgemeine, auf alles Gute dem Vermögen
nach gerichtet bleibt oder dafs er dieses einzelne Gut erstrebt
unter dem Gesichtspunkte des Guten im allgemeinen. Und dies
meint Thomas, wenn er sagt (I, qu. 83, art. 1, ad III; C. G.



Applikation oder Concursus. 459

III, 148; in Perih. 1, 14; Met. 6, 3): „Dadurch eben dafs Gott
die mit Freiheit begabten Ursachen in Bewegung setzt (movendo
causas voluntarias), nimmt Er ihnen nicht die Freiheit, sondern
macht grade dadurch, dafs sie frei thätig sind (facit in eis

voluntarium)."
Oder schadet denn die bewegende Kraft im Körper dem

Finger, der das Vermögen hat, nach allen Seiten hin beweglich
zu sein, wenn sie den Finger nun auch thatsächlich nach
unten oder nach oben hin bewegt; ist sie dem Finger und
präzis dessen Beweglichkeit in diesem Falle fremd? Ist dies
der einzige Vorzug des Lichtes, dafs es das Vermögen hat,
zu leuchten; und ist die Sonne sein Feind, weil sie ihm die
Kraft gibt, um auch wirklich zu leuchten? Wenn Gott das
Sein einem Dinge verleiht, ist dann dieses Ding nicht trotzdem
selber, hat es nicht sein eigenes Sein Und wenn Gott
jemandem Weisheit gibt, ist nicht diese Weisheit eben deshalb
dem zu eigen, der sie empfangen hat? Eben dadurch dafs Gott
den Willen bewegt und insoweit Er ihn bewegt, wird der Wille
ein thatsächlich freier, weil Gott die Freiheit dem Wesen
nach ist und sonach auch allein wahrhaft frei machen kann
sowohl dem Vermögen nach als auch — und zwar noch mehr,
weil Er dann mehr und tiefer eintritt in das Geschöpf — dem
freien Thätigsein nach.

Nun können wir auch beurteilen, in welchem Sinne die
oben von Pecci angeführte Ansicht bei Cajetan zu verstehen ist.
Nicht im entferntesten will Cajetan seinen Worten jenen Sinn
unterlegen, der ihm da untergelegt wird. Cajetan sagt nur
dasselbe, was so oft Thomas selber sagt: „Dies präzis verursacht
Gott in den freien Akten, dafs sie auf das Gute im allgemeinen
gerichtet sind." Thomas ebensowenig wie Cajetan nämlich kennen
ein eigen für sich bestehendes Gute im allgemeinen; beide
halten dies für einen innerlichen Widerspruch. Also dieser Sinn
ist ausgeschlossen, dafs der Wille von Gott aus zum Guten im
allgemeinen bestimmt würde und dafs neben oder unter diesem
Guten im allgemeinen das einzelne Gut stände, auf welches hin
sich der Wille selbst bestimmte; wie etwa der König als König
das Beste des ganzen Staates vor Augen hat und daneben noch
das Wohl seiner eigenen Person. Gott bestimmt vielmehr zum
einzelnen besondren Gute, insoweit es unter dem Gesichtspunkte
des „Guten an sich" steht. Er bestimmt z. B. nicht zur
Gesundheit, insoweit diese dem Geldgewinne dient, sondern insoweit
die. Gesundheit etwas Gutes ist, nämlich eine Spur von Ihm
selbst, dem Allgute.



460 Applikation oder Coneursus.

So hat das Auge zum Gegenstande die Farbe. Nicht aber
fafst es eine Farbe im allgemeinen auf, sondern im besonderen
Gegenstande alles jenes Einzelne, was der Farbe unterliegt; und
die Zunge fafst wieder denselben Gegenstand auf, insoweit er
süfs ist. Noch mehr! Je allgemeiner ein Gesichtspunkt ist,
desto tiefer tritt er beeinflussend ein in das einzelne Ding. Die
Farbe ist weiter umfassend wie der Geruch. Tiefer durchdringt
sie deshalb die einzelnen Dinge in deren Einzelheiten. Die Wahrheit

ist wieder allgemeiner wie die Farbe ; und danach ist tiefer
jedes Ding in seinen Einzelheiten dem Charakter des Wahren
unterworfen. Das Gute ist, wie der Areopagite sagt, das
Allgemeinste; denn es erstreckt sich auch auf reine Vermögen.
Und deshalb, weil eben Gott zum Guten hin den Willen
bestimmt, deshalb bestimmt Er in jeder freien Handlung diese bis
ins Einzelste hinein, soweit nur immer der Charakter des
Guten reicht; und kraft dessen bestimmt sich dann der Wille selber
zu den Mitteln für den Besitz dieses Guten. Was auch immer
z. B. im Almosengeben den Charakter des Guten trägt; dies
kommt von der Bestimmung Gottes zu diesem einzelnen Gute
des Almosens und kraft dieser Bestimmung als dem ersten
wirkenden Grunde ist der Wille ein guter. Was aber im selben
Akte dem Stolze dient oder der Ungerechtigkeit, dies kommt
daher, weil der Wille abfällt vom Guten. Denn in dem jetzigen
Zustande hat er diese Schwäche in sich. Warum? Weil, wie
Leo XIII. sagt, die Vernunft noch nicht klar und deutlich das

Allgut zeigt, welches als Einzelexistenz alle Güter in seiner
Thatsächlichkeit einschliefst und neben dem sonach nichts mehr
als Gut erscheinen kann.

Dies führt uns zur Freiheit mit Rücksicht auf die Vernunft.
Folgen wir auch hier der erwähnten Encyklika.


	Application oder Concursus

