
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die Philosophie und Kultur der Neuzeit und die Philosophie
des hl. Thomas von Aquino. Von Aurel Adeodatus.
Köln 1887.

Der Autor dieser Schrift betritt mit geschlossenem Visir, als
Pseudonym, den litterarischen Kampfplatz. Die Schrift ist zugleich erste
Vereinsschrift der Görres-Gesellschaft für 1887 und umfafst, soweit sie
aus der Feder unseres Autors stammt, 64 Seiten. Sie wendet sich
zunächst gegen das Werk des Dr. Rudolf Eucken, Professor in Jena, welches
den Titel führt: „Die Philosophie des Thomas von Aquino und die Kultur
der Neuzeit." Dr. Eucken hatte, wie unser Autor in der Einleitung seiner
Schrift bemerkt, gegenüber der Encyklika: „Aeterni Patris" Papst Leo XIII.
vom Jahre 1879, in welcher den Schulen des Erdkreises das Studium der
Philosophie des hl. Thomas von Aquino auf das wärmste empfohlen
wurde, Stellung genommen, und „von einem höhern weiterblickenden
Standpunkte aus" als Vertreter des modernen Geistes der Philosophie
des hl. Thomas Vorwürfe gemacht. Diesen höheru weiterblickenden
Standpunkt nimmt nun auch unser Autor ein, indem er zuerst die deutsche

Philosophie der Neuzeit (S. 4—23), dann die Kultur der Neuzeit
(S. 23— 30), endlich die Einwürfe gegen die Philosophie des hl. Thomas
(S. 30—64) einer genauen Betrachtung unterzieht. Im ersten Teile weist
der Autor nach, dafs die moderne Philosophie mit der protestantischen
Theologie in engste Verbindung getreten sei, und aus diesem Grunde
gerade in Deutschland der Widerspruch gegen die thomistische
Philosophie am lautesten sieb kundgebe. Wenn der Autor meint, „es wäre
zwar unrichtig, die moderne Philosophie ein Erzeugnis des Protestantismus

zu nennen", so müssen wir uns dem gegenüber die Bemerkung
erlauben, dafs es nicht unrichtig wäre. Auch P. Kleutgen schreibt (Philos,
der Vorzeit, 2. B. 2. Aufl. S. 21): „Man hat oft aufmerksam gemacht,
dafs die pantheistische Richtung der neuen Philosophie durch die
theologischen Irrtümer Calvins und Lutbers, und namentlich durch ihre
Rechtfertigungslehre vorbereitet worden sei." Und in der That ist eine
Philosophie: „juxta propria prineipia" wohl kaum etwas anderes als eine
Inspiration: „juxta propria prineipia", oder Auslegung der hl. Schrift: „juxta
propria prineipia", was als erstes Princip des Protestantismus gilt. Als
weitern Grund des Festhaltens an der modernen Philosophie und infolgedessen

des Widerspruches gegen jene des hl. Thomas führt der Autor das
Interesse des modernen Staates an und geht dann über auf eine
Charakterisierung der modernen Philosophie selber. Diese will mit der
Geistesentwicklung und Wissenschaft der gesamten Vorzeit ein für alle mal
brechen. „Ein neues Denken, neues Erkennen, neues Wissen mufs
an die Stelle des blofsen Vorurteils und Irrtums treten. Die Vorzeit

hat das Wahre im günstigsten Falle geahnt, nicht aber ergründet."
Der Autor sagt, in diesem Streben der modernen Philosophie, die alles
bisher Errungene verurteilt und wegwirft, um ganz Neues an dessen Stelle
zu setzen, ja um recht eigentlich sich selber als die Wahrheit dem
Menschen anzupreisen, liege etwas Grofsartiges, Titanenhaftes, und es



Litterarische Besprechungen. 495

lege Zeugnis ab von einem Kraftgefühl, das vor den schwierigsten Problemen
nicht zurückschreckt, von einem Sinnesadel, der sich die idealsten Ziele
steckt, von einer Wahrheitsliebe, die alle ihre Kräfte in den Dienst des
Lichtes zu stellen und sich darin zu verzehren bereit ist. Das klingt ja
wie ein Lob auf die moderne Philosophie. Der Autor gibt zwar zu, dafs
ein solches Bestreben „ungeheuer naiv sei"; allein damit ist wohl viel zu
wenig gesagt. Denn wer alles Althergebrachte als blofses Vorurteil
und Irrtum, als nichts weiter denn eine Ahnung des Wahren ausgibt,
und daher allein die Wahrheit zu besitzen vermeint, der leidet noch
entschieden au Gröfsenwahn. Sein Verfahren ist demnach nicht naiv,
wohl aber höchst bedauernswert. Es mag etwas Grofsartiges, Titanenhaftes

in dieser Selbstbeurteilung und in diesem Streben liegen, wie ja
der an Gröfsenwahu leidende arme Kranke nicht selten Grofsartiges,
Titanenhaftes leistet. Bewunderung verdient er darob nicht, wohl aber
tiefes Mitleid, aufrichtiges Bedauern, dafs er seine Kräfte für eine Sache,
deren Verwirklichung aussichtslos ist, verschwendet und völlig aufreibt.
Der Autor fragt nun, was die modernen Philosophen auf die Idee brachte,
dafs alle Wissenschaften, die Philosophie zumal, neu zu restaurieren
seien? „Es waren nicht blofs die erkannten Mängel und anerkannten
Schwächen und Fehler der Philosophie, welche die Ursache waren (S. 9)."
Der Ursachen werden nun von der modernen Philosophie drei angegeben:
a) Das Denken der Vorzeit war kein freies, unabhängiges, vorurteilsloses,
sondern von der Religion beeinflufates; b) es war ein unter das Joch der
Autorität gebeugtes ; c) endlich war die Vorzeit unkritisch, naiv, zum
genauen und gründlichen Erforschen ungeschickten Sinnes. Darum also
mehr Kritik und eine kritischere Methode. Unser Autor selber erblickt
zwar im hl. Thomas den Gipfelpunkt und darum den vorläufigen Ab-
scblus der Philosophie von Thaies an. Aber vollkommen vollendet, meint
er weiter, und abgeschlossen sei die Philosophie darum nicht, sodafs kein
weiterer Fortschritt, kein Wachstum mehr möglich wäre. Die Mängel
der mittelalterlichen Kultur und die Unentwickeltheit der Einzelwissenschaften,

besonders der Naturwissenschaften, wofür weder die damalige
Philosophie überhaupt, noch der hl. Thomas speciell verantwortlich
gemacht werden können, hätten es freilich mit sich gebracht, dafs die tho-
mistische Philosophie im späteren Mittelalter keine weitere allseitige
Ausbildung und Fortentwicklung mehr finden konnte, dafs also ein
Wachstum derselben nicht mehr statt hatte (S. 15). Wie läfst sich nun
dieses Urteil unseres Autors über die Philosophie des hl. Thomas
vereinen mit jenem, welches auf S. 29 abgegeben wird? Daselbst heifst es:
„Wenn nuu aber die Philosophie des hl. Thomas geeignet ist, den Dingen
die rechte Ordnung anzuweisen, uns auf die Fehler unserer Anschauungi n
und unserer Bestrebungen aufmerksam zu machen, uns richtige Begriffe
über Familie, Staat und Kirche, über Kultur und Leben, über Lebenszwecke

und Lebensideen zu vermitteln, sollten wir das nicht im Interesse
des Lebens und derKultur selbst begrüLen ?• — Das ist ja geradezu
wunderbar. Die Mängel der mittelalterlichen Kultur haben alles das
zustande gebracht, was uns und unserer soweit fortgeschrittenen Kultur nicht
gelingen will Wo sind demnach diese Mängel zu suchen? Der Autor
führt auch die Unentwickeltheit der Einzelwissenschaften, besonders der
Naturwissenschaften, als Grund für die Stagnation der thomistisehen
Philosophie im späteren Mittelalter an. Allein dieser Grund steht wiederum
im strengsten Gegensatz zu dem, was der Autor auf S. 47 schreibt. Dort,
sagt unser Autor: „Wichtiger scheint, was gegen die aristotelisch-thomi-
stische Naturerkenntnis vorgebracht wird. Aber dabei ist der grofse



496

Unterschied übersehen zwischen der Naturforschung und der
Naturphilosophie oder Naturerklärung. Dai's für die Naturforschung in erster
Linie Analyse, Gesetz, Entwicklung in Betracht kommen, und ihr letztes
Ziel kausales Verstehen der Naturvorgänge ist, das ist gewifs wahr; und
wer sollte leugnen, dafs unsere Zeit im Gehrauche und in der Anwendung

der naturwissenschaftlichen Methode viel umfassender, mit klarerem
Bewufstsein und gröfserer Energie zu Werke geht, und dafs eben darum
ungeheuere Fortschritte auf diesem Gebiete gemacht worden sind, von
denen weder Aristoteles noch Thomas irgend welche Ahnung hätten haben
können? Allein die Analyse und Induktion erfordern schliefslich, um
wirkliche Erkenntnis der Sache zu werden, doch wieder als ihre Ergänzung

die Synthese und Deduktion. Der kausale Zusammenhang und die
erkannte Gesetzmäfsigkeit müssen doch wieder, um Sinn und Verstand
zu erhalten, durch die teleologische Betrachtung abgeschlossen werden.
Das Verstehen und Wissen des Dafs und Wie, welches der exakten
Naturforschung zukommt, macht die Erkenntnis und Erklärung des
Warum und Wozu, welche Sache der Naturphilosophie ist, nicht
überflüssig. Verkehrt wäre nur, das Warum und Wozu schon beantworten
xu wollen, bevor nur das Dafs und Wie festgestellt ist. Aber solche
Verkehrtheit liegt weder in den Principien noch in dem Charakter der
aristotelisch-thomistischen Physik. Es ist ein schwerwiegender Irrtum,
an dem leider unsere moderne Naturwissenschaft krankt, dafs man
entweder glaubt, die Synthese. Deduktion und Teleologie seien überhaupt
überflüssig, oder gar unmöglich ; oder aber, sie ergäben sich von selbst
aus der Analyse, der Induktion und Wirk-Ursächlichkeit. Daher will
heutzutage jeder Naturforscher eo ipso auch für einen Naturphilosophen
gelten, und jeder stellt „juxta propria principia" seine ganz individuelle
Naturphilosophie auf, wie er sie wohl oder übel zu gestalten vermag
vom Standpunkte seiner besoudern naturwissenschaftlichen Disciplin.
Man vergifst, dafs Naturforschen und Naturerkeunen zwei ganz
verschiedene Dinge sind, von denen das Zweite zwar notwendig das Erste
zur Voraussetzung haben mufs, um möglich zu sein; dafs aber das Zweite
aus ander 11 Prin cipien erwächst als das Erste, so dafs, wer das Erste
übt, darum zum Zweiten noch nicht fähig ist. Der Naturforscher
hat die Natur zum Objekte, der Naturphilosoph hat das
Naturwissen zum Objekte, um das erforschte Wissen von der Natur auf
seine letzten m eta ph y si sehen G r ü n d e'zurückzuführen. Die
Naturphilosophie hat darum ihre eigenen Principien metaphysischer
Art, die im Menschengeist selbst liegen, daher sie ohne gesunde
und gründliche Metaphysik so wenig möglich ist, als ohne exaktes
Naturforschen. Unsern Naturforschern, welche so eifrig in Naturphilosophie

arbeiten, wäre daher nichts mehr zu wünschen, als dafs sie die
Philosophie des hl. Thomas zu Hülfe nehmen möchten; sie würden dann
nicht entweder bei dem blofs kausalen Naturbegreifen stehen bleiben, oder
so unphilosophische Naturphilosopheme vorbringen, als wie in
Wirklichkeit geschiebt. Auch wäre sieber keine Gefahr, daifs sie ,den Thaten
ins Gesicht schlagen' mfifsten, während jetzt häufig leider aller Logik
und aller Philosophie ins Gesicht geschlagen wird." -— Das sind nun
zwei ganz merkwürdige Ansichten. Was der Autor hier an dieser Stelle
sagt, ist vollkommen richtig. Allein es steht im Widerspruch mit dem
frühem. „Die Mängel der mittelalterlichen Kultur und die Unentwickeltheit

der Einzelwissenschaften, besonder s derNaturwissenschaften,
brachten es mit sich, dafs die thomistische Philosophie im späteren
Mittelalter keine weitere allseitige Ausbildung und Fortentwicklung mehr



Literarische Besprechungen. 497

finden konnte; dafs also ein Wachstum derselben nicht mehr statt hatte."
Das sieht doch wohl aus, als wäre die Philosophie eine subalterne
Wissenschaft mit Bezug auf die Naturforschung' oder Naturwissenschaft.
Betrachten wir dagegen die zweite Stelle unseres Autors, so erfahren wir
der Wahrheit ganz entsprechend, „dafs der Naturforscher nicht
eo ipso auch schon ein Naturphilosoph sei, weil Naturforschen und
Naturerkennen zwei ganz verschiedene Dinge sind. Das Naturerkennen
erwachse aus andern Principien als das Naturforschen, so dafs, wer
letzteres übt, darum zum ersten noch nich t fähig ist. Die Naturphilosophie
habe ihre eigenen Principien metaphysischer Art, die im
Menschengeist selber liegen etc. Unsere Naturforscher, meint der Autor
ferner, sollten die Philosophie des hl. Thomas zu Hülfe nehmen, sie
würden dann nicht soviele unphilosophische Naturphilosopheme vorbringen
und nicht so häufig aller Logik und aller Philosophie ins Gesicht schlagen."

— Beide Sentenzen können nicht richtig sein. Und weil die letztere

auf Wahrheit beruht, mufs erstere falsch sein. Wozu sollen denn
diese teilweisen Zugeständnisse an die moderne Philosophie dienen, wenn
man später wieder eines nach dem andern zurückzunehmen sich genötigt
sieht? Wenn die aristotelisch-thomistische Naturphilosophie notwendig
ist, damit die exakte Naturforschung unserer Tage Sinn und
Verstand erhalte, überhaupt wieder Logik und Philosophie in unsere
Erkenntnisse gebracht werde, und man nicht den That Sachen ins
Gesicht schlage, dann mufs es um diese thomistische Philosophie
nicht so arg stehen, als der Autor mehrere Seiten früher uns glauben
machen wollte! Unser Autor erklärt, dafs, wenn von der Wiedereinführung

der thomistischen Philosophie die Eede ist, damit am wenigsten
eine unfruchtbare Repristination gemeint, kein Zurückschrauben der
Philosophie auf den Standpunkt des 13. Jahrhunderts, keine geistlose
Beschäftigung mit einem Petrefakt beabsichtigt sei. Das sind wahrhaft
kuriose Ansichten. Was will denn der Autor mit seiner Aufforderung,
zur Philosophie des hl. Thomas zurückzukehren, was will der hl. Yater
mit dem dringenden Wunsche, dafs alle Welt die philosophischen Werke
des englischen Meisters studieren möge? Wenn nicht die Philosophie
auf den Standpunkt des 13. Jahrhunderts zurückgeschraubt werden soll,
was soll dann zurückgeschraubt werden? Die Naturforschung und
Naturwissenschaft nicht, das hat niemand verlangt und wird niemand im
Ernste fordern. Der hl. Vater ermahnt uns, wir sollten die
Philosophie des englischen Meisters studieren. Aber diese Philosophie
ist ein Petrefakt, bemerkt unser Autor. Die Philosophie des hl. Thomas
ist nach dem Zeugnisse unseres Autors geeignet, den Dingen die rechte
Ordnung anzuweisen, uns auf die Fehler unserer Anschauungen und
unserer Bestrebungen aufmerksam zu machen, uns richtige Begriffe über
Familie. Staat und Kirche, über Kultur und lieben, über Lebenszwecke
und Lebensideale zu vermitteln. Sie dient dazu, dafs wir nicht
unphilosophische Philosoplieme vorbringen und Lehren, die aller Logik und
aller Philosophie ins Gesicht schlagen. Sieht ein Petrefakt in der
Wirklichkeit also aus? Noch gefährlichem Inhalts ist eine andere Sentenz
unseres Autors. „Es sei anerkannt", schreibt der Autor S. 57, „dafs
eine Philosophie, die als bleibende Norm verkündet wird, auch die
Probleme, wenigstens im Principe, lösen mufs. Aber wenn wie bei Thomas
eine unverwerfliche Grundlage gegeben ist, wenn die Principien selbst
richtig sind, dann sind ja eben die Probleme im Principe gelöst. Diese
Probleme, wie sie für seine Zeit faktisch und praktisch vorhanden waren,
hat der hl. Thomas nach seinen Principien gelöst. Dafs nun seine Lösungen



498 Litterarische Besprechungen.

für unsere veränderten Zeiten und unsere ganz andern Verhältnisse
nicht mehr alle in gleicher Weise zutreffen, das ist nicht ihm zur Last zu
legen, als wären nun seine Philosophie und seine Priucipien falsch,
sondern es entspringt daraus nur die Pflicht für uns, nuu diese Priucipien
auf unsere Verhältnisse und Bedürfnisse praktisch uud richtig anzuwenden.
Denn er hatte ja nicht die Aufgabe, eine Ethik zu schaffen ohne Rücksicht

auf die Zustände seiner Zeit, die für jeden Ort uud jede Zeit unter
allen Umständen gültig und unveränderlich sein sollte. Eine solche Ethik
ist überhaupt unmöglich und könnte nur in Darlegung der allerallge-
meinsten Grundsätze bestehen. Eine Ethik, deren einzelne Vorschriften
für alle Zustände der Menschheit gleiche Gültigkeit behielten, wird auch
von der modernen Philosophie nicht erfunden werden können." — Diese
Ansicht unseres Autors über die Ethik ist geradewegs bedenklich und
beweist überdies, dafs der Autor selber den hl. Thomas gar nicht kennt.
In der That Hat der hl. Thomas in seinem Traktate „de lege naturali"
und „de lege humana" etc. weiter nichts gelehrt als „dafs Gott der
Urheber der sittlichen Weltorduung und des Rechtes ist; dafs Gott der
oberste Regent der Welt; zwischen gut und bös ein ewiger Unterschied;
dafs dem sittlichen Handeln ein ewiger, das Natürliche und Materielle
übersteigender geistiger Lebenszweck vorgestellt ist"? Weifs er uns
sonst nichts zu sagen, als „dafs die sittliche und rechtliche Ordnung
keine Erfindung des autonomen Menschengeistes, Recht und Unrecht
keine relativen Begriffe, der Staat nicht die Quelle des Rechtes und
unverantwortliche Gewalt ist"? Und sind blofs diese Priucipien: „die
unverwerfliche Grundlage, welche festgehalten werden inufs", so dafs alles
Übrige nach Ort und Zeit, je nach den Umständen uud Verhältnissen,
sich ändern kann? Wir glauben doch, dafs die Naturethik etwas
mehr enthält als die allerallgeuieiusten Grundsätze, und dafs das, was sie
lehrt, für alle Orte und Zeiten seine volle Gültigkeit hat. Zudem
wissen wir, man macht es ihm ja zum Vorwurfe, dafs der hl. Thomas
eine katholische christliche Ethik geschrieben hat. Eine rein natürliche

gibt es überhaupt nicht infolge der Erhebung des Menschengeschlechtes

auf den übernatürlichen Standpunkt, auf eine übernatürliche
Ordnung. Ändert nun die christliche Ethik alle andern Grundsätze mit
Ausnahme der „allerallgemeinsten" je nach Ort uud Zeit? Der Autor
scheint noch kein katholisches Moralbueh in der Hand gehabt zu haben.
Es ist allerdings wahr, dafs die christliche Ethik in ihren Vorschriften
nicht heruntersteigt zum Verbote des Bettelus in der Stadt, des schnellen
Fahrens in den Strafsen uud dergleichen mehr. Jedoch ist es ganz und
gar unrichtig, zu behaupten, sie stelle blofs „die allerallgemeinsten"
Grundsätze fest, während alles Übrige nach Umständen und Verhältnissen
sich ändern könne. Was anderes ist es zu sagen, die katholische Kirche
hat kein Recht mehr, uud etwas anderes, sie übt bei geänderten Zeit-
verhältuissen und Umständen dieses ihr Recht nicht mehr aus. Sie achtet
aber auch das Recht jedes andern mit derselben Entschiedenheit, mit
welcher sie am eigenen festhält. Noch müssen wir eine Frage des Autors
besprechen. Nachdem derselbe die Autorität der kath. Kirche der
Philosophie gegenüber dargelegt hat, schreibt er: „Demnächst dürfte also
doch kein Forscher eine mit der Kirchenlehre nicht übereinstimmende
Äufseruug in wissenschaftlichen Fragen thun? Warum denn nicht?
Aufsert er seine Meinung als das was sie ist. als Hypothese, als methodologische

Voraussetzung weiterer wissenschaftlicher Forschung, als blofs
gesetzte Wahrheit zum Behufe der Lösung eines Problems, so wird er
ungehindert operieren." — Diese Sentenz unseres Autors ist abermals



Litterarische Besprechungen. 499

so bedenklich als möglich. Denn steht einmal das Eine fest, dafs etwas
Lehre der Kirche ist, dann steht es unter keinen Umständen einem
Forscher frei, eine mit „dieser Kirchenlehre nicht übereinstimmende
Aufserung zu thun". Der Autor möge einmal gefälligst in einem Werke
über Moral sich erkundigen über das Kapitel: „Zweifel im Glauben".
Keinem Menschen ist es erlaubt, eine mit der Wahrheit, und das ist die
Kircheulehre, nicht übereinstimmende Äufserung zu thun, ganz einerlei
ob es eine blofse Meinung oder eine Hypothese oder was immer ist.

So sehr wir dem Autor Dank schulden für das viele Gute und Richtige

und für die Mühe, die er sich gibt, alle Gelehrten für die thomistische
Philosophie zu begeistern, so sehr müssen wir andererseits bedauern, dafs
es in dieser Art und Weise geschieht. Auf uns macht die ganze Schrift
den Eindruck, als wollte der Autor mit seinem Gegner dadurch zu einem
Friedensschlüsse kommen, dafs er ihm mehr als zur Hälfte recht gibt.
Auch die Furcht scheint den Autor zu beschleichen, man könnte etwas
zu weit zurückgehen, d. h. wirklich bis zur thomistisch en
Philosophie kommen. Mit Halbheiten ist weder der Sache noch den Menschen
gedient. Man mufs die thomistische Philosophie entweder ganz annehmen,
wie sie ist, oder ganz verwerfen, denn sonst wird zu schmal sein das
Bett, so dafs der Eine hinabfällt, und die Decke zu kurz, als dafs sie
beide umhüllen könnte (Isaias 28. 20).

Graz. Fr. Gundisalv Feldner,
Ord. Praed.

1. Das Wesen der Seele und die Natur der geistigen Vor¬
gänge im Lichte der Philosophie seit Kant und ihrer
grundlehrenden Theorien, historisch-kritisch dargestellt
von Dr. J. H. Witte, Prof. an der Universität in Bonn.
Halle-Saale, C. E. M. Pfeffer (R. Stricker), 1888.

2. Die Probleme der Philosophie und ihre Lösungen. Histo¬
risch-kritisch dargestellt von A.Flügel. 2. Aufl. Göthen,
Otto Schulze, 1888.

3. Das „Anderskönnen". Ein populär-philosophischer Beitrag
zur Frage der Willensfreiheit von Maurice Reinhard
v. Stern. Zürich, Verlags-Magazin (T. Schaeblitz), 1888.

4. Ueber die menschliche Freiheit, Prorektoratsrede von Kuno
Fischer. 2. Aufl. Heidelberg, Carl Winter, 1888.

Alle diese Werke beschäftigen sich vorzugsweise mit psychologischen
Fragen. Wir müssen dies als ein charakteristisches Merkmal

der wissenschaftlich philosophischen Forschungen in der Gegenwart
hinstellen, dafs als deren Mittelpunkt und Hauptziel sich die Erklärung der
Erscheinungen in unserer Seele abhebt. Und in der That werden die
Grundprincipien eines philosophischen Systems annehmbar sein, wenn
die Folgerungen aus ihnen sich nicht gegen die für jeden feststehenden
Thatsachen des Lebens und Thätigseins unserer Seele richten und
dieselben als eine Unmöglichkeit hinstellen. Es ist dies der Prohierstein
für jedes wissenschaftliche System der Philosophie. Da, in der Theorie
der seelischen Erscheinungen zeigt es sich, ob die Annahmen über die

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 32



500 Litterarische Besprechungen.

Elemente der Körperwelt, über die Bewegung, über das Sein sich
aufrecht erhalten lassen. Geben sie nämlich gar keine Erklärung dieser
Erscheinungen oder zeigen sich letztere auf dieser Grundlage gar als
unimöglich, so können die Annahmen selbst, resp. die Grundprincipien, auf
denen sie ruhen, nicht richtig sein. Wir sind da ganz der Meinung
Flügels, dafs, wenn nach Hegel (Wk. IV, 69) das spekulative Denken
nur darin besteht, dafs das Denken den Widerspruch und in ihm sich
festhält; wenn also, wie Hegel und Schelling es thun, als das Wahre der
Widerspruch selbst betrachtet wird, da jede Diskussion aufhört; es
ist dies eine Philosophie, die auf jede philosophische Erklärung
verzichtet (S. 18).

1. Die Abhandlung Wittes können wir unter dem genannten
Gesichtspunkte gut an die Spitze stellen. Sie richtet sich zumal gegen
den Materialismus und stellt (S. 373) die Seele positiv als „Substanz"
hin, „nicht nur wegen der Beharrlichkeit im Leben, sofern sie in äufseren
Wirkungen sich geltend macht, sondern auch wegen der gleichen
Beschaffenheit ihrer Wirkungen im Individual-Bewufstsein der inneren
Erfahrung, zumal wegen der Einheit desselben". Eine durchgebildete
philosophische Kraft schält in diesem Buche von den bedeutenderen
philosophischen Systemen, wie von Kant, Schopenhauer, Harms, Wundt,
Mach, Fichte, Hegel, Lotze, das durchaus Unhaltbare los und zeigt mit
viel Scharfsinn, grofser Sicherheit und schlagfertiger Belesenheit, wie das.
was in denselben Wahres und Richtiges ist, sich nur aufrechthalten läfst
zusammen mit der Annahme, dafs die Seele ein eigenes Wesen, eine eigene
vom Körper an sich unabhängige Substanz habe. Der ernste Leser wird
reiche Belehrung aus dieser Abhandlung schöpfen. Sie ist ein wertvoller
Beitrag zur Überwindung des rohen Materialismus. Dem Verständnisse würde
sie näher gerückt worden sein, wenn der Verfasser seine eigene Meinung
immer, auch der äufseren Erscheinung im Drucke nach, scharf
hervorgehoben hätte und unterschieden von der anderer. Oft mufs man suchen,
was der Verfasser eigentlich für das Richtige hält. Dies macht die'Lek-
tiire etwas schwierig, zumal die Sprachweise selber einen in philosophischen
Werken wohlgeübten Leser erfordert. — Auch meinen wir nicht, dafs der
Weg, den der Verfasser betreten, zu einem ganz und gar überzeugenden
Abschlüsse führt. Aus der Thatsache und der Geltendmachung des Seelen-
Bewufstseins kann wohl das rein geistige Wesen derselben erschlossen
werden; aber es gehören, soll dies überzeugend wirken, dazu Prämissen
aus der Theorie über das Sein und das Erkennen überhaupt, welche hier
vermifst werden. Unserer Meinung nach darf mau nicht die Frage nach
dem Wesen der vernünftigen Seele trennen von der Frage nach dem
Wesen der Seele überhaupt; und da geht man am besten von der
Thatsache aus, dafs die Seele Princip der Bewegung im lebenden Dinge
selbst ist, so dafs in jedem lebenden Dinge die örtliche Bewegung (bei
der Pflanze allein im Innern, die Bewegung der Säfte nämlich) im betr.
Dinge selbst ihren nächsten Anstois hat, während dieser Anstofs bei
leblosen Dingen rein aufsen sich findet. Die Seele als Lebensprincip ist
das Gemeinsame für die wesentlich verschiedenen Arten von Seelen. Die
Verschiedenheit der Seelen untereinander dem Wesen nach gründet sich
darauf, ob die Seele hlofs Träger von Nahr- und Fortpflanzungsvermögen

öder auch von Sinnesvermögen oder gar dazu von vernünftigen
Vermögen ist.

2. Durchsichtige Klarheit und Übersichtlichkeit, auf eingehendes
Wissen gegründetes Urteil, entschiedenes Eintreten für die positive
Philosophie zeichnen diese Schrift aus. Wenn auch ihr Titel wohl zu weit



Literarische Besprechungen. 501

geht, so trägt sie doch jedenfalls reichlich hei zur Lösung mancher
Probleme der Philosophie. Die Auffassung zumal der alten Philosophen von
den Joniern an und die entsprechende Gegenüberstellung neuerer
philosophischer Systeme ist sehr interessant und vielfach ganz originell, wenn
auch hie und da nicht ganz genau. Wird z. B. Anaximander neben
Spinoza gestellt mit "Rücksicht auf das aneiQov, resp. die unendlich
ausgedehnte und doch nicht teilbare Substanz mit den Attributen des
Denkens und der Ausdehnung, so vergifst der Verfasser das speculum aeter-
nitatis des Spinoza. Die Zahlentheorie des Pythagoras nimmt er jedenfalls

in einer zu äufserlichen Weise. Pythagoras drückt damit das
Unbewegliche und die.Abstufungen der Substanzen nur aus. Er will
nicht sagen, dafs nun wirklich stofflose Zahlen existierten, welche die
Substanz der Dinge bildeten. Wenn die Alten die Kreisbewegung als
einfachste und vollkommenste bezeichneten im Vergleiche zu der
gradlinigen, so geschieht dies nicht, Wie S. 119 steht, auf Grund der Faktoren,
die zu ihrer Erzeugung dienen, sondern auf Grund eben der Bewegung,
d. h. der Kreisbewegung selber, die nicht nach oben und nach unten hin
Beziehung hat, wie die gradlinige, sondern nur um den Mittelpunkt herum.
Wenn Kaut meint, für das Erkennen seien aufsen gegeben nur die äufserlichen

einzelnen Eigenschaften, nicht die Form, unter welcher diese
wahrgenommen werden, also die Substanz oder das Ding, so braucht nicht
gerade das Verständnis damit verbunden zu werden, welches Flügel und Witte
damit verbinden. Es kann auch so genommen werden, dafs aufsen im
Dinge die Substanz blofs dem Vermögen nach im betr. Dinge ist.
thatsächlich aber erscheint in der Vernunft. Damit wäre der Gegenstand

der Sinnenkenntnis aufsen dem wirklichen, einzelnen
Bestände nach gegeben; der Gegenstand der vernünftigen Kenntnis dem
al lg ein einen V erm ögen im Dinge nach, gemäfs dem dieses objektives
in sich hat, auch in endlos vielen andern Einzeldingen der substantiellen
Gattung nach sein zu können ; und dieses Vermögen aufsen erhielte in
der Vernunft als Idee thatsächlich erscheinendes Einzelsein.

Im 2. Teil, wo die Probleme der praktischen Philosophie
behandelt werden, wird nicht hinlänglich geschieden zwischen AVillen und
sinnlichem Begehren. Heifst es z. B. S. 225: „Unser Wille wird-von
uns selbst entweder gebilligt oder gemifsbilligt", so dafs die
Übereinstimmung des Willens mit dem über ihn ergehenden eigenen Urteile das
absolut wohlgefällige AMrhältnis wäre; so wird dies erst verständlich,
wenn man unter diesem „Willen" das sinnliche Begehren versteht. Dieses
wird im genannten Falle von der A'ernunft und deren Urteil gebilligt;
d. b. wenn es nach Mer Richtung des vernünftigen Urteils sich verhält,
dann ist es gut und dementsprechend entsteht dann der gute positive
Villensakt. S. 228 hätte der A'erfasser erwähnen müssen, dafs die kirchl.
Autorität diese Art Probabilismus verurteilt.

Wir möchten schliefslich den Verfasser bitten, über den Begriff der
causa sui sich aus den Scholastikern selbst zu unterrichten. Der moderne
Begriff der causa sui, als ob etwas sich selbst wirksam hervorbringen
könnte, also sein und zugleich nicht sein würde, ist nicht derjenige der
Scholastik. Das frei wirkende Wesen ist nach Thomas deshalb causa sui,
weil es gemäfs dem, was es als etwas thatsächlich Bestehendes in sich
hat, nämlich nach dem vernünftigen Grunde in ihm, das bestimmt oder
bethätigt, was es als etwas noch im Vermögen für den Akt Befindliches
in sich hat, närnlich das Willensvermögen. Deshalb wird Gott nie, oder
höchstens vielleicht ganz vorübergehend, als causa sui bezeichnet. Erbringt
sich in keiner Weise selbst hervor, Er hat kein zu betätigendes Vermögen



502 Litterarische Besprechungen.

in Sich ; wohl aber enthält Er in Sich selber das Princip oder den Grund
seines Seins, nicht in wirkender Weise, sondern weil sein Sein von keiner
andern Ursache abhängt. Er ist dem Wesen nach Sein. Damit ist
verbunden ein falsches Verständnis der „mystischen Theologie" des heil.
Dionysius. Gott ist nach derselben kein in sich unbestimmtes Wesen
im Sinne des Spinoza, so dafs wir Ihn in dem Grade erkannten, als wir
alle Bestimmtheit von Ihm entfernten. Gott ist auf diese Weise
erkennbar, weil Er gerade die höchste, vollkommenste Bestimmtheit ist.
Deshalb müssen wir alle bestimmten Grenzen von Ihm entfernen, wie
solche die Dinge hier um uns haben. Die Leugnung der Grenzen in den
Vollkommenheiten führt weiter in der Kenntnis Gottes.

3. Die nächsten beiden Schriften stehen mehr auf negativem
Standpunkte. Nr. 3 ist ein „populär(?)-philosophischer" Vortrag über die
Freiheit. Der Verfasser geht von einer falschen Auffassung der Freiheit
aus. Diese besteht nicht (lein Wesen nach darin, dafs man „anders kann";
sondern dafs man den bestimmenden Grund seines Handels in sich hat.
Dafs man „anders kann", dies ist die Folge dieser Wesenheit, insoweit
der vernünftige Grund in mir, nach dem ich frei handle, ein allgemeiner
ist und somit von den Schranken löst mit Rücksicht auf die Einzelheiten,
die ja immer das Wirken begleiten. Wir erkennen an, was der Verfasser
sagt, dafs Notwendigkeit und Freiheit nicht schlechthin ein Gegensatz ist.
Aber er hätte dann darauf eingehen müssen, welchen Unterschied zur
Freiheit dieser Begriff „Notwendigkeit" in sich schliefse. Während ich that-
sächlich handle, ist es notwendig, dafs ich nicht thattächlich zugleich nicht
handle. Diese Notwendigkeit ist nicht gegen die Freiheit, sondern stellt
die Freiheit her. Gott ist eine solche Notwendigkeit. Er ist so, dafs er
niemals nicht sein kann, weil Er reinste Thatsächlichkeit ist, weil
Er nur ist, kein Nicht-Sein, kein Können für das Sein und somit kein
Vermögen, um etwas Weiteres zu werden, in Sich enthält. Sein Sein ist
ein instans, der nie vergeht, weil in Gott Wesen dasselbe ist wie Sein..
Was bei mir Handeln ist, Wirken, das ist bei Gott Sein. Und wie ich,
wenn ich handle, nicht zugleich nicht handeln kann, so kann Gott, weil
Er nur Sein ist, niemals nicht sein. Er ist höchste Bestimmtheit, weil
höchste Freiheit und höchste Notwendigkeit. Gott also allein kann durch
sein Einwirken einen freien Akt herstellen und diesem Akte folgt jene
Notwendigkeit, wonach was ist nicht zugleich nicht sein kann.

Die andere Art Notwendigkeit ist die, wonach ein beschränktes
Vermögen dem Thätigsein vorhergeht; wie das Vermögen zu sehen z. B.
vorhergeht dem Akte des Sehens, so dafs das Auge nichts andres kann
als eben sehen, es kann nicht hören und nicht schmecken und keine
allgemeine Idee auffassen. „Die Welt der Kausalität in der Natur und die
Welt der Kausalität im Geiste" reichen sich die Hand in jenem Sein, was
nicht verursacht ist und was deshalb sowohl Vermögen für das Wirken
herstellen kann — „die Kausalität in der Natur" — als auch das Wirken
selbst verleiht — „die Kausalität des Geistes". Von innen heraus —
nicht von aufsen und rein auf Grund von Erfahrungen — kommt die freie
Thätigkeit; und in diesem Innern ist der erste wirkende Grund jenes
in sich notwendige Wesen, welches reine Thatsächlichkeit und somit die
Freiheit von allen Schranken, eines Vermögens für das Sein dem Wesen
nach ist; der zweite wirkende Grund ist der freie geschöpfliche
Wille selbst.

4. Wir verstehen also unter Freiheit dem Wesen nach nicht, wie
Nr. 4 meint, „ein von allen Schranken und Bedingungen unabhängiges
Vermögen" (S. 21); sondern reinste, unumschränkteste Thatsächlichkeit.



Litterarische Besprechungen. 503

Und solche Tbatsächlichkeit sieht rein auf sich selbst und nur in sich
selbst hat sie den Grund für das Handeln ; denn sie ist eben, weil reinste
Thatsächlichkeit, reinste Vernunft; weil nur, was G run d hat, thatsächlich
besteht und der Grund grade Gegenstand der vernünftigen Erkenntnis
ist. Auch ist nicht so schlechthin zu sagen, Gottes Wille sei der letzte
•Grund für sittliches Handeln nach den Scholastikern, sondern Gottes
Wille, insoweit er unserer Vernunft bekannt ist. Wir bedauern, dafs der
Verfasser von „Francis Bacon und seine Nachfolger" in diesem Schriftchen

ohne irgendwelchen Beleg behauptet, Augustin hätte die Freiheit
völlig verneint, weil — er die Erbschuld annahm; dieser selbe Augustin,
dem das so oft anzutreffende Wort angehört: non est peccatum nisi
voluntarium.

5. L'enseignement de la philosophie thomiste à l'université
catholique de Louvain par le baron Léon Bé thune.
Louvain, Ch. Peeters, 1887.

Diese Broschüre ist eine lebendig geschriebene, von der Dankbarkeit
eingegebene und durchdrungene kurze Besprechung, resp. Empfehlung der
Vorlesungen des Prälaten Prof. Mercier zu^Löwen. Derselbe nimmt
daselbst jenen Lehrstuhl ein, der auf Anregung Leos XIII. für die
Philosophie des hl. Thomas errichtet worden ist. Wir würden es lieber
sehen, wenn auf dem Titel stände „de la philosophie de St. Thomas".
Das Wort „thomiste" verführt dazu, dafs man an die alte berühmte
Schule denkt, welche diesen Namen trägt und deren Lehrmeinungen
über die Philosophie des hl. Thomas von andern Anhängern der
Philosophie des hl. Thomas bekämpft werden. Wir haben wenigstens aus keiner
Zeile der Broschüre sehen können, dafs Mercier im letzterwähnten Sinne
Thomist ist; und was der Herr Verfasser aus der Lehre Merciers anführt,
das kann jeder kathol. Philosoph sagen, wenn er auch nicht gerade
speziell das System des hl. Thomas zum seinigen macht.

6. Die philosophische Lehre von Zeit und Raum. Von
Dr. Matthias Schneid. Mainz, Franz Kirchheim, 1886.

Der Verfasser erklärt im Vorworte, wie seine Schrift entstanden.
Er fühlte infolge der Schwierigkeiten, die mit der Lehre von Zeit und
Baum verbunden sind, das Bedürfnis, derselben eine etwas erweiterte
Form zu geben und sie so seinen Schûlérn verständlich zu machen. Wir
können für diese Gewissenhaftigkeit des Lehrers nur dankbar sein; denn
sie ist der Grund, dafs die Ansichten des Verfassers über diesen höchst
schweren Punkt dem Publikum zugänglich gemacht worden sind. Er
lehnt sich wie in allen seinen Schriften fest an die Principien des heil.
Thomas an ; und dies ist die Ursache, dafs er in sonst unzugängliche
Lehrpunkte volle Klarheit bringt. Er macht sich nie eine Illusion über
die Schwierigkeiten, die ihm entgegenstehen, denn er kennt, wie selten
jemand, die moderne einschlägliche Litteratur ; aber eben deshalb weil
er keine Schwierigkeiten verdeckt, findet, der Leser eine wahre Genug-
thuung, wenn sein Geist durch alle Hindernisse hindurch am Ende zur
gewünschten wissenschaftlichen Klarheit gelangt und fähig wird, vermöge
der vorgelegten Principien nun selber die entgegengehaltenen Schwierigkeiten

zu lösen. Im ersten Abschnitte behandelt Schneid die Lehre von
der Zeit, geht alle Arten von Zeit; die äufsere, ideelle, imaginäre,
absolute Zeit durch und berührt die äviterne Dauer. Im zweiten bespricht



504 Litterarisclie Besprechungen.

er die Lehre vom Räume unter steter eingehender Berücksichtigung der
modernen naturwissenschaftlichen Theorieen. Der Verfasser hat mit
dieser Schrift dem Thomismus einen neuen hochbedeutenden Dienst
geleistet.

7. Die erste Entstehung der Organismen nach den Philo¬
sophen der Neuzeit mit besonderer Rücksichtnahme auf
die Urzeugung erörtert von Dr. Jos. Schwertschlager.
Eichstätt, Ph. Brönner (A. Hornik), 1888.

Wir haben hier einen höchst lehrreichen Exkurs vor uns über die
historisch-kritische Seite der Entstehung der Organismen. Der Verfasser
hat gewifs recht, wenn er, selbst gemäfs neueren Autoritäten der
Naturwissenschaft, meint, hier müfsten nicht einzig die beobachteten nackten
Thatsachen sprechen, sondern die Philosophie habe das letzte Wort.
Man hat, erstaunt über die glanzvollen Fortschritte der Naturwissenschaften

in unserer Zeit, es lange Zeit vergessen, sich auf die
unverjährbaren Rechte des philosophischen Denkens zu besinnen, und geht
jetzt daran, diese Rechte mit Eifer wahrzunehmen. Der Verfasser
beschränkt sich in seiner Studie auf die philosophischen Systeme der Neuzeit

und führt deren Ansichten über die Urzeugung an. Es möchte uns
scheinen, als ob der Verfasser nicht immer scharf unterschieden habe
zwischen der Frage nach der Urzeugung, die mit der Entstehung der
Organismen eng zusammenhängt, und der Frage nach der generatio
aequivoca, die nicht so viel damit zu thuu hat. Die erste Frage beschäftigt
sich damit, wie überhaupt das Leben entstanden sei, ob durch Eingreifen
des Schöpfers oder durch selbständige Entwicklung des Stoffes. Die
zweite will untersuchen, ob, vorausgesetzt dafs von Seiten
desStoffes bereits die nötigen Vorbedingungen vorbanden
sind, Organismen und zwar tierische entstehen können durch blofsen
Einflufs der Himmelskörper oder des von diesen ausstrahlenden Lichtes.

Der Verfasser schreibt eine höchst edle, ruhige, der nüchternen
Forschung geziemende Sprache. Es fällt darum desto mehr der nicht verhüllte
Spott auf, mit dem Goudin behandelt wird; und setzen wir dazu: der
unverdiente Spott. Denn dieser Ausdruck „spiritus", dem gemäfs der
Verfasser den berühmten Dominikaner sagen läi'st, „die Pflanzen hauchten
Samengeister aus", hat in der älteren Scholastik, und auch bei Thomas,
nicht jenen Sinn, den wir damit „verbinden. (Vgl. Bd. 3 der verdeutschten.
Summa an vielen Stellen in den Uberleitungen und es wird davon noch
eingehend gehandelt werden im letzten Zusatzbande.) Thomas spricht z. B. vom
esse spirituale, welches die Farben in der Luft haben. Solche '„spiritus"
sind eben nichts andres als dem Stoffe zwar anhangende, aber das eine
stoffliche Ding mit dem andern vermittelnde Kräfte, die sonach keinen
festen, dauernden Stoff und somit kein solches entsprechendes Sein haben.
Auch die Erklärung, welche Suarez von der Meinung Augustins, resp.
von dessen rationes seminales gibt, ist keineswegs eine allgemein
anerkannte und widerspricht durchweg den Ausführungen, die Augustin selbst
darüber in der Gen. ad litt, macht. Wir möchten ebenso nicht die
Ubersetzung der „coeli" mit „Himmel" gutheifsen. Das Zweideutige wird
vermieden, wenn man „Himmelskörper" übersetzt. Warum der Verfasser,
da er nun einmal die Konimbricenser und Suarez, also Kommentare von
Thomas, anführt, diesen selbst beiseite läfst, der über die generatio
aequivoca weitaus das Klarste geschrieben hat, ist schwer einzusehen.



Literarische Besprechungen. 505-

Es sind dies Kleinigkeiten, die wir erwähnen und die leicht zu ändern
wären ; das Werk seihst ist durchaus empfehlenswert, sowohl wegen des

gesunden Urteils und der grofsen Beleseulieit des Verfassers als auch
wegen des positiven philosophischen Ergebnisses, zu dem er gelangt.

Notizin ilegli scritti e del pensiere lilosofico di Pietro Ceretti,
accompaguata de un cenno autobiografico del medesimo,
intitolato „La Mia Celebrità" per Pasquale d'Er cole,
Torino, unione tipografico-editrice, 1886.

Ein äufserst lehrreiches Buch für jeden, der sich überzeugen will,,
wohin das Abgehen von den wahren Principien des philosophischen
Denkens, auch die beanlagtesten Geister, führt. Und reich beanlagt war
Ceretti. Hätte er es doch gemacht, wie jener bekannte, jetzt leider
verstorbene deutsche Thomist, der so recht eigentlich der Bahnbrecher war
für die Schule des hl. Thomas in Deutschland. Reich beanlagt, ein
Feuerkopf, emsig und ausdauernd wie Ceretti, hatte er alle Systeme der
sog. deutschen Philosophie mit wahrhaft verzehrendem Eifer
durchgenommen, wie er selbst uns erzählte, war nach Oxford gegangen, selbst
nach Frankreich, wo auch immer ein berühmter Lehrer dozierte, ohne
für seinen nach Wahrheit dürstenden Geist Ruhe zu finden. Da ent-
schlofs er sich, nach Rom zu gehen; „ich habe alle die 22 Foliobände
des Suarez durchgemacht, aber die Ruhe kam nicht in meinen Geist"
meinte er. „Da nahm ich Thomas selber in die Hand gemäfs der Lehre
der Thomisten ; und da fiel es wie Schuppen von meinen Augen, ich hatte
gefunden, was ich suchte." Ceretti schlofs sich am Ende dem Hegel an, um
schliefslich auch mit ihm zu brechen, nachdem er viel über ihn geschrieben.
Es gehört eine grofse Menge innerer Verbissenheit dazu, dafs ein Italiener
die halbe Welt durchreist, um ein philos. System zu finden, das ihn,
befriedigte — und an seinen grofsen italienischen Mitbürger, den überall
gefeierten Thomas von Aquin, gar nicht denkt! Im ganzen Buche ist
kein Wort, welches verrät, Ceretti habe auch nur einen Versuch
gemacht, das Lehrsystem des hl. Thomas kennen zu lernen! Warum?
Thomas lehrt einfach die Wahrheit. Heutzutage aber suchen diese Art,
Geister nicht nach der Wahrheit, sondern nach einer irgendwelchen Stütze:
oder nach einem blendenden Mantel für ihre politischen
Voreingenommenheiten. Hegel hat dem Ceretti gefallen, weil der Staat
für ihn Gott ist und dieser somit keine weitere Quelle von Recht und
Gesetz anzuerkennen hat als sich selbst d. h. als die revolutionären Ideen
in solchen seiner Glieder, die wahrhaft nicht die besten d. h. am meisten
auf das Beste des Ganzen bedachten sind.

Malmedy. Dr. C. M. Schneider.

Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des
Iii. Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von
Dr. C. M. Schneider. VI. und VII. Bd.

Der VI. und VII. Band bringt in deutscher Ubersetzung den zweiten
Teil der I. II. der Summa theologica und die II. II. Ein äufserst
interessanter Inhalt: die Lehre über Tugend und Laster, Gesetz und Gnade;
im allgemeinen und dann im besonderen die Lehre über die theologischen
Tugenden, die Kardinaltugenden und die Standesvorschriften. Gerade in
diesen Abhandlungen kann man die Tiefe des hl. Thomas bewundern;



506 Literarische Besprechungen.

hier zeigt es sich, dafs er nicht auf eitle Spitzfindigkeiten, sondern
abgesehen von der göttlichen Offenbarung auf psychologische Erfahrungen
gestützt sein System aufbaut. Vor unseren Augen sehen wir die allmähliche
Vollendung der menschlichen Natur erstehen durch die Tugenden und
die Gaben (dona), welche die menschlichen Kräfte bereiten und
durchdringen, dafs sie göttlicher Einwirkung folgend frei und ungehemmt
nach dem einzig wahren Ziele streben. Wir sehen die Wirksamkeit
Gottes von aufsen und vom geheimnisvollen Innern (der Gnade)
aus, so gut einem irdischen Verstände das Sehen gestattet ist. Man darf
es offen aussprechen, unwillkürlich bringt dies Studium des VI. Bandes
vor allem eine hl. geweihte Stimmung in uns hervor, uns durch Hingabe
an die göttliche Wirksamkeit wahrhaft frei zu machen — das ist ein
Zeichen der Wahrheit. Nur ein Heiliger, der von den göttlichen und
den Kardinaltugenden ganz durchdrungen war, mochte wohl — dieser
Anschauung kann man sich beim Lesen kaum entschlagen — allein einer
solchen Erläuterung fähig sein. Ein interessantes Gebiet also, welches
vom Herrn Dr. Schneider in deutscher Übersetzung uns vorgelegt und
durch treffende dazwischen geschobene Erläuterungen dem Verständnisse
näher geführt wird. Es läfst sich nicht verhehlen, dafs gerade in diesem
Gebiete die Ubersetzung einer besonderen Schwierigkeit begegnete —
man denke nur an die verschiedenen Kategorieen von Accidenzen,
insbesondere der Qualitäten, welche bei Begriffsbestimmung der Tugenden
zur Anwendung kommen, desgleichen an die Namen der verschiedenartigsten

Tugenden und ihrer Akte.
Manche treffende Ausdrücke finden wir, wodurch die lateinischen

termini wiedergegeben sind, obwohl, wie schon früher hervorgehoben
wurde, die Beibehaltung derartiger termini zweckdienlicher erscheint.
Leider mufs beklagt werden, dafs die Übersetzung gar oft zu wenig
Glätte zeigt, zuweilen durch allzu enges Anscbliefsen an den lateinischen
Text unbeholfene und zu sehr ausgedehnte Sätze sich ergeben. Hierdurch
kommt es, dafs oft nur durch Zuhülfenahme des Originals das Verständnis
erleichtert wird. Dieses ist um so mehr zu beklagen, weil manche
Andersdenkende, die vor lateinischen Texten Widerwillen haben, durch
derartige Unebenheiten in der Übersetzung am Studium des hl. Thomas
keinen Geschmack gewinnen werden. Da es nicht möglich ist, in alle
Einzelheiten sich einzulassen, möge insbesondere hingewiesen werden auf
VII. S. 8 Z. 1 v. o., Z. 21; S. 24 im dritten Einwände. Ähnliches findet
sich S. 41, 49, 65, 97, 120, 121, 161, 162, 184, VI. S. 558 u. s. w.

Wer Original und Übersetzung zusammen studiert, wird in dieser
gewifs reichliche Anregung und manches zu besserm Verständnisse
Dienendes finden.

Paderborn. Dr. Otten.

Karl Werner, System (1er christlichen Ethik. 1. Teil.
Einleitung und Güterlehre. 2. Aufl. Regensburg, Manz 1888.

Karl Werner, der jüngst verstorbene österreichische Philosoph,
entstammte der Güntherschen Schule. Sein historischer, auf die Erfassung
des Objektiven gerichteter Sinn bewahrte ihn vor den verhängnisvollen
Irrtümern dieser Schule, deren Einflufs er sich indessen nie gauz zu
entziehen vermochte, wie die vorliegende Neubearbeitung der 1850 erschienenen

Ethik beweist. Wenn er an dem hl. Thomas tadelt, dafs er
zwischen ideeller end begrifflicher Apprehension nicht unterschied und
dafs er die aristotelisch-philosophische Ethik in seine theologische Auf-



Litterarische Besprechungen. 507

fassung unvermittelt hineinnahm (§ 26), so klingt hier der Günthersche
Vorwurf allerdings sehr gemäfsigt durch, der Philosophie habe der ideelle,
wahrhaft christliche Gesichtspunkt bis auf ihn gefehlt. Anstatt der
scholastischen Unterscheidung zwischen dem natürlichen und übernatürlichen
Wahrheitsbereich will Günther eine organische Verbindung des scheinbar
unnatürlich Getrennten und Zerspalter.en setzen. Die übernatürlichen
Wahrheiten und Wesenheiten werden zu einem immanenten Seinsbestand.
Die Trinitäts- und Erlösungslehre wird eine unmittelbare Quelle kosmo-
logischer Erkenntnisse; in dem Lichte jener übernatürlichen Wahrheiten
soll sich die Weltdialektik entwickeln doch so, dafs die theologischen
Momente zu einheimischen Bestandteilen der anthropologischen Betrachtung

werden. In das trinitarische Schema wird der Weltinhalt gegossen
und darnach z. B. Geist, Natur und Mensch; Geist, Seele und Leih
unterschieden. Eine solche Vermischung der Wahrheitsbereicbe mufste olfenbar

zu einer falschen Fassung des Unterschiedes von Glauben und Wissen
führen. Nach Günther mufs der Glaube in Wissen aufgehen.

Wir finden hei Werner vielfach Spuren der Giintherschen Doktrin.
Auch er knüpft seine systematische Entwicklung der Ethik nicht hlofs
an den Vernunft-, sondern an den OffenbarungsbegrifF Gottes, sein
inneres trinitarisches Leben an (S. 315). Die Natur ist die Contraposition
des Geistes. Die Materie ist reine Diffusion, ihre Signatur der Mangel
der geistigen Selbstheit. Der Mensch ist dazu bestimmt, die sinnliche
Naturwirklichkeit in das ideelle göttliche Sein zurückzuvermitteln. Er
kann aber diese Rückvermittlung nur ideal antizipieren, verwirklicht
wird sie durch den Gottmenschen Christus. Der Erlösungsthatsache wird
deshalb eine kosmische Bedeutung beigelegt. — Die trinitarische, sote-
riologische und kosmologische Erörterung wird umschlossen von dem
anthropologischen Gesichtspunkt, sie gibt sich uns als eine Beleuchtung
der Idee des Menschen, als eine transcendentale Eutfaltung der in dieser
Idee enthaltenen Momente. Die Idee des Menschen, des gottgedachten
Menschenbildes, erschliefse sich im Lichte der Offenbarung; andererseits
aber sagt Werner, dafs erst die Neuzeit die anthropologische Idee in den
Vordergrund gerückt. „Indem die theologische Ethik den unter den
christlich-theologischen Gesichtspunkt gefafsten Menschen zum Gegenstand
einer allseitigen und theologisch erschöpfenden Erörterung macht, nimmt
sie den Gesamtinhalt der kirchlichen Offenbarungstheologie in sich hinein,
um denselben mit spezieller Beziehung auf die Idee des in Gott zu
erneuernden und zu vollendenden Menschen zu reproduzieren; dies ist der
methodische Fortschritt, der in der Behandlung der christlich-kirchlichen
Ethik über Thomas hinaus möglich ist und darin besteht, dafs die Ethik
nicht blofs als ein selbständiger Teil des theologischen Lehrganzen,
sondern auch als ein in sich geschlossenes Ganzes und den Gesamtinhalt
der Theologie eigenartig reproduzierendes Ganzes erscheint. Der Gedanke
an eine derartige Behandlungsweise der christlich-theologischen Ethik
ist erst durch die neuzeitlichen Versuche einer auf die philosophische
Idee des Menschen gestützten spekulativen Ethik geweckt worden." Für
die anthropologische Fassung des ethischen Princips ist dann noch neben
der Offenbarung die moderne Philosophie bestimmend gewesen. Den
Gegensatz der theologischen und philosophischen Ethik sucht Werner
durch die ethische Idee des gottgedachten und erlösten Menschen zu
überwinden.

Seine Stellung zur neuzeitlichen Entwicklung der Philosophie ist nicht
eine blofs negativ ablehnende. Er sucht in ihre Entwicklung einzudringen,
um das seinem christlichen Princip homogen Scheinende aufzunehmen und



508 Litterarische Besprechungen.

das Heterogene abzustofsen. Trotz aller Schärfe der Kritik, welche W.
ebenso geistreich als eindringend an den modernen Systemen übt, sucht
er sich des Wahrheitsgehaltes zu bemächtigen, ihre Einseitigkeiten zu
berichtigen und die tieferen 'Beziehungen aufzudecken, die auch in einer
oberflächlichem Fassung der Probleme noch durchscheinen. Was der
weitern Explikation oder Begründung und Bewährung seiner Grundideedient,

wird integrierendes Moment seiner Auffassung. Da freilich der
historische Teil vorliegender Ethik neu hinzu kam, macht er mehr den
Eindruck einer nachträglichen Verifikation seiner systematischen Ansichten.
Die verschiedenen Philosopheme, mit denen sich W. beschäftigt, haben
positiven Wert für ihn soweit, als sie in die Grundzüge der Günthersehen
Philosophie eingegangen sind. Wenn deshalb nirgends der positive Gehalt,
den die neuere Philosophie zu seiner Ethik liefert, klar herausgestellt ist,
so ist uns doch wenigstens in einigen Punkten möglich, den Einflufs dieser
Philosophie auf Werners Anschauungen nachzuweisen.

Kant lief? „den objektiv sachlichen Gegensatz von Gott, und Welt, Natürlichem

und Ubernatürlichem hinter den Gegensatz zwischen Intelligiblem
und Empirischem zurücktreten" (S. 191), ja er verlegte den objektiven
Gegensatz ganz auf das subjektiv psychologische Gebiet und liefs ihn in
den Gegensatz des idealen und phänomenalen Menschen aufgehen. Seine
Nachfolger erweiterten ihn wieder ins Kosmische auf pantheistischem Untergrund.

Natur und Vernunft bedingen durch ihre gegenseitige Spannung den
kosmogonischen Prozefs, der unmittelbar auch ein theogonischer ist. In
der Stufenleiter der Wesen durchdringt und überwindet die Vernunft das
materielle Sein. Der Mensch ist der Höhepunkt der Geistwerdung; die
Weltvernunft gelangt hier zur Reflexion. Auf das Ethische übertrug
nun Schleiermacher den Gegensatz von Natur und Vernunft. Des
Menschen Aufgabe ist es nach diesem, die Natur zum Organ und Symbol der
Vernunft umzuschaffen. In der Schleiermacherschen Fassung des Princips
gewinnt dieser einen von dem pantheistischen Untergrund leicht ablösbaren

schönen und gut verwertbaren Sinn (vgl. die Abhandlung des Re-
censenten in „Natur und Offenbarung" 1887 S. 726). Verwandt mit diesen
Ideen, wenn nicht, direkt veranlafst ist nun der Gedanke Günthers und
Rosminis, des Menschen Aufgabe sei es, das materielle, reale Sein und das
ideale, wahrhaft objektive Sein zu erheben, zuriickzuverwandeln oder
zuritckzuvermitteln. Rosmini bezeichnet diese Rückvermittlung als Inob-
jektivation, deren es mehrere Stufen gibt. Die höchste Stufe ist die
Erhebung zu dem idealen Sein, nicht mehr als blofsem unpersönlichem,
sondern als persönlichem Sein, es ist die Erhebung in die übernatürliche
Ordnung.

Bei Rosmini und auch noch hei Malebranche wufste Werner mit
Recht keinen deutlichen und scharfen Unterschied zwischen der natürlichen

und übernatürlichen Ordnung zu finden (S. 182), da sie die
Selbständigkeit, das Selbstleben, das Selbstdenken und Selbstwollen der
individuellen, persönlichen Seele mifsachteten (S. 182 und 186). Sich
Kant nähernd, betont W. gegenüber dem „Objektivismus" Rosminis die
Bedeutung der geistigen Persönlichkeit: „Die menschliche Selbstigkeit
umgreift nach ihrem ideellen Begriffe die gesamte ihr unterstellte sichtbare

kosmische Wirklichkeit im Sein und im Denken; ihr gottesbildliches
Sein auf ihre göttliche Urform zurückbeziehend und diese aus sich selbst
verstehend, vermag sie in der Idee ihres urhaften göttlichen Princips das
gesamte Weltdasein geistig zu umfassen." Es lag hier die Gefahr nahe,
in der Art Kants und Schleiermachers die objektiven Thatsachen der
Offenbarung in Postulate und Erlebnisse des subjektiv-ethischen und religiösen



Litterarische Besprechungen. 509

Sinnes, umzusetzen, und wir sehen oft_ängstlich zu, wie W. der Klippe
ausweicht. So heifst es: „Oie vollkommene Wirklichkeit des selbst-
rnächtigen Seins (das trinitarische Leben Gottes) erscheint in der
philosophischen Ethik als ein ideelles Postulat, dessen Verwirklichung durch
die christliche Offenbarungslehre verbürgt ist, und wird deshalb in der
theologischen Ethik als selbstverständlich vorausgesetzt, ohschon die Data
zur spekulativen Erweisung der gläubigen Gewifsheit durch die
philosophische Ethik dargeboten werden müssen" (S. 190). Werner ist der
Überzeugung, dafs, wenn man auf philosophischem Boden die „Selbstig-
keit" der Seele durchdenkt, die unleugbaren Spuren ihres gotteseben-
bildlichen Charakters von seihst auf die „urhafte und urbildliche göttliche
Selbstigkeit" hinführen, ohne die sich die geschöpfliche Selbstigkeit nicht
aktuieren lasse. Allein auch zugegeben, dafs aus der ethischen Anlage
der Seele die Offenbarungsthatsachen der Trinität und Heilsökonomie in
einer Art „Antizipation der Erfahrung" erschlossen werden können, so
bleiben wir eben doch innerhalb des subjektiv-psychologischen Gebietes
stehen. Die Ergreifung und Vermittlung der objektiven historischen
Offenbarungswirklichkeit ist gegen früher heutzutage wesentlich durch die
historische Kritik erschwert. Das Unternehmen, vom ethischen Boden
aus der modernen Philosophie den Übergang zu den Mysterien des
Christentums zu erleichtern und sie zu deren Anerkennung zu
veranlassen, scheitert an dem Subjektivismus des Ausgangs- und des Zielpunktes.
Indessen gelangen wir nicht einmal innerhalb dieses subjektiven Gebietes
in Wahrheit zu den höhern Thatsachen der übernatürlichen Ordnung.
Wohl mufs die Idee Gottes, die Idee des Gerechten (des leidenden
Gerechten), die göttliche Hilfe und Gnade ein Postulat jeder auch der natürlichen

Ethik werden, wenn sie tiefer gehen will. Allein bis zur
Dreipersönlichkeit Gottes und bis zur gottmenschlichen Natur dieses Gerechten
wird ein solcher Schlufs nicht vordringen können.

Als einen dritten Punkt, in welchem W. von der modernen
Philosophie beeinflufst wird, könnten wir das Idealistische seiner
erkenntnistheoretischen Grundlage bezeichnen, wenn wir seine Ausführungen recht
verstehen. Wenigstens sagt er in dem oben angeführten Satze, die
menschliche Selbstigkeit umgreife die gesamte ihr unterstellte sichtbare
kosmische Wirklichkeit im Sein und im Denken. Da indessen die
vorliegende Schrift keinen Anlafs zu weitern erkenntnistheoretischen
Auseinandersetzungen bot, so können wir die diesbezüglichen Ansichten des
Verfassers nicht weiter verfolgen.

Wenn wir an dem Werke Werners diese Punkte hervorhoben, so
geschah es nicht, seine Rechtgläubigkeit, von der wir aufs tiefste
überzeugt sind, auch nur leise anzutasten, sondern seinen eigentümlichen,
nicht leicht bestimmbaren Standpunkt anzudeuten und die verschiedenen
Elemente seines Denkens aus einander zu legen. Werner ist eine originelle

Erscheinung unter den katholischen Denkern. Wenn es niemanden
gelingt, seine individuelle Auffassung objektiver Wirklichkeit gegenüber
gänzlich abzustreifen und wenn es einen Reiz bildet, der alten Wahrheit
in origineller Gewandung zu begegnen, so mag man sich wohl an Werners
geistvoller Erfassung des christlichen Ethos erfreuen. Sein seelenvolles
tiefsinniges Wesen, die spekulative Kraft seines Geistes war ebenso
geeignet zur vollen Aufnahme und Vermittlung der theologischen Ideen,
denen er in vollem Urnfange gerecht zu werden suchte, als sein
ungeheueres Wissen und sein kritischer Scharfsinn ihn dazu veranlagte, unter
den verschiedenen philosophischen Fassungen der Wirklichkeit das Brauchbare

und Richtige auszuscheiden. So nehmen wir das vorliegende Werk



510 Litterarische Besprechungen.

Werners dankbar als einen Beitrag zur Erkenntnis, Beleuchtung und
Verteidigung des christlichen Ethos hin und wollen uns an dem Genüsse
desselben durch aufsteigende abweichende Ansichten nicht stören lassen.

Thoden van Velzen, Gott und Unsterblichkeit. Jena,
Deistung 1888.

Milhlenhardt, Zwanzig' philosophische Lehrsätze. Jena,
Dabis 1888.

Es gibt Leute, die eine eigene Logik zu haben scheinen, die ihr
Bestreben darin setzen, nicht zu denken, wie andere, und nicht zu beweisen,
wie man es gewöhnlich pflegt. Wer philosophische Neigungen, einen
grüblerischen, denklustigen Sinn hat, ist überhaupt sehr der Versuchung
ausgesetzt, die Wahrheit zu drehen und zu wenden, bis ein verkehrtes
Gesicht erscheint. Man sucht nach Seiten und Beziehungen, die bisher
nicht beachtet wurden, man forscht, bis man etwas entdeckt, und wenn
man etwas entdeckt hat, was bisher vielleicht, weil es eine Nebensache
war, weniger beachtet wurde, so macht man es zur Hauptsache, zum
Princip und Ausgangspunkt einer systematischen Weltausicht. Man kann
hierher Hegel rechnen, der abweichend von aller Welt Ansicht den Widerspruch

legitimierte. Hegel war aber wirklich ein philosophischer Geist,
während es viele Pseudophilosophen gibt, welche meinen, wenn sie eine
altbekannte Wahrheit möglichst barock dargestellt oder Unvereinbares
mit einander verbunden oder gewisse Principien mit starrer Konsequenz
bis aufs äufserste verfolgt haben, dann haben sie wunder welche Helden-
thaten verrichtet. Zu dieser Kategorie gehören u. a. Wingerath und die
Verfasser der beiden oben genannten Bücher.

1. Am besten ist das Buch von dem Niederländer Thoden van Velzen.
Er gibt wirklich interessante, lehrreiche Bemerkungen und verfügt über
ein schönes Wissen. Allein man vermifst oft. die Ordnung und den
Zusammenhang. Auch will er die gröfsten Gegensätze: Materialismus, bezw.
Positivismus mit dem Idealismus und Theismus in einer ganz und gar
unmöglichen Weise verbinden. „Die Gottheit (heifst es S. 60) ist kein
Wesen, denn wesentlich ist nur ihre Arbeit. Insofern sie aber alles
Wesentliche verursacht, können wir sie wohl das ens absolutum nennen.
Die Gottheit ist auch nicht einmal ein geistiges Wesen. Die göttliche
Weisheit entsteht nicht wie bei uns durch Vermittelung eines
Nervensystems; sie besteht nicht aus Teilen, wie unser geistiges Wesen." Thoden
will damit vom Begriff Gottes menschliche Analogieen fernhalten und
betont die Inadäquatheit unserer Begriffe für das göttliche Wesen. Das
ist ja bis zu einem gewissen Grade richtig. Allein wir müfsteu auf alle
Erkenntnis verzichten, wollten wir nun das Inkongruente unserer
Vorstellungen mit dem höchsten Wesen berücksichtigen. Sodann steckt bei
Thoden offenbar ein monistischer Gedanke hinter seinen Sätzen. Gott
erscheint als immanent oder als Weltgesetz, wiewohl ihm persönliche
Prädikate beigelegt werden.

Den Ausführungen des § 6 liegt ein schöner Gedanke zu Grunde.
Wir verallgemeinern die uns in der Natur zugänglichen Erscheinungen
von Liebe und Weisheit und suchen dafür eine dem menschlichen Geiste
ähnliche Ursache. Die Pessimisten und Naturalisten verallgemeinern die
Erscheinungen des Leidens und des Kampfes und machen dafür ein dunkles
rätselhaftes Wesen (die Natur oder einen Pseudogott) verantwortlich.

Die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele ist dem Verfasser
Identisch mit der Frage nach der Fortdauer des Begriffs „Person, der die



Litterarisclie Besprechungen. 511

Begriffe Liebe, Hafs, Weisheit, Thorheit, Wahrheit, Lüge, Treue,
Untreue, Wissenschaft, Dummheit, Recht, Unrecht u. s. w. zusammenfafst."
Die Seele denkt Thoden materialistisch und führt namentlich Erscheinungen

des Magnetismus, Hypnotismus u. s. w. als Beweis an. Und doch
soll die Seele sich im Tode vom Leibe lösen (S. 238) und der Tod soll
nur eine Vorstellung sein, welche wie der Schlaf eine Zeitlang unsere
Vorstellungswelt überschattet! Für diese Art Logik fehlt uns aller Mafs-
stab. Wir haben nicht leicht einen gröfseren Sprung gesehen als den
S. 122: Nachdem vorher nachgewiesen wurde, nichts Geistiges, kein Sein,
keine Thätigkeit, kein Fühlen und Denken sei dem Menschen angeboren,
heifst es ohne Vermittlung: „Wir haben also gesehen, dafs unser Ich
ein einheitliches, unteilbares, sich selbst gleichbleibendes Wesen ist ;
ferner, dafs das Gedächtnis ebenso unveränderlich ist." Also ein Wesen,
das, weil sich gleichbleibend und unveränderlich, doch nicht erst allmählich
entstanden und geworden, sondern „angeboren" sein mufs!

2. Mühlenhardt verfolgt offenbar eine gute Absicht mit seiner Schrift.
Er hat sich durch die darwinistische Litteratur, welche heutzutage alles
überschwemmt, den Kopf nicht verdrehen lassen und will sich Rechenschaft

geben über die guten Gründe seines Glaubens. Allein es wäre
besser gewesen, er hätte diese Gründe für sich behalten, ohne die Welt
mit seinen Ansichten zu belästigen. Denn bekehren wird sich auf diese
Auseinandersetzungen hin gewifs niemand. Gleich der Ausgangspunkt ist
verfehlt: „Jede Thätigkeit gehe von einem Ich aus." Entweder wird mit
dem Worte „Ich" Mifsbrauch getrieben oder es werden die Unterschiede
zwischen den Substanzen verwischt. Jedes Ich sei „wahre Substanz, aus
und durch sich selbst Wirkendes." Also müssen wie bei Plato vor allem
die menschlichen Geister ewig, präexistent und unsterblich sein, aber
nicht blofs diese, auch alle übrigen Substanzen Nicht übel wird S. 410
die Zeit und der Raum als substantivum adverbiale im Gegensatz zu
nomen substantivum und substantivum verbale bezeichnet, wiewohl damit
die Sache natürlich nicht erklärt ist. Die beiden Begriffe sind zunächst
Formen unserer Auffassung der Dinge und Thätigkeiten, Anschauungsformen
und damit zugleich nach wohlbegründeter Annahme Formen des Seins und
Wirkens der Dinge — Formen nicht in dem Sinne von realen
Determinationen, sondern im Sinne von Verhältnissen. Die peripatetische
Philosophie führt die Raum- und Zeitvorstellung auf den Begriff des Mafses
zurück (Pesch, phil. nat, p. 390, 492, 525) und wahrt so die subjektive
Bedeutung dieser Vorstellungen, welche von Pesch (1. c. p. 528) noch
eigens hervorgehoben wird.

Maihingen. Georg Grupp.


	Litterarische Besprechungen

