Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die Philosophie und Kultur der Neuzeit und die Philosophie
des hl. Thomas von Aquino. Von Aurel Adeodatus.
Kéln 1887.

Der Autor dieser Schrift hetritt mit geschlossenem Visir, als Pseu-
donym, den litterarischen Kampfplatz. Die Schrift ist zugleich erste
Vereinsschrift der Gorres-Gesellschaft fiir 1887 und umfal(st, soweit sie
aus der Feder unseres Autors stammt, 64 Seiten, Sie wendet sich zu-
nichst gegen das Werk des Dr. Rudolf Eucken, Professor in Jena, welches
den Titel fahrt: , Die Philosophie des Thomas von Aquino und die Kultor
iler Neuzeit.“ Dr Kucken hatte, wie unser Autor in der Einleitung seiner
Schrift bemerkt, gegeniiber der Fncykhka Aeterni Patris“ Papst Leo XIII.
vom Jahre 1879, in welcher den Schulen des Erdkreises das Studium der
Philosophie des hl. Thomas von Aquino auf das wirmste empfohlen
wurde, Stellung genommen, und ,von einem hohern weiterblickenden
Standpunkte aus® als Vertreter des modernen Geistes der Philosophie
des hl. Thomas Vorwiirfe gemacht. Diesen hohern weiterblickenden
Standpunkt nimmt nun auch unser Autor ein, indem er zuerst die deut-
sche Philosophie der Neuzeit (8. 4—23), dann die Kultur der Neuzeit
(S. 23— 30), endlich die Einwiirfe gegen die Philosophie des hl. Thomas
{S. 30—64) einer genauen Betrachtung unterzieht. Im ersten Teile weist
der Autor nach, dals die moderne Philosophie mit der protestantischen
Theologie in engste Verbindung getreten sei, und aus diesem Grunde
gerade in Deutschland der Widerspruch gegen die thomistische Philo-
sophie am lautesten sich kundgebe. Wenn der Autor meint, ,es wire
zwar unrichtig, die moderne Philosophie ein KErzeugnis des Protestantis-
mus zu nennen®, so miissen wir uns dem gegeniiber die Bemerkung er-
lauben, dals es nic ht unrichtig wire. Auch P, Kleutgen schreibt (Philos.
der Vorzeit, 2. B. 2. Aufl. 8. 21): ,Man hat oft aufmerksam gemacht,
dafs die pantheistische Richtung der neuen Philosophie durch die theolo-
gischen Irrtimer Calvins und Luthers, und namentlich durch ibre Recht-
fertigungslehre vorbereitet worden sei. Und in der That ist eine Philo-
sophie: ,juxta propria principia“ wohl kaum etwas anderes als eine In-
spiration: ,Juxta propria principia“, oder Auslegung der hl. Schrift: ,juxta
propria principia“, was als erstes Princip des Protestantismus gilt. Als
weitern Grund des Festhaltens an der modernen Philosophie und infolge-
dessen des Widerspruches gegen jene des hl. Thomas fithrt der Autor das
Interesse des modernen Staates an und geht dann iiber auf eine Charak-
terisierung der modernen Philosophie selber, Diese will mit der Geistes-
entwicklung und Wissenschaft der gesamten Vorzeit ein fiir alle mal
brechen. ,Ein neues Denken, neues Erkennen, neues Wissen muls
an die Stelle des blolsen Vorurteils und Irrtums treten. Die Vor-
zeit hat das Wahre im giinstigsten Falle geahnt, nicht aber ergriindet.”
Der Autor sagt, in diesem Streben der modernen Philosophie, die alles
bisher Krrungene verurteilt und wegwirft, um ganz Neues an dessen Stelle
zu setzen, ja um recht eigentlich sich selber als die Wahrheit dem
Menschen anzupreisen, liege etwas Grofsartiges, Titanenhaftes, und es



Litterarische Besprechungeu. 495

lege Zeugnis ab von einem Kraftgefiihl, das vor den schwierigsten Problemen
nicht zuriickschreckt, von einem Sinnesadel, der sich die idealsten Ziele
steckt, von einer Wahrheitsliebe, die alle ihre Krafte in den Dienst des
Lichtes zu stellen und sich darin zu verzehren bereit ist. Das klingt ja
wie ein Lob auf die moderne Philosophie. Der Autor gibt zwar zu, dals
ein solches Bestreben ,ungeheuer naiv sei“; allein damit ist wohl viel zu
wenig gesagt. Denn wer alles Althergebrachte als blofses Vorurteil
und Irrtum, als nichts weiter denn eine Ahnung des Wahren ausgibt,
und daher allein die Wahrheit zu besitzen vermeint, der leidet woch
entschieden an Grofsenwahn.,  Sein Verfahren ist demnach nicht naiv,
wohl aber hochst bedauernswert. Es mag etwas Grofsartiges, Titanen-
haftes in dieser Selbstbeurteilung und in diesem Streben liegen, wie ja
der an Grofsenwahn leidende arme Kranke nicht selten Grolsartiges,
Titanenhaftes leistet. Bewunderung verdient er darob nicht, wohl aber
tiefes Mitleid, aufrichtiges Bedauern, dafls er seine Krafte fiir eine Sache,
deren Verwirklichung aussichtslos ist, verschwendet und vollig aufreibt.
Der Autor tragt nun, was die modernen Philosophen auf die Idee brachte,
dals alle Wissenschafteu, die Philosophie zumal, neu zu restaurieren
seien? ,KEs waren nicht blofs die erkannten Mangel und anerkannten
Schwiichen und Fehler der Philosophie, welche die Ursache waren (8. 9).¢
Der Ursachen werden nun von der modernen Philosophie drei angegeben :
a) Das Denken der Vorzeit war kein freies, unabhangiges, vorurteilsloses,
sondern von der Religion beeinflulstes; b) es war ein unter das Joch der
Autoritit gebeugtes; c¢) endlich war die Vorzeit unkritisch, naiv, zum
genauen und griindlichen Erforschen ungeschickten Sinnes. Darum also
mehr Kritik und eine kritischere Methode. Unser Autor selber erblickt
zwar im hl. Thomas den Gipfelpunkt und darum den vorlaufigen Ab-
schlus der Philosophie von Thales an. Aber vollkommen vollendet, meint
er weiter, und abgeschlossen sei die Philosophie darum nicht, sodafls kein
weiterer Fortschritt, kein Wachstum mehr moglich ware. Die Mingel
der mittelalterlichen Kultur und die Unentwickeltheit der Kinzelwissen-
schaften, besonders der Naturwissenschaften, wofir weder die damalige
Philosophie tiberhaupt, noch der hl. Thomas speciell verantwortlich ge-
macht werden konnen, hitien es freilich mit sich gebracht, dafls die tho-
mistische Philosophie im spiteren Mittelalter keine weitere allseitige
Ausbildung und Fortentwicklung mehr finden konnte, dafls also ein
Wachstum derselben nicht mehr statt hatte (S. 15). Wie lilst sich nun
dieses Urteil unseres Autors iiber die Philosophie des hl. Thomas ver-
einen mit jenem, welches auf 8. 29 abgegeben wird?  Daselbst heilst es:
. Wenn nun aber die Philosophie des hl. Thomas geeignet ist, den Dingen
die rechte Ordnung anzuweisen, uns auf die Fehler unserer Anschauungn
und unserer Bestrebungen aufmerksam zu machen, uns richtige Begriffe
iiber Familie, Staat und Kirche, iiber Kultur und Leben, iiber Lebens-
zwecke und Lebensideen zu vermitteln, sollten wir das nicht im Interesse
des Lebens und derKultur selbst begrilsen?* — Das ist ja geradezu
wunderbar. Die Mdngel der mittelalterlichen Kultur haben alles das zu-
stande gebracht, was uns und unserer soweit fortgeschrittenen Kultur nicht
gelingen will! Wo sind demnach diese Méangel zu snchen? Der Autor
fithrt auch die Unentwickeltheit der Einzelwissenschaften, besonders der
Naturwissenschaften. als Grund fiir die Stagnation der thomistischen
Philosophie im spiiteren Mittelalter an. Allein dieser Grund steht wiederum
iin strengsten Gegensatz za dem, was der Autor auf S.47 schreibt. Dort
sagt unser Autor: ,Wichtiger scheint, was gegen die aristotelisch-thomi-
stische Naturerkenntnis vorgebracht wird. Aber dabei ist der grolse



496 Litterarische Besprechungen.

Unterschied ibersehen zwischen der Naturforschung und der Natur-
philosophie oder Naturerklarung. Dals fir die Naturforschung in erster
Linie Analyse, Gesetz, Entwicklung in Betracht kommen, und ihr letztes
Ziel kausales Verstehen der Naturvorgiinge ist, das ist gewils wahr; und
wer sollte leugnen, dafls unsere Zeit im Gebrauche und in der Anwen-
dung der naturwissenschaftlichen Methode viel umfassender. mit klarerem
Bewulstsein und grofserer Energie zu Werke geht, und dals eben darum
ungeheuere Fortschritte auf diesem Gebiete gemacht worden sind, von
denen weder Aristoteles noch Thomas irgend welche Ahnung hatten haben
konnen? Allein die Analyse und Induktion erfordern schliefslich, um
wirkliche Erkenntnis der Sache zu werden, doch wieder als ihre Krgin-
zung die Synthese und Deduktion. Der kausale Zusammenhang und die
erkannte Gesetzmiilsigkeit miissen doch wieder, um Sinn und Verstand
zu erhalten, durch die teleologische Betrachtung abgeschlossen werden.
Das Verstehen und Wissen des Dals und Wie, welches der exakten
Naturforschung zukommt, macht die Erkenntnis und Erklirung des
Warum und Wozu, welche Sache der Naturphilosophie ist, nicht @ber-
fliisssig.  Verkehrt wire nur, das Warnm und Wozu schon beantworten
zu wollen, bevor nur das Dals und Wie festgestellt ist. Aber solche
Verkehrtheit liegt weder in den Principien noch in dem Charakter der
aristotelisch-thomistischen Physik. Is ist ein schwerwiegender Irrtum,
an dem leider unsere moderne Naturwissenschaft krankt, dals man ent-
weder glaubt, die Synthese, Deduktion und Teleologie seien iiberhaupt
iiberfliissig, oder gar unmoglich; oder aber, sie ergiiben sich von selbst
aus der Analyse, der Induktion und Wirk-Ursichlichkeit. Daher will heut-
zutage jeder Naturforscher eo ipso auch fiir einen Naturphilosophen
gelten, und jeder stellt ,juxta propria principia® seine ganz individuelle
Naturphilosophie auf, wie er sie wohl oder iibel zu gestalten vermag
vom Standpunkte seiner hesondern naturwissenschaftlichen Disciplin,
Man vergilst, dals Naturforschen und Naturerkennen zwei ganz ver-
schiedene Dinge sind, von denen das Zweite zwar notwendig das Erste
zur Voraussetzung haben mufs, um moglich zu sein; dals aber das Zweite
aus andern Principien erwichstals das Erste, so dals, wer das lirste
iibt, darum zum Zweiten nochnicht fihig ist. Der Naturforscher
hat die Natur zum Objekte, der Naturphilosoph hat das Natur-
wissen zum Objekte, um das erforschte Wissen von der Natur auf
seine letzten metaphysischen Griinde"zuriickzufithren. Die Natur-
philosophie hat darum ihre eigenen Principien metaphysischer
Art, die im Menschengeist selbst liegen, daher sie ohne gesunde
und griindliche Metaphysik so wenig maoglich ist, als ohne exaktes
Naturforschen. Unsern Naturforschern, welche so eifrig in Naturphilo-
sophie arbeiten, wire daher nichts mebr zu wiinschen, als dafls sie die
Philosophie des hl. Thomas zu Hillfe nehmen méchten; sie wirden dann
nicht entweder bei dem blofs kausalen Naturbegreifen steben bleiben, oder
so unphilosophische Naturphilosopheme vorbringen, als wie in Wirk-
lichkeit geschieht. Auch wire sicber keine Gefabr, dafls sie ,den Thaten
ins Gesicht schlagen‘ miilsten, wibrend jetzt hiufig leider aller Logik
and aller Philosophie ins Gesicht geschlagen wird.* — Das sind nun
zwei ganz merkwiirdige Ansichten. Was der Autor hier an dieser Stelle
sagt, ist vollkommen richtig. Allein es steht im Widerspruch mit dem
frithern. ,Die Miingel der mittelalterlichen Kultur und die Unentwickelt-
heit der Einzelwissenschaften, besonders der Naturwissenschaften,
brachten es mit sich, dals die thomistische Philosophie im spiteren
Mittelalter keine weitere allseitige Ausbildung und Fortentwicklung mehr



Litterarische Besprechungen. 497

finden konnte; dafls also ein Wachstum derselben nicht mehr statt hatte.“
Das sieht doch wohl aus, als wire die Philosophie eine subalterne
Wissenschaft mit Bezug auf die Naturforschung oder Naturwissenschaft.
Betrachten wir dagegen die zweite Stelle unseres Autors, so erfahren wir
der Wahrheit ganz entsprechend, ,dafs der Naturforscher nicht
eo ipso auch schon ein Naturphilosoph sei, weil Naturforschen und Natur-
erkennen zwei ganz verschiedene Dinge sind. Das Naturerkennen er-
wachse aus andern Principien als das Naturforschen, so dals, wer letz-
teres iibt, darum zum ersten noch nicht fihig ist. Die Naturphilosophie
habe ihre eigenen Principien metaphysischer Art, die im Men-
schengeist selber liegen etc. Unsere Naturforscher, meint der Autor
ferner, sollten die Philosophie des hl. Thomas zu Hilfe nehmen, sie
wiirden dann nicht soviele unphilosophische Naturphilosopheme vorbringen
und nicht so hinfig aller Logik und aller Philosophie ins Gesicht schla-
gen.“ — Beide Sentenzen konnen nicht richtig sein, Und weil die letz-
tere auf Wahrheit beruht, muls erstere falsch sein. Wozu sollen denn
diese teilweisen Zugestdndnisse an die moderne Philosophie dienen, wenn
man spiter wieder eines nach dem andern zuriickzunehmen sich genotigt
sieht? Wenn die aristotelisch-thomistische Naturphilosophie notwendig
ist, damit die exa k te Naturforschung unserer Tage Sinn und Ver-
stand erhalte, iberhaupt wieder Logik und Philosophie in unsere Kr-
kenntnisse gebracht werde, und musn nicht den Thatsachen ins
Gesicht schlage, dann muls es um diese thomistische Philosophie
nicht so arg stehen, als der Autor mehrere Seiten frither uns glauben
machen wollte! Unser Autor erklirt, dals, wenn von der Wiederein-
filhrung der thomistischen Philosophie die Rede ist, damit am wenigsten
eine unfruchtbare Repristination gemeint, kein Zuriickschrauben der
Philosophie auf den Standpunkt des 13. Jahrhunderts, keine geistlose
Beschaftigung mit einem Petrefakt beabsichtigt sei. Das sind wahrhaft
kuriose Ansichten. Was will denn der Autor mit seiner Aufforderung,
zur Philosophie des hl. Thomas zuriickzukehren, was will der hl. Vater
mit dem dringenden Wunsche, dals alle Welt die philosophischen Werke
des englischen Meisters studieren moge? Wenn nicht die Philosophie
auf den Standpunkt des 13. Jahrhunderts zuriickgeschraubt werden soll,
was soll dann zuriickgeschraubt werden? Die Naturforschung und Natur-
wissenschaft nicht, das hat niemand verlangt und wird niemand im
Ernste fordern. Der hl. Vater ermahnt uns, wir sollten die Philo-
sophie des englischen Meisters studieren. Aber diese Philosophie
ist ein Petrefakt, bemerkt unser Autor. Die Philosophie des hl. Thomas
ist nach dem Zeugnisse unseres Autors geeignet, den Dingen die rechte
Ordnung anzuweisen, uns auf die Fehler unserer Anschauungen und
unserer Bestrebungen aufmerksam zu machen, uns richtige Begriffe iiber
[Familie, Staat und Kirche, iber Kultur und Leben, iiber Lebenszwecke
und Lebensideale zu vermitteln. Sie dient dazu, dals wir nicht unphilo-
sophische Philosopheme vorbringen und Lehren, die aller Logik und
aller P hilosophie ins Gesicht schlagen. Sieht ein Petrefakt in der Wirk-
lichkeit also aus? Noch gefahrlichern Inhalts ist eine andere Sentenz
unseres Autors. ,Es sei anerkannt®, schreibt der Autor 8. 57, ,dals
eine Philosophie, die als bleibende Norm verkiindet wird, auch die Pro-
bleme, wenigstens im Principe, l6sen mufs. Aber wenn wie bei Thomas
eine unverwerfliche Grundlage gegeben ist, wenn die Principien selbst
richtig sind, dann sind ja eben die Probleme im Principe geldst. Diese
Probleme, wie sie fiir seine Zeit faktisch und praktisch vorhanden waren,
hat der hl. Thomas nach seinen Principien gelost. Dals nun seine Liosungen



498 Litterarische Besprechungen.

fir unsere verinderten Zeiten und unsere ganz andern Verhéltnisse
nicht mehr alle in gleicher Weise zutreffen, das ist nicht ihm zur Last zu
legen, als wiren nun seine Philosophie und seine Principien tfalsch, son-
dern es entspringt daraus nur die Pflicht fir uns, nun diese Principien
auf unsere Verhéltnisse und Bedirfnisse praktisch und richtig anzuwenden.
Denn er batte ja nicht die Aufgabe, eine Kthik zu schaffen ohne Riick-
sicht auf die Zustinde seiner Zeit, die fiir jeden Ort und jede Zeit unter
allen Umstinden giltig und unveranderlich sein sollte. Kine solche Lithik
ist fiberhaupt unmoglich und kounte nur in Darlegung der allerallge-
meinsten Grundsitze bestehen. Eine Kthik, deren einzelne Vorsehriften
fir alle Zustinde der Menschheit gleiche Giltigkeit behielten, wird auch
von der modernen Philosophie nicht erfunden werden koénnen.“ — Diese
Ansicht unseres Autors tber die Iithik ist geradewegs bedenklich und
beweist tberdies, dals der Autor selber deun hl. Thomas gar nicht kennt.
In der That! Hat der hl. Thomas in seinem Traktate ,de lege naturali®
und ,de lege humana® etec. weiter nichts gelehrt als ,dals Gott der Ur-
heber der sittlichen Weltorduung und des Rechtes 1st; dals Gott der
oberste Regent der Welt; zwischen gut und bos ein ewiger Unterschied;
dals dem sittlichen Handeln ein ewiger, das Natirliche und Materielle
iibersteigender geistiger Lebenszweck vorgestellt ist“? Weils er uus
sonst nichts zu sagen, als ,dals die sittliche und rechtliche Ordnung
keine Erfindung des autonomen Menschengeistes, Recht und Uwnrecht
keine relativen Begriffe, der Staat nicht die Quelle des Rechtes und
unverantwortliche Gewalt ist®? Und sind blols diese Principien: die
unverwerfliche Grundlage, welche festgehalten werden mufs“, so dals alles
Ubrige nach Ort und Zeit, je nach den Umstinden und Verbaltnissen,
sich #ndern kaun? Wir glauben doch, dafs die Naturethik etwas
mehr enthilt als die alleraligemeinsten Grundsitze, und dals das, was sie
lehrt, fiur alle Orte und Zeiten seiue volle Giiltigkeit hat. Zudem
wissen wir, man macht es ihm ja zum Vorwurfe, dals der hl. Thomas
eine katholische christliche luthik geschrieben hat, Eine rein natiir-
liche gibt es dberhaupt nicht infolge der Erhebung des Meunschenge-
schlechtes auf den tbernatiirlichen btandpuukt auf eine iibernatirliche
Ordnung. Andert nun die christliche Kthik alle andern Grundsatze mit
Ausnahme der ,allerallgemeinsten® je npach Ort und Zeit? Der Autor
scheint noch kein katholisches Moralbuch in der Hand gehabt zu haben.
Es ist allerdings wahr, dals die christliche Kthik in ihren Vorschriften
nicht heruntersteigt zum Verbote des Bettelus in der Stadt, des schuellen
Fahrens in den Stralsen und dergleicheu mehr. Jedoch ist es ganz und
gar unrichtig, zu behaupten, sie stelle blols ,die allmallgememstm
Grundsiatze fest, wahrend alles Ubuge nach Umstinden und Verhalinissen
sich andern konue Was anderes ist es zu sagen, die katholische Kirche
hat kein Recht mehr, und etwas anderes, sie @bt bei geéinderten Zeit-
verhiltnissen und Umstéinden dieses ihr Recht nicht mehr aus, Sie achtet
aber auch das Recht jedes andern mit derselben Eutschiedenheit, mit
welcher sie am eigenen festhilt. Noch miissen wir eine Frage des Autors
besprechen. Nachdem derselbe die Autoritiat der kath. Kirche der Phi-
losophie gegeniiber dargelegt hat, schreibt er: ,Demnpichst diirfte also
doch kein Forscher eine mit der Kirchenlehre nicht iibereinstimmende
Aufserung in wissenschaftlichen Fragen thun? Warum denn nicht?
Aulsert er seine Meinung als das was sie ist. als Hypothese, als methodo-
logische Voraussetzung weiterer wissenschaftlicher Forschung, als blofls
gesetzte Wahrheit zum DBehufe der Losuug eines Problems, so wird er
ungehindert operieren. — Diese Sentenz unseres Autors ist aberwmals



Litterarische Besprechungen. 499

so bedenklich als méglich. Denn steht einmal das Eine fest, dals etwas
I.ehre der Kirche ist, dann steht es unter keinen Umstinden einem
Forscher frei, eine mit ,dieser Kirchenlehre nicht tibereinstimmende
Aufserung zu thun® Der Autor moge einmal gefilligst in einem Werke
itber Moral sich erkundigen iiber das Kapitel: ,Zweifel im Glauben®.
Keinem Menschen ist es erlaubt, eine mit der Wahrheit, und das ist die
Kirchenlehre, nicht tbereinstimmende Aufserung zu thun, ganz einerlei
ob es eine blofse Meinung oder eine Hypothese oder was immer ist.

So sehr wir dem Autor Dank schulden fiir das viele Gute und Rich-
tige und fiir die Miihe, die er sich gibt, alle Gelehrten fiir die thomistische
Philosophie zu begeistern, so sehr miissen wir andererseits bedauern, dals
es in dieser Art und Weise geschieht. Auf uns macht die gapze Schrift
den Eindruck, als wollte der Autor mit seinem Gegner dadurch zu einem
Friedensschlusse kommen, dafs er ihm mehr als zur Hilfte recht gibt.
Auch die Furcht scheint den Autor zu beschleichen, man kénnte etwas
zu weit zuriickgehen, d. h. wirklich bis zur thomistischen Philo-
sophie kommen. Mit Halbheiten ist weder der Sache noch den Menschen
gedient. Man muls die thomistische Philosophie entweder ganz annehmen,
wie sie ist, oder ganz verwerfen, denn sonst wird zu schmal sein das
Bett, so dafs der Eine hinabfillt, und die Decke zu kurz, als dafls sie
beide umhiillen konnte (Isaias 28. 20).

Graz. Fr. Gundisalv Feldner,
Ord. Praed.

1. Das Wesen der Seele und die Nataur der geistigen Vor-
ginge im Lichte der Philosophie seit Kant und ihrer
grundlehrenden Theorien, historisch-kritisch dargestellt
von Dr. J. H. Witte, Prof an der Universitdt in Bonn.
Halle-Saale, C. E. M. Pfeffer (R. Stricker), 1888.

2. Die Probleme der Philosophie und ihre Lisungen. Histo-

risch-kritisch dargestellt von A. Fliigel. 2. Aufl. Cothen,
Otto Schulze, 1888.

3. Das ,Anderskinnen. Ein populdr-philosophischer Beitrag

" zur Frage der Willensfreiheit von Maurice Reinhard
v. Stern. Zirich, Verlags-Magazin (T. Schaeblitz), 1888.

4, Ueber die menschliche Freiheit, Prorektoratsrede von Kuno
Fischer. 2. Aufl. Heidelberg, Carl Winter, 1888.

Alle diese Werke beschiftigen sich vorzugsweise mit psycholo-
gischen Fragen. Wir miissen dies als ein charakteristisches Merkmal
der wissenschaftlich philosophischen Forschungen in der Gegenwart hin-
stellen, dals als deren Mittelpunkt und Hauptziel sich die Erklarung der
Krscheinungen in unserer Seele abhebt. Und in der That werden die
Grundprincipien eines philosophischen Systems annehmbar sein, wenn
die Folgerungen aus ihnen sich nicht gegen die fiir jeden feststehenden
Thatsachen des Lebens und Théatigseins unserer Seele richten und die-
selben als eine Unmoglichkeit hinstellen. KEs ist dies der Probierstein
fiir jedes wissenschaftliche System der Philosophie. Da, in der Theorie
der seelischen Erscheinungen zeigt es sich, ob die Annahmen iiber die

Jahrbuch fiir Philosophie ete, 11L , 32



500 Litterarische Besprechungen.

Elemente der Korperwels, tiber die Bewegung, tiber das Sein sich auf-
recht erhalten lassen. Geben sie namlich gar keine Erklirung dieser
Frscheinungen oder zeigen sich letztere auf dieser Grundlage gar als un-
moglich, so konnen die Annahmen selbst, resp. die Grundprincipien, auf
«dlenen sie ruhen, nicht richtig sein, Wir sind da ganz der Meinung
Fligels, dals, wenn nach Hegel (Wk. IV, 69) das spekulative Denken
nur darin besteht, dals das Denken den Widerspruch und in ihm sich
festhilt; wenn also, wie Hegel und Schelling es thun, als das Wahre der
Widerspruch selbst betrachtet wird, da . . . jede Diskussion aufhort; es
ist dies eine Philosophie, die auf jede philosophische Erklirung ver-
zichtet (S. 18).

1. Die Abhandlung Wittes konnen wir unter dem genaunten Ge-
sichtspunkte gut an die Spitze stellen. Sie richtet sich zumal gegen
den Materialismus und stellt (S. 373) die Seele positiv als ,Substanz®
hin, ,nicht nur wegen der Beharrlichkeit im Leben, sofern sie in dulseren
Wirkungen sich geltend macht, sondern auch wegen der gleichen Be-
schaffenheit ihrer Wirkungen im Individual-Bewulstsein der inneren KEr-
fahrung, zumal wegen der Einheit desselben“. Eine durchgebildete
philosophische Kraft schidlt in diesem Buche von den bedeutenderen
philosophischen Systemen, wie von Kant, Schopenhauer, Harms, Wundt,
Mach, Fichte, Hegel, Lotze, das durchaus Unhaltbare los und zeigt mit
viel Scharfsinn, grofser Sicherheit und schlagfertiger Belesenheit, wie das,
was in denselben Wahres und Richtiges ist, sich nur aufrechthalten lafst
zusammen mit der Annahme, dals die Seele ein eigenes Wesen, eine eigene
vom Korper an sich unabhingige Substanz habe. Der ernste Leser wird
reiche Belehrung aus dieser Abhandlung schopfen. Sie ist ein wertvoller
Beitrag zur Uberwindung des rohen Materialismus. Dem Verstindnisse wiirde
sie niher geriickt worden sein, wenn der Verfasser seine eigene Meinung
immer, auch der #uflsercn Krscheinung im Drucke nach, scharf hervor-
gehoben hiitte und unterschieden von der anderer. Oft muls man suchen,
was der Verfasser eigentlich fir das Richtige hilt. Dies macht die Lek-
tiire etwas schwierig, zumal die Sprachweise selber einen in philosophischen
Werken wohlgeilibten Leser erfordert. — Auch meinen wir nicht, dafs der
Weg, den der Verfasser betreten, zu einem ganz und gar iiberzeugenden
Abschlusse fiihrt. Aus der Thatsache und der Geltendmachung des Seelen-
Bewufstseins kann wohl das rein geistize Wesen derselben erschlossen
werden; aber es gehoren, soll dies iberzeugend wirken, dazu Pramissen
aus der Theorie iiber das Sein und das Erkennen tiberhaupt, welche hier
vermifst werden. Unserer Meinung nach darf man nicht die Frage nach
dem Wesen der verniinftigen Seele trennen von der Frage nach dem
Wesen der Seele itherhaupt; und da geht man am besten von der That-
sache aus, dals die Seele Princip der Bewegung im lebenden Dinge
selbst ist, so dals in jedem lebenden Dinge die ortliche Bewegung (bei
der Pflanze allein im Innern, die Bewegung der Sifte namlich) im betr.
Dinge selbst ihren niichsten Anstofs hat, wihrend dieser Anstols bei leb-
losen Dingen rein aufsen sich findet. Die Seele als Lebensprincip ist
das Gemeinsame fiir die wesentlich verschiedenen Arten von Seelen. Die
Verschiedenheit der Seelen untereinander dem Wesen nach griindet sich
darauf, ob die Seele blofs Triger von Nahr- und Fortpflanzungsver-
mogen oder auch von Sinnesvermogen oder gar dazu von verniinftigen
Vermogen ist, B

2. Durchsichtige Klarheit und Ubersichtlichkeit, auf eingehendes
Wissen gegriindetes Urteil, entschiedenes Eintreten fiir die positive Phi-
losophie zeichnen diese Schrift aus., Wenn auch ihr Titel wohl zu weit



Litterarische Besprechungen. 001

geht, so trigt sie doch jedenfalls reichlich bei zur Lésung mancher Pro-
bleme der Philosophie. Die Auffassung zumal der alten Philosophen von
den Joniern an und die entsprechende Gegeniiberstellung neuerer philo-
sophischer Systeme ist sehr interessant und vielfach ganz originell, wenn
auch hie und da nicht ganz genau. Wird z. B. Anaximander neben
Spinoza gestellt mit Riicksicht auf das ameipov, resp. die unendlich aus-
gedehnte und doch nicht teilbare Substanz mit den Attributen des Den-
kens und der Ausdehnung, so vergilst der Verfasser das speculum aeter-
nitatis des Spinoza, Die Zahlentheorie des Pythagoras nimmt er jeden-
falls in einer zu #ulserlichen Weise. Pythagoras drickt damit das
Unbewegliche und die. Abstufungen der Substanzen nur aus. Er will
nicht sagen, dals nun wirklich stofflose Zahlen existierten, welche die
Substanz der Dinge bildeten. Wenn die Alten die Kreisbewegung als
einfachste und vollkommenste bezeichneten im Vergleiche zu der grad-
linigen, so geschieht dies nicht, wie S. 119 steht, auf Grund der Faktoren,
die zu ihrer Erzeugung dienen, sondern auf Grund eben der Bewegung,
d. h. der Kreisbewegung selber, die nicht nach oben und nach unten hin
Beziehnng hat, wie die gradlinige, sondern nur um den Mittelpunkt herum.
Wenn Kant meint, fir das Erkennen seien aufsen gegeben nur die dufser-
lichen einzelnen Eigenschaften, nicht die Form, unter welcher diese wahr-
genommen werden, also die Substanz oder das Ding, so braucht nicht ge-
rade das Verstéindnis damit verbunden zu werden, welches Fligel und Witte
damit verbinden. KEs kann auch so genommen werden, dals aulsen im
Dinge die Substanz blols dem Vermdgen nach im betr. Dinge ist.
thatsidchlich aber erscheint in der Vernunft. Damit wire der Gegen-
stand der Sinnenkenntnis aulsen dem wirklichen, einzelnen Be-
stande pach gegeben; der Gegenstand der verniinftigen Kenntnis dem
allgemeinen Vermogen im Dinge nach, gemils dem dieses objektiv es
in sich hat, auch in endlos vielen andern Einzeldingen der substantiellen
Gattung nach sein zu koénnen; und dieses Vermogen aulsen erhielte in
der Vernunft als Idee thatsiichlich erscheinendes Einzelsein,

Im 2. Teil, wo die Probleme der praktischen Philosophie be-
handelt werden, wird nicht hinlinglich geschieden zwischen Willen und
sinnlichem Begehren. Heilst es z B. 8. 225:  Unser Wille wird von
uns selbst entweder gebilligt oder gemilsbilligt®, so dals die Uberein-
stimmung des Willens mit dem iiber ihn ergehenden eigenen Urteile das
absolut wohlgefdllige Verhiiltnis wire; so wird dies erst verstiindlich,
wenn man unter diesem ,, Willen“ das sinnliche Begehren versteht. Dieses
wird im genannten Falle von der Vernunft und deren Urteil gebilligt;
d. h. wenn es nach .der Richtung des verniinftigen Urteils sich verhilt,
dann ist es gut und dementsprechend entsteht dann der gute positive
Willensakt. S. 228 hiitte der Verfasser erwihnen miissen, dals die kirchl.
Autoritit diese Art Probabilismus verurteilt.

Wir mochten schliefslich den Verfasser bitten, tiber den Begriff der
-causa sui sich aus den Scholastikern selbst zu unterrichten. Der moderne
Jegriff der causa sui, als ob etwas sich selbst wirksam hervorbringen
konnte, also sein und zugleich nicht sein wirde, ist nicht derjenige der
Scholastik. Das frei wirkende Wesen ist nach Thomas deshalb causa sui,
weil es gemils dem, was es als etwas thatsdchlich Bestehendes in sich
hat, niamlich nach dem verniinftigen Grunde in ihm, das bestimmt oder
bethitigt, was es als etwas noch im Vermogen fiir den Akt Befindliches
in sich hat, namlich das Willensvermdgen. Deshalb wird Gott uie, oder
hichstens vielleicht ganz voriibergehend, als causa sui bezeichnet. Er bringt
sich in keiner Weise selbst hervor, Kr hat kein zu bethitigendes Vermogen

o
(3 o4



502 Litterarische Besprechungen.

in Sich; wohl aber enthilt Er in Sich selber das Princip oder den Grund
seines Seins, nicht in wirkender Weise, sondern weil sein Sein von keiner
andern Ursache abhangt. Er ist dem Wesen nach Sein. Damit ist
verbunden ein falsches Verstindnis der ,mystischen Theologie“ des heil.
Dionysius. Gott ist nach derselben kein in sich unbestimmtes Wesen
im Sinne des Spinoza, so dafs wir lhn in dem Grade erkinnten, als wir
alle Bestimmtheit von Ihm entfernten. Gott ist auf diese Weise
erkennbar, weil Er gerade die hochste, vollkommenste Bestimmtheit ist.
Deshalb miissen wir alle bestimmten Grenzen von thm entfernen, wie
solche die Dinge hier um uns haben. Die Leugnung der Grenzen in den
Vollkommenheiten fithrt weiter in der Kenntnis Gottes.

3. Die niéchsten beiden Schriften stehen mehr auf negativem
Standpunkte. Nr. 3 ist ein ,populir(?)-philosophischer® Vortrag iiber die
Freiheit. Der Verfasser geht von einer falschen Auffassung der Freiheit
aus. Diese besteht nicht dem Wesen nach darin, dals man ,anders kann“;
sondern dafls man den bestimmenden Grund seines Handels in sich hat.
Dafs man ,anders kann“, dies ist die Folge dieser Wesenheit, insoweit
der verniinftige Grund in mir, nach dem ich frei handle, ein allgemeiner
ist und somit von den Schranken 16st mit Riicksicht auf die Kinzelheiten,
die ja immer das Wirken begleiten. Wir erkennen an, was der Verfasser
sagt, dals Notwendigkeit und Freiheit nicht schlechthin ein Gegensatz ist.
Aber er hitte dann darauf eingehen miissen, welchen Unterschied zur
Freiheit dieser Begriff ,Notwendigkeit“ in sich schliefse. Wihrend ich that-
sichlich handle, ist es notwendig, dafs ich nicht thattichlich zugleich nicht.
handle. Diese Notwendigkeit ist nicht gegen die Freiheit, sondern stellt
die Freiheit her. Gott ist eine solche Notwendigkeit. Er ist so, dafs er
niemals nicht sein kann, weil Er reinste Thatsidchlichkeit ist, weil
Er nur ist, kein Nicht-Sein, kein Koénnen fiir das Sein und somit kein
Vermogen, um etwas Weiteres zu werden, in Sich enthéilt. Sein Sein ist
ein instans, der nie vergeht, weil in Gott Wesen dasselbe ist wie Sein.
Was bei mir Handeln ist, Wirken, das ist bei Gott Sein. Und wie ich,
wenn ich handle, nicht zugleich nicht handeln kann, so kann Gott, weil
Er nur Sein ist, niemals nicht sein. Er ist hochste Bestimmtheit, weil
héchste Freiheit und hochste Notwendigkeit. Gott also allein kann durch
sein Einwirken einen freien Akt herstellen und diesem Akte folgt jene
Notwendigkeit, wonach was ist nicht zugleich nicht sein kann.

Die andere Art Notwendigkeit ist die, wonach ein beschrinktes Ver-
mogen dem Thitigsein vorhergeht; wie das Vermigen zu sehen z. B.
vorhergeht dem Akte des Sehens, so dals das Auge nichts andres kann
als eben sehen, es kann nicht héren und nicht schmecken und keine all-
gemeine Idee auffassen. ,Die Welt der Kausalitit in der Natur und die
Welt der Kausalitit im Geiste“ reichen sich die Hand in jenem Sein, was
nicht verursacht ist und was deshalb sowohl Vermdégen fiir das Wirken
herstellen kann — ., die Kausalitit in der Natur“ — als auch das Wirken
selbst verleiht — ,die Kausalitit des Geistes“., Von innen heraus —
nicht von aufsen und rein auf Grund von Erfahrungen — kommt die freie
Thitigkeit; und in diesem Innern ist der erste wirkende Grund jenes
in sich notwendige Wesen, welches reine Thatsiichlichkeit und somit die
Freiheit von allen Schranken. eines Vermogens fiir das Sein dem Wesen
nach ist; der zweite wirkende Grund ist der freie geschopfliche
Wille selbst. '

4. Wir verstehen also unter Freiheit dem Wesen nach nicht, wie
Nr. 4 meint, ,ein von allen Schranken und Bedingungen unabhingiges
Vermogen“ (S. 21); sondern reinste, unumschriankteste Thatsachlichkeit.



Litterarische Besprechungen. 503

Und soleche Thatsichlichkeit sieht rein auf sich selbst und nur in sich
selbst hat sie den Grund fiir das Handeln; denn sie ist eben, weil reinste
Thatsiachlichkeit, reinste Vernunft; weil nur, was G run d hat, thatséchlich
besteht und der Grund grade Gegenstand der verniinftigen Erkenntnis
ist. Auch ist nicht so schlechthin zu sagen, Gottes Wille sei der letzte
‘Grund fiir sittliches Handeln nach den Scholastikern, sondern Gottes
Wille, insoweit er unserer Vernunft bekannt ist. Wir bedauern, dals der
Verfasser von ,Francis Bacon und seine Nachfolger® in diesem Schrift-
.chen ohne irgendwelchen Beleg behauptet, Augustin hiitte die Freiheit
vollig verneint, weil — er die Erbschuld annahm; dieser selbe Augustin,
dem das so oft anzutreffende Wort angehoért: non est peccatum nisi
voluntarium,

5. I’enseignement de la philosophie thomiste & l'université
catholique de Louvain par le baron Léon Béthune.
Louvain, Ch. Peeters, 1887.

Diese Broschiire ist eine lebendig geschriebene, von der Dankbarkeit
eingegebene und durchdrungene kurze Besprechung, resp. Empfehlung der
Vorlesungen des Prilaten Prof. Mercier zujLiéwen, Derselbe nimmt da-
selbst jenen Lehrstuhl ein, der auf Anregung Leos XIII. fir die Philo-
sophie des hl. Thomas errichtet worden ist. Wir wiirden es lieber
sehen, wenn auf dem Titel stinde ,de la philosophie de St. Thomas®,
Das Wort ,thomiste“ verfiihrt dazu, dafs man an die alte beriihmte
Schule denkt, welche diesen Namen trigt und deren Lehrmeinungen
iiber die Philosophie des hl. Thomas von andern Anhingern der Philo-
sophie des bl. Thomas hekdmpft werden. Wir haben wenigstens aus keiner
Zeile der Broschiire sehen kénnen, dafls Mercier im letzterwihnten Sinne
Thomist ist; und was der Herr Verfasser aus der Lehre Merciers anfiihrt,
das kann jeder kathol. Philosoph sagen, wenn er auch nicht gerade spe-
ziell das System des hl. Thomas zum seinigen macht.

‘6. Die philosophische Lehre von Zeit und Raum. Von
Dr. Matthias Schneid. Mainz, Franz Kirchheim, 1886.

Der Verfasser erklart im Vorworte, wie seine Schrift entstanden.
Er fiihlte infolge der Schwierigkeiten, die mit der Lehre von Zeit und
Raum verbunden sind, das Bediirfnis, derselben eine etwas erweiterte
Form zu geben und sie so seinen Schiilérn verstindlich zu machen. Wir
‘konnen fiir diese Gewissenhaftigkeit des Lehrers nur dankbar sein; denn
sie ist der Grund, dafs die Ansichten des Verfassers iiber diesen hochst
schweren Punkt dem Publikum zuginglich gemacht worden sind. Er
lehnt sich wie in allen seinen Schriften fest an die Principien des heil.
‘Thomas an; und dies ist die Ursache, dals er in sonst unzugingliche
Lehrpunkte volle Klarheit bringt. Er macht sich nie eine Illusion iiber
die Schwierigkeiten, die ihm entgegenstehen, denn er kennt, wie selten
jemand, die moderne einschligliche Litteratur; aber eben deshalb weil
er keine Schwierigkeiten verdeckt, findet der Leser eine wahre Genug-
thuung, wenn sein Geist durch alle Hindernisse hindurch am Ende zur
‘gewiinschten wissenschaftlichen Klarheit gelangt und fihig wird, vermoge
der vorgelegten Principien nun selber die entgegengehaltenen Schwierig-
keiten zu losen. Im ersten Abschnitte behandelt Schneid die Lehre von
der Zeit, geht alle Arten von Zeit: die aufsere, ideelle, imaginiire, ab-
-solute Zeit durch und beriihrt die dviterne Dauer. Im zweiten bespricht



204 Litterarische Besprechungen.

er die L.ehre vom Raume unter steter eingehender Berticksichtigung der
modernen naturwissenschaftlichen Theorieen. Der Verfasser hat mit
dieser Schrift dem Thomismus einen neuen hochbedeutenden Dienst
geleistet,

7. Die erste Entstehung der Organismen nach den Philo-
sophen der Neuzeit mit besonderer Riicksichtnahme aut

die Urzeugung erdrtert von Dr. Jos. Schwertschlager.
Eichstitt, Ph. Bronner (A. Hornik), 1888.

Wir haben hier einen hochst lehrreichen Exkurs vor uns iiber die
historisch-kritische Seite der KEntstehung der Organismen. Der Verfasser
hat gewils recht, wenn er, selbst gemils neueren Autorititen der Natur-
wissenschaft, meint, hier miifsten nicht einzig die beobachteten nackten
Thatsachen sprechen, sondern die Philosophie habe das letzte Wort.
Man hat, erstaunt iiber die glanzvollen Fortschritte der Naturwissen-
schaften in unserer Zeit, es lange Zeit vergessen, sich auf die unver-
jahrbaren Rechte des philosophischen Denkens zu besinnen, und geht
jetzt daran, diese Rechte mit Kifer wahrzunehmen. Der Verfasser be-
schrinkt sich in seiner Studie auf die philosophischen Systeme der Neu-
zeit und fithrt deren Ansichten iiber die Urzeugung an. KEs mdchte uns
scheinen, als ob der Verfasser nicht immer scharf unterschieden habe
zwischen der Frage nach der Urzeugung, die mit der Entstehung der
Organismen eng zusammenhéngt, und der Frage nach der generatio
aequivoca, die nicht so viel damit zu thun hat. Die erste Frage beschiiftigt
sich damit, wie iiberhaupt das Leben entstanden sei, ob durch Eingreifen
des Schopfers oder durch selbstindige Entwicklung des Stoffes. Die
zweite will untersuchen, ob, vorausgesetzt dals von seiten des
Stoffes bereits die notigen Vorbedingungen vorbanden
sind. Organismen und zwar tierische entstehen koénnen durch blofsen
Einfluls der Himmelskérper oder des von diesen ausstrahlenden Lichtes.

Der Verfasser schreibt eine hochst edle, ruhige, der niichternen For-
schung geziemende Sprache. Es fillt darum desto mehr der nicht verhiillte
Spott auf, mit dem Goudin behandelt wird; und setzen wir dazu: der
unverdiente Spott. Denn dieser Ausdruck ,spiritus“, dem gemils der
Verfasser den berithmten Dominikaner sagen lifst, ,die Pflanzen hauchten
Samengeister aus“, hat in der dlteren Scholastik, und auch bei Thomas,
nicht jenen Sinn, den wir damit_verbinden. (Vgl. Bd. 3 der verdeutschten
Summa an vielen Stellen in den Uberleitungen und es wird davon noch ein-
gehend gehandelt werden im letzten Zusatzbande.) Thomas spricht z. B. vom
esse spirituale, welches die Farben in der Luft haben. Solche j,spiritus®
sind eben nichts andres als dem Stoffe zwar anhangende, aber das eine
stoffliche Ding mit dem andern vermittelnde Kréifte, die sonach keinen
festen, dauernden Stoff und somit kein solches entsprechendes Sein haben.
Auch die Erklirung, welche Suarez von der Meinung Augustins, resp.
von dessen rationes seminales gibt, ist keineswegs eine allgemein aner-
kannte und widerspricht durchweg den Ausfiihrungen, die Augustin selbst
dariiber in der Gen. ad litt. macht. Wir mdéchten ebenso nicht die Uber-
setzung der ,coeli* mit ,Himmel“ gutheifsen. Das Zweideutige wird
vermieden, wenn man ,Himmelskorper® iibersetzt. Warum der Verfasser,
da er nun einmal die Konimbricenser und Suarez, also Kommentare von
Thomas, anfithrt, diesen selbst beiseite lafst, der iiber die generatio
aequivoca weitaus das Klarste geschrieben hat, ist schwer einzusehen.



Litterarische Besprechungen. 20D

Es sind dies Kleinigkeiten, die wir erwihnen und die leicht zu dindern
wiren ; das Werk selbst ist durchaus empfehlenswert, sowohl wegen des
gesunden Urteils und der grofsen Belesenheit des Verfassers als auch
wegen des positiven philosophischen Krgebnisses, zu dem er gelangt,

Notizia degli seritti e del pensiere filosofico di Pietro Ceretti,
accompagnata de un cenno autobiografico del medesimo,
intitolato ,,La Mia Celebrita* per Pasquale d'Ercole,
Torino, unione tipografico-editrice, 1836.

Ein aufserst lehrreiches Buch fiir jeden, der sich iiberzeugen will,
wohin das Abgehen von den wahren Principien des philosophischen
Denkens, auch die beanlagtesten Geister, fibrt. Und reich beaniagt war
Ceretti. Hiitte er es doch gemacht, wie jener bekannte, jetzt leider ver-
storbene deutsche Thomist, der so recht eigentlich der Bahnbrecher war
fiir die Schule des hl. Thomas in Deutschland. Reich beanlagt, ein
Feuerkopf, emsig und ausdauernd wie Ceretti, hatte er alle Systeme der
sog. deutschen Philosophie mit wahrhaft verzehrendem Kifer durchge-
nommen, wie er selbst uns erzéhlte, war nach Oxford gegangen, selbst
nach Frankreich, wo auch immer ein beriihmter Lehrer dozierte, ohne
fir seinen nach Wahrheit diirstenden Geist Ruhe zn finden. Da ent-
schlo(s er sich, nach Rom zu gehen; ,ich habe alle die 22 IFoliobéinde
des Suarez durchgemacht, aber die Ruhe kam nicht in meinen Geist®
meinte er. ,Da nahm ich Thomas selber in die Hand gemiifs der Lehre
der Thomisten; und da fiel es wie Schuppen von meinen Augen, ich hatte
gefunden, was ich suchte.” Ceretti schlofs sich am Ende dem Hegel an, um
schliefslich auch mit ihm zu brechen, nachdem er viel iiber ihn geschrieben.
KEs gehort eine grofse Menge innerer Verbissenheit dazu, dals ein Italiener
die halbe Welt durchreist, um ein philos. System zu finden, das ihn
befriedigte — und an seinen grofsen italienischen Mitbiirger, den iiberall
gefeierten Thomas von Aquin, gar nicht denkt! Im ganzen Buche ist
kein Wort, welches verrat, Ceretti habe auch nur einen Versuch ge-
macht, das Lehrsystem des hl. Thomas kennen zu lernen! Warum?
Thomas lehrt einfach die Wahrheit. Heutzutage aber suchen diese Art.
Geister nicht nach der Wahrheit, sondern nach einer irgendwelchen Stiitze:
oder nach einem blendenden Mantel fir ihre politischen Vorein-
genommenheiten. Hegel hat dem Ceretti gefallen, weil der Staat
fiir ihn Gott ist und dieser somit keine weitere Quelle von Recht und
Gesetz anzuerkennen hat als sich selbst d. h. als die revolutioniiren Ideen
in solchen seiner Glieder, die wahrhaft nicht die besten d. h, am meisten
auf das Beste des Ganzen bedachten sind.

Malmedy. Dr. C. M. Schneider.

Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des
hl. Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von
Dr. C. M. Schneider. VI und VII. Bd.

Der VI.und VII. Band bringt in deutscher Ubersetzung den zweiten
Teil der I. Il. der Summa theologica und die II. II. Ein dufserst in-
teressanter Inhalt: die Lehre iiber Tugend und Laster, Gesetz und Gnade;
im allgemeinen und dann im besonderen die Lehre iiber die theologischen
Tugenden, die Kardinaltugenden und die Standesvorschriften. Gerade in
diesen Abhandlungen kann man die Tiefe des hl. Thomas bewundern;



506 Litterarische Besprechungen.

hier zeigt es sich, dafs er nicht auf eitle Spitzfindigkeiten, sondern ab-
gesehen von der gottlichen Offenbarung auf psychologische Krfahrungen
gestiitzt sein System aufbaut. Vor unseren Augen sehen wir die allméihliche
Vollendung der menschlichen Natur erstehen durch die Tugenden und
die Gaben (dona), welche die menschlichen Kriifte bereiten und durch-
dringen, dafs sie goéttlicher Einwirkung folgend frei und ungehemmt
nach dem einzig wahren Ziele streben. Wir sehen die Wirksamkeit
Gottes von aulsen und vom geheimnisvollen Innern (der Gnade)
aus, so gut einem irdischen Verstande das Sehen gestattet ist. Man darf
es offen aussprechen, unwillkiirlich bringt dies Studium des VI. Bandes
vor allem eine hl. geweihte Stimmung in uns hervor, uns durch Hingabe
an die gottliche Wirksamkeit wahrhaft frei zu machen — das ist ein
Zeichen der Wahrheit. Nur ein Heiliger, der von den gittlichen und
den Kardinaltugenden ganz durchdrungen war, mochte wohl — dieser
Anschauung kann man sich beim Lesen kaum entschlageu — allein einer
solchen Erlduterung fihig sein. Ein interessantes Gebiet also, welches
vom Herrn Dr. Schneider in deutscher Ubersetzung uns vorgplegt und
durch treffende dazwischen geschobene Erliuterungen dem Verstindnisse
niher gefithrt wird. Es lifst sich nicht verhehlen, dafls gerade in diesem
Gebiete die Ubersetzung einer besonderen Schwxerlgkcm begegnete —
man denke nur an die VE‘ISChlPdPIlen Kategorieen von Accidenzen, ins-
besondere der Qualititen, welche bei Begriffsbestimmung der 'I‘ugenden
zur Anwendung kommen, desgleichen an die Namen der verschieden-
artigsten Tugenden und ihrer Akte.

Manche treffende Ausdriicke finden wir, wodurch die lateinischen
termini wiedergegeben sind, obwohl, wie schon frither hervorgehoben
wurde, die Beibehaltung derartl,qe termini zweckdienlicher erscheint.
Leider ‘mufs beklagt werden, dafs die Ubersetzung gar oft zu wenig
Glitte zeigt, zuweilen durch allzu enges Anschlielsen an den lateinischen
Text unbeholfene und zu sehr ausgedehnte Sétze sich ergeben. Hierdurch
kommt es, dals oft nur durch Zuhiilfenahme des Originals das Verstindnis
erleichtert wird. Dieses ist um so mehr zu beklagen, weil manche
Aundersdenkende, die vor lateinischen Texten Widerwillen haben, durch
derartige Unebenheiten in der Ubersetzung am Studium des hl. Thomas
keinen Geschmack gewinnen werden. Da es nicht mdglich ist, in alle
Einzelheiten sich emzulassen moge insbesondere hmgewwsen werden auf
VII. 8. 8 Z. 1 v. 0., Z. 21; S. 24 im dritten Einwande. Ahnliches findet
sich 8. 41, 49, 65, 97, _1_20, 121, 161, 162, 184, VI, S. 553 u. s. w.

Wer Original und Ubersetzung zusammen studiert, wird in dieser
gewils reichliche Anregung und manches zu besserm Verstiindnisse Die-
nendes finden.

Paderborn. Dr. Otten.

Karl Werner, System der christlichen Ethik, 1. Teil
Einleitung und Giiterlehre. 2. Aufl. Regensburg, Manz 1888.

Karl Werner, der jingst verstorbene o6sterreichische Philosoph, ent-
stammte der Giintherschen Schule. Sein historischer, auf die Erfassung
des Objektiven gerichteter Sinn bewahrte ihn vor den verhingnisvollen
Irrtimern dieser Schule, deren Einfluls er sich indessen nie ganz zu ent-
ziehen vermochte, wie die vorliegende Neubearbeitung der 1850 erschie-
nenen Kthik beweist. Wenn er an dem hl. Thomas tadelt, dals er
zwischen ideeller vnd begrifflicher Apprehension nicht unterschied und
dals er die aristotelisch-philosophische Ethik in seine theologische Auf-



Litterarische Besprechungen. 007

fassung unvermittelt hineinnahm (§ 26), so klingt hier der Giinthersche
Vorwurf allerdings sehr gemiifsigt durch, der Philosophie habe der ideelle,
wahrhaft christliche Gesichtspunkt bis auf ihn gefehlt. Anstatt der scho-
lastischen Unterscheidung zwischen dem natiirlichen und iibernatirlichen
Walrheitsbereich will Ginther eine organische Verbindung des scheinbar
unnatiirlich Getrennten und Zerspaltenen setzen. Die tbernatiirlichen
Wahrheiten und Wesenheiten werden zu einem immanenten Seinsbestand.
Die Trinitits- und Erlésungslehre wird eine unmittelbare Quelle kosmo-
logischer Erkenntnisse; in dem Lichte jener iibernatiirlichen Wahrheiten
soll sich die Weltdialektik entwickeln doch so, dafs die theologischen
Momente zu einheimischen Bestandteilen der anthropologischen Betrach-
tung werden. In das trinitarische Schema wird der Weltinhalt gegossen
und darnach z. B. Geist, Natur und Mensch; Geist, Seele und Leib unter-
schieden. Kine solche Vermischung der Wahrheitsbereiche mufste offen-
bar zu einer falschen Fassung des Unterschiedes von Glauben und Wissen
fithren. Nach Giinther mufls der Glaube in Wissen aufgehen.

Wir finden bei Werner vielfach Spuren der Giintherschen Doktrin.
Auch er kniipft seine systematische Kntwicklung der Kthik nicht blofs
an den Vernunft-, sondern an den Offenbarungsbegriff Gottes, sein in-
neres trinitarisches Leben an (8. 315). Die Natur ist die Contraposition
des Geistes. Die Materie ist reine Diffusion, ihre Signatur der Mangel
der geistigen Selbstheit. Der Mensch ist dazu bestimmt, die sinnliche
Naturwirklichkeit in das ideelle gottliche Sein zurickzuvermitteln. Er
kann aber diese Riickvermittlung nur ideal antizipieren, verwirklicht
wird sie durch den Gottmenschen Christus. Der Erlosungsthatsache wird
deshalb eine kosmische Bedeutung beigelegt. — Die trinitarische, sote-
riologische und kosmologische Erorterung wird umschlossen von dem
anthropologischen Gesichtspunkt, sie gibt sich uns als eine Beleuchtung
der Idee des Menschen, als eine transcendentale Entfaltung der in dieser
Idee enthaltenen Momente., Die Idee des Menschen, des gottgedachten
Menschenbildes. erschliefse sich im Lichte der Offenbarung; andererseits
aber sagt Werner, dafls erst die Neuzeit die anthropologische Idee in den
Vordergrund geriickt. ,Indem die theologische Ethik den unter den
christlich-theologischen Gesichtspunkt gefalsten Menschen zum Gegenstand
einer allseitigen und theologisch erschopfenden Erdrterung macht, nimmt
sie den Gesamtinhalt der kirchlichen Offenbarungstheologie in sich hinein,
um denselben mit spezieller Beziehung auf die ldee des in Gott zu er-
neuernden und zu vollendenden Menschen zu reproduzieren; dies ist der
methodische Fortschritt, der in der Behandlung der christlich-kirchlichen
Ethik iiher Thomas hinaus mdaglich ist und darin besteht, dafs die KEthik
nicht blofs als ein selbstindiger Teil des theologischen Lehrganzen, son-
dern auch als ein in sich geschlossenes Ganzes und den Gesamtinhalt
der Theologie eigenartig reproduzierendes Ganzes erscheint. Der Gedanke
an eine derartige Behandlungsweise der christlich-theologischen Ethik
ist erst durch die neuzeitlichen Versuche einer auf die philosophische
Idee des Menschen gestutzten spekulativen Ethik geweckt worden.“ Fiir
die anthropologische Fassung des ethischen Princips ist dann noch neben
der Offenbarung die moderne Philosophie bestimmend gewesen. Den
(Gegensatz der theologischen und philosophischen KEthik sucht Werner
durch die ethische Idee des gottgedachten und erlosten Menschen zu
iiberwinden. ) _

Seine Stellung zur neuzeitlichen Entwicklung der Philosophie ist nicht
eine blofs negativ ablehnende. Er sucht in ibre Entwicklung einzudringen,
um das seinem christlichen Princip homogen Scheinende aufzunehmen und



508 ' Litterarische Besprechungen.

das Heterogene abzustofsen. Trotz aller Scharfe der Kritik, welche W.
ebenso geistreich als eindringend an den modernen Systemen iibt, sucht
er sich des Wahrheitsgehaltes zu bemichtigen, ihre KEinseitigkeiten zu
berichtigen und die tieferen ‘Beziehungen aufzudecken, die auch in einer
oberflichlichern Fassung der Probleme noch durchscheinen. Was der
weitern Iixplikation oder Begriindung und Bewéhrung seiner Grandidee
dient, wird integrierendes Moment seiner Auffassung. Da freilich der
historische Teil vorliegender Kthik neu hinzu kam, macht er mehr den
Eindruck einer nachtriiglichen Verifikation seiner systematischen Ansichten.
Die verschiedenen Philosopheme, mit denen sich W. beschiftigt, haben
positiven Wert fiir ihn soweit, als sie in die Grundziige der Giintherschen
Philosophie eingegangen sind. Wenn deshalb nirgends der positive Gehalt,
den die neuere Philosophie zu seiner Ethik liefert, klar herausgestellt ist,
so ist uns doch wenigstens in einigen Punkten moglich, den Einfluls dieser
Philosophie anf Werners Anschauungen nachzuweisen.

Kant liels ,den objektiv sachlichen Gegensatz von Gott und Welt, Natiir-
lichem und Ubernatiirlichem hinter den Gegensatz zwischen Intelligiblem
und Empirischem zuriicktreten® (3. 191), ja er verlegte den objektiven
Gegensatz ganz auf das subjektiv psychologische Gebiet und liels ihn in
den Gegensatz des idealen und ph&nomenalen Menschen aufgehen. Seine
Nachfolger erweiterten ihn wieder ins Kosmische auf pantheistischem Unter-
grund. Natur und Vernunft bedingen durch ihre gegenseitige Spannung den
kosmogonischen Prozefs, der unmittelbar avch ein theogonischer ist. In
der Stufenleiter der Wesen durchdringt und iiberwindet die Vernunft das
materielle Sein. Der Mensch ist der Hohepunkt der Geistwerdung; die
Weltvernunft gelangt hier zur Reflexion. Auf das KEthische iibertrug
nun Schleiermacher den Gegensatz von Natur und Vernunft., Des Men-
schen Aufgabe ist es nach diesem, die Natur zum Organ und Symbol der
Vernunft umzuschaffen. In der Schleiermacherschen I*assung des Princips
gewinnt dieser einen von dem pantheistischen Untergrund leicht ablos-
baren schinen und gut verwertbaren Sinn (vgl. die Abhandlung des Re-
censenten in ,Natur und Offenbarung® 1887 S. 726). Verwandt mit diesen
Ideen, wenn nicht direkt veranlafst ist nun der Gedanke Ginthers und
Rosminis, des Menschen Aufgabe sei es, das materielle, reale Sein und das
ideale, wahrhaft objektive Sein zu erheben, zuriickzuverwandeln oder
zuriickzuvermitteln. Rosmini bezeichnet diese Riickvermittlung als Inob-
jektivation, deren es mehrere Stufen gibt. Die hochste Stufe ist die
Erhebung zu dem idealen Sein, nicht mehr als blofsem unpersionlichem,
sondern als persdnlichem Sein, es ist die Erhebung in die iibernatiirliche
Ordnung.

Bei Rosmini und auch noch bei Malebranche wuflste Werner mit
Recht keinen deutlichen und scharfen Unterschied zwischen der natiir-
lichen und iibernatiirlichen Ordnung zu finden (S. 182), da sie die Selb-
standigkeit, das Selbstleben, das Selbstdenken und Selbstwollen der
individuellen, personlichen Seele milsachteten (S. 182 und 186). Sich
Kant nihernd, betont W. gegeniiber dem ,Objektivismus® Rosminis die
Bedeutung der geistigen Persouolichkeit: ,Die menschliche Selbstigkeit
umgreift nach ihrem ideellen Begriffe die gesamte ihr unterstellte sicht-
bare kosmische Wirklichkeit im Sein und im Denken; ihr gottesbildliches
Sein auf ihre gottliche Urform zuriickbeziehend und diese aus sich selbst
verstehend, vermag sie in der Idee ihres urhaften gottlichen Princips das
gesamte Weltdasem geistig zu umfassen.“ KEs lag hier die Gefahr nahe,
in der Art Kants und Schleiermachers die olgektwen Thatsachen der Offen-
barung in Postulate und Erlebnisse des subjektiv-ethischen und religiosen



Litterarische Besprechungen. 509

Sinnes, umzusetzen, und wir sehen oft dngstlich zu, wie W. der Klippe
ausweicht. So heifst es: ,Die vollkommene Wirklichkeit des selbst-
michtigen Seins (das trinitarische Leben Gottes) erscheint in der philo-
sophischen Ethik als ein ideelles Postulat, dessen Verwirklichung durch
die christliche Offenbarungslehre verbiirgt ist, und wird deshalb in der
theologischen Ethik als selbstverstandlich voransgesetzt, obschon die Data
zur spekulativen Krweisung der gliubigen Gewifsheit durch die philo-
sophische Ethik dargeboten werden miissen® (3. 190). Werner ist der
Uberzeugung, dafs, wenn man auf philosophischem Boden die ,Selbstig-
keit“ der Seele durchdenkt, die unleugbaren Spuren ihres gotteseben-
bildlichen Charakters von selbst auf die ,urhafte und urbildliche géttliche
Selbstigkeit* hinfiithren, ohne die sich die geschopfliche Selbstigkeit nicht
aktuieren lasse. Allein auch zugegeben, dals aus der ethischen Anlage
der Seele die Offenbarungsthatsachen der Trinitat und Heilsékonomie in
einer Art ,Antizipation der KErfahrung®“ erschlossen werden konnen, so
bleiben wir eben doch innerhalb des subjektiv-psychologischen Gebietes
stehen. Die Ergreifung und Vermittlung der objektiven historischen
Offenbarungswirklichkeit ist gegen frither heutzutage wesentlich durch die
historische Kritik erschwert. Das Unternehmen, vom ethischen Boden
aus der modernen Philosophie den Ubergang zu den Mysterien des
Christentums zu erleichtern und sie zu deren Anerkennung zu veran-
Jassen, scheitert an dem Subjektivismus des Ausgangs- und des Zielpunktes.
Indessen gelangen wir nicht einmal innerhalb dieses subjektiven Gebietes
in Wahrheit zu den hohern Thatsachen der iibernatiirlichen Ordnung.
Wohl mufs die Idee Gottes, die Idee des Gerechten (des leidenden Ge-
rechten), die gottliche Hilfe und Gnade ein Postulat jeder auch der natiir-
lichen Ethik werden, wenn sie tiefer gehen will. Allein bis zur Drei-
personlichkeit Gottes und bis zur gottmenschlichen Natur dieses Gerechten
wird ein solcher Schlufs nicht vordringen konnen.

Als einen dritten Punkt, in welchem W, von der modernen Philo-
sophie beeinflulst wird, konnten wir das Idealistische seiner erkenntnis-
theoretischen Grundlage bezeichnen, wenn wir seine Ausfithrungen recht
verstehen. Wenigstens sagt er in dem oben angefiihrten Satze, die
menschliche Selbstigkeit umgreife die gesamte ihr unterstellte sichtbare
kosmische Wirklichkeit im Sein und im Denken. Da indessen die vor-
liegende Schrift keinen Anlals zu weitern erkenntnistheoretischen Aus-
einandersetzungen bot, so konnen wir die diesbeziiglichen Ansichten des
Verfassers nicht weiter verfolgen.

Wenn wir an dem Werke Werners diese Punkte hervorhoben, so
geschah es nicht, seine Rechtgliubigkeit, von der wir aufs tiefste iiber-
zeugt sind, auch nur leise anzutasten, sondern seinen eigentiimlichen,
nicht leicht bestimmbaren Standpunkt anzudeuten und die verschiedenen
Elemente seines Denkens aus einander zu legen. Werner ist cine origi-
nelle Erscheinung unter den katholischen Denkern. Wenn es niemanden
gelingt, seine individuelle Auffassung objektiver Wirklichkeit gegeniiber
ginzlich abzustreifen und wenn es einen Reiz bildet, der alten Wahrheit
in origineller Gewandung zu begegnen, so mag man sich wohl an Werners
geistvoller Erfassung des christlichen Ethos erfreuen. Sein seelenvolles
tiefsinniges Wesen, die spekulative Kraft seines Geistes war ebenso ge-
eignet zur vollen Aufnahme und Vermittlung der theologischen Ideen,
denen er in vollem Umfange gerecht zu werden suchte, als sein unge-
heueres Wissen und sein kritischer Scharfsinn ihn dazu veranlagte, unter
den verschiedenen philosophischen Fassungen der Wirklichkeit das Brauch-
bare und Richtige auszuscheiden. So nehmen wir das vorliegende Werk



510 Litterarische Besprechungen.

Werners dankbar als einen Beitrag zur FErkenntnis, Beleuchtung und
Verteidigung des christlichen Ethos hin und wollen uns an dem Genusse
desselben durch aufsteigende abweichende Ansichten nicht storen lassen.

Thoden wvan Velzen, Gott und Unsterblichkeit. Jena,
Deistung 1888.

Mithlenhardt, Zwanzig philosophische Lehrsitze. Jena,
Dabis 1888.

Es gibt Leute, die eine eigene Logik zu haben scheinen, die ihr Be-
streben darin setzen, nicht zu denken, wie andere, und nicht zu beweisen,
wie man es gewoOhnlich pflegt., Wer philosophische Neigungen, einen
griiblerischen, denklustigen Sinn hat, ist iiberhaupt sehr der Versuchung
ausgesetzt, die Wahrheit zu drehen und zu wenden, bis ein verkehrtes
Gesicht erscheint, Man sucht nach Seiten und Beziehungen, die bisher
nicht beachtet wurden, man forscht, bis man etwas entdeckt, und wenn
man etwas entdeckt hat, was bisher vielleicht, weil es eine Nebensache
war, weniger beachtet wurde, so macht man es zur Hauptsache, zum
Prinecip und Ausgangspunkt einer systematischen Weltansicht. Man kann
hierher Hegel rechnen, der abweichend von aller Welt Ansicht den Wider-
spruch legitimierte. Hegel war aber wirklich ein philosophischer Geist,
wihrend es viele Pseudophilosophen gibt, welche meinen, wenn sie eine
altbekannte Wahrheit moglichst barock dargestellt oder Unvereinbares
mit einander verbunden oder gewisse Principien mit starrer Konsequenz
bis aufs dulserste verfolgt haben, dann haben sie wunder welche Helden-
thaten verrichtet. Zu dieser Kategorie gehoren u. a. Wingerath und die
Verfasser der beiden oben genannten Biicher,

1. Am besten ist das Buch von dem Niederlinder Thoden van Velzen,
Er gibt wirklich interessante, lehrreiche Bemerkungen und verfiigt iiber
ein schones Wissen. Allein man vermifst oft die Ordnung und den Zu-
sammenhang. Auch will er die grofsten Gegensitze: Materialismus, bezw.
Positivismus mit dem Idealismus und Theismus in einer ganz und gar
unmoglichen Weise verbinden. ,Die Gottheit (heilst es S. 60) ist kein
Wesen, denn wesentlich ist nur ihre Arbeit. Insofern sie aber alles
Wesentliche verursacht, konnen wir sie wohl das ens absolutum nennen.
Die Gottheit ist auch nicht einmal ein geistiges Wesen. Die gottliche
Weisheit entsteht nicht wie bei uns durch Vermittelung eines Nerven-
systems; sie besteht nicht aus Teilen, wie unser geistiges Wesen.“ Thoden
will damit vom Begriff Gottes menschliche Analogieen fernhalten und
betont die Inadiquatheit unserer Begriffe fiir das gottliche Wesen. Das
ist ja bis zu einem gewissen Grade richtig. Allein wir miifsten auf alle
Erkenntnis verzichten, wollten wir nun das Inkongruente unserer Vor-
stellungen mit dem hochsten Wesen beriicksichtigen. Sodann steckt bei
Thoden offenbar ein monistischer Gedanke hinter seinen Sitzen. Gott
erscheint als immanent oder als Weltgesetz, wiewohl ihm persinliche
Pradikate beigelegt werden,

Den Ausfithrungen des § 6 liegt ein schéner Gedanke zu Grunde.
Wir verallgemeinern die uns in der Natur zuginglichen Erscheinungen
von Liebe und Weisheit und suchen dafiir eine dem menschlichen Geiste
#ahnliche Ursache. Die Pessimisten und Naturalisten verallgemeinern die
Erscheinungen des Leidens und des Kampfes und machen dafiir ein dunkles
ritselhaftes Wesen (die Natur oder einen Pseudogott) verantwortlich.

Die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele ist dem Verfasser
identisch mit der Frage nach der Fortdauer des Begriffs ,Person, der die



Litterarische Besprechungen. 511

Begriffe Liebe, Hafs, Weisheit, Thorheit, Wakrheit, Liige, Treue, Un-
treue, Wissenschaft, Dummbheit, Recht, Unrecht u. s. w. zusammenfafst,“
Die Seele denkt Thoden materialistisch und fihrt namentlich KErschei-
nungen des Magnetismus, Hypnotismus u. s. w, als Beweis an. Und doch
soll die Seele sich im Tode vom Leibe losen (S. 238) und der Tod soll
nur eine Vorstellung sein, welche wie der Schlaf eine Zeitlang unsere
Vorstellungswelt tiberschattet! Fiir diese Art Logik fehlt uns aller Maf(s-
stab. Wir haben nicht leicht einen grofseren Sprung gesehen als den
S. 122: Nachdem vorher nachgewiesen wurde, nichts Geistiges, kein Sein,
keine Thitigkeit, kein Fiithlen und Denken sei dem Menschen angeboren,
heifst es ohne Vermittlung: ,Wir haben also gesehen, dals unser Ich
ein einheitliches, unteilbares, sich selbst gleichbleibendes Wesen ist;
ferner, dals das Gedichtnis ebenso unverdnderlich ist.“ Also ein Wesen,
das, weil sich gleichbleibend und unverinderlich, doch nicht erst allmihlich
entstanden und geworden, sondern ,angeboren® sein muls!

2. Miihlenhardt verfolgt offenbar eine gute Absicht mit seiner Schrift.
Er hat sich durch die darwinistische Litteratur, welche heutzutage alles
iiberschwemmt, den Kopf nicht verdrehen lassen und will sich Rechen-
schaft geben iber die guten Griinde seines Glaubens. Allein es wéare
besser gewesen, er hiitte diese Griinde fiir sich behalten, ohne die Welt
mit seinen Ansichten zu beldstigen. Denn bekehren wird sich auf diese
Auseinandersetzungen hin gewils niemand. Gleich der Ausgangspunkt ist
verfehlt: ,Jede Thatigkeit gehe von einem Ich aus. Entweder wird mit
dem Worte ,Ich“ Mifsbrauch getrieben oder es werden die Unterschiede
zwischen den Substanzen verwischt. Jedes Ich sei ,wahre Substanz, aus
und durch sich selbst Wirkendes.“ Also miissen wie bei Plato vor allem
die menschlichen Geister ewig, priexistent und unsterblich sein, aber
nicht blofs diese, auch alle librigen Substanzen! Nicht iibel wird S. 410
die Zeit und der Raum als substantivam adverbiale im Gegensatz zu
nomen substantivam und substantivuam verbale bezeichnet, wiewohl damit
die Sache natiirlich nicht erklirt ist. Die beiden Begriffe sind zunichst
Formen unserer Auffassung der Dinge und Thitigkeiten, Anschauungsformen
und damit zugleich nach wohlbegriindeter Annahme Formen des Seins und
Wirkens der Dinge — Formen nicht in dem Sinne von realen Deter-
minationen, sondern im Sinne von Verhiltnissen, Die peripatetische Phi-
losophie fiihrt die Raum- und Zeitvorstellung auf den Begriff des Mafses
zuriick (Pesch, phil. nat. p. 390, 492, 525) und wahrt so die subjektive
Bedeutung dieser Vorstellungen, welche von Pesch (I. ¢. p. 528) noch
eigens hervorgehoben wird.

Maihingen. Georg Grupp.

i



	Litterarische Besprechungen

