Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Frage nach dem Einfluss der Scholastik auf die neuere Philosophie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SR I (b B DI I

ZUR FRAGE NACH DEM EINFLUSS DER SCHO-
LASTIK AUF DIE NEUERE PHILOSOPHIE.

Vox
KANONIKUS Dzr. M. GLOSSNER.

(Spinoza und die Scholastik. Von J. Freudenthal. Philosophische
Aufsitze S. 856—138.)

—_——— S —

Die Ideen, die jenen Umschwung in den philosophischen
Anschauungen hervorbrachten, welchen wir von Francis Bacon
und Descartes zu datieren pflegen, wirkten nicht nach Art eines
explosiven Stoffes, der plotzlich mit einem gewaltsamen Stofs die
Form eines Organismus zerstort, sondern gleich einer Sdure, die
langsam aber sicher die einzelnen Teile desselben ergreift und
zersetzt. Aus diesem Grunde kann es uns nicht iiberraschen,
wenn wir bei den Vertretern der neuen Ideen in Gedanken und
Ausdruck noch zahlreichen Spuren der ilteren Denk- und Rede-
weise begegnen. Die Aufgabe kiinftiger Forschungen wird es
sein, diesen Spuren bei den hervorragendsten Vertretern der
dogmatischen Periode der neueren Philosophie nachzugehen. In
Bezug auf Spinoza hat sich dieser Aufgabe der Professor der
Philosophie an der Universitit Breslau J. Freudenthal in einer
uns vorliegenden Abhandlung: ,,Spinoza und die Scholastik®
betitelt, unterzogen. In den geschichtlichen Darstellungen der
neueren Philosophie ist dieser Einfluls bisher unterschitzt worden.
Diese Bemerkung gilt nicht allein von der Renaissance und den
philosophischen Schulen des Protestantismus, sondern auch von
den hervorragendsten Vertretern der neueren Philosophie. Die
Philosophen der Renaissance édndern die Sprache, aber ihre
korrektere Redeweise driickt neben manchen neuen Gedanken
oft genug nur die alte Weisheit aus. In den protestantischen



Zur Frage nach dem Einfluls der Scholastik ete. 487

Schulen Deutschlands aber gelten bis tief ins achtzehnte Jahr-
hundert neben Luther und Melanchthon Bonaventura, Thomas von
Aquin, Duns Scotus, Okkam, oft anch Cajetan, Fonseca, Pereira,
Suarez als hohe Autorititen. Descartes zeigt in hervorragenden
naturphilosopbischen und metaphysischen Lehren seine Abhéngig-
keit von der Scholastik. Was Bacon betrifft, so hilt er wie die
Scholastik die substanziellen Formen fiir das Ziel induktiver
Naturforschung und weicht in der Auffassung der Denkformen
und selbst der Induktion nicht wesentlich von der durch die
Scholastik modifizierten aristotelischen ab. Endlich gilt auch von
Spinoza, dafs ,die jingere Scholastik nicht blofs eine Phase seiner
geistigen Entwicklung ausmacht, sondern auch auf seine Lehre
bestimmend eingewirkt hat“. (8. 856—90.)

Da seine Behauptungen beziiglich Spinozas mit den herr-
schenden Anpsichten in schroffen Widerstreit treten, so geht der
Verfasser in eine nidhere Begriindung ein, aus der wir einiges,
‘was uns besonderes Interesse zu verdienen scheint, hervorheben
wollen. Wir erfahren, dals in demselben Jahre, in welchem von
der jiidischen Gemeinde zu Amsterdam iiber Spinoza der Bann
ausgesprochen wurde, die zweite Dordrechter Synode die Karte-
sianische Lehre zu Gunsten der alten Philosophie gedchtet habe,
d. h. der aristotelisch-scholastischen Doktrin, die in den Jesuiten-
schulen ihre feinste Ausbildung erlangt und mit der auch der
Protestantismus sich immer mehr befreundet.habe. Burgersdijk,
der Lehrer Heereboords, eines Schiilers Descartes’, nennt unter
den “philosophischen Schriftstellern, die in allen Hénden seien:
Toletus, Benedikt Pereira, Franz Suarez, Skaliger, Piccolomini,
Zabarella und vor allen die Konimbricensischen Kommentatoren
des Aristoteles. Dieselben Autoren neben anderen werden von
Heereboord als , Papstliche“ (Pontificii), genannt, aus deren
Biichern die Jugend zu philosophieren pflege., Heereboord selbst
hielt im ganzen an der Autoritdt Thomas' und Suarez' fest und
zeigt sich in seinen Schriften als Vertreter der jiingeren ge-
milderten Scholastik. (5. 93.) Spinoza citiert Scholastiker, Meta-
physiker und Theologen, Ausdriicke, die bei ihm das Gleiche,
Scholastiker nidmlich, bezeichnen. Seine Beziehungen zur Scholastik
ergeben sich vorziiglich und mit Evidenz aus den Cogitata meta-
physica, die zu dem Zwecke verfafst wurden, um die in der
Metaphysik gewohnlich behandelten Hauptpunkte (praecipua quae
in metaphysicis tractantur) darzustellen, wobei er nicht aus
jiidischen, sondern aus scholastischen Quellen schopfte (S. 104).
Zu den metaphysischen Schriftstellern, zu welchen die Cogitata
in innigeren Beziehungen stehen, gehort Suarez, den Heereboord



488 Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik etc.

omnium metaphysicornm papam atque principem nennt und von
dessen Schriften nach seiner Angabe die besseren der Metaphysiker
seiner Zeit blofse Kompendien lieferten (8. 105).

Das Urteil iiber Inhalt und Zweck der Cogitata falst F.
gegeniiber den abweichenden Ansichten Kuno Fischers und Joels
in die Worte zusammen: die Cogitata sind demnach eine vom
Standpunkt des Kartesianismus aus entworfene in den Formen
der jiingeren Scholastik sich haltende gedrdngte Darstellung von
Hauptpunkten der Metaphysik (S. 118). Der zweite Teil der
Abhandlung weist in der Hauptschrift Spinozas, der Ethik, zahl-
reiche Spuren des Einflusses nach, der auch in der eigentim-
lichen Ausgestaltung des spinozistischen Systems zu Tage tritt,
und gelangt zu dem Resultate, dals Spinoza ,abhdngig ist von
Gedankenkreisen, in denen die Mehrzahl seiner philosophisch-
gebildeten Zeitgenossen sich bewegt, in die ihn vielleicht eine
kleine Zahl von Schriftstellern in frither Zeit eingefiihrt hat, aus
denen er aber nie ganz herausgetreten ist“. (8. 136.)

Von nicht geringerer Bedeutung fiir die Berichtigung der
herrschenden geschichtlichen Vorstellungen ware es, wenn den
Forschungen des Breslauer Gelehrten eine weitere Fortsetzung
und grofsere Ausdehnung auch nach einer andern Richtung ge-
geben wiirde, in dem Sinne nadmlich, ob die jiingere Scholastik
auf die eigentiimlichen Lehren Descartes’ und Spinozas selbst,
die ihren Systemen ,as spezifische Geprage geben, Einfluls geiibt.
habe. Wir begniigen uns mit einigen Andeutungen, welche die
Lehren des Suarez und Toletus betreffen, deren Namen uns unter
den Philosophen begegnet sind, die damals nicht allein in den
katholischen, sondern auch in protestantischen Schulen in hohem
Ansehen standen. Beide wichen in der Erklirung des Ursprungs
der intellektuellen Erkenntnisse von der strengen aristotelisch-
thomistischen Lehre nach einer Richtung hin ab, die, wie es
scheint, den Dualismus und Rationalismus der kartesianischen
Philosophie vorzubereiten geeignet war. In einer andern Be-
ziehung aber diirfte Suarez als Vorliufer des psychologischen
Monismus, durch wecichen Spinoza die Harmonie der im dua-
listischen Sinne parallel verlaufend gedachten sinnlichen und
geistigen Vorginge zu erklidren versuchte, zu betrachten sein.
Wir sagen: des psychologischen Monismus, denn der grofse
Metaphysiker des Jesuitenordens war weit davon entfernt, den
aus der Kinheit des Menschenwesens hervorwachsenden Dualismus
sinnlicher und geistiger Erkenntniskrifte aut das erste Sein, auf
Gott zu iibertragen.



Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik ete. 489

Fassen wir zuerst den ‘angedeuteten Beriihrungspunkt der
Lehre des Suarez mit dem kartesianischen Dualismus ins Auge,
s0o besteht derselbe darin, dals den Sinnen ein wirksamer Ein-
flufs ant die Hervorbringung der intellektuellen Vorstellungen
nicht eingerdumt, der Vorgang ihrer Erzeugung vielmehr als ein
immanenter, d. h. ausschliefslich im Intellekte sich vollziehender
aufgefalss wird. Wenn Suarez gleichwohl die Unterscheidung
des Intellekts in den thédtigen und moglichen beibehalt, so ge-
schieht es doch in einem veridnderten Sinne. Dasselbe geistige
Vermogen niamlich wird nach der Verschiedenheit der Funktionen
als thitiger oder moglicher Verstand bezeichnet, jenes sofern es
die intellektuelle Vorstellung in sich bildet, dieses sofern es sie
in sich aufnimmt. Suarez driickt sich iiber diese Differenz, die
ihn von der thomistischen Schule sowie von Thomas selbst (woriiber
trotz seiner gegenteiligen Versicherung kein Zweifel bestehen
kann) trennt, in der unzweideutigsten Weise aus. ,Ich halte
dafiir, dafs die Sache auf keine andere Weise der Wirklichkeit
nach intelligibel werde, als durch die Hervorbringung der Spezies,
in welcher der Gegenstand auf eine geistige Weise vorgestellt
wird . . . . denn auf die Phantasievorstellung iibt der thitige
Intellekt durchaus keine Thitigkeit aus und ebensowenig trigt
die Phantasievorstellung etwas zur Hervorbringung der Spezies
in aktiver Weise bei.“ De anima 1. 4. c. 2. n. 17.

Vorsichtig und schwankend verhalt sich in der Frage nach
dem thédtigen Verstande Toletus. In der grofsen Verschieden-
heit der Meinungen iiber diesen Gegenstand will er nur das ihm
wahrscheinlicher Diinkende angeben und gelangt so zu der Auf-
stellung, dals ein thitiger Verstand angenommen werden miisse.
Aufser den aulseren Autoritatsgriinden wird als innerer sach-
licher Grund angegehen, dals das Materielle und Teilbare nicht
in eigener Kraft auf das Unteilbare und Immaterielle einwirken
konne; das Phantasiebild aber ist etwas Materielles und Teil-,
bares, der Verstand dagegen immateriell und unteilbar, jenes
also wirkt nicht in eigener Kraft und bedarf sonach irgend einer
immateriellen Ursache, um mit ihr wirken und die unteilbare
Spezies hervorbringen zu kdonnen: eine solche Ursache ist der
thitige Verstand, also ist ein solcher notwendig anzunehmen. —
Weiterhin wird gezeigt, dafs der thétige Verstand nicht ein er-
kennendes Vermégen sel, sondern seine Funktion darin bestehe,
die Phantasiebilder zu beleuchten und der Wirklichkeit nach
intelligibel zu machen — ut in eis appareant, quae latebant. Ob
wir aber sagen, fiigt Toletus bei, dals jene Spezies in wirksamer
Weise durch den Verstand aus dem beleuchteten Phantasiebild



490

Zur Frage nach dem Einflulfs der Scholastik ete.

entstehe und aus dem so vorbereiteten, wie aus einem passiven
Vermdgen hervorgezogen werde, wie die wirkende (zeugende)
Ursache die vollkommenere Wesensform aus der Potenz der vor-
bereiteten Materie herauszieht: eine Ansicht, die sehr wahr-
scheinlich erscheint, oder ob wir sagen, sie werde wirksam vom
Verstande allein oder von seinem Lichte, oder von ihm mittels
seines Lichtes hervorgebracht, wobei das Phantasiebild nur als
Erkenntnisgegenstand (objektive) mitwirkt, was ebenfalls sehr
wahrscheinlich wire; oder ob wir sagen, die Spezies werde vom
Verstande mittels des Phantasiebildes in der Art hervorgebracht,
dafs der Verstand die hauptsichliche, das Phantasiebild aber die
werkzeugliche Ursache bildet, oder ob wir endlich annehmen,
das Phantasiebild wirke als Teilursache mit dem Verstande oder
es wirke allein in Kraft der Erleuchtung (durch den Verstand):
daran ist wenig gelegen.

Der Auffassung des Suarez nahe kommt die Aulserung,
es sel nicht unwahrscheinlich, dafs die Phantasiebilder auch
innerlich erleuchtet werden, niimlich durch jenes geistige und
immaterielle Licht selbst, das im sinnlichen Vermogen, in welchem
das Phantasiebild sich befindet, vom Verstand hervorgebracht
nnd in ihm aufgenommen ist, oder dadurch, dals beide in der-
selben Seele sind. Zuletzt findet Toletus die Ansicht des Durandus
und derjenigen nicht unwahrscheinlich, die den thiitigen Verstand
in Abrede stellen und ihn vom moglichen Verstande nur be-
ziehungsweise sich unterscheiden lassen, denn der eine Verstand
scheine zur Hervorbringung des Lichtes und dann zur Erzeugung
der Spezies und zur Erweckung der Erkenntnis in sich aus-
reichend — denn es hindere nichts, dafs Etwas auf sich selbst
eine vervollkommnende Einwirkung ausiibe. In libr. IIL. de
Anima c. 4. text. 19. qu. 13.

In vollkommener Ubereinstimmung mit Suarez findet sich
Toletus in einer mit der vorliegenden zusammenhédngenden Frage,
namlich ob der Verstand das Einzelne per se und per propriam
speciem erkenne, die er aufs bestimmteste bejaht und vielfach
zu begriinden sucht. L. c. text. 16. qu. 12. Da die direkte
Erkenntnis des Einzelnen auch den sinnlichen Vermogen zukommt,
so stellt sich diese aut den ersten Blick geringfiigige Abweichung
von der strengen peripatetischen Ansicht bei genauerer Betrachtung
als eine Vorwegnahme einer der verhdngnisvollsten Lehren der
neueren Philosophie dar, die fast durchweg Sinnen- und Verstandes-
erkenntnis konfundiert. Dem realen Unterschiede der Seelen-
vermogen namlich wird die Grundlage entzogen, wenn sie auf-
horen, spezifisch verschiedene Formalobjekte zu besitzen, als solche



Zur Frage nach dem FEinflufs der Scholastik ete.

491

aber haben das Allgemeine fiir den Verstand, das (materiell)
Einzelne fiir die Sinne zu gelten. Hiebei entging es dem Schart-
sinn des Toletus, dals er durch seine Annahme einer direkten Er-
kenntnis des Einzeloen von seiten des Verstandes die Abstraktions-
theorie, die er, wie wir sahen, als die wahrscheinlichere festhielt,
in ihren Grundfesten erschiitterte und die spater von Locke auf-
gestellte Theorie vorbereitete, wie er denn auch ausdriicklich
unter den Griinden fiir seine Ansicht folgenden anfiihrt: In-
tellectus percipit similitudinem multorum singularium, unum alteri
comparat, differentiam fecerint (?) et sic universale cognoscit: at
ista non fiunt, nisi per propriam speciem cognoscantur.

Betrachtet man die oben angefiihrte Lehre des Suarez (um
zu ihm zuriickzukehren) nidher, so wird man finden, dals die
Entstehung der intellektuellen Vorstellung aus der Aunregung
durch die in der Phantasic vorhandenen Bilder der Dinge nicht
geniigend motiviert ist. Zwei Wege standen offen, um die Liicke
auszufiillen. Beide sind von Suarez selbst angedeutet worden.
Sollte némlich von der nominalistischen Erkldrung der Bildung
von Allgemeinbegriffen abgesehen werden, so kounnte das Sinnen-
bild als Vorbild — causa exemplaris — mnach welchem die
intellektuelle Vorstellung entworfen wird, aufgefalst werden.
Dieser Gedanke ist indes von Suarez selbst nicht zu Ende ge-
dacht worden, da er, konsequent verfolgt, zu den eingebornen
Ideen Platons zuriickgefiihrt hétte, die Suarez mit seinem theo-
logischen Standpunkt nicht vereinbar halten konnte. Descartes,
der sich iiber theologische Bedenken hinwegsetzte, fiihrte die
von der gesamten Scholastik verworfenen eingebornen Ideen
wieder in die Philosophie ein. Man wird schwerlich leugnen
konnen, dafs die Suarezsche Auffassung der Abstraktion hiezu
einen berechtigten Anlals geboten; denn soll einmal der Begriff
einer causa exemplaris im Abstraktionsprocels zur Anwendung
celangen, so sind die sinnlichen Vorstellungen vielmehr unvoll-
kommene Abbilder, welche die virtuell im Geiste bereits vor-
handenen Urbilder erregen und aus einer Art Schlummer erwecken,
nicht aber zu deren selbstindigen Neubildung die Veranlassung
darbieten konnen.

Der andere Weg, den parallelen Verlauf der sinnlichen
und intellektuellen Vorstellungen ohne Annahme eines wirksamen
Eingreifens jener in die Entstehungsweise der letzteren zu er-
klirern, besteht darin, dafs beide, wie zwei Friichte derselben
Art tragende Zweige aus einer gemeinsamen Wurzel, derselben
Seele ndmlich, hervorgehend gedacht werden. In unmittelbarer
Verbindung mit der Vorstellung einer causa exemplaris spricht



492 Zur Frage nach dem Einfluls der Scholastik etc.

Suarez von der Determination der intellektuellen Vorstellung durch
die sinnliche kraft der Verbindung, die beide in einer und der-
selben Seele haben: ex vi unionis, quam habent in eadem anima.
Est enim notandum, fihrt Suarez fort, phantasma et intellectum
hominis radicari in una eademque anima: hinc enim provenit, ut
mirum habeant ordinem et consonantiam in operando, unde eo
ipso quod intellectus operatur, imaginatio sentit. Ad hunc ergo
modum arbitror intellectum possibilem de se nudum esse speciebus,
inesse tamen animae rationali vim spiritnalem ad efficiendas in
intellectu possibili species earum rerum, quas per sensus cognoscit;
ipsa sensibili cognitione minime concurrente efficienter
ad eam actionem, ac habente se Instar materiae aut excitantis
animam, aut instar exemplaris, L. e. n. 12.

Wenn Suarez die Ubereinstimmung der intellektuellen Er-
kenntnis mit der sinnlichen nicht aus einer Einwirkung der Sinnlich-
keit aut den Intellekt, sondern aus dem notwendigen Zusammen-
hang ableitet, in welchem beide kratt der Einheit der Seele, aus
der beide hervorgehen, zu einander stehen, so nimmt Spinoza
in dhnlicher Weise an, dafls eine Wechselwirkung zwischen Geist
und Sinnlichkeit nicht stattfinde, der Geist aber kraft der Identitat
mit dem Leibe in der beiden zu Grunde liegenden Substanz (als
welche von ihm der realistisch gefalste logische Begriff, den er
wieder mit der Gottheit identifiziert, angenommen wird) die den
leiblichen Zustdnden uoud Bewegungen entsprechenden Gedanken
erzeuge: Quidquid in objecto ideae, humanam mentem con-
stituentis, contingit, id ab humana mente debet percipi, sive ejus
rei dabitur in mente necessario idea. Hoc est si objectum ideae
humanam mentem constituentis sit corpus, nihil in eo corpore
poterit contingere, quod a mente non percipiatur. Ethicae P. 1I.
prop. 12.

Damit man das Verhéltnis der Erkenntnistheorie des Suarez
zu den neueren Anschauungen noch besser zu wiirdigen ver-
moge, theilen wir zum Schlusse noch seine Ansicht von der Art
und Weise mit, auf welche allgemeine Vorstellungen gebildet
werden. Da der Verstand verschiedene Einzeldinge, auch solche
von derselben Natur (rationis), sei es zu gleicher oder ver-
schiedener Zeit (was hier wenig zur Sache thut), erkennt, so
schaut er dieselben durch ganz verschiedene Species, weil sie
von verschiedenen Phantasiebildern abstrahiert sind ; solche Spezies
aber kommen teilweise in der Darstellung (repraesentatio) iiber-
ein, teilweise sind sie verschieden, da sie auf verschiedene Weise
Kontrahiertes darstellen, der Verstand aber hat die Kratt, sowohl
die Individuen selbst als solche zu betrachten, als auch das,



Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik ete. 493

was durch die Spezies ihnen Gemeinsames dargestellt
wird: und dies heifst das Allgemeine betrachten, und so erkennt
er auf diese Weise Gattungen (und Arten), ndmlich durch die
Ubereinstimmung der Spezies.“ L. c¢. Cap. IlI. Dub. I. n. 13.

Suarez nimmt sonach ein doppeltes Bild des Individuellen,
ein geistiges und ein sinnliches an: da eines hievon offenbar
iiberfliissig ist, so werden wir uns entweder fiir das geistige
oder das sinnliche entscheiden miissen. Im ersten Falle stehen
wir bei Leibnitz, im zweiten bei Locke. Wiederum: das eine
Bild des Individuellen (denn wir besitzen nun einmal thatsdchlich
nur eines) ist entweder geistig und stellt das Allgemeine aktuell
dar; in diesem Falle kann das Sinnliche darin nur Schein, die
Einzelvorstellung nur verworrene Form der geistigen Allgemein-
vorstellung sein, und wir sind aufs neue bei Leibnitz angelangt.
Oder wir betrachten jenes eine Bild als ein sinnliches und
materielles, das nichts Allgemeines und Geistiges enthdlt und
darstellt, so dals das Allgemeine ausschlielslich aus einer sub-
jektiv vergleichenden Thitigkeit entspringt, ohne Fundament in
der Einzelvorstellung: eine Annahme, die uns wieder zu Lockes
Sensualismus zuriickfiihrt.




	Zur Frage nach dem Einfluss der Scholastik auf die neuere Philosophie

