
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Frage nach dem Einfluss der Scholastik auf die neuere Philosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR FRAGE NACH DEM EINFLUSS DER
SCHOLASTIK AUF DIE NEUERE PHILOSOPHIE.

Von

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

(Spinoza und die Scholastik. Von J. Freudenthal. Philosophische
Aufsätze S. 85—138.)

Die Ideen, die jenen Umschwung in den philosophischen
Anschauungen hervorbrachten, welchen wir von Francis Bacon
und Descartes zu datieren pflegen, wirkten nicht nach Art eines
explosiven Stoffes, der plötzlich mit einem gewaltsamen Stöfs die
Form eines Organismus zerstört, sondern gleich einer Säure, die
langsam aber sicher die einzelnen Teile desselben ergreift und
zersetzt. Aus diesem Grunde kann es uns nicht überraschen,
wenn wir bei den Vertretern der neuen Ideen in Gedanken und
Ausdruck noch zahlreichen Spuren der älteren Denk- und Redeweise

begegnen. Die Aufgabe künftiger Forschungen wird es

sein, diesen Spuren bei den hervorragendsten Vertretern der
dogmatischen Periode der neueren Philosophie nachzugehen. In
Bezug auf Spinoza hat sich dieser Aufgabe der Professor der
Philosophie an der Universität Breslau J. Freudenthal in einer
uns vorliegenden Abhandlung: „Spinoza und die Scholastik"
betitelt, unterzogen. In den geschichtlichen Darstellungen der
neueren Philosophie ist dieser Einflufs bisher unterschätzt worden.
Diese Bemerkung gilt nicht allein von der Renaissance und den
philosophischen Schulen des Protestantismus, sondern auch von
den hervorragendsten Vertretern der neuereu Philosophie. Die
Philosophen der Renaissance ändern die Sprache, aber ihre
korrektere Redeweise drückt neben manchen neuen Gedanken
oft genug nur die alte Weisheit aus. In den protestantischen



Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik etc. 487

Schulen Deutschlands aber gelten bis tief ins achtzehnte
Jahrhundert neben Luther und Melanchthon Bonaventura, Thomas von
Aquin, Duns Scotus, Okkam, oft auch Cajetan, Fonseca, Pereira,
Suarez als hohe Autoritäten. Descartes zeigt in hervorragenden
naturphilosopbischen und metaphysischen Lehren seine Abhängigkeit

von der Scholastik. Was Bacon betrifft, so hält er wie die

Scholastik die substanziellen Formen für das Ziel induktiver
Naturforschung und weicht in der Auffassung der Denkformen
und selbst der Induktion nicht wesentlich von der durch die
Scholastik modifizierten aristotelischen ab. Endlich gilt auch von
Spinoza, dafs „die jüngere Scholastik nicht blofs eine Phase seiner

geistigen Entwicklung ausmacht, sondern auch auf seine Lehre
bestimmend eingewirkt hat". (S. 85—90.)

Da seine Behauptungen bezüglich Spinozas mit den
herrschenden Ansichten in schroffen Widerstreit treten, so geht der
Verfasser in eine nähere Begründung ein, aus der wir einiges,
was uns besonderes Interesse zu verdienen scheint, hervorheben
wollen. Wir erfahren, dafs in demselben Jahre, in welchem von
der jüdischen Gemeinde zu Amsterdam über Spinoza der Bann
ausgesprochen wurde, die zweite Dordrechter Synode die Karte-
sianische Lehre zu Gunsten der alten Philosophie geächtet habe,
d. h. der aristotelisch-scholastischen Doktrin, die in den Jesuitenschulen

ihre feinste Ausbildung erlangt und mit der auch der
Protestantismus sich immer mehr befreundet .habe. Burgersdijk,
der Lehrer Heereboords, eines Schülers Descartes', nennt unter
den 'philosophischen Schriftstellern, die in allen Händen seien:
Toletus, Benedikt Pereira, Franz Suarez, Skaliger, Piccolomini,
Zabarella und vor allen die Konimbricensischen Kommentatoren
des Aristoteles. Dieselben Autoren neben anderen werden von
Heereboord als „Päpstliche" (Pontificii), genannt, aus deren
Büchern die Jugend zu philosophieren pflege. Heereboord selbst
hielt im ganzen an der Autorität Thomas' und Suarez' fest und
zeigt sich in seinen Schriften als Vertreter der jüngeren
gemilderten Scholastik. (S. 93.) Spinoza citiert Scholastiker, Meta-
physiker und Theologen, Ausdrücke, die bei ihm das Gleiche,
Scholastiker nämlich, bezeichnen. Seine Beziehungen zur Scholastik
ergeben sich vorzüglich und mit Evidenz aus den Cogitata meta-
physica, die zu dem Zwecke verfafst wurden, um die in der
Metaphysik gewöhnlich behandelten Hauptpunkte (praecipua quae
in metaphysici8 tractantur) darzustellen, wobei er nicht aus
jüdischen, sondern aus scholastischen Quellen schöpfte (S. 104).
Zu den metaphysischen Schriftstellern, zu welchen die Cogitata
in innigeren Beziehungen stehen, gehört Suarez, den Heereboord



488 Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik etc.

omnium metaphysicorum papam atque principem nennt und von
dessen Schriften nach seiner Angabe die besseren der Metaphysiken
seiner Zeit blofse Kompendien lieferten (S. 105).

Das Urteil über Inhalt und Zweck der Cogitata fafst F.
gegenüber den abweichenden Ansichten Kuno Fischers und Joels
in die Worte zusammen: die Cogitata sind demnach eine vom
Standpunkt des Kartesianismus aus entworfene in den Formen
der jüngeren Scholastik sich haltende gedrängte Darstellung von
Hauptpunkten der Metaphysik (S. 118). Der zweite Teil der
Abhandlung weist in der Hauptschrift Spinozas, der Ethik,
zahlreiche Spuren des Einflusses nach, der auch in der eigentümlichen

Ausgestaltung des spinozistischen Systems zu Tage tritt,
und gelangt zu dem Resultate, dafs Spinoza „abhängig ist von
Gedankenkreisen, in denen die Mehrzahl seiner philosophischgebildeten

Zeitgenossen sich bewegt, in die ihn vielleicht eine
kleine Zahl von Schriftstellern in früher Zeit eingeführt hat, aus
denen er aber nie ganz herausgetreten ist". (S. 136.)

Von nicht geringerer Bedeutung für die Berichtigung der
herrschenden geschichtlichen Vorstellungen wäre es, wenn den
Forschungen des Breslauer Gelehrten eine weitere Fortsetzung
und gröfsere Ausdehnung auch nach einer andern Richtung
gegeben würde, in dem Sinne nämlich, ob die jüngere Scholastik
auf die eigentümlichen Lehren Descartes' und Spinozas selbst,
die ihren Systemen .das spezifische Gepräge geben, Einflufs geübthabe.

Wir begnügen uns mit einigen Andeutungen, welche di&
Lehren des Suarez und Toletus betreffen, deren Kamen uns unter
den Philosophen begegnet sind, die damals nicht allein in den
katholischen, sondern auch in protestantischen Schulen in hohem
Ansehen standen. Beide wichen in der Erklärung des Ursprungs
der intellektuellen Erkenntnisse von der strengen aristotelisch-
thomistischen Lehre nach einer Richtung hin ab, die, wie es
scheint, den Dualismus und Rationalismus der kartesianischen
Philosophie vorzubereiten geeignet war. In einer andern
Beziehung aber dürfte Suarez als Vorläufer des psychologischen
Monismus, durch welchen Spinoza die Harmonie der im
dualistischen Sinne parallel verlaufend gedachten sinnlichen und
geistigen Vorgänge zu erklären versuchte, zu betrachten sein..
Wir sagen: des psychologischen Monismus, denn der grofse
Metaphysiker des Jesuitenordens war weit davon entfernt, den
aus der Einheit des Menschenwesens hervorwachsenden Dualismus
sinnlicher und geistiger Erkenntniskräfte auf das erste Sein, auf
Gott zu übertragen.



Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik etc. 489

Fassen wir zuerst den 'angedeuteten Berührungspunkt der
Lehre des Suarez mit dem kartesianischen Dualismus ins Auge,
so besteht derselbe darin, dafs den Sinnen ein wirksamer Einflufs

auf die Hervorbringung der intellektuellen Vorstellungen
nicht eingeräumt, der Vorgang ihrer Erzeugung vielmehr als ein

immanenter, d. h. ausschliefslich im Intellekte sich vollziehender
aufgefafst wird. Wenn Suarez gleichwohl die Unterscheidung
des Intellekts in den thätigen und möglichen beibehält, so

geschieht es doch in einem veränderten Sinne. Dasselbe geistige
Vermögen nämlich wird nach der Verschiedenheit der Funktionen
als thätiger oder möglicher Verstand bezeichnet, jenes sofern es
die intellektuelle Vorstellung in sich bildet, dieses sofern es sie
in sich aufnimmt. Suarez drückt sich über diese Differenz, die
ihn von der thomistischen Schule sowie von Thomas selbst (worüber
trotz seiner gegenteiligen Versicherung kein Zweifel bestehen,

kann) trennt, in der unzweideutigsten Weise aus. „Ich halte
dafür, dafs die Sache auf keine andere Weise der Wirklichkeit
nach intelligibel werde, als durch die Hervorbringung der Spezies,
in welcher der Gegenstand auf eine geistige Weise vorgestellt
wird denn auf die Phantasievorstellung übt der thätige
Intellekt durchaus keine Thätigkeit aus und ebensowenig trägt
die Phantasievorstellung etwas zur Hervorbringung der Spezies
in aktiver Weise bei." De anima 1. 4. c. 2. n. 17.

Vorsichtig und schwankend verhält sich in der Frage nach
dem thätigen Verstände Toletus. In der grofsen Verschiedenheit

der Meinungen über diesen Gegenstand will er nur das ihm
wahrscheinlicher Dünkende angeben und gelangt so zu der
Aufstellung, dafs ein thätiger Verstand angenommen werden müsse.
Aufser den äufseren Autoritätsgründen wird als innerer
sachlicher Grund angegeben, dafs das Materielle und Teilbare nicht
in eigener Kraft auf das Unteilbare und Immaterielle einwirken
könne; das Phantasiebild aber ist etwas Materielles und Teil-,
bares, der Verstand dagegen immateriell und unteilbar, jenes
also wirkt nicht in eigener Kraft und bedarf sonach irgend einer
immateriellen Ursache, um mit ihr wirken und die unteilbare
Spezies hervorbringen zu können: eine solche Ursache ist der
thätige Verstand, also ist ein solcher notwendig anzunehmen. —
Weiterhin wird gezeigt, dafs der thätige Verstand nicht ein
erkennendes Vermögen sei, sondern seine Funktion darin bestehe,
die Phantasiebilder zu beleuchten und der Wirklichkeit nach
intelligibel zu machen — ut in eis appareant, quae latebant. Ob
wir aber sagen, fügt Toletus bei, dafs jene Spezies in wirksamer
Weise durch den Verstand aus dem beleuchteten Phantasiebild



490

entstehe und aus dem so vorbereiteten, wie aus einem passiven
Vermögen hervorgezogen werde, wie die wirkende (zeugende)
Ursache die vollkommenere Wesensform aus der Potenz der
vorbereiteten Materie herauszieht: eine Ansicht, die sehr
wahrscheinlich erscheint, oder ob wir sagen, sie werde wirksam vom
Verstände allein oder von seinem Lichte, oder von ihm mittels
seines Lichtes hervorgebracht, wobei das Phantasiebild nur als
Erkenntnisgegenstand (objektive) mitwirkt, was ebenfalls sehr
wahrscheinlich wäre ; oder ob wir sagen, die Spezies werde vom
Verstände mittels des Phantasiebildes in der Art hervorgebracht,
dafs der Verstand die hauptsächliche, das Phantasiebild aber die
werkzeugliche Ursache bildet, oder ob wir endlich annehmen,
das Phantasiebild wirke als Teilursache mit dem Verstände oder
es wirke allein in Kraft der Erleuchtung (durch den Verstand):
daran ist wenig gelegen.

Der Auffassung des Suarez nahe kommt die Äufserung,
es sei nicht unwahrscheinlich, dafs die Phantasiebilder auch
innerlich erleuchtet werden, nämlich durch jenes geistige und
immaterielle Licht selbst, das im sinnlichen Vermögen, in welchem
das Phantasiebild sich befindet, vom Verstand hervorgebracht
und in ihm aufgenommen ist, oder dadurch, dafs beide in
derselben Seele sind. Zuletzt findet Toletus die Ansicht des Durandus
und derjenigen nicht unwahrscheinlich, die den thätigen Verstand
in Abrede stellen und ihn vom möglichen Verstände nur
beziehungsweise sich unterscheiden lassen, denn der eine Verstand
scheine zur Hervorbringung des Lichtes und dann zur Erzeugung
der Spezies und zur Erweckung der Erkenntnis in sich
ausreichend — denn es hindere nichts, dafs Etwas auf sich selbst
eine vervollkommnende Einwirkung ausübe. In libr. III. de
Anima c. 4. text. 19. qu. 13.

In vollkommener Übereinstimmung mit Suarez findet sich
Toletus in einer mit der vorliegenden zusammenhängenden Frage,
nämlich ob der Verstand das Einzelne per se und per propriam
speciem erkenne, die er aufs bestimmteste bejaht und vielfach
zu begründen sucht. L. c. text. 1(5. qu. 12. Da die direkte
Erkenntnis des Einzelnen auch den sinnlichen Vermögen zukommt,
so stellt sich diese auf den ersten Blick geringfügige Abweichung
von der strengen peripatetischen Ansicht bei genauerer Betrachtung
als eine Vorwegnahme einer der verhängnisvollsten Lehren der
neueren Philosophie dar, die fast durchweg Sinnen-und Verstandeserkenntnis

konfundiert. Dem realen Unterschiede der
Seelenvermögen nämlich wird die Grundlage entzogen, wenn sie
aufhören, spezifisch verschiedene Formalobjekte zu besitzen, als solche



Zur Frage nach dem Einfhifs der Scholastik etc. 491

aber haben das Allgemeine für den Verstand, das (materiell)
Einzelne für die Sinne zu gelten. Hiebei entging es dem Scharfsinn

des Toletus, dafs er durch seine Annahme einer direkten
Erkenntnis des Einzelnen von Seiten des Verstandes die Abstraktionstheorie,

die er, wie wir sahen, als die wahrscheinlichere festhielt,
in ihren Grundfesten erschütterte und die später von Locke auf
gestellte Theorie vorbereitete, wie er denn auch ausdrücklich
unter den Gründen für seine Ansicht folgenden anführt: In-
tellectus percipit similitudinem multorum singularium, unurn alteri
comparât, dilferentiam fecerint et sie universale cognoscit: at
ista non hunt, nisi per propriam speciem cognoscantur.

Betrachtet man die oben angeführte Lehre des Suarez (um
zu ihm zurückzukehren) näher, so wird man finden, dafs die
Entstehung der intellektuellen Vorstellung aus der Anregung
durch die in der Phantasie vorhandenen Bilder der Dinge nicht
genügend motiviert ist. Zwei Wege standen offen, um die Lücke
auszufüllen. Beide sind von Suarez selbst angedeutet worden.
Sollte nämlich von der nominalistischen Erklärung der Bildung
von Allgemeinbegriffen abgesehen werden, so konnte das Sinnenbild

als Vorbild — causa exemplaris — nach welchem die
intellektuelle Vorstellung entworfen wird, aufgefafst werden.
Dieser Gedanke ist indes von Suarez selbst nicht zu Ende
gedacht worden, da er, konsequent verfolgt, zu den eingebornen
Ideen Piatons zurückgeführt hätte, die Suarez mit seinem
theologischen Standpunkt nicht vereinbar halten konnte. Descartes,
der sich über theologische Bedenken hinwegsetzte, führte die
von der gesamten Scholastik verworfenen eingebornen Ideen
wieder in die Philosophie ein. Man wird schwerlich leugnen
können, dafs die Suarezsche Auffassung der Abstraktion hiezu
einen berechtigten Anlafs geboten; denn soll einmal der Begriff
einer causa exemplaris im Abstraktionsprocefs zur Anwendung
gelangen, so sind die sinnlichen Vorstellungen vielmehr
unvollkommene Abbilder, welche die virtuell im Geiste bereits
vorhandenen Urbilder erregen und aus einer Art Schlummer erwecken,
nicht aber zu deren selbständigen Neubildung die Veranlassung
darbieten können.

Der andere Weg, den parallelen Verlauf der sinnlichen
und intellektuellen Vorstellungen ohne Annahme eines wirksamen
Eingreifens jener in die Entstehungsweise der letzteren zu
erklären, besteht darin, dafs beide, wie zwei Früchte derselben
Art tragende Zweige aus einer gemeinsamen Wurzel, derselben
Seele nämlich, hervorgehend gedacht werden. In unmittelbarer
Verbindung mit der Vorstellung einer causa exemplaris spricht



492 Zur Frage nach dem Einflufs der Scholastik etc.

Suarez von der Determination der intellektuellen Vorstellung durch
die sinnliche kraft der Verbindung, die beide in einer und
derselben Seele haben: ex vi unionis, quam habeut in eadem anima.
Est enim notandum, fahrt Suarez fort, phantasma et intellectum
hominis radicari in una eademque anima: hinc enim provenit, ut
mirum habeant ordinem et cousonantiam in operando, unde eo
ipso quod intellectus operatur, imaginatio sentit. Ad hunc ergo
roodum arbitror intellectum possibilem de se nudum esse speciebus,
inesse tarnen animae rationali vitn spiritualem ad efficiendas in
intellectu possibili species earum rerurn, quas per sensus cognoscit;
ipsa sensibili cognitione minime concurrente efficienter
ad earn actionem, ac habente se instar materiae aut excitantis
anirnam, aut instar exemplaris. L. c. n. 12.

Wenn Suarez die Übereinstimmung der intellektuellen
Erkenntnis mit der sinnlichen nicht aus einer Einwirkung der Sinnlichkeit

auf den Intellekt, sondern aus dem notwendigen Zusammenhang

ableitet, in welchem beide kraft der Einheit der Seele, aus
der beide hervorgehen, zu einander stehen, so nimmt Spinoza
in ähnlicher Weige an, dafs eine Wechselwirkung zwischen Geist
und Sinnlichkeit nicht stattfinde, der Geist aber kraft der Identität
mit dem Leibe in der beiden zu Grunde liegenden Substanz (als
welche von ihm der realistisch gefafste logische Begriff, den er
wieder mit der Gottheit identifiziert, angenommen wird) die den
leibliehen Zuständen und Bewegungen entsprechenden Gedanken

erzeuge: Guidquid in objecto ideae, humanam meutern con-
stituentis, contingit, id ab humana meute debet percipi, sive ejus
rei dabitur in mente necessario idea. Hoc est si objectum ideae
humanam mentem constituents sit corpus, nihil in eo corpore
poterit contingere, quod a mente non percipiatur. Ethicae P. II.
prop. 12.

Damit man das Verhältnis der Erkenntnistheorie des Suarez
zu den neueren Anschauungen noch besser zu würdigen
vermöge, theilen wir zum Schlüsse noch seine Ansicht von der Art
und Weise mit, auf welche allgemeine Vorstellungen gebildet
werden. Da der Verstand verschiedene Einzeldinge, auch solche
von derselben Natur (rationis), sei es zu gleicher oder
verschiedener Zeit (was hier wenig zur Sache thut), erkennt, so
schaut er dieselben durch ganz verschiedene Species, weil sie
von verschiedenen Phantasiebildern abstrahiert sind ; solche Spezies
aber kommen teilweise in der Darstellung (repraesentatio) überein,

teilweise sind sie verschieden, da sie auf verschiedene Weise
Kontrahiertes darstellen, der Verstand aber hat die Kraft, sowohl
die Individuen selbst als solche zu betrachten, als auch das,



493

was durch die Spezies ihnen Gemeinsames dargestellt
wird: und dies heilst das Allgemeine betrachten, und so erkennt
er auf diese Weise Gattungen (und Arten), nämlich durch die
Übereinstimmung der Spezies." L. c. Cap. III. Dub. I. n. 13.

Suarez nimmt sonach ein doppeltes Bild des Individuellen,
ein geistiges und ein sinnliches an : da eines hievon offenbar
überflüssig ist, so werden wir uns entweder für das geistige
oder das sinnliche entscheiden müssen. Im ersten Falle stehen
wir bei Leibnitz, im zweiten bei Locke. Wiederum: das eine
Bild des Individuellen (denn wir besitzen nun einmal thatsäehlich
nur eines) ist entweder geistig und stellt das Allgemeine aktuell
dar; in diesem Falle kann das Sinnliche darin nur Schein, die
Einzelvorstellung nur verworrene Form der geistigen
Allgemeinvorstellung sein, und wir sind aufs neue bei Leibnitz angelangt.
Oder wir betrachten jenes eine Bild als ein sinnliches und
materielles, das nichts Allgemeines und Geistiges enthält und
darstellt, so dafs das Allgemeine ausschliefslich aus einer
subjektiv vergleichenden Thätigkeit entspringt, ohne Fundament in
der Einzelvorstellung: eine Annahme, die uns wieder zu Lockes
Sensualismus zurückführt.


	Zur Frage nach dem Einfluss der Scholastik auf die neuere Philosophie

