Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Ein Argument des HI. Thomas fur die Einheit der Seele im Menschen,
beleuchtet durch Thatsachen der Physik, Psychologie und Mystik

Autor: Pfeifer, X.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN ARGUMENT DES HL. THOMAS FUR DIE
EINHEIT DER SEELE IM MENSCHEN,

BELEUCHTET DURCH THATSACHEN DER PHYSIK,
PSYCHOLOGIE UND MYSTIK.

Von

Dr. X. PFEIFER.

o@o -

Die Zusammenstellung von Physik, Psychologie und Mystik
in der Uberschrift dieses Artikels mag vielleicht auffallend sein,
besonders deshalb, weil die erste und dritte der genannten
Wissenschaften, Physik und Mystik, ziemlich heterogen sind.
Wir werden jedoch uns bald iiberzeugen, dals ein Argument,
welches der hl. Thomas fiir die Einheit der Seele im Menschen
vorbringt, nicht blofs durch Thatsachen der Psychologie, sondern
auch der Physik und Mystik, und durch ein Gesetz, das im Be-
reiche aller drei so eben genannten Wissenschaften: der Physik,
Psychologie und Mystik, Geltung hat, beleuchtet und bestitiget
wird. Bevor ich das betreffende (Gesetz ndher bezeichne, will ich
den psychologischen Lehrsatz, um welchen es sich handelt, und
das darauf beziigliche Argument vom hl. Thomas anfiihren.

Sowohl in der theologischen als in der philosophischen Summe
behandelt Thomas die Frage, ob in einem und demselben Menschen
zu gleicher Zeit nur eine Seele sei, oder mehrere. Dafs er fir
die Einheit entscheidet, ist bekannt. In der Summa contr. g.
lautet der betreffende Satz lib. II. ¢. 58: ,Quod nutritiva, sen-
sitiva et intellectiva non sunt in homine tres animae.“

In der theolog. Summe L. q. 76, a. 3 hat die betreffende
(Conclusio diesen Wortlaut: ,,Cum anima non ut motor tantum,



474 Ein Argument des hl, Thomas fiir die Einheit der Seele ete.

sed ut forma uniatur corpori, impossibile est, in uno homine esse
plures animas per essentiam differentes, sed una tantum est
anima intellectiva, quae vegetativae et sensitivae et intellectivae
officiis fungitur. Obwohl Thomas in dieser Konklusion den aut-
gestellten Lehrsatz als eine Kousequenz aus dem Formverhiltnis
der Seele zum Leibe bezeichnet, so gibt er doch noch besondere
Argumente, wovon wir eines naher in Betracht ziehen und be-
leuchten wollen. Dieses Argument, das in beiden Summen vor-
kommt, ist hergenommen von der Thatsache, dals eine psychische
Aktion, wenn sie mit besonderer Intensitit sich vollzieht, einen
hemmenden oder hindernden Einfluls auf andere Funktionen aus-
ibt. Daraus schliefst Thomas, dafs die psychischen Krifte, wovon
jene Funktionen zunichst ausgehen, in einem Principe wurzelu
milssen. ,,Diversae vires, quae non radicantur in uno principio,
non impediunt se invicem in agendo, nisi forte earum actiones
essent contrariae, quod in proposito non contingit.  Videmus
autem, quod diversae operationes animae impediunt se, quum
enim una est Intensa, altera remittitur. Oportet ergo, quod
istae actiones et vires, quae sunt earum proxima principia, re-
ducantur in unum principium.“ 8, c. gent. lib. I1I. e. 83. Vgl
theolog. Summa. I. gq. 76. a. 3 corp.

An den so eben citierten Stellen gibt Thomas keine Bei-
spiele oder spezielle Erfahrungsthatsachen fir jenen allgemeinen
Satz, dals durch eine intensive psychische Thitigkeit andere
Funktionen gehemmt werden. Wir werden jedoch sehen, dals der
hl. Lehrer bei der Beantwortung von Fragen, die das mystische
Gebiet betreffen, nebenbei aus dem Gebiet der natirlichen psy-
chischen Erscheinungen Beispiele der so eben erwahnten Hemmung
psychischer Funktionen anfiihrt, Bevor wir jene mystischen Frage-
punkte, die mit dem hier besprochenen psychologischen Lehrsatz
zusammenhidngen, ins Auge fassen, will ich zuerst das schon
oben angedeutete (Gesetz, welches auf die Erscheinungen dreier
Gebiete, der Physik, Psychologie und Mystik anwendbar ist,
entwickeln und formulieren. Am anschaulichsten tritt das be-
treffende Gesetz in physikalischen Erscheinungen, z. B. in Er-
scheinungen der Wiarme und der Elektrizitit zu Tage. Ein be-
stimmtes Quantum von Brennmaterial von bestimmter Qualitat
erzeugt bel der Verbrennung ein bestimmtes Quantum Wirme,
welche entweder zu einem einzigen Nutzeffekt, z. B. zur Heizung
eines Zimmers, oder fiir zwei Effekte zugleich, z. B. zum Betrieb
einer Dampfmaschine und zur Heizung eines Zimmers verwendet
werden kann. Im letztern Falle ist aber klar, dals die Quantitidten
der beiden gleichzeitigen Effekte im umgekehrten Verhéltnisse



Ein Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele ete. 475

stehen, d. h. je mehr von dem vorhandenen Wirmequantum
fir den Betrieb einer Maschine verwendet wird, um so weniger
bleibt fiir den Zweck der Zimmerheizung iibrig. Ein anderes,
aus dem Gebiete der Elektrotechnik entlehntes Beispiel wire
dieses: Eine elektrische Dynamomaschine erzeugt in einer be-
stimmten Zeit ein bestimmtes Quantum elektrischer Kraft, welche
cleichzeitig zur Produktion von Licht und zum Betrieb einer
Arbeitsmaschine verwendet werden kann., Auch hier leuchtet
sofort ein, dals, je mehr von der durch die Dynamomaschine
erzeugten Kraft auf Licht verwendet wird, um so weniger fiir
den Betrieb einer Arbeitsmaschine verfiigbar ist.

Das in diesen und ahnlichen Thatsachen liegende Gesetz
lafst sich nun in folgendem Satze formulieren: Wenn von einer
physischen Krattquelle mehrere Effekte zugleich ausgehen, so
stehen die Quantititen jener Effekte in einer solchen Beziehung,
dals, je grofser der eine Effekt ist, um so geringer der andere
ausfillt. Der Grund ist einfach der, weil die fiir den einen
Effekt aufgewendete Kraft fiir einen andern nicht mehr ver-
figbar 1st.

Dieses physische Gesetz ist eine einfache Konsequenz des
allgemeinsten aller physischen Gesetze, ndmlich des Gesetzes
von der Beharrung der Energie. Denn so lange das von einer
Kraftquelle gelieferte Quantum von Energie dasselbe bleibt, muls
natiirlich, wenn die Energie zwei Arbeiten zugleich leisten soll,
fir die Arbeit B um so weniger Eunergie iibrig bleiben, je mehr
fir die Arbeit A verwendet wird. Man kann etwa dieses, aus
dem Gesetz der Beharrung folgende Gesetz als ein Gesetz des
Kraftaufwandes bezeichnen.

Es entsteht nun aber die Frage, ob oder wiefern dieses
fiir die Krifte der leblosen Natur aufser Zweifel stehende Gesetz
auch auf die Erscheinungen des Lebens, insbesondere des mensch-
lichen Seelenlebens anwendbar sei. Diese Frage ist zu bejahen,
jedoch mit einer gewissen Modifikation, die wir bald nidher kennen
lernen werden. Die Griinde fiir die Bejahung sind diese. Das
oben fiir die physikalischen Kraftquellen aufgestellte Gesetz ent-
halt eine Voraussetzung und eine Folge. Die Voraussetzung
ist, dafs von Einer Kraftqueile mehrere Leistungen zumal aus-
gehen; die Folge ist, dals die Quantitit der Leistungen im um-
gekehrten Verhdltnisse steht, indem, je grofser die eine Leistung
ist, die andere um so geringer sein wird. Wenn wir nun dieses
Gesetz auf die Lebenserscheinungen im Menschen iibertragen
und hiebei eine petitio principil vermeiden wollen, so diirfen wir
allerdings nicht sofort sagen, dals die verschiedenen Lebens-



476 FEin Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele ete.

funktionen im Menschen auch von einer einzigen Kraftquelle,
Seele genannt, ausgehen und dals deshalb durch die Intensitit
einer Funktion die andern in ihrer Intensitat herabgesetzt werden.
Dieses zu sagen geht hier, obwohl es wahr wire, deshalb nicht
an, weil wir es mit einer Beweisfithrung fir die Einheit des
Princips der menschlichen Lebensfunktionen zu thun haben; also
diese Einheit hier nicht schon vorausgesetzt werden darf. Aber
etwas anderes, was in dem oben ansgesprochenen Gesetze ent-
halten ist, konnen wir doch jetzt schon ohne eine petitio principil
behaupten, dals niamlich zwischen den verschiedenen gleichzeitigen
Lebensfunktionen des Menschen ein ganz éahnliches Verhiltnis
der Wechselwirkung stattfindet, wie zwischen den gleichzeitigen
Leistungen einer physikalischen Kraftquelle; denn wie dort die
eine Leistung um so geringer ausfillt, je griofser die andere ist,
so gilt auch bei den menschlichen Lebenstunktionen das Gesetz,
dals, je intensiver eine derselben vollzogen wird, um so mehr
die Intensitit der andern vermindert ist. ,,Quum una operatio
est Intensa, altera remittitur sagt Thomas. DBei dieser wesent-
lichen Gleichheit der Erscheinungen darf jedoch ein Unterschied
nicht verschwiegen werden. Bei physikalischen Kraftquellen
namlich, wie z. B. bei einer elektrischen Dynamomaschine, ist
die von der Kraftquelle gelieferte Energie materiell teilbar und
mathematisch mefsbar. Etwas anders verhilt es sich in diesen
Punkten mit den menschlichen Lebensverrichtungen und der Kraft-
quelle, wovon dieselben ausgehen. Zwar sind jene Lebensver-
richtungen, wobel mechanische Arbeit geleistet wird, hinsichtlich
der Grofse ihrer Leistungen auch noch einer mathematischen
Mafsbestimmung zugdnglich, aber die hohern und hochsten Lebens-
funktionen entziehen sich einer solchen exakten Messung. Ferner
findet hier keine derartige materielle Teilung der Krafte, wie
bei mechanischen Kraftquellen statt. Aber ungeachtet dieser
Verschiedenheit besteht auch bei Lebensfunktionen das Gesetz,
dafs durch die Quantitit resp. Intensitit einer Funktion die andern
in einem entsprechenden Malse herabgesetzt werden. Wir haben
bis jetzt zwei Klassen von Erscheinungen, in welchen wesentlich
dasselbe Gesetz sich geltend macht, kennen gelernt, nédmlich
physikalische und psychologische. Es gibt aber noch eine dritte
Klasse von Erscheinungen oder Thatsachen, in welchen wieder
dasselbe Gesetz zu Tage tritt. Die Erscheinungen, die ich
meine, gehoren dem Gebiete der Mystik an, es sind die mit
der mystischen Ekstase verbundenen Zustinde der menschlichen
Seele und iiberhaupt der ganzen menschlichen Personlichkeit.
Bei diesem Ubergange auf das Gebiet der Mystik bemerke ich



Ein Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele etc. 477

im vorhinein, dals ich fiir jetzt nur auf solche mystische Er-
scheinungen, welche bel kanonisierten Heiligen vorgekommen und
von bewihrten katholischen Autoren anerkannt sind, Bezug nehmen
werde, absehend von allem, was in dem geheimnisvollen Hell-
dunkel der Mystik noch zweifelhaft und strittig ist. Der hl. Thomas
berithrt das Gebiet der Mystik in der theologischen Summe bei
denjenigen Quiistionen, welche von der prophetischen Vision und
von der Verziickung handeln. Fiir das Thema, das uns hier
beschiftigt, sind die Artikel der theologischen Summe iiber den
Raptus (Verziickung) am meisten instruktiv. In der Quaestio
175. 2. 22¢, art. 1 lautet die Conclusio: Rapitur nonunquam anima
hominis, quando spiritu divino ad supernaturalia elevatur, cum
abstractione a sensibilibus. Hiemit ist ausgesprochen, dafls jene
Verziickung, welche eine Wirkung des gottlichen Geistes ist,
von einer zeitweiligen Aufhebung der Sinnesthitigkeit begleitet
sei. Die hl. Theresia, eine anerkannte Autoritit im Gebiete der
Mystik, beschreibt in dem Buche Seelenburg, 6. Wohnung, Kap. 4
die Wirkungen der Verziickung mit diesen Worten: ,Wenn Er
(Gott) die Seele so hinziicken will, so wird ihr der Atem ent-
zogen. Die iibrigen Sinne dauern zwar ein wenig linger; aber
die Person kann nicht reden. — Der Leib uud die Héande er-
kalten so, dals sie keine Seele mehr zu haben scheint, und zu-
weilen kann man gar nicht bemerken, dals sie Atem hole. Dieses
wiahrt aber nur eine kurze Zeit; denn sobald der gewaltige Zug
aufwirts ein wenig nachlilst, kommt gleichsam der Leib wieder
ein wenig zu sich, damit er gleich wieder sterbe und dadurch
der Seele eine grifsere Lebhaftigkeit gebe.

In den soeben angefiihrten Worten der hl. Theresia verdienen
zwei Punkte besondere Beachtung. Fiirs erste hebt Theresia
einen hemmenden Kinfluls der Ekstase auf einige Funktionen
des vegetativen Lebens hervor; denn das Atmen, sowie auch die
natiirliche Korperwirme, welche zunidchst vom Blutumlaut be-
dingt ist, gehoren der Sphire des vegetativen Lebens an. Indem
nun Theresia, von den Wirkungen der Ekstase sprechend, sagt,
dafs der Leib und die Hénde erkalten, und man znweilen gar
nicht bemerken konne, dals die ekstatische Person Atem hole, so
ist hiemit ein hemmender Einflufs der Ekstase auf zwel vegetative
Lebenserscheinungen, auf das Atmen und die Blutzirkulation
bezeugt.

Freilich ist das, was Theresia tiber das Atmen und iiber
die Erkaltung des Korpers in der Ekstase sagt, nicht so gemeint,
als ob der Prozels der Atmung und der damit zusammenhéngende
Blutkreislauf, welcher die natiirliche Kérperwéarme bedingt, wihrend



478 FEin Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele etc.

der Ekstase ganz aufgehoben wéren. Beide Prozesse sind aber
in jenem Zustande so herabgestimmt, dals die Atmung &ufserlich
nicht oder kaum bemerkbar ist und der Blutkreislauf nicht so-
viel Energie entwickelt, als notwendig ist, um die peripherischen
Korperteile geniigend zu erwidrmen. Wo der hl. Thomas die
Frage beantwortet, ob die Seele des hl. Paulus bei seiner Ver-
ziickung in den dritten Himmel ganz vom Leibe getrennt worden
ei, da hebt er bei der Auflosung eines fiir jene Trennung vor-
gebrachten Grundes hervor, dals es mit dem Einflusse der Ekstase
auf die vegetativen Funktionen eine andere Bewandtnis habe
als mit dem Kinflusse auf die sensitiven Verrichtungen. Ein fiir
die totale Trennung der Seele des Apostels vom Leibe wihrend
jener Verziickung vorgebrachter Grund ist ndmlich dieser: die
vegetativen Seelenkrifte seien materieller als die sensitiven. Nun
sel aber bei Paulus in jener Verziickung eine totale Abziehung
des Intellektes von den sensitiven Kriften nitig gewesen; also
seli noch um so mehr eine Abziehung von den vegetativen Kriften
notwendig gewesen. Wenn aber die vegetativen Funktionen
ganz aufhoren, sel die Seele nioht mehr mit dem Korper als
Wesensform verelmcr't

In der Auflosung dieses Argumentes (S.th. 2. 2. qu. 75. a. 5)
bemerkt Thomas, dafls die vegetativen Funktionen ohne, die
sensitiven aber mit Absicht der Seele vor sich gehen, und des-
wegen sei wahrend der Verziickung keine solche Suspendierung
der vegetativen Funktionen, wie sie fiir die sensitiven eintritt,
erforderlich. ,,Vires animae vegetabilis non operantur ex in-
tentione animae, sicut vires sensitivae, sed per modum naturae;
et ideo non requiritur ad raptum ab eis abstractio, sicut a potentiis
sensitivis, per quarum operationes minueretur intentio animae
circa intellectivam cognitionem.*

Der hl. Thomas hat in jenen Artikeln der theolog. Summe,
wo er von der HEkstase oder dem Raptus handelt, zunéichst die
Sistierung der Sinnestunktion als Wirkung jenes Zustandes hervor-
gehoben. Insofern nun die hl. Theresia in der oben angefiihrten
Stelle ganz besonders den Einfluls der Verziickung auf das Atmen
und die natiirliche Korperwirme betont, erginzen sich die beiden
Autorititen gegenseitig. Von den oben angefithrten Worten
der hl. Theresia verdienen die letzten noch eine besondere Be-
achtung. BSie sagt, dafs wihrend der Verziickung der Leib
momentan wieder ein wenig zu sich komme und dann sogleich
wieder ersterbe und dadurch der Seele eine grolsere Lebhattig-
keit gebe. Hiemit ist offenbar jenes Ersterben des Leibes,
welches in der Verziickung eintritt, als eine Bedingung der



Ein Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele etc. 479

grofsern Freiheit und Lebhaftigkeit der Seele in ihrer Richtung
zu Gott hin bezeichnet. Um dieses gehorig zu verstehen, miissen
wir uns daran erinnern, dals die Seele einer ekstatischen Person
s0 zu sagen zwischen zwei Gegenpolen schwebt und sich bewegt;
der eine Pol ist der Leib, den die Seele als Form belebt, der
andere Pol ist Gott, zu welchem die Seele durch die Verzickung
hingefiihrt wird. Die Anndherung an diesen iibernatiirlichen Pol
ist nur moglich durch eine gewisse Losreifsung von dem andern,
natiirlichen Pole, von dem Leibe, so dafs also eine Art mystische
Loslosung der Seele von ihrem eigenen Leibe eintritt, um die
in der Verziickung stattfindende innige Vereinigung der Seele
mit Gott moglich zu machen. Wir sehen hieraus, dals eine Art
Antagonismus zwischen der Vereinigung der Seele mit ihrem
Leibe einerseits und mit Gott andrerseits stattfindet. Auch hier
oilt das Gesetz des umgekehrten Verhiltnisses, denn je inniger
die Vereinigung der Seele mit (Gott wird, um so mehr wird die
Vereinigung mit dem eigenen Leibe gelockert. Daher das mystische
Ersterben des Leibes in der Ekstase. Der mystische Schriftsteller
Philippus a S8. Trinitate beschreibt in seiner mystischen Theo-
logie III. tract. I. a. 3, jenes mystische Ersterben des Leibes
mit diesen Worten: ,,Durante raptu deficit omnis animae sensus;
videtur, quod desinat tunc (anima) corpus animare; nam color
nataralis remittitur, et sic manus ac reliqua membra corporis
infrigidantur, quod anima discessisse videatur, cum aliquando
nec ipsa respiratione percipiatur.

Dafs der hl. Thomas das psychologische Gesetz, welches
er in den Worten ausgesprochen hat: ,,Quum una operatio est
intensa, altera remittitur®, auch auf die iibernatiirlichen mystischen
Seelenzustande anwendet, ersieht man auch aus seiner Beantwortung
der Frage, ob der hl. Paulus wihrend seiner Verziickung der
Sinnesthiitigkeit beraubt (alienatus a sensibus) gewesen sei, Die
Begriindung der bejahenden Antwort S. th. 2. 23¢, q. 175, a. 4
lautet: ,,Oportet, cum intellectus hominis elevatur ad altissimam
Dei essentiae visionem, ut tota mentis intentio illue advocetur,
ita scilicet ut mnihil intelligat aliud ex phantasmatibus, sed
totaliter feratur in Deum®.

In dem dieser Antwort vorausgehenden Artikel hatte der
hl. Lehrer den Satz begriindet, dafs der Apostel Paulus in seiner
Verziickung das Wesen Gottes geschaut habe. Hier nun lehrt
er, dafs jene Anschauung nur mit zeitweiliger Suspension aller
durch die Sinne vermittelten Erkenntnisthitigkeit moglich ge-
wesen sel.

Bisweilen nimmt Thomas dort, wo er von mystischen Seelen-



480 Ein Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele etc.

zustinden spricht, auf solche natiirliche Erscheinungen des Seelen-
lebens, worin die Hemmung einer Funktion durch eine andere
sich kundgibt, Bezug. In der theologischen Summe 2. 22
q. 173. a. 3 beantwortet er die Frage, ob mit der prophetischen
Vision immer eine Suspendierung der Sinnesthatigkeit verbunden
sel, dahin, dafs es zweli Arten prophetischer Vision gebe und
dafs zwar eine derselben von einer Aufhebung der Sinnesthitig-
keit begleitet sei, die andere aber nicht. Unter den Griinden,
welche dafiir zu sprechen scheinen, dals jede prophetische Vision
die Sinnesthatigkeit zeitweilig authebe, wird an zweiter Stelle
dieser vorgebracht: ,Wenn eine Kraft durch ihre Operation
intensiv in Anspruch genommen ist, so wird eine andere Potenz
von der ihr eigenen Operation abgezogen, wie z. B. jene, die
sehr darauf gespannt sind, etwas zu horen, das, was in ihrer
Nihe vorgeht, nicht sehen. Nun ist aber in der prophetischen
Vision der Geist (intellectus) am intensivsten durch seinen Akt
in Anspruch genommen. ks scheint also, dafs eine solche Vision
immer mit einer Abstraktion von den Sinnen verbunden sei“.
Der hl. Lehrer 16st diese Einwendung nicht etwa durch Hervor-
kehrung des Unterschiedes zwischen den natiirlichen und iiber-
natirlichen Zustanden der Seele auf, sondern er hebt in der
Auflosung hervor, dals schon im natiirlichen Zustande die intensiv-
intellektuelle Beschéftigung der Seele nicht immer eine Abziehung
von der Sinnesthitigkeit zur Folge habe, sondern nur dann, wenn
die intellektuelle Thitigkeit aut ein Objekt, welches den Sinnen
nicht gegenwirtig ist, gerichtet sei. Eine analoge Bewandtnis
habe es mit den prophetischen Visionen, unter welchen es solche
gebe, die mit einer Suspension der Sinnesthitigkeit verbunden
sind, aber auch andere, wobei dies nicht der Fall ist. Es liegt hier
nahe zu fragen, wie das soeben Gesagte mit dem friiher wieder-
holt angefithrten Satze des hl. Thomas: ,,Quum una operatio est
intensa, altera remittitur zu vereinigen ist. KEs scheint, als ob
die allgemeine Giiltigkeit dieses Satzes durch das, was Thomas
iiber den Einflufs der prophetischen Vision auf die Sinnesfunktion
sagt, negiert resp. beschrinkt werde. KEs ist jedoch zum richtigen
Verstidndnis zu beachten, dals der hemmende Einfluls, den ein
intensiver psychischer Akt auf andere iibt, von doppelter Art
sein kann. Jener Einflufs kann némlich in gewissen Fillen so
weit gehen, dals der intensive Akt wihrend seiner Dauer ge-
wisse andere Akte gar nicht aufkommen lifst; in andern Fillen
aber kann jener Einflufs ein geringerer sein und blofs so weit
gehen, dals andere Akte nicht ganz aufgehoben, sondern blofs
in ihrer Intensitéit etwas herab gestimmt sind.



Ein Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele ete. 451

Machen wir nun die Anwendung auf den Fall, wo durch
eine intensive intellektuelle Aktivitit die Sinnesfunktion nicht
aufgehoben ist, sondern beide Funkftionen neben einander be-
stehen, so ist in diesem Falle die Intensitit einer jeden der
beiden gleichzeitigen Operationen durch die andere um einen
gewissen Betrag vermindert, und insofern besteht auch in diesem
Falle das Gesetz, dafs beim gleichzeitigen Stattfinden mehrerer
Aktionen desselben Princips die eine Aktion durch die andere
gleichzeitige an Energie etwas verliert.

In solchen Fillen aber, wo eine bevorzugte Aktion durch
andere gleichzeitige gar nichts an Intensitiat verlieren soll, miissen
diese anderen zeitweilig ganz suspendiert werden, was nach der
Lehre des hl. Thomas in der religiésen Ekstase (raptus) insofern
stattfindet, als in jenem Zustande die Sinnesthitigkeit ganz aus-
geschlossen ist. Gegen die Ausdehnung des Satzes: ,,Quum una
operatio est intensa, altera remittitur” auf die Zustinde der iiber-
natirlichen Ekstase konnte noch das Bedenken erhoben werden,
dafs in jenen iibernatiirlichen Zustidnden die menschliche Seele,
insbesondere deren hochste Potenz mehr passiv, als aktiv sich
verhalte, wogegen jener Satz des hl. Thomas zunidchst auf das
aktive Verhalten der psychischen Potenzen sich beziehe. Hier-
gegen ist jedoch zu bemerken, dals jede intensive Beanspruchung
einer psychischen Potenz, auch wenn dieselbe einen passiven
Charakter hat, auf andere Funktionen einen hemmenden Einflufs
iibt. Es zeigt sich dies in den Wirkungen korperlichen Schmerzes,
welcher, wenn er intensiv ist, andere psychische Funktionen, z. B.
das Studium hemmt. In der theolog. Summa I. 22¢, q. 37. a. 1
sagt Thomas iiber die Wirkungen des Schmerzes: ,,Dolor intensus,
quoniam animi intentionem ad se trahit, non modo diminuit,
verum saepe fotaliter aufert omnem addiscendi voluntatem et
facuitatem.* |

Also in dem Umstande, dals in der Ekstase der mensch-
liche Geist mehr rezeptiv oder passiv, als aktiv sich verhalt —
wobel ibrigens die Aktivitit nicht ganz ausgeschlossen ist —
liegt kein Grund gegen die Anwendung des oft erwihnten Satzes
auf die ekstatischen Zustiande.

Ein Englinder, Henry Drummond, hat ein Buch heraus-
gegeben unter dem Titel: ,, Das Naturgesetz in der Geisteswelt“.
Dies Buch ist nach der 17. Auflage ins Deutsche iibersetzt und
der Autor will darin, wie er Seite 9 (der deutsch. Ubersetzung)
erklirt, beweisen, nicht blols etwa, dafs die Gesetze der Geistes-
welt den Naturgesetzen analog, sondern dals sie identisch mit
ihnen seien. Diese Behauptung ist nun, in dieser Allgemeinheit,



482 FEin Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele etc.

wie sie hingestellt ist, offenbar nicht blofs unbeweisbar, sondern
falsch. Aber eine gewisse Wahrheit steckt dahinter, namlich
diese, dals es Gesetze gibt, welche in der dulsern Natur, also
in der Physik, und in der Geisteswelt zugleich gelten. Wir
haben in den vorausgehenden Erorterungen iiber den Satz des
hl. Thomas , Quum una operatio est intensa, altera remittitur*
gefunden, dafs darin ein Gesetz ausgesprochen ist, welches im
Gebiete der Physik, Psychologie und Mystik zur GGeltung kommt.
Wir haben also hier allerdings ein Naturgesetz, welches auch in
der Geisteswelt, wenigstens in der des menschlichen Geistes, gilt.

In der Argumentation des hl. Thomas fiir die Einheit der
Seele auf Grund des besprochenen Gesetzes der gegenseitigen
Hemmung psychischer Operationen sind noch zwei Punkte ent-
halten, die bis jetzt nicht ndher in Betracht gezogen worden
sind. Der hl. Lehrer sagt ndmlich in der aus der theologischen
Summe am Beginne dieses Ariikels allegierten Stelle, dals ver-
schiedene Krafte, welche nicht in einem Princip wurzeln, in
ihren Aktionen sich gegenseitig nicht hemmen, auflser wenn
deren Aktionen in Widerstreit zu einander stehen, was
jedoch bei jenen psychischen Aktionen, auf deren gegenseitige
Hemmung sein Argument gegriindet ist, nicht der Fall sei
Hiemit ist erstens eingeraumt, dals verschiedene Aktionen oder
Operationen verschiedener Krifte auch dann in ein Verhiltnis
der Hemmung zu einander treten konnen, wenn dieselben nicht
in einem Principe wurzeln, weil die Hemmung auch aus Wider-
streit entspringen kann. Sodann ist aber behauptet, dals ein
solcher Widerstreit bei jenen psychischen Aktionen, woraut das
Argument von der Einheit der Seele sich stiitzt, nicht vorliege.
Diese zwei Punkte bediirfen noch einer Beleuchtung.

Dals Aktionen, die nicht von einer Kraftquelle oder einem
Princip ausgehen, infolge eines Widerstreites einander gegen-
seitig hemmen konnen, dafiir liefert wieder die Physik schlagende
Beispiele. Die Akustik, ein Teil der Physik, lehrt z. B. und be-
weist durch Experimente, dals die von zwel verschiedenen Schall-
quellen, etwa von zwei verschiedenen Stimmgabeln ausgehenden
Schallwellen einander gegenseitig durch Interferenz hemmen
und ganz oder teilweise sich gegenseitiz aufheben konnen. Die
Interterenz beruht aber auf einem Widerstreit der Bewegungs-
zustinde zweier Schallwellensysteme an den Punkten, wo sie
zusammentreffen. Auch im Gebiete der psychischen Akte gibt
es Hemmungen einer Aktion durch eine andere, wobei der Grund
der Hemmung im Widerstreite liegt. Wenn z. B. der in einem
schwer beleidigten Manne aufsteigende Zorn, welcher ihn zur



Ein Argument des hl. Thomas fir die Einheit der Seele etc. 483

Rache antreibt, durch die christliche Santtmut und Liebe unter-
driickt wird, so wurzeln zwar die zwei Krifte, welche in diesem
Falle sich so verhalten, dafs die Aktion der einen durch die
Aktion der andern gehemmt wird, ebenfalls in einer und derselben
Seele, sofern namlich sowohl die Passion des Zornes als die Tugend
der Sanftmmut derselben Seele aungehoren; aber die Hemmung des
Zornausbruches durch die Sanftmut hat ihren Grund darin, dafs
die Sanftmut dem Zorne direkt entgegenwirkt, also in einem
Widerstreite der Kraft der Sanftmut gegen die Kraft und Regung
des Zornes. Das so eben aus dem Gebiete der Psychologic und
Kthik entnommene Beispiel von Hemmung eiver Kraftiulserung
durch eine andere und jenes Beispiel, das oben aus der Akustik
angefiihrt worden ist, haben das gemein, dals in beiden Fillen
die Hemmung aus Widerstreit der Aktionen entsteht, unterscheiden
sich aber darin, dals im erstern IFalle, bei der Interferenz zweier
Schallwellensysteme, die Kraftquellen, wovon die Bewegungen
ausgehen, ganz getrennt sind, wahrend im zweiten Falle, bel der
Hemmung des Zornes durch die Santtmut, die einander hemmenden
Aktionen oder Antriebe In einem und demselben Subjekte ver-
einigt sind. Wir selien hieraus, dals in solchen Fillen, wo die
gegenseitige Hemmung von Aktionen aus Widerstreit entsteht,
aus der Thatsache der Hemmung nicht sofort geschlossen werden
dart, dals die einander hemmenden Aktionen oder die Krafte,
wovon dieselben ausgchen, in einem Princip wurzeln, sondern
dieser Schiuls ist erst dann berechtigt, wenn sich zeigen lilst,
dals der Grund der betreffenden Hemwung in einem Widerstreite
nicht liegen konne. Deshalb bemerkt auch der hl. Thomas, dals
zwischen jenen psychischen Aktionen, auf deren gegenseitige
Hemmung er sein Argument griindet, cin Widerstreit nicht ob-
walte.  Dies 1st offenbar nicht so zu verstehen, als ob bei
psvchischen Aktionen ein Widerstreit und eine aus Widerstreit
cotstehende Hemmung der einen Aktion durch die andere gar
nicht vorkommen konnte. Deun das oben angetibrie Beispiel vou
der Hemmung der Zornausbriiche durch Sanftiout und andere
ihnliche Thatsachen zeigen, dals bel psychischen Aktionen aller-
dings eine Hemmung aus Widerstreit vorkommen kann und
wirklich vorkommt. Diese Thatsache hebt jedoch die Beweis-
kraft des Argumentes des Ll Thomas nicht auf, denn es ist fiir
die Giltigkeit jenes Argumentes nicht erforderlich, dafs in allen
Fallen, wo eine psychische Aktion durch cine andere gehemmt
wird, diese Hemmung ihren Grund darin habe, dals jene Krifte,
wovon die einander hemmenden Aktionen ausgehen, in einem
Principe, resp. einer Seele wurzeln. Es geniigt vielmehr fiir die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 111, 41



484 Ein Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der Seele ete.

Beweiskraft jenes Argumentes, wenn es zwischen den intellektiven,
sensitiven und vegetativen Lebensfunktionen solche Hemmungen
der einen Funktionsart durch die andere gibt, welche nicht aus
einem Widerstreite sich erklaren lassen, weil dann diese Hem-
mungen nur darin ihren Grund haben konnen, dals die Krafte,
wovon die einander hemmenden Funktionen ausgehen, in einem
Principe wurzeln. Nun aber ist nicht schwer zu zeigen, dals
die hier gemachte Voraussetzung stattfindet, dals namlich zwischen
den genannten drei Kategorieen von Funktionen Hemmungen
vorkommen, deren Grund nicht in einem Widerstreite liegen
kann. Es koOnnen namlich zwel Aktionen zu einander nur dann
in einen eigentlichen Widerstreit kommen, wenn beide auf das-
selbe Objekt gehen, aber in gerade entgegengesetzter W eise.
Zorn und Sanftmut z. B. haben beide eine Beziehung auf Rache,
also auf dasselbe Objekt, aber in entgegengesetzter Weise, weil
der Zorn zur Rache antreibt, diec Sanftmut aber davon zuriick-
hilt. Die Beziehung des Zornes zur Rache spricht der hl. Thomas
S. th. 1. 22¢, q. 46. a. 3 mit den Worten aus: ,,Ira, cum respiciat
vindictam . . ., in vi irascibili est. Von der Sanftmyt sagt er
2. 2% q. 157. a. 1 ad 1: , Mansuetudo proprie respicit ipsum
vindictae appetitum.” Auch im physikalischen Gebiete zeigt es
sich, dals eine Kontrarietdt im strengen Sinne nur dort vorhanden
ist, wo entgegengesetzte Aktionen auf dasselbe Objekt ge-
richtet sind. Wenn z. B. zwei physische Bewegungsimpulse auf
einen und denselben Punkt oder Korper so gerichtet sind, dals
sie jenen Punkt oder Korper nach zwei entgegengesetzten Rich-
tungen zu bewegen bestrebt sind, so heben die beiden Impulse,
wenn sie gleich stark sind, einander gegenseitig auf. Das ist
Hemmung aus Kontrarietit. Diese Beispiele sollten blols dazu
dienen, den Begriff der Kontrarietit zwischen Aktionen von
Kriften, mogen die Krafte physikalische oder psychische sein,
festzustellen. Auf Grund dieses Begriffes der Kontrarietit ist
es nun nicht schwer, zu zeigen, dals zwischen den intellektiven,
sensitiven und vegetativen Lebensverrichtungen des Menschen
Hemmungen vorkommen, welche ihren Grund durchaus nicht
in einer Kontrarietdt der betreffenden Aktionen haben konnen.
Es werden namlich oft die sensitiven Akte, z. B. Sehen und
Horen durch angestrengte intellektive Thatigkeit gehemmt, ob-
wohl die sensitiven und intellektiven Erkenntnisakte iiberhaupt
nicht auf dasselbe Objekt, oder wenigstens nicht in entgegen-
gesetzter Weise auf dasselbe Objekt gerichtet sind. Wenn ferner
angestrengte Geistesthitigkeit auf vegetative Funktionen, wie
z. B. auf Atemholen, Verdauung einen herabstemmenden Einfluls



iibt, so kann diese Hemmung noch weniger als im vorigen Kalle
aus Kontrarietit erklirt werden, weil das intellektive Erkennen
und die vegetativen Funktionen iiberhaupt nie auf dasselbe Objekt
in entgegengesetzter Weise sich beziehen konnen.

Wir konnen jetzt das Facit aller vorausgegangenen Kr-
orterungen iiber das Argument des hl. Thomas fiir die Einheit der
Seele in folgenden disjunktiven Schlufs zusammenfassen: Jener
hemmende Einfluls, welchen im Menschen die verschiedenen Klassen
der Lebensverrichtungen, die intellektiven, sensitiven und vegeta-
tiven dann, wenn eine Verrichtung besonders intensiv ist, auf
einander ausiiben, kann seinen Grund nur haben entweder in
einer Kontrarietit der Akte, oder darin, dafs die Krifte, wovon
jene Verrichtungen ausgehen, in einer einzigen Seele wurzeln.
Es ist aber soeben gezeigt worden, dals die Kontrarietat, obwohl
sie vorkommen kann, doch nicht fiir alle jene Erscheinungen der
zureichende Grund sein konne. Es muls daher das andere Glied
der Alternative, die Einheit der Seele als zureichender Grund
angenommen werden.

Die in diesem Artikel pag. 480 erwihnte Bemerkung des
hl. Thomas iiber den Einfluls des Horens auf das Sehen findet
in umgekehrter Richtung, namlich beziiglich des Einflusses des
Sehens aut das Horen, eine interessante Bestatigung durch eine
Mitteilung in den Beibldttern zu den Annalen der Physik ete,
von Wiedemann Bd. XII S. 869. Es ist dort iiber Experimente
referiert, wobei fir die dabei notigen Einstellungen des Apparates
der Gehorsinn mafsgebend war, und es wird vom Referenten
hervorgehoben: ,Die Einstellung konnte im Dunkeln viel genauer
gemacht werden, als im hellen Ranme, da bekanntlich der eine
Sinn beim Ruhen des andern empfindlicher ist. Auch der in
neuester Zeit durch Arzte konstatierte heilende Einflufs der
Suggestion auf leibliche Krankheiten, z. B. des Magens und des
Sexualsystems, bestitigt die Einheit der Seele, (Vgl. Baier-
lacher, Die Suggestions-Therapie. Stuttgart 1889.)

31t



	Ein Argument des Hl. Thomas für die Einheit der Seele im Menschen, beleuchtet durch Thatsachen der Physik, Psychologie und Mystik

