
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Ein Argument des Hl. Thomas für die Einheit der Seele im Menschen,
beleuchtet durch Thatsachen der Physik, Psychologie und Mystik

Autor: Pfeifer, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN ARGUMENT DES HL. THOMAS FÜR DIE
EINHEIT DER SEELE IM MENSCHEN,

BELEUCHTET DURCH THATSACHEN DER PHYSIK,
PSYCHOLOGIE UND MYSTIK.

Von

Dr. X. PFEIFER.

o<§>o

J)ie Zusammenstellung von Physik, Psychologie und Mystik
in der Überschrift dieses Artikels mag vielleicht auffallend sein,
besonders deshalb, weil die erste und dritte der genannten
Wissenschaften, Physik und Mystik, ziemlich heterogen sind.
Wir werden jedoch uns bald überzeugen, dafs ein Argument,
welches der hl. Thomas für die Einheit der Seele im Menschen
vorbringt, nicht blofs durch Thatsachen der Psychologie, sondern
auch der Physik und Mystik, und durch ein Gesetz, das im
Bereiche aller drei so eben genannten Wissenschaften : der Physik,
Psychologie und Mystik, Geltung hat, beleuchtet und bestätiget
wird. Bevor ich das betreffende Gesetz näher bezeichne, will ich
den psychologischen Lehrsatz, um welchen es sich handelt, und
das darauf bezügliche Argument vom hl. Thomas anführen.

Sowohl in der theologischen als in der philosophischen Summe
behandelt Thomas die Frage, ob in einem und demselben Menschen
zu gleicher Zeit nur eine Seele sei, oder mehrere. Dafs er für
die Einheit entscheidet, ist bekannt. In der Summa contr. g.
lautet der betreffende Satz lib. II. c. 58: „Quod nutritiva, sen-
sitiva et intellectiva non sunt in homine très animae."

In der theolog. Summe I. q. 76, a. 3 hat die betreffende
Conclusio diesen Wortlaut: „Cum anima non ut motor tantum,



474 Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc.

sed ut forma uniatur corpori, impossibile est, in uno homine esse
plures animas per essentiam différentes, sed una tantum est
anima intellectiva, quae vegetativae et sensitivae et intellectivae
officiis fungitur." Obwohl Thomas in dieser Konklusion den
aufgestellten Lehrsatz als eine Konsequenz aus dem FormVerhältnis
der Seele zum Leibe bezeichnet, so gibt er doch noch besondere
Argumente, wovon wir eines näher in «Betracht ziehen und
beleuchten wollen. Dieses Argument, das in beiden Summen
vorkommt, ist hergenommen von der Thatsache, dafs eine psychische
Aktion, wenn sie mit besonderer Intensität sich vollzieht, einen
hemmenden oder hindernden Einflufs auf andere Funktionen ausübt.

Daraus schliefst Thomas, dafs die psychischen Kräfte, wovon
jene Funktionen zunächst ausgehen, in einem Principe wurzeln
müssen. „Diversae vires, quae non radicantur in uno principio,
non impediunt se invicem in agendo, nisi forte earum actiones
essent contrariae, quod in proposito non contingit. Videmus
autem, quod diversae operationes animae impediunt se, quum
enim una est intensa, altera remittitur. Oportet ergo, quod
istae actiones et vires, quae sunt earum proxima principia, re-
ducantur in unum principium." S. c. gent. lib. II. c. 58. Vgl.
theolog. Summa. I. q. 76. a. 3 corp.

An den so eben citierten Stellen gibt Thomas keine
Beispiele oder spezielle Erfahrungsthatsachen für jenen allgemeinen
Satz, dafs durch eine intensive psychische Thätigkeit andere
Funktionen gehemmt werden. Wir werden jedoch sehen, dafs der
hl. Lehrer bei der Beantwortung von Fragen, die das mystische
Gebiet betreffen, nebenbei aus dem Gebiet der natürlichen
psychischen Erscheinungen Beispiele der so eben erwähnten Hemmung
psychischer Funktionen anführt. Bevor wir jene mystischen
Fragepunkte, die mit dem hier besprochenen psychologischen Lehrsatz
zusammenhängen, ins Auge fassen, will ich zuerst das schon
oben angedeutete Gesetz, welches auf die Erscheinungen dreier
Gebiete, der Physik, Psychologie und Mystik anwendbar ist,
entwickeln und formulieren. Am ansbhaulichsten tritt das
betreffende Gesetz in physikalischen Erscheinungen, z. B. in
Erscheinungen der Wärme und der Elektrizität zu Tage. Ein
bestimmtes Quantum von Brennmaterial von bestimmter Qualität
erzeugt bei der Verbrennung ein bestimmtes Quantum Wärme,
welche entweder zu einem einzigen Nutzeffekt, z. B. zur Heizung
eines Zimmers, oder für zwei Effekte zugleich, z. B. zum Betrieb
einer Dampfmaschine und zur Heizung eines Zimmers verwendet
werden kann. Im letztern Falle ist aber klar, dafs die Quantitäten
der beiden gleichzeitigen Effekte im umgekehrten Verhältnisse



Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc. 475

stehen, d. h. je mehr von dem vorhandenen Wärraequantum
für den Betrieb einer Maschine verwendet wird, um so weniger
bleibt für den Zweck der Zimmerheizung übrig. Ein anderes,
aus dem Gebiete der Elektrotechnik entlehntes Beispiel wäre
dieses: Eine elektrische Dynamomaschine erzeugt in einer
bestimmten Zeit ein bestimmtes Quantum elektrischer Kraft, welche
gleichzeitig zur Produktion von Licht und zum Betrieb einer
Arbeitsmaschine verwendet werden kann. Auch hier leuchtet
sofort ein, dafs, je mehr von der durch die Dynamomaschine
erzeugten Kraft auf Licht verwendet wird, um so weniger für
den Betrieb einer Arbeitsmaschine verfügbar ist.

Das in diesen und ähnlichen Thatsachen liegende Gesetz
läfst sich nun in folgendem Satze formulieren: Wenn von einer
physischen Kraftquelle mehrere Effekte zugleich ausgehen, so
stehen die Quantitäten jener Effekte in einer solchen Beziehung,
dafs, je gröfser der eine Effekt ist, um so geringer der andere
ausfällt. Der Grund ist einfach der, weil die für den einen
Effekt aufgewendete Kraft für einen andern nicht mehr
verfügbar ist.

Dieses physische Gesetz ist eine einfache Konsequenz des

allgemeinsten aller physischen Gesetze, nämlich des Gesetzes

von der Beharrung der Energie. Denn so lange das von einer
Kraftquelle gelieferte Quantum von Energie dasselbe bleibt, mufs
natürlich, wenn die Energie zwei Arbeiten zugleich leisten soll,
für die Arbeit B um so weniger Energie übrig bleiben, je mehr
für die Arbeit A verwendet wird. Man kann etwa dieses, aus
dem Gesetz der Beharrung folgende Gesetz als ein Gesetz des
Kraftaufwandes bezeichnen.

Es entsteht nun aber die Frage, ob oder wiefern dieses
für die Kräfte der leblosen Natur aufser Zweifel stehende Gesetz
auch auf die Erscheinungen des Lebens, insbesondere des menschlichen

Seelenlebens anwendbar sei. Diese Frage ist zu bejahen,
jedoch mit einer gewissen Modifikation, die wir bald näher kennen
lernen werden. Die Gründe für die Bejahung sind diese. Das
oben für die physikalischen Kraftquellen aufgestellte Gesetz
enthält eine Voraussetzung und eine Folge. Die Voraussetzung
ist, dafs von Einer Kraftquelle mehrere Leistungen zumal
ausgehen; die Folge ist, dafs die Quantität der Leistungen im
umgekehrten Verhältnisse steht, indem, je gröfser die eine Leistung
ist, die andere um so geringer sein wird. Wenn wir nun dieses
Gesetz auf die Lebenserscheinungen im Menschen übertragen
und hiebei eine petitio principii vermeiden wollen, so dürfen wir
allerdings nicht sofort sagen, dafs die verschiedenen Lebens-



476 Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc.

funktionell im Menschen auch von einer einzigen Kraftquelle,
Seele genannt, ausgehen und dafs deshalb durch die Intensität
einer Funktion die andern in ihrer Intensität herabgesetzt werden.
Dieses zu sagen geht hier, obwohl es wahr wäre, deshalb nicht
an, weil wir es mit einer Beweisführung für die Einheit des

Princips der menschlichen Lebensfunktionen zu thun haben; also
diese Einheit hier nicht schon vorausgesetzt werden darf. Aber
etwas anderes, was in dem oben ausgesprochenen Gesetze
enthalten ist, können wir doch jetzt schon ohne eine petitio principii
behaupten, dafs nämlich zwischen den verschiedenen gleichzeitigen
Lebensfunktionen des Menschen ein ganz ähnliches Verhältnis
der Wechselwirkung stattfindet, wie zwischen den gleichzeitigen
Leistungen einer physikalischen Kraftquelle; denn wie dort die
eine Leistung um so geringer ausfällt, je gröfser die andere ist,
so gilt auch bei den menschlichen Lebensfunktionen das Gesetz,
dafs, je intensiver eine derselben vollzogen wird, um so mehr
die Intensität der andern vermindert ist. „Quum una operatio
est intensa, altera remittitur" sagt Thomas. Bei dieser wesentlichen

Gleichheit der Erscheinungen darf jedoch ein Unterschied
nicht verschwiegen werden. Bei physikalischen Kraftquellen
nämlich, wie z. B. bei einer elektrischen Dynamomaschine, ist
die von der Kraftquelle gelieferte Energie materiell teilbar und
mathematisch mefsbar. Etwas anders verhält es sich in diesen
Punkten mit den menschlichen Lebensverrichtungen und der
Kraftquelle, wovon dieselben ausgehen. Zwar sind jene
Lebensverrichtungen, wobei mechanische Arbeit geleistet wird, hinsichtlich
der Gröfse ihrer Leistungen auch noch einer mathematischen
Mafsbestimmung zugänglich, aber die höhern und höchsten
Lebensfunktionen entziehen sich einer solchen exakten Messung. Ferner
findet hier keine derartige materielle Teilung der Kräfte, wie
bei mechanischen Kraftquellen statt. Aber ungeachtet dieser
Verschiedenheit besteht auch bei Lebensfunktionen das Gesetz,
dafs durch die Quantität resp. Intensität einer Funktion die andern
in einem entsprechenden Mafse herabgesetzt werden. Wir haben
bis jetzt zwei Klassen von Erscheinungen, in welchen wesentlich
dasselbe Gesetz sich geltend macht, kennen gelernt, nämlich
physikalische und psychologische. Es gibt aber noch eine dritte
Klasse von Erscheinungen oder Thatsachen, in welchen wieder
dasselbe Gesetz zu Tage tritt. Die Erscheinungen, die ich
meine, gehören dem Gebiete der Mystik an, es sind die mit
der mystischen Ekstase verbundenen Zustände der menschlichen
Seele und überhaupt der ganzen menschlichen Persönlichkeit.
Bei diesem Übergänge auf das Gebiet der Mystik bemerke ich



Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc. 477

im vorhinein, dal's ich für jetzt nur auf solche mystische
Erscheinungen, welche bei kanonisierten Heiligen vorgekommen und
von bewährten katholischen Autoren anerkannt sind, Bezug nehmen
werde, absehend von allem, was in dem geheimnisvollen
Helldunkel der Mystik noch zweifelhaft und strittig ist. Der hl. Thomas
berührt das Gebiet der Mystik in der theologischen Summe bei

denjenigen Quästionen, welche von der prophetischen Vision und
von der Verzückung handeln. Für das Thema, das uns hier
beschäftigt, sind die Artikel der theologischen Summe über den

Raptus (Verzückung) am meisten instruktiv. In der Quaestio
175. 2. 2ae. art. 1 lautet die Conclusio: Rapitur nonunquam anima
hominis, quando spiritu divino ad supernaturalia elevatur, cum
abstractione a sensibilibus. Hiemit ist ausgesprochen, dafs jene
Verzückung, welche eine Wirkung des göttlichen Geistes ist,
von einer zeitweiligen Aufhebung der Sinnesthätigkeit begleitet
sei. Die hl. Theresia, eine anerkannte Autorität im Gebiete der
Mystik, beschreibt in dem Buche Seelenburg, 6. Wohnung, Kap. 4
die Wirkungen der Verzückung mit diesen Worten: „Wenn Er
(Gott) die Seele so hinzücken will, so wird ihr der Atem
entzogen. Die übrigen Sinne dauern zwar ein wenig länger; aber
die Person kann nicht reden. — Der Leib und die Hände
erkalten so, dafs sie keine Seele mehr zu haben scheint, und
zuweilen kann man gar nicht bemerken, dafs sie Atem hole. Dieses
währt aber nur eine kurze Zeit; denn sobald der gewaltige Zug
aufwärts ein wenig nachläfst, kommt gleichsam der Leib wieder
ein wenig zu sich, damit er gleich wieder sterbe und dadurch
der Seele eine gröfsere Lebhaftigkeit gebe."

In den soeben angeführten Worten der hl. Theresia verdienen
zwei Punkte besondere Beachtung. Fürs erste hebt Theresia
einen hemmenden Einflufs der Ekstase auf einige Funktionen
des vegetativen Lebens hervor; denn das Atmen, sowie auch die
natürliche Körperwärme, welche zunächst vom Bluturnlauf
bedingt ist, gehören der Sphäre des vegetativen Lebens an. Indem
nun Theresia, von den Wirkungen der Ekstase sprechend, sagt,
dafs der Leib und die Hände erkalten, und man zuweilen gar
nicht bemerken könne, dafs die ekstatische Person Atem hole, so
ist hiemit ein hemmender Einflufs der Ekstase auf zwei vegetative
Lebenserscheinungen, auf das Atmen und die Blutzirkulation
bezeugt.

Freilich ist das, was Theresia über das Atmen und über
die Erkaltung des Körpers in der Ekstase sagt, nicht so gemeint,
als ob der Prozefs der Atmung und der damit zusammenhängende
Blutkreislauf, welcher die natürliche Körperwärme bedingt, während



478 Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc.

der Ekstase ganz aufgehoben wären. Beide Prozesse sind aber
in jenem Zustande so herabgestimmt, dafs die Atmung äufserlich
nicht oder kaum bemerkbar ist und der Blutkreislauf nicht
soviel Energie entwickelt, als notwendig ist, um die peripherischen
Körperteile genügend zu erwärmen. Wo der hl. Thomas die
Frage beantwortet, ob die Seele des hl. Paulus bei seiner
Verzückung in den dritten Himmel ganz vom Leibe getrennt worden
sei, da hebt er bei der Auflösung eines für jene Trennung
vorgebrachten Grundes hervor, dafs es mit dem Einflüsse der Ekstase
auf die vegetativen Funktionen eine andere Bewandtnis habe
als mit dem Einflüsse auf die sensitiven Verrichtungen. Ein für
die totale Trennung der Seele des Apostels vom Leibe während
jener Verzückung vorgebrachter Grund ist nämlich dieser: die
vegetativen Seelenkräfte seien materieller als die sensitiven. Kun
sei aber bei Paulus in jener Verzückung eine totale Abziehung
des Intellektes von den sensitiven Kräften nötig gewesen; also
sei noch um so mehr eine Abziehung von den vegetativen Kräften
notwendig gewesen. Wenn aber die vegetativen Funktionen
ganz aufhören, sei die Seele nicht mehr mit dem Körper als
Wesensform vereinigt.

In der Auflösung dieses Argumentes (S. th. 2. 2. qu. 75. a. 5)
bemerkt Thomas, dafs die vegetativen Funktionen ohne, die
sensitiven aber mit Absicht der Seele vor sich gehen, und
deswegen sei während der Verzückung keine solche Suspendierung
der vegetativen Funktionen, wie sie für die sensitiven eintritt,
erforderlich. „Vires animae vegetabilis non operantur ex in-
tentione animae, sicut vires sensitivae, sed per modum naturae;
et ideo non requiritur ad raptum ab eis abstractio, sicut a potentiis
sensitivis, per quarum operationes minueretur intentio animae
circa intellectivam cognitionem."

Der hl. Thomas hat in jenen Artikeln der theolog. Summe,
wo er von der Ekstase oder dem Raptus handelt, zunächst die
Sistierung der Sinnesfunktion als Wirkung jenes Zustandes
hervorgehoben. Insofern nun die hl. Theresia in der oben angeführten
Stelle ganz besonders den Einflufs der Verzückung auf das Atmen
und die natürliche Körperwärme betont, ergänzen sich die beiden
Autoritäten gegenseitig. Von den oben angeführten Worten
der hl. Theresia verdienen die letzten noch eine besondere
Beachtung. Sie sagt, dafs während der Verzückung der Leib
momentan wieder ein wenig zu sich komme und dann sogleich
wieder ersterbe und dadurch der Seele eine gröfsere Lebhaftigkeit

gebe. Hiemit ist offenbar jenes Ersterben des Leibes,
welches in der Verzückung eintritt, als eine Bedingung der



Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele ete. 479

gröfsern Freiheit und Lebhaftigkeit der Seele in ihrer Richtung
zu Gott hin bezeichnet. Um dieses gehörig zu verstehen, müssen
wir uns daran erinnern, dafs die Seele einer ekstatischen Person
so zu sagen zwischen zwei Gegenpolen schwebt und sich bewegt;
der eine Pol ist der Leib, den die Seele als Form belebt, der
andere Pol ist Gott, zu welchem die Seele durch die Verzückung
hingeführt wird. Die Annäherung an diesen übernatürlichen Pol
ist nur möglich durch eine gewisse Losreifsung von dem andern,
natürlichen Pole, von dem Leibe, so dafs also eine Art mystische
Loslösung der Seele von ihrem eigenen Leibe eintritt, um die
in der Verzückung stattfindende innige Vereinigung der Seele
mit Gott möglich zu machen. Wir sehen hieraus, dafs'eine Art
Antagonismus zwischen der Vereinigung der Seele mit ihrem
Leibe einerseits und mit Gott andrerseits stattfindet. Auch hier
gilt das Gesetz des umgekehrten Verhältnisses, denn je inniger
die Vereinigung der Seele mit Gott wird, um so mehr wird die
Vereinigung mit dem eigenen Leibe gelockert. Daher das mystische
Ersterben des Leibes in der Ekstase. Der mystische Schriftsteller
Philippus a SS. Trinitate beschreibt in seiner mystischen Theologie

III. tract. I. a. 3, jenes mystische Ersterben des Leibes
mit diesen Worten: „Durante raptu deficit omnis animae sensus;
videtur, quod desinat tune (anima) corpus animare; nam color
naturalis remittitur, et sic inanus ac reliqua membra corporis
infrigidantur, quod anima discessisse videatur, cum aliquando
nec ipsa respiratione pereipiatur."

Dafs der hl. Thomas das psychologische Gesetz, welches
er in den Worten ausgesprochen hat: „Quum una operatio est
intensa, altera remittitur", auch auf die übernatürlichen mystischen
Seelenzustände anwendet, ersieht man auch aus seiner Beantwortung
der Frage, ob der hl. Paulus während seiner Verzückung der
Sinnesthätigkeit beraubt (alienatus a sensibus) gewesen sei. Die
Begründung der bejahenden Antwort S. th. 2. 2ae. q. 175. a. 4
lautet: „Oportet, cum intellectus hominis elevatur ad altissimam
Dei essentiae visionem, ut tota mentis intentio illuc advocetur,
ita scilicet ut nihil intelligat aliud ex phantasmatibus, sed
totaliter feratur in Deum".

In dem dieser Antwort vorausgehenden Artikel hatte der
hl. Lehrer den Satz begründet, dafs der Apostel Paulus in seiner
Verzückung das Wesen Gottes geschaut habe. Hier nun lehrt
er, dafs jene Anschauung nur mit zeitweiliger Suspension aller
durch die Sinne vermittelten Erkenntnisthätigkeit möglich
gewesen sei.

Bisweilen nimmt Thomas dort, wo er von mystischen Seelen-



480 Ein Argument des Iii. Thomas für die Einheit der Seele etc.

zuständen spricht, auf solche natürliche Erscheinungen des Seelenlebens,

worin die Hemmung einer Funktion durch eine andere
sich kundgibt, Bezug. In der theologischen Summe 2. 2ae.

q. 173. a. 3 beantwortet er die Frage, ob mit der prophetischen
Vision immer eine Suspendierung der Sinnesthätigkeit verbunden
sei, dahin, dafs es zwei Arten prophetischer Vision gebe und
dafs zwar eine derselben von einer Aufhebung der Sinnesthätigkeit

begleitet sei, die andere aber nicht. Unter den Gründen,
welche dafür zu sprechen scheinen, dafs jede prophetische Vision
die Sinnesthätigkeit zeitweilig aufhebe, wird an zweiter Stelle
dieser vorgebracht: „Wenn eine Kraft durch ihre Operation
intensiv in Anspruch genommen ist, so wird eine andere Potenz
von der ihr eigenen Operation abgezogen, wie z. B. jene, die
sehr darauf gespannt sind, etwas zu hören, das, was in ihrer
Nähe vorgeht, nicht sehen. Nun ist aber in der prophetischen
Vision der Geist (intellectus) am intensivsten durch seinen Akt
in Anspruch genommen. Es scheint also, dafs eine solche Vision
immer mit einer Abstraktion von den Sinnen verbunden sei".
Der hl. Lehrer löst diese Einwendung nicht etwa durch
Hervorkehrung des Unterschiedes zwischen den natürlichen und
übernatürlichen Zuständen der Seele auf, sondern er hebt in der
Auflösung hervor, dafs schon im natürlichen Zustande die
intensivintellektuelle Beschäftigung der Seele nicht immer eine Abziehung
von der Sinnesthätigkeit zur Folge habe, sondern nur dann, wenn
die intellektuelle Thätigkeit auf ein Objekt, welches den Sinnen
nicht gegenwärtig ist, gerichtet sei. Eine analoge Bewandtnis
habe es mit den prophetischen Visionen, unter welchen es solche
gebe, die mit einer Suspension der Sinnesthätigkeit verbunden
sind, aber auch andere, wobei dies nicht der Fall ist. Es liegt hier
nahe zu fragen, wie das soeben Gesagte mit dem früher wiederholt

angeführten Satze des hl. Thomas: „Quum una operatio est
intensa, altera remittitur" zu vereinigen ist. Es scheint, als ob
die allgemeine Gültigkeit dieses Satzes durch das, was Thomas
über den Einflufs der prophetischen "Vision auf die Sinnesfunktion
sagt, negiert resp. beschränkt werde. Es ist jedoch zum richtigen
Verständnis zu beachten, dafs der hemmende Einflufs, den ein
intensiver psychischer Akt auf andere übt, von doppelter Art
sein kann. Jener Einflufs kann nämlich in gewissen Fällen so
weit gehen, dafs der intensive Akt während seiner Dauer
gewisse andere Akte gar nicht aufkommen läfst; in andern Fällen
aber kann jener Einflufs ein geringerer sein und blofs so weit
gehen, dafs andere Akte nicht ganz aufgehoben, sondern blofs
in ihrer Intensität etwas herab gestimmt sind.



Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele ete. 481

Machen wir nun die Anwendung auf den Fall, wo durch
eine intensive intellektuelle Aktivität die Sinnesfunktion nicht
aufgehoben ist, sondern beide Funktionen neben einander
bestehen, so ist in diesem Falle die Intensität einer jeden der
beiden gleichzeitigen Operationen durch die andere um einen

gewissen Betrag vermindert, und Insofern besteht auch in diesem
Falle das Gesetz, dafs beim gleichzeitigen Stattfinden mehrerer
Aktionen desselben Princips die eine Aktion durch die andere

gleichzeitige an Energie etwas verliert.
In solchen Fällen aber, wo eine bevorzugte Aktion durch

andere gleichzeitige gar nichts an Intensität verlieren soll, müssen
diese anderen zeitweilig ganz suspendiert werden, was nach der
Lehre des hl. Thomas in der religiösen Ekstase (raptus) insofern
stattfindet, als in jenem Zustande die Sinnesthätigkeit ganz
ausgeschlossen ist. Gegen die Ausdehnung des. Satzes: „Quum una
operatio est intensa, altera remittitur" auf die Zustände der
übernatürlichen Ekstase könnte noch das Bedenken erhoben werden,
dafs in jenen übernatürlichen Zuständen die menschliche Seele,
insbesondere deren höchste Potenz mehr passiv, als aktiv sich
verhalte, wogegen jener Satz des hl. Thomas zunächst auf das
aktive Verhalten der psychischen Potenzen sich beziehe.
Hiergegen ist jedoch zu bemerken, dafs jede intensive Beanspruchung
einer psychischen Potenz, auch wenn dieselbe einen passiven
Charakter hat, auf andere Funktionen einen hemmenden Einflufs
übt. Es zeigt sich dies in den Wirkungen körperlichen Schmerzes,
welcher, wenn er intensiv ist, andere psychische Funktionen, z. B.
das Studium hemmt. In der theolog. Summa I. 2ae. q. 37. a. 1

sagt Thomas über die Wirkungen des Schmerzes: „Dolor intensus,
quoniam animi intentionem ad se trahit, non modo diminuit,
verum saepe totaliter aufert omnem addiscendi voluntatem et
facuitatem."

Also in dem Umstände, dafs in der Ekstase der menschliche

Geist mehr rezeptiv oder passiv, als aktiv sich verhält —
wobei übrigens die Aktivität nicht ganz ausgeschlossen ist —
liegt kein Grund gegen die Anwendung des oft erwähnten Satzes
auf die ekstatischen Zustände.

Ein Engländer, Henry Drummond, hat ein Buch
herausgegeben unter dem Titel: „Das Naturgesetz in der Geisteswelt".
Dies Buch ist nach der 17. Auflage ins Deutsche übersetzt und
der Autor will darin, wie er Seite 9 (der deutsch. Übersetzung)
erklärt, beweisen, nicht blofs etwa, dafs die Gesetze der Geisteswelt

den Naturgesetzen analog, sondern dafs sie identisch mit
ihnen seien. Diese Behauptung ist nun, in dieser Allgemeinheit,



482 Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele ete.

wie sie hingestellt ist, offenbar nicht blofs unbeweisbar, sondern
falsch. Aber eine gewisse Wahrheit steckt dahinter, nämlich
diese, dafs es Gesetze gibt, welche in der äufsern Natur, also
in der Physik, und in der Geisteswelt zugleich gelten. Wir
haben in den vorausgehenden Erörterungen über den Satz des
hl. Thomas „Q,uum una operatio est intensa, altera remittitur"
gefunden, dafs darin ein Gesetz ausgesprochen ist, welches im
Gebiete der Physik, Psychologie und Mystik zur Geltung kommt.
Wir haben also hier allerdings ein Naturgesetz, welches auch in
der Geisteswelt, wenigstens in der des menschlichen Geistes, gilt.

In der Argumentation des hl. Thomas für die Einheit der
Seele auf Grund des besprochenen Gesetzes der gegenseitigen
Hemmung psychischer Operationen sind noch zwei Punkte
enthalten, die bis jetzt nicht näher in Betracht gezogen worden
sind. Der hl. Lehrer sagt nämlich in der aus der theologischen
Summe am Beginne dieses Artikels allegierten Stelle, dafs
verschiedene Kräfte, welche nicht in einem Princip wurzeln, in
ihren Aktionen sich gegenseitig nicht hemmen, aufs er wenn
deren Aktionen in Widerstreit zu einander stehen, was
jedoch bei jenen psychischen Aktionen, auf deren gegenseitige
Hemmung sein Argument gegründet ist, nicht der Fall sei.
Hiemit ist erstens eingeräumt, dafs verschiedene Aktionen oder
Operationen verschiedener Kräfte auch dann in ein Verhältnis
der Hemmung zu einander treten können, wenn dieselben nicht
in einem Principe wurzeln, weil die Hemmung auch aus Widerstreit

entspringen kann. Sodann ist aber behauptet, dafs ein
solcher Widerstreit bei jenen psychischen Aktionen, worauf das

Argument von der Einheit der Seele sich stützt, nicht vorliege.
Diese zwei Punkte bedürfen noch einer Beleuchtung.

Dafs Aktionen, die nicht von einer Kraftquelle oder einem
Princip ausgehen, infolge eines Widerstreites einander gegenseitig

hemmen können, dafür liefert wieder die Physik schlagende
Beispiele. Die Akustik, ein Teil der Physik, lehrt z. B. und
beweist durch Experimente, dafs die von zwei verschiedenen
Schallquellen, etwa von zwei verschiedenen Stimmgabeln ausgehenden
Schallwellen einander gegenseitig durch Interferenz hemmen
und ganz oder teilweise sich gegenseitig aufheben können. Die
Interferenz beruht aber auf einem Widerstreit der Bewegungs-
zustände zweier Schallwellensysteme an den Punkten, wo sie
zusammentreffen. Auch im Gebiete der psychischen Akte gibt
es Hemmungen einer Aktion durch eine andere, wobei der Grund
der Hemmung im Widerstreite liegt. Wenn z. B. der in einem
schwer beleidigten Manne aufsteigende Zorn, welcher ihn zur



Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc. 483

Rache antreibt, durch die christliche Sanftmut und Liebe
unterdrückt wird, so wurzeln zwar die zwei Kräfte, welche in diesem
Kalle sich so verhalten, dafs die Aktion der einen durch die
Aktion der andern gehemmt wird, ebenfalls in einer und derselben
Seele, sofern nämlich sowohl die Passion des Zornes als die Tugend
der Sanftmut derselben Seele augehören; aber die Hemmung des
Zornausbruches durch die Sanftmut hat ihren Grund darin, dafs
die Sanftmut dem Zorne direkt entgegenwirkt, also in einem
Widerstreite der Kraft der Sanitmut gegen die Kraft und Regung-
des Zornes. Das so eben aus dem Gebiete der Psychologie und
Ethik entnommene Beispiel von Hemmung einer Kraftäufserung
durch eine andere und jenes Beispiel, das oben aus der Akustik
angeführt worden ist, haben das gemein, dafs in beiden Fällen
oie Hemmung aus Widerstreit der Aktionen entsteht, unterscheiden
sich aber darin, dafs im erstem Falle, bei der Interferenz zweier
Schallwellensysteme, die Kraftquellen, wovon die Bewegungen
ausgehen, ganz getrennt sind, während im zweiten Falle, bei der
Hemmung des Zornes durch die Sanftmut, die einander hemmenden
Aktionen oder Antriebe in einem und demselben Subjekte
vereinigt sind. Wir sehen hieraus, dafs in solchen Fällen, wo die
gegenseitige Hemmung von Aktionen aus Widerstreit entsteht,
aus der Thatsache der Hemmung nicht sofort geschlossen werden
darf, dafs die einander hemmenden Aktionen oder die Kräfte,
wovon dieselben ausgehen, in einem Princip wurzeln, sondern
dieser Schiufs ist erst dann berechtigt, wenn sich zeigen läfst,
dafs der Grund der betreffenden Hemmung in einem Widerstreite
nicht liegen könne. Deshalb bemerkt auch der hl. Thomas, dafs
zwischen jenen psychischen Aktionen, auf deren gegenseitige
Hemmung er sein Argument gründet, ein Widerstreit nicht
obwalte. Dies ist offenbar nicht so zu verstehen, als ob bei
psychischen Aktionen ein Widerstreit und eine aus Widerstreit
entstehende Hemmung der einen Aktion durch die andere gar
nicht vorkommen könnte. Denn das oben angeführte Beispiel von,
der Hemmung der Zornausbrüche durch Sanftmut und andere
ähnliche Thatsachen zeigen, dafs bei psychischen Aktionen allerdings

eine Hemmung aus Widerstreit vorkommen kann und
wirklich vorkommt. Diese Thatsache hebt jedoch die Beweiskraft

des Argumentes des hl. Thomas nicht auf, denn es ist für
die Giltigkeit jenes Argumentes nicht erforderlich, dafs in allen
Fällen, wo eine psychische Aktion durch eine andere gehemmt
wird, diese Hemmung ihren Grund darin habe, dafs jene Kräfte,
wovon die einander hemmenden Aktionen ausgehen, in einem
Principe, resp. einer Seele wurzeln. Es genügt vielmehr für die

Jahrbuch für Philosophie etc. III. :ii



484 Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc.

Beweiskraft jenes Argumentes, wenn es zwischen den intellektiven,
sensitiven und vegetativen Lebensfunktionen solche Hemmungen
der einen Funktionsart durch die andere gibt, welche nicht aus
einem Widerstreite sich erklären lassen, weil dann diese
Hemmungen nur darin ihren Grund haben können, dafs die Kräfte,
wovon die einander hemmenden Funktionen ausgehen, in einem
Principe wurzeln. Run aber ist nicht schwer zu zeigen, dafs
die hier gemachte Voraussetzung stattfindet, dafs nämlich zwischen
den genannten drei Kategorieen von Funktionen Hemmungen
vorkommen, deren Grund nicht in einem Widerstreite liegen
kann. Es können nämlich zwei Aktionen zu einander nur dann
in einen eigentlichen Widerstreit kommen, wenn beide auf
dasselbe Objekt gehen, aber in gerade entgegengesetzter Weise.
Zorn und Sanftmut z. B. haben beide eine Beziehung auf Rache,
also auf dasselbe Objekt, aber in entgegengesetzter Weise, weil
der Zorn zur Rache antreibt, die Sanftmut aber davon zurückhält.

Die Beziehung des Zornes zur Rache spricht der hl. Thomas
S. th. 1. 2ae. q. 46. a. 3 mit den Worten aus: „Ira, cum respiciat
vindictam in vi irascibili est." Von der Sant'tmqt sagt er
2. 2a. q. 157. a. 1 ad 1 : „Mansuetudo proprie respicit ipsuin
vindictae appetitum." Auch im physikalischen Gebiete zeigt es

sich, dafs eine Kontrarietät im strengen Sinne nur dort vorhanden
ist, wo entgegengesetzte Aktionen auf dasselbe Objekt
gerichtet sind. Wenn z. B. zwei physische Bewegungsimpulse auf
einen und denselben Punkt oder Körper so gerichtet sind, dafs
sie jenen Punkt oder Körper nach zwei entgegengesetzten
Richtungen zu bewegen bestrebt sind, so heben die beiden Impulse,
wenn sie gleich stark sind, einander gegenseitig auf. Das ist
Hemmung aus Kontrarietät. Diese Beispiele sollten blofs dazu
dienen, den Begriff der Kontrarietät zwischen Aktionen von
Kräften, mögen die Kräfte physikalische oder psychische sein,
festzustellen. Auf Grund dieses Begriffes der Kontrarietät ist
es nun nicht schwer, zu zeigen, dafs zwischen den intellektiven,
sensitiven und vegetativen Lebensverrichtungen des Menschen
Hemmungen vorkommen, welche ihren Grund durchaus nicht
in einer Kontrarietät der betreffenden Aktionen haben können.
Es werden nämlich oft die sensitiven Akte, z. B. Sehen und
Hören durch angestrengte intellektive Thätigkeit gehemmt,
obwohl die sensitiven und intellektiven Erkenntnisakte überhaupt
nicht auf dasselbe Objekt, oder wenigstens nicht in entgegengesetzter

Weise auf dasselbe Objekt gerichtet sind. Wenn ferner
angestrengte Geistesthätigkeit auf vegetative Funktionen, wie
z.B. auf Atemholen, Verdauung einen herabstemmenden Einflufs



Ein Argument des hl. Thomas für die Einheit der Seele etc. 485

übt, so kann diese Hemmung noch weniger als im vorigen Falle
aus Kontrarietät erklärt werden, weil das intellektive Erkennen
und die vegetativen Funktionen überhaupt nie auf dasselbe Objekt
in entgegengesetzter Weise sich beziehen können.

Wir können jetzt das Facit aller vorausgegangenen
Erörterungen über das Argument des hl. Thomas für die Einheit der
Seele in folgenden disjunktiven Schlufs zusammenfassen: Jener
hemmende Einflufs, welchen im Menschen die verschiedenen Klassen
der Lebensverrichtungen, die intellektiven, sensitiven und vegetativen

dann, wenn eine Verrichtung besonders intensiv ist, auf
einander ausüben, kann seinen Grund nur haben entweder in
einer Kontrarietät der Akte, oder darin, dafs die Kräfte, wovon
jene Verrichtungen ausgehen, in einer einzigen Seele wurzeln.
Es ist aber soeben gezeigt worden, dafs die Kontrarietät, obwohl
sie vorkommen kann, doch nicht für alle jene Erscheinungen der
zureichende Grund sein könne. Es mufs daher das andere Glied
der Alternative, die Einheit der Seele als zureichender Grund
angenommen werden.

I)ie in diesem Artikel pag. 480 erwähnte Bemerkung des
hl. Thomas über den Einflufs des Hörens auf das Sehen findet
in umgekehrter Richtung, nämlich bezüglich des Einflusses des
•Sehens auf das Hören, eine interessante Bestätigung durch eine
Mitteilung in den Beiblättern zu den Annalen der Physik etc.
von Wiedemann Bd. XII S. 869. Es ist dort über Experimente
referiert, wobei für die dabei nötigen Einstellungen des Apparates
der Gehörsinn mafsgebend war, und es wird vom Referenten
hervorgehoben: „Die Einstellung konnte im Dunkeln viel genauer
gemacht werden, als im hellen Räume, da bekanntlich der eine
Sinn beim Ruhen des andern empfindlicher ist." Auch der in
neuester Zeit durch Arzte konstatierte heilende Einflufs der
Suggestion auf leibliche Krankheiten, z. B. des Magens und des
Sexualsystems, bestätigt die Einheit der Seele, (Vgl. Baier-
lacher, Die Suggestions-Therapie. Stuttgart 1889.)

3r


	Ein Argument des Hl. Thomas für die Einheit der Seele im Menschen, beleuchtet durch Thatsachen der Physik, Psychologie und Mystik

