Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Erkenntnistheorie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9!@@!@9!@9!@9!@9?@9?@9!@9!@92@9?@3\%@9?@9%@9&2@?@9!@92@9%@

U U S UPS U S S S VS U[S S S YIS A S b S U Y

ZUR ERKENNTNISTHEORIE.
VonN

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

Die Grundfragen der Erkenntnistheorie. Kritik der bis-
herigen erkenntnistheoretischen Standpunkte und Grundlegung
des kritischen Realismus. Von Dr. Engelbert Lorenz Fischer.
Mainz 13887,

Das menschliche Erkennen. Grundlinien der Erkenntnis-
theorie und Metaphysik. Von A. Dorner, Doktor der Theologie
und Philosophie. Berlin 1387.

1. Zwel Schriften liegen uns vor, beide erkenntnistheo-
retischen Inhalts, denen sowohl der moderne Standpunkt als
auch das Bestreben, die Herrschaft des Idealismus durch einen
,kritischen Realismus zu stiirzen, gemeinsam ist. Der Versuch
an sich sowohl als auch die bedeutende von den Verfassern aut-
gewendete Geisteskraft diirfte eine eingehendere Priifung recht-
fertigen. Da dieselben ihr Ziel auf verschiedenen, ja geradezu
entgegengesetzten, andererseits aber doch wieder in einem ge-
meinsamen Punkte sich beriihrenden Wegen verfolgen, so mochte
eine solche Priifung wohl einen nicht ganz wertlosen Beitrag zur
Beantwortung der fiir uns augenblicklich wichtigsten die Philo-
sophie betreffenden Frage bilden, ob denn vom modernen (sub-
jektivistischen) Standpunkt aus der Idealismus mit allen Irrtiimern,
die sein Gefolge bilden, iiberhaupt iiberwunden werden kénne.

Der Inhalt der zuerst genannten Schrift zerfillt in zwei
Abschnitte, von denen der eine den Idealismus, der andere den
Realismus behandelt. Voran geht eine Einleitung iiber Begriff
und Aufgabe der Philosophie. Ihren Ursprung — so wird hier



462 Zur Erkenntnistheorie.

ausgefiihrt — verdankt diese dem Kausalititsbedurtnisse, das
sich selbst im Polytheismus und in der Mythe kundgibt, zur
philosophischen Forschung aber erst mit der Emancipation des
Verstandes von der Phantasie fithrt. Nicht mit Tertullian (de
praescript. 8, 10) fiir den Besitz der Wahrheit entscheidet sich
der Verfasser, sondern mit Lessing fiir die Forschung nach ihr,
denn jener, meint er, wiirde Uberdruls erzeugen, uneingedenk
auch des aristotelischen Ausspruchs, dals Gott, die ewige Wahr-
heit, im intellektuellen Anschauen seiner selbst unendlich selig
sel. Wenn die Philosophie vom Verf. als Selbstzweck hingestellt
wird, so diirfte diese Annahme einer wesentlichen Einschrinkung
bediirfen, und zwar umsomehr, wenn sie als ein Suchen nach
der Weisheif, nicht als Weisheit begriffen wird. Mit Recht wird
fiir die Philosophie Selbstindigkeit in ihrem Bereiche ge-
fordert, es ist jedoch nicht folgerichtig, wenn hieraus auf ein
Verhaltnis der Koordination mit der Theologie geschlossen wird.
Ein solcher Schlufs wére nur berechtigt, wenn die beiderseitigen
Spharen selbst koordiniert wéaren. Auch die Ansicht, die Philo-
sophie konne nur ein dem augenblicklichen Stande der empirischen
Forschung entsprechendes Weltbild entwerfen, scheint uns des
Zusatzes eines ,,Kornchen Salzes“ zu bediirfen. Mag immerhin
die fortschreitende empirische Forschung mit der genaueren Er-
kenntnis der FErscheinungen auch eine tiefere Einsicht in das
Wesen der Dinge ermoglichen: so ist doch das philosophische
Wissen als solches von einer Detailkenntnis der HKrscheinungen
nicht abhangig, sondern vermag sich auf Grund der allgemein
zuganglichen Thatsachen des Werdens und Bestehens der Dinge
in der Mannigfaltigkeit fester Seinsbestimmungen im wesentlichen
unabhéngig von dem schwankenden Zustande empirischer For-
schung zu verwirklichen.

Indem der Verf. aut den Idealismus eingeht, bestimmt er
sein allgemeines Wesen durch den Satz, dals wir nur Vor-
stellungen erkennen und iiber das Vorstellungsbereich nicht hinaus-
kommen. Urspriinglich sei der Mensch Realist und glaube der
objektiven Realitit gegeniiber sich rein aufnehmend zu verhalten,
ohne zwischen Wahrnehmungsding und Ding an sich zu unter-
scheiden. So entstehe der naive Realismus, dessen Quellen seien:
erstens der unbewulste Verlauf der Bedingungen der Wahr-
nehmung, zweitens das Aufgedrungensein der Wahrnehmungen
von aulsen. Den ersten Anldufen gegen diesen Realismus be-
gegnen wir bei den Griechen und den neueren Philosophen bis
Berkeley, dem im zweiten Kapitel des ersten Abschnitts eine
eingehende Behandlung zu teil wird. Mit Recht wird vom Verf.



Zur Erkenntnistheorie. 463

die Konsequenz anerkannt, mit welcher Berkeley iiber den
partiellen Idealismus Lockes und Descartes, hinausging. Dagegen
kann die Berkeley entgegengehaltene Unterscheidung des Wahr-
nehmungsobjekts von dem blofs vorgestellten Gegenstande
(d. h. der blofsen Vorstellung eines abwesenden Gegenstandes
durch Phantasiethidtigkeit) nur dann im realistischen Sinne sich
wirksam erweisen, wenn die Realitdt des ersteren mit all seinen
sensiblen Bestimmungen anerkannt wird, was, wie wir sehen
werden, vom Verf. keineswegs geschieht,

Eine ausfiihrliche Besprechung ist dem Idealismus Kants
gewidmet. Obgleich der scharfsinnigen Darstellung und Wider-
legung desselben Anerkennung gezollt werden mufs, so ist doch
auch zu konstatieren, dals die Urteile und Einwendungen des
Verf. nicht durchweg in die Tiefe und auf den Grund gehen.
So ist zu der fundamentalen Unterscheidung der analytischen und
synthetischen Urteile zu bemerken, dafs die Schleiermachersche
Ansicht von der Relativitit des Begriffs eines analytischen Urteils
auf einer volligen Verkennung der Natur des Begriffs beruht,
der nicht alle beliebigen, in der Erfahrung gegebenen Merkmale
eines Dinges in sich aufzunehmen vermag, sondern nur die wesent-
lichen, die nach einem gewissen Gesetze immanenter Bestimmung
verbunden sind, wahrend sich andere als hinzukommende oder
auch rein zufillige verhalten. KEs zeugt von &ufserlicher und
mechanischer Auffassung des Begriffs, wenn konstant verbundene
Merkmale schon als Elemente eines wahren Begriffs angesehen
werden. — Als ein ungerechtfertigter Ausfall gegen die Scholastik,
von der der Verf eine ziemlich ungeniigende Kenntnis zu be-
sitzen scheint, muls die Bemerkung bezeichnet werden, es sei
ein scholastischer Uberrest, wenn Kant abstrakt gedankliche Be-
stimmungen die Rolle konkreter realer Faktoren spielen lasse.
Mag der Vorwurf auf die skotistische Schule zutreffen, in seiner
Allgemeinheit kann er von der Scholastik nicht erhoben werden.

Die Polemik gegen die Raumargumente Kants wird dem
Philosophen teils nicht gerecht, teils wird zu viel eingerdumt.
In der einen Beziehung némlich ist aufser acht gelassen, dals
Kant eine bestimmte Raumtheorie, die Leibnitz-Wolffsche, nach
welcher der Raum e ,wohlbegriindetes Phanomen* ist, aus dem
Zusammensein einfacher Substanzen resultierend, im Auge hat
und bekampft. In der anderen Riicksicht aber muls die Be-
hauptung eines aprioristischen Ursprungs des mathematischen
Raumbegriffs bestritten werden. Da dem Verf. das wahre Wesen
der Abstraktion unbekannt ist, bleibt ihm auch der wirkliche
Grund der Verschiedenheit des mathematischen vom empirischen



464 Zur Erkenntnistheorie.

Raume verschlossen, die sich einfach aus der abstrakten Auf-
fassung des Raumes durch den Verstand erklart, in welcher von
den Zufalligkeiten der empirisch-materiellen Kxistenz abgesehen
und das reine Wesen der rdaumlichen Bestimmungen aufgefalst
wird. — Mit Unrecht findet der Verf. in einem mehr als drei-
dimensionalen Raume keine logisch mathematischen Schwierig-
keiten; denn ein solcher ist richt allein nicht vorstellbar, sondern
auch nicht denkbar, da in unserem thatséichlichen Raume mit
seiner potenziell unendlichen Anzahl von Richtungen eben alle
moglichen Richtungen erschopft sind. — Der gegen Kants reine
Aprioritdt der Zeit aus dem Bewulstsein versuchte Beweis scheint
uns mifslungen; denn ist der volle Zeitbegriff, wie Verf. annimmt,
der ,des in der Succession Beharrlichen“, so widerspricht es
keineswegs der Natur des Bewulstseins, die Zeitanschauung zu
produzieren, denn dieses ist ja selbst ein in der Succession Be-
harrliches. Die Widerlegung der falschen Ansicht Kants mufls
anderswo gesucht werden. Gerade aus dem Wechsel der Er-
scheinungen im Bewulstsein als einer erfahrungsmaélsigen That-
sache muls die Objektivitait der Zeit gefolgert werden. Wollte
man aber annehmen, dafs die Zeit auch in unsere innere KEr-
fahrung durch successive Auffassung seiner Zustinde seitens der
Anschanung hineingetragen werde, so wiirde damit die Zeit nur
weiter zuriickgeschoben, nicht aber ihre Idealitit erwiesen. —
In der Kritik der Kategorieenlehre Kants hédtte, um dem Philo-
sophen volle Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, der Schematis-
mus der Einbildungskraft als das Bindeglied zwischen Kategorieen
und empirischer Anschauung beriicksichtigt werden miissen.
(zleichwohl ist des Verfis Kritik unbestreitbar berechtigt; denn
nachdem die Objektivitdt der zeitlichen Veridnderung erwiesen
ist, kann der Kausalzusammenhang nicht in die Dinge hinein-
gedacht, sondern mufs in ihnen, als dem Werden, der Ver-
#inderung und Bewegung unterworfen, objektiv begriindet sein.
Dagegen fillt der Verf. in der von ihm vertretenen Krklarung
des Ursprungs der Begriffe der Realitdt und Substanzialitdt als
notwendiger Bestimmungen des empirischen Selbst, woraus sie
angeblich erhoben und auf die &dufseren Krscheinungen ange-
wendet werden, sogar noch unter Kant herab, der durch die
Unterscheidung des reinen vom empirischen Bewulstsein immerhin
eine rationelle Grundlage fiir die praddikamentale Erkenntnis zu
gewinnen suchte. Weit entfernt davon, dafs wir zuerst unsere
eigene Realitdt und Substanzialitédt begrifflich auffassen, ist unsere
rationale dhnlich wie die sinnliche Erkenntnis zunachst der Aulsen-
welt zugewendet, wie eine einfache Beobachtung an Kindern



Zur Erkenntnistheorie. 465

lehrt. Abgesehen aber von dieser Prioritatsfrage bildet nicht
die Erfahrung, weder innere noch dufsere, das Subjekt jener
Begriffe der Realitit u. s. w., sondern die durch die Erscheinung
dringende und die intelligiblen Bestimmungen in ihrer von zu-
filliger in Erfahrung sich bekundender Einzelexistenz unab-
hingigen Reinheit erfassende Vernunft. ,Wer die Kategorieen
aus der Grundform des Urteils abzuleiten sucht, der geht nicht
weit genug zur primdren und eigentlichen Quelle zuriick, diese
ist unser wesenhaftes Selbst, das sich uns in seinen Grundziigen
durch innere Erfahrung offenbart.“ (8. 207.) Sie seien ur-
spriinglich nicht Bewulstseins-, sondern Wesensbestimmungen
unseres Selbst, und wir werden uns threr als konstanter Erlebnisse
bewulst. (Ebd.) Dals die Begriffe Realitiit, Substanzialitit u. s. w.
in unserem Selbst verwirklicht sind, gestehen wir zu, aber mit
diesem realen Innesein ist nicht auch schon das ideale oder
intentionale, die Krkenntnis derselben gegeben. Diese ist eine
Funktion der abstrahierenden Vernunft. Indem wir die Er-
scheinungen der Dinge in concreto durch die Sinne und uns
selbst in unserer Thatigkeit durch innere Erfahrung erkennen,
bilden wir zugleich durch Vernunftthatigkeit auf Grund &ulserer
und innerer Erfahrung die noch unentwickelten Begriffe von
Sein, Etwas, Ding, Ursache. Sofort sehen wir dann ein, indem
wir diese Begriffe mit den Erfahrungsthatsachen in Beziehung
sefzen, dals es HKrscheinung ohne Wesen, Werden und Ver-
anderung ohmne Ursache nicht geben konne. Nach des Verfs
Theorie wire unser pridikamentales Denken nur ein instinktives
Erfassen partikuldrer Thatsachen und ein instinktives Substan-
ziieren aulserer Eindricke: eine Ansicht, in welcher der Kantsche
Apriorismus und aprioristische Idealismus nicht iiberwunden,
sondern nur modifiziert wird.

An die Darstellung und Kritik des Kantschen Idealismus
reiht sich die Behandlung des Semiidealismus der neueren Natur-
wissenschaften an. Mit Recht wird die Annahme zuriickgewiesen,
dafs die semnsiblen Qualitdten rein subjektive Produkte #ulserer
Bewegungen in den Sinnen seien. Jene Qualititen sind an Be-
wegungen oder physische Bedingungen gekniipft, wie die Sen-
sation als psychische Thétigkeit an physiologische Bedingungen.
Die zu Gunsten der ,;specifischen Sinnesenergieen® vorgebrachten
Thatsachen lassen sich ohne solche erkliren. Da nur relative
Bewegungen unmittelbar wahrgenommen werden, so enthilt das
kopernikanische System keine Instanz gegen die Zuverlissigkeit
der Sinneswahrnehmung; denn die Annahme einer bestimmten
absoluten Bewegung kann auf einem Fehlschlufs beruhen. Aus



466 Zur Erkenntnistheorie.

der naturwissenschaftlichen Abstraktion der Qualititen von Be-
wegung und ausgedehntem Stoff darf keine Trennung gemacht
werden. Man schiebt die Qualititen dem Subjekte — den Sinnen
oder der Seele fiir sich allein — zu, ohne eine befriedigende
Erklédrung ftiir sie zu finden. Sie lassen sich nicht als Produkt
der Sinne betrachten, weil ohne Widerspruch gegen die mecha-
nischen Principien durch Bewegung in einem Korper nicht Em-
pfindung, sondern nur wieder Bewegung hervorgebracht werden
kann. Ihren Ursprung aber in die Produktivitit der Seele setzen,
heilst diese mit schopferischer Kraft ausstatten. Kann nun auch
dieses letzte Argument nicht als gliicklich bezeichnet werden
und ebensowenig die zweifelnde Aulserung iiber die informierende
und organisatorische Funktion der Seele unsere Billigung finden:
so sollen uns doch diese Umstinde nicht abhalten, das Gelungene
und Verdienstliche des gegen den naturwissenschaftlichen Idealis-
mus, insbesondere gegen die sog. Projektionstheorie gefiihrten
Beweises anzuerkennen.

Im zweiten vom Realismus handelnden Abschnitt gelangt
zuerst die aristotelische Theorie zur Darstellung: unleugbar eine
der schwachsten Partieen der Schrift. Der leidende Verstand
(rotg ma9nTixog) wird durchweg mit dem moglichen verwechselt.
Der t hitige Verstand soll die intelligible Form zugleich erzeugen
und aufnehmen. Wie man derartiges nach Brentanos Schrift,
die dem Verf. doch bekannt ist, von den alteren Erklidrern, bes.
dem hl. Thomas ganz abgesehen, noch vorbringen kann, erscheint
uns unbegreiflich. Der Verf. lafst sich von dem vollig unzu-
verlassigen Kampe ganz und gar ins Schlepptau nehmen. Die
in einer Anmerkung gegen Brentano, der im wesentlichen die
thomistische Auffassung des thatigen Verstandes vertritt, vor-
gebrachten Griinde lassen sich unschwer widerlegen. 1. Das
Wirken des thidtigen Verstandes ist ein unbewulstes und un-
willkiirliches, weil er nicht ein denkendes, sondern ein das Denk-
objekt erzeugendes Vermogen ist und daher dem Lichte ver-
glichen wird. 2. Der Name ist vollkommen gerechtfertigt, denn,
wie wir gesund nennen nicht allein was formell dies ist, sondern
auch was Gesundheit bewirkt, und Verstand auch das ihm ge-
méfse Intelligible in den Dingen nennen konnen, so durfte auch
Arist. ein geistiges Vermogen mit Recht als Intellekt bezeichnen,
das das Intelligible in gewissem Sinne wirkt. 3. Der thitige
Verstand wirkt auf den moglichen nicht wie der Lehrer auf den
Schiiler, eigene KErkenntnis mitteilend, sondern als eine Kraft,
die das in der sinnlichen Vorstellung latente, der Potenz nach
enthaltene Intelligible aktualisiert und es hierdurch befidhigt, vom



Zur Erkenntnistheorie. 467

moglichen Verstande aufgenommen zu werden. 4. Wenn der
Verf. einwendet, die Wesensbegriffe seien Gegenstand miihsamer
Forschung, nicht Resultat einer unwillkiirlichen Erleuchtung, so
iibersieht er, dafs jede Forschung einen Fonds intellektueller Vor-
stellungen voraussetzt, die nicht wieder auf Forschung beruhen
konnen, sondern aus einem natiirlichen Prozefs der Abstraktion
entspringen. In der Frage des thitigen Verstandes aber handelt
es sich allein um den Ursprung der intellektuellen Vorstellungen,
nicht aber um die verborgenen Griinde der Dinge.

Ebenso falsch beurteilt F. die aristotelische Theorie der
Spezies. Der Einwand, von der Objektivitit der Spezies konnten
wir uns nur durch eine Vergleichung mit dem Gegenstande ver-
gewissern, wire nur dann berechtigt, wenn Arist. die Spezies
als Erkenntnisgegenstand betrachten wiirde, was sich nicht be-
weisen ldlst. Die Spezies ist Erkenntnismittel, das nicht sich
selbst, sondern das #ufsere Objekt der Seele vorstellig macht.
Wer die Spezies in solcher Fassung leugnet, wird, um eine
objektive Erkenntnis festhalten zu konnen, zur Annahme einer
realen Verbindung mit dem Objekte sich gedringt sehen, und
in der That werden wir den Verf. zu dieser absurden Lehre
fortschreiten sehen. Dals der Verf. von nominalistischen Voraus-
setzungen aus sich gegen die aristot. Theorie des Begriffs wendet,
wird map nach dem, was wir iiber den intell. agens von ihm
vernommen haben, begreiflich finden.

Nach kritischen Erorterungen der erkenntnistheoretischen
Lehren Comtes, von Kirchmanns, Trendelenburgs und
von Hartmanns geht der Verf. auf seine eigene Theorie, die
er als ,kritischen Realismus“ bezeichnet, ein. Gewichtigen Be-
denken unterliegt schon die Begriffsbestimmung des Erkennens
als Wissen des Thatsdchlichen. Obgleich die Ansicht, nur das
Existente sei real und wilsbar, zu den Axiomen der neueren
Philosophie gehort, so stehen wir doch nicht an, dieselbe als
cinen ihrer Grundirrtimer zu erkldren. Die geometrischen Lehr-
sitze vom Kreise u. s. w, sind wahre Erkenntnisse, auch wenn
zufillig kein Kreis existieren wiirde. Noch weit bedenklicher
aber ist die geradezu das Fundament des angeblich  kritischen
Realismus®“ bildende Behauptung, dals nicht alle Erfahrungen
Vorstellungen seien. Mit Recht zwar wendet sich F. gegen die
Ansicht, dals wir zunidchst nur unsere eigenen Vorstellungen
und erst durch diese, in zweiter Linie, die Gegenstinde erkennen.
Indem er aber weiter geht und von der Erfahrung und Wahr-
nehmung jede Vermittlung durch ein Erkenntnisbild ausschlielst,
verfillt er in die bereits gerligte Vorstellung von einem in

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1II. 30



468 Zur Erkenntnistheorie.

realem Kontakte mit dem &ufseren Objekte sich vollziehenden
Erkennen. Zwar meint er, die Vorstellung von einem Kopf-
schmerz sei etwas ganz anderes als die Empfindung und Er-
fahrung eines solchen, lalst sich aber durch den Doppelsinn der
Worte: Empfindung und Erfahrung téuschen. Schmerz erfahren
kann nédmlich bedeuten: Schmerz empfinden, Schmerz haben, aber
auch sich der Schmerzempfindung bewufst sein. Schmerz er-
fabren im letzteren Sinne ist offenbar nur in der Form der Vor-
stellung moglich. Bleibt man aber beim Schmerze als solchem,
als einem sinnlichen Gefiihle stehen, so hat man es mit einer vom
Erkennen iiberhaupt wesentlich verschiedenen Form psychischer
oder psychophysischer Zustindlichkeit zu thun. Nun liefse sich
vielleicht sagen, dals das Bewulstsein des Schmerzes ohne eine
reprasentative Spezies sich vollziehe, da der Schmerz der Seele
immanent sei, und dals dies von den inneren Zustinden iiberhaupt
gelte, so dals wenigstens in dieser Sphire ein unvermitteltes
Erkennen und Erfahren stattfinde. Hierauf erwidern wir, dalfs,
mag es sich hiemit verhalten wie ihm wolle, in allen Féllen
eine solche unvermittelte Erfahrung von auflseren Gegenstinden
unmoglich sei, denn um mit Aristoteles und Thomas zu reden:
nicht der Stein ist in der Seele, wenn er wahrgenommen wird,
sondern das Bild des Steines. Indem F. auf das durch Vor-
stellung (species) unvermittelte Erleben, Erfahren des Thatsédch-
lichen dringt, erneuert er die Ansicht der schottischen Schule,
eines Reid u. s. w., iiberhaupt derjenigen, die das unmittelbare
Wissen, Erfahren, Fihlen zum hochsten Kriterium der Wahrheit
stempeln und an die Stelle klarer Einsicht ein instinktives Fiir-
wahrhalten setzen.

Der Begriff des Erkennens ohne Vorstellung wird weiterhin
auf die innere Erfahrung angewendet, nach der eben gemachten An-
deutung mit einem grofseren Anschein der Berechtigung. Gleich-
wohl ist auch hier zwischen dem Bewufstsein der Sensationen
und dem geistiger Thatigkeiten zu unterscheiden. EKin geistiger
Akt mag durch seine reale Immanenz erkennbar sein, mit nichten
aber eine sinnlich-organische Thatigkeit oder Zustandlichkeit.

Die Erorterung der Frage, wie wir zur Anerkennung einer
dulseren Realitit gelangen, wird durch eine Priifung der Lehren
G. E. Schulzes, Schopenhauers, Helmholtz', J. St. Mills, Rosminis,
Schaarschmidts, Wundts und den Nachweis vorbereitet, dals aus
idealistischen Voraussetzungen ein Ubergang zur Realitidt nicht
gefunden werden konne. Hierauf wird die Verschiedenheit des
dufseren Wahrnehmungsobjekts von den inneren Zustinden des
Subjekts aufgezeigt. Bestdnde diese Verschiedenheit nicht, so



Zur Erkenntnistheorie. 469

wiirde jenes weder von mir nmoch von einem anderen als etwas
Auflseres angeschaut. Die Projektionstheorie erklirt nicht, wie
mehrere dasselbe als etwas Aufseres anschauen. Wahrnehmungs-
objekten gegeniiber kionnen wir uns praktisch bethitigen, unseren
Bewulstseinsthatsachen gegeniiber nicht. Nach denselben Kriterien
unterscheiden wir Hallucinationen und Traumbilder von wirk-
lichen W ahrnehmungsobjekten. Diese brauchen aber nicht selbst
im Bewulstsein zu stecken, nur ein Kontakt zwischen Be-
wulstsein und Objekt im Wahrnehmungsakte ist notwendig.
Nach Auffassung F.s vollzieht sich nun die Wahrnehmung
in folgender Weise. Von den aus substanziellen Elementen
(Atomen? Monaden?) bestehenden Korpern pflanzen sich Be-
wegungseffekte (nicht die Qualititen selbst) durch Medien zu den
Sinnesorganen fort, worauf diese durch analoge Reproduktionen
reagieren.  Diese letzteren aber sind nicht Bilder, sondern
Konstellationen der Hirnteilchen. Jeder Sinnesapparat ist so
cingerichtet, dafs wenn er durch eine gewisse Bewegungsform
des addquaten Mediums in Energie versetzt wird, jedesmal
ein Gebilde entsteht, das dem #ulseren Objekt, das die Be-
wegung hervorbrachte, analog ist. TFalsch sei die scholastische
Theorie, dals durch die Medien Bilder sich zu den Sinnen fort-
pflanzen: eine Ansicht, die der Scholastik mit Unrecht insinuiert
wird; denn diese ldfst nicht fertige Bilder durch die Medien
sich iortpﬂanzen sondern nimmt an, dafs das Medium kraft des
vom Objekte empfangenen Impulses die Ahnlichkeit des Objektes
im Sinne erke wie etwa das Telephon Tone vermittelt, ohne
dals diese aktuell und formell darin vorhanden sind: eine An-
sicht, die sich nicht umgehen ldfst, wenn anders nicht die Ob-
jektivitdt der semsiblen Qualititen preisgegeben werden soll. —
Wie ist nun, frigt der Verf., von der physiologischen Reproduktion
zu dem é&dufseren Gegenstand hiniiberzukommen? Die Antwort
lautet: nicht durch eine Projektion, sondern durch Reaktion nach
aufsen seitens der in aktuelle Energie versetzten Sinnesorgane.
Hierliegt der wundeste Punkt der F.schen Wahr-
nehmungstheorie,. Ahnlich wic Platon das Sehen durch
ein Entgegenstromen inneren Lichtes gegen das®von aulsen ein-
stromende zustande kommen lifst, behauptet F. eine Einwirkung
auf das Objekt, wodurch dieses zum Wahrnehmungsobjekt um-
gestaltet werde. Aufl diese Art wird ihm das Erkennen aus
einer immanenten, vitalen Thétigkeit zu einer transeunten, zu
einem mechanisch-physiologischen Vorgang. Hiergegen ist ent-
schieden Aristoteles im Rechte, wenn er lehrt, durch unser Er-
kennen werde nichts an den Dingen geéindert und die Erkenntnis

30%



470 Zur Erkenntnistheorie.

involviere nur eine einseitig (von seiten des Subjekts) reale
Beziehung. F. verwechselt den realen Zusammenhang mit der
Aulsenwelt mit dem Erkenntnisvorgang. Ein realer Kontakt
bildet eine Bedingung, nicht aber einen Faktor des sinnlichen
Erkennens. Indem aber das Wahrnehmungsobjekt vom Dinge
an sich unterschieden wird und durch subjektive Einfliisse atfiziert
erscheint, fdllt diese Theorie wiederum in den Idealismus zuriick.
Die gegen diesen Vorwurf vorgebrachten Griinde sind wirkungs-
los; denn so weit das Subjekt autf das Wahrnehmungsobjekt
einfliefst, ist es subjektiv und phanomenal, und es lifst sich auch
keine Grenze des Subjektiven und Objektiven mehr angeben.
Der Verf. selbst wenigstens hat es unterlassen, uns deutlich zu
sagen, was im Wahrnehmungsobjekte dem Dinge selbst und was
dem Subjekte angehort, so dafs die ganze zur Widerlegung des
Idealismus aufgewendete Miihe als verloren anzusehen ist und
der ,kritische Realismus“ auf ,,thonernen Fiilsen* steht. — Wenn
F. sich riihmt, dals keine Theorie, wie die seinige, zwischen
Wahrnehmungsbedingungen, Wahrnehmungsobjekt und Ding an
sich unterscheide, so ist es mit dem Unterscheiden allein nicht
gethan, sondern es kommt darauf an, ob richtig unterschieden
wird. Wahrnehmungsbedingungen sind jederzeit anerkannt worden,
wenn auch zuzugestehen ist, dals die neuere Physiologie uns in
diesem Punkte weiter gefordert. Dals aber die Bedingungen
das Objekt selbst alterieren, ist eine Ansicht, die wir entschieden
bestreiten miissen. Wenn F. die Relativitit der Wahrnehmung
betont, so vergilst er, was er an anderer Stelle selbst einscharft,
dafls zur Objektivitit der Wahrnehmung eine normale Verfassung
der Sinnesorgane erforderlich sei. Die Aufserung, dals wir
nicht Substanzen, sondern nur rdumlich-zeitliche Komplexe von
Wirkungseffekten kausal verbundener Grundelemente wahrnehmen,
deutet auf eine mechanische Auffassung der Dinge und damit
zugleich auf die Quelle hin, aus welcher die eigentiimliche Wahr-
nehmungstheorie des Verfs flielst. Die folgenden Abschnitte
sind den Vorstellungen und Begriffen gewidmet und verbreiten
sich besonders iiber den Kausalitits- und Substanzbegriff. Der
so sehr betonte Unterschied zwischen Vorstellung und Wahr-
nehmung wird durch die Annahme der gleichen physiologischen
Basis aus dem Grunde wieder in Frage gestellt, weil das Wesen
der Wahrnehmung in den physiologischen Vorgang anstatt in
die Beziehung auf ein gegenwirtiges Objekt verlegt wurde. Ver-
fehlt ist die Erklairung des Ursprungs der Begriffe aus der
Assimilation der Vorstellungen nach logischen Gesetzen. Durch
die Behauptung, dals Begriffe, die in unserer Wahrnehmung gar




Zur Erkenntnistheorie. 471

keinen Grund haben, fir uns villig unfalsbar seien, widerlegt
F. den gegen Aristoteles erhobenen Vorwurf, er schrinke die
Erkenntnis auf Erfahrung ein, weil nach ihm kein Begriff ohne
Phantasiebild gebildet und festgehalten werde. Ja, Arist. ist gegen
F. im Vorteil, da er die immateriellen (metaphysischen) Begriffe
sorgfiltig von den mathematischen und physischen (materiellen)
unterscheidet, eine Unterscheidung, der wir bei F. nirgends mit
Bestimmtheit begegnen. Das zur Stiitze des Begriffs notwendige
Phantasma aber braucht nicht eine addquat korrespondierende
Vorstellung zu sein, sondern es geniigt, je abstrakter der Be-
griff ist, eine desto unbestimmtere Vorstellung, wie z. B. der
Begriff des Seins, ohne in seiner selbstindigen intelligiblen Klar-
heit beeintrdchtigt zu werden, mit jeder Vorstellung sich ver-
kniipfen kann. Uvogerecht und grundlos ist die Behauptung, dafs
Aristoteles wie Platon einem extremen Realismus in der Auf-
fassung der Allgemeinbegriffe gehuldigt habe. — Die Uberein-
stimmung, in welcher sich ¥. mit dem hl. Thomas in dieser Frage
befinden will, nimmt sich wie ein vornehmes Kompliment aus,
durch welches er sich mit dem Aquinaten, den er sonst vollig
ignoriert, gewissermafsen abfindet. Die Ubereinstimmung selbst
aber ist eine sehr fragliche, indem der gemilsigte Realismus des
hl. Thomas nur im Ganzen des Systems das richtige Verstdndnis
und die gebiihrende Wiirdigung erlangen kann. Derselbe lalst
sich namentlich nicht von der Auffassung des Begriffs als Wesens-
erkenntnis und von der Abstraktionstheorie des hl. Thomas los-
reilsen. Die Erklirung des Kausalbegriffs aus innerer Erfahrung
lifst, wie schon angedeutet wurde, die Allgemeinheit und Not-
wendigkeit des Kausalititsprincips nicht zur Geltung kommen
und die Anwendung jenes Begriffs auf die Aulsenwelt als An-
thropomorphismus erscheinen. Seine ganze Beweisfiihrung aber
zu Gunsten des Kausalititsprincips zerstort F. wiederum, indem
er mit J. St. Mill die Ursache in Bedingungen auflost und den
Willen leibliche Bewegungen nicht hervorbringen, sondern diese
mit dem Wollen nur verbunden sein lafst. Die tiefe Befangen-
heit F.s im Subjektivismus beweist auch die Art, wie er das
Identititsprincip, statt es durch sich selbst einleuchtend und ge-
wils zu finden, aus der Einheit des Bewulstseins und weiter
zuriick des diesem zu Grunde liegenden Selbst ableitet. Diesem
subjektivistischen Standpunkt entsprechend wird angenommen,
dafs das Kausalitdtsprincip in einer Reaktion des seinem Wesen
nach einheitlichen Denkens auf die Differenz und Verdnderung
bestehe, also auf einem subjektiven Bediirfnisse beruhe. Die
Erfahrung, auf die sich der Verf. zuletzt beruft, kann jenem



472 Zur Erkenntnistheorie.

Princip die Allgemeinheit und Notwendigkeit nicht verleihen, ja
in dieser Berufung auf die Erfahrung liegt geradezu eine Bankerott-
erkldrung des ,kritischen Realismus“. — Auch der Substanz-
begriff gilt seinem Inhalte nach als Thatsache der inneren Er-
fahrung, logisch betrachtet fordert er fiir jede Eigenschaft einen
Trager, diese logische Seite wurzelt unmittelbar im Identitats-
princip, mittelbar, wie dieses selbst, in innerer Erfahrung. Schliels-
lich sollen die Begriffe der Substanzialitdt und Kausalitit in der
Erhaltung der Materie und der Kraft ihre naturwissenschaftliche
Bestétigung finden, und diese Bestitigung der Denknormen im Sein
zur Annahme eines absoluten intelligenten Princips berechtigen,
,welches seine Gedanken im Sein realisiert und unserem Geist
urspriinglich die entsprechenden Normen gegeben hat“. Dals
die ,,Losung des Erkenntnisproblems® in letzter Instanz diese
Annahme fordere, gestehen wir bereitwilligst zu, befiirchten
aber, diese Forderung mochte auf dem schwankenden Boden des
kritischen Realismus keine andere Bedeutung als die eines sub-
jektiven Postulates und einer, objektiver Beweisfithrung unfiahigen,
Hypothese haben.




	Zur Erkenntnistheorie

