
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Erkenntnistheorie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


a|» t,-+ #|s ajt aft »J» afs »$* *•> *> *•> «|s «$6 *> »X4 *v* *> *5* «X*

ZUR ERKENNTNISTHEORIE.

Von

KANONIKUS De. M. GLOSSNER.

exg>«

J)ie Grundfragen der Erkenntnistheorie. Kritik der
bisherigen erkenntnistheoretischen Standpunkte und Grundlegung
des kritischen Realismus. Von Dr. Engelbert Lorenz Fischer.
Mainz 1887.

Das menschliche Erkennen. Grundlinien der Erkenntnistheorie

und Metaphysik. Von A. Dorner, Doktor der Theologie
und Philosophie. Berlin 1887.

1. Zwei Schriften liegen uns vor, beide erkenntnistheoretischen

Inhalts, denen sowohl der moderne Standpunkt als
auch das Bestreben, die Herrschaft des Idealismus durch einen
„kritischen" Realismus zu stürzen, gemeinsam ist. Der Versuch
an sich sowohl als auch die bedeutende von den Verfassern
aufgewendete Geisteskraft dürfte eine eingehendere Prüfung
rechtfertigen. Da dieselben ihr Ziel auf verschiedenen, ja geradezu
entgegengesetzten, andererseits aber doch wieder in einem
gemeinsamen Punkte sich berührenden Wegen verfolgen, so möchte
eine solche Prüfung wohl einen nicht ganz wertlosen Beitrag zur
Beantwortung der für uns augenblicklich wichtigsten die
Philosophie betreffenden Frage bilden, ob denn vom modernen (sub-
jektivistischen) Standpunkt aus der Idealismus mit allen Irrtümern,
die sein Gefolge bilden, überhaupt überwunden werden könne.

Der Inhalt der zuerst genannten Schrift zerfällt in zwei
Abschnitte, von denen der eine den Idealismus, der andere den
Realismus behandelt. Voran geht eine Einleitung über Begriff
und Aufgabe der Philosophie. Ihren Ursprung — so wird hier



462 Zur Erkenntnistheorie.

ausgeführt — verdankt diese dem Kausalitätsbedürfnisse, das
sich selbst im Polytheismus und in der Mythe kundgibt, zur
philosophischen Forschung aber erst mit der Emancipation des
Verstandes von der Phantasie führt. Eicht mit Tertullian (de
praescript. 8, 10) für den Besitz der Wahrheit entscheidet sich
der Verfasser, sondern mit Lessing für die Forschung nach ihr,
denn jener, meint er, würde Überdrufs erzeugen, uneingedenk
auch des aristotelischen Ausspruchs, dafs Gott, die ewige Wahrheit,

im intellektuellen Anschauen seiner selbst unendlich selig
sei. Wenn die Philosophie vom Verf. als Selbstzweck hingestellt
wird, so dürfte diese Annahme einer wesentlichen Einschränkung
bedürfen, und zwar umsomehr, wenn sie als ein Suchen nach
der Weisheit, nicht als Weisheit begriffen wird. Mit Hecht wird
für die Philosophie Selbständigkeit in ihrem Bereiche
gefordert, es ist jedoch nicht folgerichtig, wenn hieraus auf ein
Verhältnis der Koordination mit der Theologie geschlossen wird.
Ein solcher Schlufs wäre nur berechtigt, wenn die beiderseitigen
Sphären selbst koordiniert wären. Auch die Ansicht, die
Philosophie könne nur ein dem augenblicklichen Stande der empirischen
Forschung entsprechendes Weltbild entwerfen, scheint uns des
Zusatzes eines „Körnchen Salzes" zu bedürfen. ISjlag immerhin
die fortschreitende empirische Forschung mit der genaueren
Erkenntnis der Erscheinungen auch eine tiefere Einsicht in das
Wesen der Dinge ermöglichen: so ist doch das philosophische
Wissen als solches von einer Detailkenntnis der Erscheinungen
nicht abhängig, sondern vermag sich auf Grund der allgemein
zugänglichen Thatsachen des Werdens und Bestehens der Dinge
in der Mannigfaltigkeit fester Seinsbestimmungen im wesentlichen
unabhängig von dem schwankenden Zustande empirischer
Forschung zu verwirklichen.

Indem der Verf. auf den Idealismus eingeht, bestimmt er
sein allgemeines Wesen durch den Satz, dal's wir nur
Vorstellungen erkennen und über das Vorstellungsbereich nicht
hinauskommen. Ursprünglich sei der Mensch Realist und glaube der
objektiven Realität gegenüber sich rein aufnehmend zu verhalten,
ohne zwischen Wahrnehmungsding und Ding an sich zu
unterscheiden. So entstehe der naive Realismus, dessen Quellen seien:
erstens der unbewufste Verlauf der Bedingungen der
Wahrnehmung, zweitens das Aufgedrungensein der Wahrnehmungen
von aufsen. Den ersten Anläufen gegen diesen Realismus
begegnen wir bei den Griechen und den neueren Philosophen bis

Berkeley, dem im zweiten Kapitel des ersten Abschnitts eine
eingehende Behandlung zu teil wird. Mit Recht wird vom Verf.



Zur Erkenntnistheorie.

die Konsequenz anerkannt, mit welcher Berkeley über den

partiellen Idealismus Lockes und Descartes, hinausging. Dagegen
kann die Berkeley entgegengehaltene Unterscheidung des

Wahrnehmungsobjekts von dem blofs vorgestellten Gegenstande
(d. h. der blofsen Vorstellung eines abwesenden Gegenstandes
durch Phantasiethätigkeit) nur dann im realistischen Sinne sich
wirksam erweisen, wenn die Realität des ersteren mit all seinen
sensiblen Bestimmungen anerkannt wird, was, wie wir sehen,

werden, vom Verf. keineswegs geschieht.
Eine ausführliche Besprechung ist dem Idealismus Kants

gewidmet. Obgleich der scharfsinnigen Darstellung und Widerlegung

desselben Anerkennung gezollt werden mul's, so ist doch
auch zu konstatieren, dafs die Urteile und Einwendungen des
Verf. nicht durchweg in die Tiefe und auf den Grund gehen.
So ist zu der fundamentalen Unterscheidung der analytischen und
synthetischen Urteile zu bemerken, dafs die Schleiermachersche
Ansicht von der Relativität des Begriffs eines analytischen Urteils
auf einer völligen Verkennung der Natur des Begriffs beruht,
der nicht alle beliebigen, in der Erfahrung gegebenen Merkmale
eines Dinges in sich aufzunehmen vermag, sondern nur die wesentlichen,

die nach einem gewissen Gesetze immanenter Bestimmung
verbunden sind, während sich andere als hinzukommende oder
auch rein zufällige verhalten. Es zeugt von äufserlicher und
mechanischer Auffassung des Begriffs, wenn konstant verbundene
Merkmale schon als Elemente eines wahren Begriffs angesehen
werden. — Als ein ungerechtfertigter Ausfall gegen die Scholastik,
von der der Verf. eine ziemlich ungenügende Kenntnis zu
besitzen scheint, muls die Bemerkung bezeichnet werden, es sei
ein scholastischer Überrest, wenn Kant abstrakt gedankliche
Bestimmungen die Rolle konkreter realer Faktoren spielen lasse.
Mag der Vorwurf auf die skotistische Schule zutreffen, in seiner
Allgemeinheit kann er von der Scholastik nicht erhoben werden.

Die Polemik gegen die Raum argumente Kants wird dem
Philosophen teils nicht gerecht, teils wird zu viel eingeräumt.
In der einen Beziehung nämlich ist aufser acht gelassen, dafs
Kant eine bestimmte Raumtheorie, die Leibnitz-Wolffsche, nach
welcher der Raum ein „wohlbegründetes Phänomen" ist, aus dem
Zusammensein einfacher Substanzen resultierend, im Auge hat
und bekämpft. In der anderen Rücksicht aber mufs die
Behauptung eines aprioristischen Ursprungs des mathematischen
Raumbegriffs bestritten werden. Da dem Verf. das wahre Wesen
der Abstraktion unbekannt ist, bleibt ihm auch der wirkliche
Grund der Verschiedenheit des mathematischen vom empirischen



Zur Erkenntnistheorie.

Räume verschlossen, die sich einfach aus der abstrakten
Auffassung des Raumes durch den Verstand erklärt, in welcher von
den Zufälligkeiten der empirisch-materiellen Existenz abgesehen
und das reine Wesen der räumlichen Bestimmungen aufgefafst
wird. — Mit Unrecht findet der Verf. in einem mehr als
dreidimensionalen Räume keine logisch mathematischen Schwierigkeiten;

denn ein solcher ist nicht allein nicht vorstellbar, sondern
auch nicht denkbar, da in unserem thatsächlichen Räume mit
seiner potenziell unendlichen Anzahl von Richtungen eben alle
möglichen Richtungen erschöpft sind. — Der gegen Kants reine
Apriorität der Zeit aus dem Bewufstsein versuchte Beweis scheint
uns mifslungen; denn ist der volle Zeithegriff, wie Verf. annimmt,
der „des in der Succession Beharrlichen", so widerspricht es

keineswegs der Natur des Bewufstseins, die Zeitanschauung zu
produzieren, denn dieses ist ja selbst ein in der Succession
Beharrliches. Die Widerlegung der falschen Ansicht Kants mufs
anderswo gesucht werden. Gerade aus dem Wechsel der
Erscheinungen im Bewufstsein als einer erfahrungsmäfsigen That-
sache mufs die Objektivität der Zeit gefolgert werden. Wollte
man aber annehmen, dafs die Zeit auch in unsere innere
Erfahrung durch successive Auffassung seiner Zustände seitens der
Anschauung hineingetragen werde, so würde damit die Zeit nur
weiter zurückgeschoben, nicht aber ihre Idealität erwiesen. —
In der Kritik der Kategorieenlehre Kants hätte, um dem
Philosophen volle Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, der Schematismus

der Einbildungskraft als das Bindeglied zwischen Kategorieen
und empirischer Anschauung berücksichtigt werden müssen.
Gleichwohl ist des Verf.s Kritik unbestreitbar berechtigt; denn
nachdem die Objektivität der zeitlichen Veränderung erwiesen
ist, kann der Kausalzusammenhang nicht in die Dinge
hineingedacht, sondern mufs in ihnen, als dem Werden, der
Veränderung und Bewegung unterworfen, objektiv begründet sein.

Dagegen fällt der Verf. in der von ihm vertretenen Erklärung
des Ursprungs der Begriffe der Realität und Substanzialität als
notwendiger Bestimmungen des empirischen Selbst, woraus sie
angeblich erhoben und auf die äufseren Erscheinungen
angewendet werden, sogar noch unter Kant herab, der durch die
Unterscheidung des reinen vom empirischen Bewufstsein immerhin
eine rationelle Grundlage für die prädikamentale Erkenntnis zu
gewinnen suchte. Weit entfernt davon, dafs wir zuerst unsere
eigene Realität und Substanzialität begrifflich auffassen, ist unsere
rationale ähnlich wie die sinnliche Erkenntnis zunächst der Aufsen-
welt zugewendet, wie eine einfache Beobachtung an Kindern



Zur Erkenntnistheorie. 465

lehrt. Abgesehen aber von dieser Prioritätstrage bildet nicht
die Erfahrung, weder innere noch äufsere, das Subjekt jener
Begriffe der Realität u. s. w., sondern die durch die Erscheinung
dringende und die intelligiblen Bestimmungen in ihrer von
zufälliger in Erfahrung sich bekundender Einzelexistenz
unabhängigen Reinheit erfassende Vernunft. „Wer die Kategorieen
aus der Grundform des Urteils abzuleiten sucht, der geht nicht
weit genug zur primären und eigentlichen Quelle zurück, diese
ist unser wesenhaftes Selbst, das sich uns in seinen Grundzügen
durch innere Erfahrung offenbart." (S. 207.) Sie seien

ursprünglich nicht Bewufstseins-, sondern Wesensbestimmungen
unseres Selbst, und wir werden uns ihrer als konstanter Erlebnisse
bewufst. (Ebd.) Dafs die Begriffe Realität, Substanzialität u. s. w.
in unserem Selbst verwirklicht sind, gestehen wir zu, aber mit
diesem realen Innesein ist nicht auch schon das ideale oder
intentionale, die Erkenntnis derselben gegeben. Diese ist eine
Funktion der abstrahierenden Vernunft. Indem wir die
Erscheinungen der Dinge in concreto durch die Sinne und uns
selbst in unserer Thätigkeit durch innere Erfahrung erkennen,
bilden wir zugleich durch Vernunftthätigkeit auf Grund äufserer
und innerer Erfahrung die noch unentwickelten Begriffe von
Sein, Etwas, Ding, Ursache. Sofort sehen wir dann ein, indem
wir diese Begriffe mit den Erfahrungsthatsachen in Beziehung
setzen, dafs es Erscheinung ohne Wesen, Werden und
Veränderung ohne Ursache nicht geben könne. Räch des Verf.s
Theorie wäre unser prädikamentales Denken nur ein instinktives
Erfassen partikulärer Thatsachen und ein instinktives Substan-
ziieren äufserer Eindrücke: eine Ansicht, in welcher der Kantsche
Apriorisrnus und aprioristische Idealismus nicht überwunden,
sondern nur modifiziert wird.

An die Darstellung und Kritik des Kantschen Idealismus
reiht sich die Behandlung des Semiidealismus der neueren
Naturwissenschaften an. Mit Recht wird die Annahme zurückgewiesen,
dafs die sensiblen Qualitäten rein subjektive Produkte äufserer
Bewegungen in den Sinnen seien. Jene Qualitäten sind an
Bewegungen oder physische Bedingungen geknüpft, wie die
Sensation als psychische Thätigkeit an physiologische Bedingungen.
Die zu Gunsten der „speeifischen Sinnesenergieen" vorgebrachten
Thatsachen lassen sich ohne solche erklären. Da nur relative
Bewegungen unmittelbar wahrgenommen werden, so enthält das

kopernikanische System keine Instanz gegen die Zuverlässigkeit
der Sinneswahrnehmung; denn die Annahme einer bestimmten
absoluten Bewegung kann auf einem Fehlschlufs beruhen. Aus



466 Zur Erkenntnistheorie.

der naturwissenschaftlichen Abstraktion der Qualitäten von
Bewegung und ausgedehntem Stoß' darf keine Trennung gemacht
werden. Man schiebt die Qualitäten dem Subjekte — den Sinnen
oder der Seele für sich allein — zu, ohne eine befriedigende
Erklärung für sie zu finden. Sie lassen sich nicht als Produkt
der Sinne betrachten, weil ohne Widerspruch gegen die
mechanischen Prineipien durch Bewegung in einem Körper nicht
Empfindung, sondern nur wieder Bewegung hervorgebracht werden
kann. Ihren Ursprung aber in die Produktivität der Seele setzen,
heifst diese mit schöpferischer Kraft ausstatten. Kann nun auch
dieses letzte Argument nicht als glücklich bezeichnet werden
und ebensowenig die zweifelnde Aufserung über die informierende
und organisatorische Funktion der Seele unsere Billigung finden:
so sollen uns doch diese Umstände nicht abhalten, das Gelungene
und Verdienstliche des gegen den naturwissenschaftlichen Idealismus,

insbesondere gegen die sog. Projektionstheorie geführten
Beweises anzuerkennen.

Im zweiten vom Realismus handelnden Abschnitt gelangt
zuerst die aristotelische Theorie zur Darstellung: unleugbar eine
der schwächsten Partieen der Schrift. Der leidende Verstand
([vovç jia&rjTixôç) wird durchweg mit dem möglichen verwechselt.
Der thätige Verstand soll die intelligible Form zugleich erzeugen
und aufnehmen. Wie man derartiges nach Brentanos Schrift,
die dem Verf. doch bekannt ist, von den älteren Erklärern, bes.
dem hl. Thomas ganz abgesehen, noch vorbringen kann, erscheint
uns unbegreiflich. Der Verf. läfst sich von dem völlig
unzuverlässigen Kampe ganz und gar ins Schlepptau nehmen. Die
in einer Anmerkung gegen Brentano, der im wesentlichen die
thomistische Auffassung des thätigen Verstandes vertritt,
vorgebrachten Gründe lassen sich unschwer widerlegen. 1. Das
Wirken des thätigen Verstandes ist ein unbewufstes und
unwillkürliches, weil er nicht ein denkendes, sondern ein das
Denkobjekt erzeugendes Vermögen ist und daher dem Lichte
verglichen wird. 2. Der Käme ist vollkommen gerechtfertigt, denn,
wie wir gesund nennen nicht allein was formell dies ist, sondern
auch was Gesundheit bewirkt, und Verstand auch das ihm ge-
mäfse Intelligible in den Dingen nennen können, so durfte auch
Arist. ein geistiges Vermögen mit Recht als Intellekt bezeichnen,
das das Intelligible in gewissem Sinne wirkt. 3. Der thätige
Verstand wirkt auf den möglichen nicht wie der Lehrer auf den
Schüler, eigene Erkenntnis mitteilend, sondern als eine Kraft,
die das in der sinnlichen Vorstellung latente, der Potenz nach
enthaltene Intelligible aktualisiert und es hierdurch befähigt, vom



Zur Erkenntnistheorie. 4(57

möglichen Verstände aufgenommen zu werden. 4. Wenn der
Verf. einwendet, die Wesensbegriffe seien Gegenstand mühsamer
Forschung, nicht Resultat einer unwillkürlichen Erleuchtung, so

übersieht er, dafs jede Forschung einen Fonds intellektueller
Vorstellungen voraussetzt, die nicht wieder auf Forschung beruhen
können, sondern aus einem natürlichen Prozefs der Abstraktion
entspringen. In der Frage des thätigen Verstandes aber handelt
es sich allein um den Ursprung der intellektuellen Vorstellungen,
nicht aber um die verborgenen Gründe der Dinge.

Ebenso falsch beurteilt F. die aristotelische Theorie der
Spezies. Der Einwand, von der Objektivität der Spezies könnten
wir uns nur durch eine Vergleichung mit dem Gegenstande
vergewissern, wäre nur dann berechtigt, wenn Arist. die Spezies
als Erkenntnisgegenstand betrachten würde, was sich nicht
beweisen läfst. Die Spezies ist Erkenntnismittel, das nicht sich
selbst, sondern das äufsere Objekt der Seele vorstellig macht.
Wer die Spezies in solcher Fassung leugnet, wird, um eine
objektive Erkenntnis festhalten zu können, zur Annahme einer
realen Verbindung mit dem Objekte sich gedrängt sehen, und
in der That werden wir den Verf. zu dieser absurden Lehre
fortschreiten sehen. Dafs der Verf. von nominalistischen
Voraussetzungen aus sich gegen die aristot. Theorie des Begriffs wendet,
wird man nach dem, was wir über den intell. agens von ihm
vernommen haben, begreiflich finden.

Nach kritischen Erörterungen der erkenntnistheoretischen
Lehren Comtes, von Kirchmanns, Trendelenburgs und
von Hartmanns geht der Verf. auf seine eigene Theorie, die
er als „kritischen Realismus" bezeichnet, ein. Gewichtigen
Bedenken unterliegt schon die Begriffsbestimmung des Erkennens
als Wissen des Thatsäehlichen. Obgleich die Ansicht, nur das
Existente sei real und wifsbar, zu den Axiomen der neueren
Philosophie gehört, so stehen wir doch nicht an, dieselbe als
einen ihrer Grundirrtümer zu erklären. Die geometrischen Lehrsätze

vom Kreise u. s. w. sind wahre Erkenntnisse, auch wenn
zufällig kein Kreis existieren würde. Noch weit bedenklicher
aber ist die geradezu das Fundament des angeblich „kritischen
Realismus" bildende Behauptung, dafs nicht alle Erfahrungen
Vorstellungen seien. Mit Recht zwar wendet sich F. gegen die
Ansicht, dafs wir zunächst nur unsere eigenen Vorstellungen
und erst durch diese, in zweiter Linie, die Gegenstände erkennen.
Indem er aber weiter geht und von der Erfahrung und
Wahrnehmung jede Vermittlung durch ein Erkenntnisbild ausschliefst,
verfällt er in die bereits gerügte Vorstellung von einem in

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 30



468 Zur Erkenntnistheorie.

realem Kontakte mit dem äufseren Objekte sich vollziehenden
Erkennen. Zwar meint er, die Vorstellung von einem
Kopfschmerz sei etwas ganz anderes als die Empfindung und
Erfahrung eines solchen, läfst sich aber durch den Doppelsinn der
Worte: Empfindung und Erfahrung täuschen. Schmerz erfahren
kann nämlich bedeuten: Schmerz empfinden, Schmerz haben, aber
auch sich der Schmerzempfindung bewufst sein. Schmerz
erfahren im letzteren Sinne ist offenbar nur in der Form der
Vorstellung möglich. Bleibt man aber beim Schmerze als solchem,
als einem sinnlichen Gefühle stehen, so hat man es mit einer vom
Erkennen überhaupt wesentlich verschiedenen Form psychischer
oder psychophysischer Zuständlichkeit zu thun. Nun liefse sich
vielleicht sagen, dafs das Bewufstsein des Schmerzes ohne eine
repräsentative Spezies sich vollziehe, da der Schmerz der Seele
immanent sei, und dafs dies von den inneren Zuständen überhaupt
gelte, so dafs wenigstens in dieser Sphäre ein unvermitteltes
Erkennen und Erfahren stattfinde. Hierauf erwidern wir, dafs,

mag es sich hiemit verhalten wie ihm wolle, in allen Fällen
eine solche unvermittelte Erfahrung von äufseren Gegenständen
unmöglich sei, denn um mit Aristoteles und Thomas zu reden:
nicht der Stein ist in der Seele, wenn er wahrgenommen wird,
sondern das Bild des Steines. Indem F. auf das durch
Vorstellung (species) unvermittelte Erleben, Erfahren des Thatsäch-
lichen dringt, erneuert er die Ansicht der schottischen Schule,
eines Reid u. s. w., überhaupt derjenigen, die das unmittelbare
Wissen, Erfahren, Fühlen zum höchsten Kriterium der Wahrheit
stempeln und an die Stelle klarer Einsicht ein instinktives
Fürwahrhalten setzen.

Der Begriff des Erkennens ohne Vorstellung wird weiterhin
auf die innere Erfahrung angewendet, nach der eben gemachten
Andeutung mit einem gröfseren Anschein der Berechtigung. Gleichwohl

ist auch hier zwischen dem Bewufstsein der Sensationen
und dem geistiger Thätigkeiten zu unterscheiden. Ein geistiger
Akt mag durch seine reale Immanenz erkennbar sein, mit nichten
aber eine sinnlich-organische Thätigkeit oder Zuständlichkeit.

Die Erörterung der Frage, wie wir zur Anerkennung einer
äufseren Realität gelangen, wird durch eine Prüfung der Lehren
G. E. Schulzes, Schopenhauers, Helmholtz1, J. St. Mills, Rosminis,
Schaarschmidts, Wundts und den Nachweis vorbereitet, dafs aus
idealistischen Voraussetzungen ein Übergang zur Realität nicht
gefunden werden könne. Hierauf wird die Verschiedenheit des
äufseren Wahrnehmungsobjekts von den inneren Zuständen des

Subjekts aufgezeigt. Bestände diese Verschiedenheit nicht, so



Zur Erkenntnistheorie. 469

würde jenes weder von mir noch von einem anderen als etwas
Äufseres angeschaut. Die Projektionstheorie erklärt nicht, wie
mehrere dasselbe als etwas Äufseres anschauen. Wahrnehmungsobjekten

gegenüber können wir uns praktisch bethätigen, unseren
Bewufstseinsthatsachen gegenüber nicht. Nach denselben Kriterien
unterscheiden wir Hallucinationen und Traumbilder von
wirklichen Wahrnehmungsobjekten. Diese brauchen aber nicht selbst
im Bewufstsein zu stecken, nur ein Kontakt zwischen Be-
wufstsein und Objekt im Wahrnehmungsakte ist notwendig.
Nach Auffassung F.s vollzieht sich uun die Wahrnehmung
in folgender Weise. Von den aus substanziellen Elementen
(Atomen? Monaden?) bestehenden Körpern pflanzen sich Be-
wegungseffekte (nicht die Qualitäten selbst) durch Medien zu den
Sinnesorganen fort, worauf diese durch analoge Reproduktionen
reagieren. Diese letzteren aber sind nicht Bilder, sondern
Konstellationen der Hirnteilchen. Jeder Sinnesapparat ist so

eingerichtet, dafs wenn er durch eine gewisse Bewegungsform
des adäquaten Mediums in Energie versetzt wird, jedesmal
ein Gebilde entsteht, das dem äufseren Objekt, das die

Bewegung hervorbrachte, analog ist. Falsch sei die scholastische
Theorie, dafs durch die Medien Bilder sich zu den Sinnen
fortpflanzen: eine Ansicht, die der Scholastik mit Unrecht insinuiert
wird; denn diese läfst nicht fertige Bilder durch die Medien
sich fortpflanzen, sondern nimmt an, dafs das Medium kraft des

vom Objekte empfangenen Impulses die Ähnlichkeit des Objektes
im Sinne wirke, wie etwa das Telephon Töne vermittelt, ohne
dafs diese aktuell und formell darin vorhanden sind: eine
Ansicht, die sieh nicht umgehen läfst, wenn anders nicht die
Objektivität der sensiblen Qualitäten preisgegeben werden soll. —
Wie ist nun, frägt der Verf., von der physiologischen Reproduktion
zu dem äufseren Gegenstand hinüberzukommen? Die Antwort
lautet: nicht durch eine Projektion, sondern durch Reaktion nach
aufsen seitens der in aktuelle Energie versetzten Sinnesorgane.
Hier liegt der wundeste Punkt der F.sehen
Wahrnehmungstheorie. Ähnlich wie Piaton das Sehen durch
ein Entgegenströmen inneren Lichtes gegen das* von aufsen
einströmende zustande kommen läfst, behauptet F. eine Einwirkung
auf das Objekt, wodurch dieses zum Wahrnehmungsobjekt
umgestaltet werde. Auf diese Art wird ihm das Erkennen aus
einer immanenten, vitalen Thätigkeit zu einer transeunten, zu
einem mechanisch-physiologischen Vorgang. Hiergegen ist
entschieden Aristoteles im Rechte, wenn er lehrt, durch unser
Erkennen werde nichts an den Dingen geändert und die Erkenntnis

30*



470 Zur Erkenntnistheorie.

involviere nur eine einseitig (von seiten des Subjekts) reale
Beziehung. F. verwechselt den realen Zusammenhang mit der
Aufsenwelt mit dem Erkenntnisvorgang. Ein realer Kontakt
bildet eine Bedingung, nicht aber einen Faktor des sinnlichen
Erkennens. Indem aber das Wahrnehmungsobjekt vom Dinge
an sich unterschieden wird und durch subjektive Einflüsse affiziert
erscheint, fällt diese Theorie wiederum in den Idealismus zurück.
Die gegen diesen Vorwurf vorgebrachten Gründe sind wirkungslos;

denn so weit das Subjekt auf das Wahrnehmungsobjekt
einfliefst, ist es subjektiv und phänomenal, und es läfst sich auch
keine Grenze des Subjektiven und Objektiven mehr angeben.
Der Verf. selbst wenigstens hat es unterlassen, uns deutlieh zu
sagen, was im Wahrnehmungsobjekte dem Dinge selbst und was
dem Subjekte angehört, so dafs die ganze zur Widerlegung des
Idealismus aufgewendete Mühe als verloren anzusehen ist und
der „kritische Realismus" auf „thönernen Füfsen" steht. — Wenn
F. sich rühmt, dafs keine Theorie, wie die seinige, zwischen
Wahrnehmungsbedingungen, Wahrnehmungsobjekt und Ding an
sich unterscheide, so ist es mit dem Unterscheiden allein nicht
gethan, sondern es kommt darauf an, ob richtig unterschieden
wird. Wahrnehmungsbedingungen sind jederzeit anerkannt worden,
wenn auch zuzugestehen ist, dafs die neuere Physiologie uns in
diesem Punkte weiter gefördert. Dafs aber die Bedingungen
das Objekt selbst alterieren, ist eine Ansicht, die wir entschieden
bestreiten müssen. Wenn F. die Relativität der Wahrnehmung
betont, so vergifst er, was er an anderer Stelle selbst einschärft,
dafs zur Objektivität der Wahrnehmung eine normale Verfassung
der Sinnesorgane erforderlich sei. Die Aufserung, dafs wir
nicht Substanzen, sondern nur räumlich-zeitliche Komplexe von
Wirkungseffekten kausal verbundener Grundelemente wahrnehmen,
deutet auf eine mechanische Auffassung der Dinge und damit
zugleich auf die Quelle hin, aus welcher die eigentümliche
Wahrnehmungstheorie des Verf.s fliefst. — Die folgenden Abschnitte
sind den Vorstellungen und Begriffen gewidmet und verbreiten
sich besonders über den Kausalitäts- und Substanzbegriff. Der
so sehr betonte Unterschied zwischen Vorstellung und
Wahrnehmung wird durch die Annahme der gleichen physiologischen
Basis aus dem Grunde wieder in Frage gestellt, weil das Wesen
der Wahrnehmung in den physiologischen Vorgang anstatt in
die Beziehung auf ein gegenwärtiges Objekt verlegt wurde.
Verfehlt ist die Erklärung des Ursprungs der Begriffe aus der
Assimilation der Vorstellungen nach logischen Gesetzen. Durch
die Behauptung, dafs Begriffe, die in unserer Wahrnehmung gar



Zur Erkenntnistheorie. 471

keinen Grund haben, für uns völlig unfafsbar seien, widerlegt
F. den gegen Aristoteles erhobenen Vorwurf, er schränke die
Erkenntnis auf Erfahrung ein, weil nach ihm kein Begriff ohne
Phantasiebild gebildet und festgehalten werde. Ja, Arist. ist gegen
F. im Vorteil, da er die immateriellen (metaphysischen) Begriffe
sorgfältig von den mathematischen und physischen (materiellen)
unterscheidet, eine Unterscheidung, der wir bei F. nirgends mit
Bestimmtheit begegnen. Das zur Stütze des Begriffs notwendige
Phantasma aber braucht nicht eine adäquat korrespondierende
Vorstellung zu sein, sondern es genügt, je abstrakter der
Begriff ist, eine desto unbestimmtere Vorstellung, wie z. B. der
Begriff des SeiDS, ohne in seiner selbständigen intelligiblen Klarheit

beeinträchtigt zu werden, mit jeder Vorstellung sich
verknüpfen kann. Ungerecht und grundlos ist die Behauptung, dafs
Aristoteles wie Piaton einem extremen Realismus in der
Auffassung der Allgemeinbegriffe gehuldigt habe. — Die
Übereinstimmung, in welcher sich F. mit dem hl. Thomas in dieser Frage
befinden will, nimmt sich wie ein vornehmes Kompliment aus,
durch welches er sich mit dem Aquinaten, den er sonst völlig
ignoriert, gewissermafsen abfindet. Die Übereinstimmung selbst
aber ist eine sehr fragliche, indem der gemäfsigte Realismus des
hl. Thomas nur im Ganzen des Systems das richtige Verständnis
und die gebührende Würdigung erlangen kann. Derselbe läfst
sich namentlich nicht von der Auffassung des Begriffs als
Wesenserkenntnis und von der Abstraktionstheorie des hl. Thomas los-
reifsen. Die Erklärung des Kausalbegriffs aus innerer Erfahrung
läfst, wie schon angedeutet wurde, die Allgemeinheit und Kot-
wendigkeit des Kausalitätsprincips nicht zur Geltung kommen
und die Anwendung jenes Begriffs auf die Aufsenwelt als An-
thropomorphismus erscheinen. Seine ganze Beweisführung aber
zu Gunsten des Kausalitätsprincips zerstört F. wiederum, indem
er mit J. St. Mill die Ursache in Bedingungen auflöst und den
Willen leibliche Bewegungen nicht hervorbringen, sondern diese
mit dem Wollen nur verbunden sein läfst. Die tiefe Befangenheit

F.s im Subjektivismus beweist auch die Art, wie er das
Identitätsprincip, statt es durch sich selbst einleuchtend und ge-
wifs zu finden, aus der Einheit des Bewufstseins und weiter
zurück des diesem zu Grunde liegenden Selbst ableitet. Diesem
subjektivistischen Standpunkt entsprechend wird angenommen,
dafs das Kausalitätsprincip in einer Reaktion des seinem Wesen
nach einheitlichen Denkens auf die Differenz und Veränderung
bestehe, also auf einem subjektiven Bedürfnisse beruhe. Die
Erfahrung, auf die sich der Verf. zuletzt beruft, kann jenem



472 Zur Erkenntnistheorie.

Princip die Allgemeinheit und Notwendigkeit nicht verleihen, ja
in dieser Berufung auf die Erfahrung liegt geradezu eine Bankerotterklärung

des „kritischen Realismus". — Auch der Substanzbegriff

gilt seinem Inhalte nach als Thatsache der inneren
Erfahrung, logisch betrachtet fordert er für jede Eigenschaft einen
Träger, diese logische Seite wurzelt unmittelbar im Identitäts-
princip, mittelbar, wie dieses selbst, in innerer Erfahrung. Schliefs-
lich sollen die Begriffe der Substanzialität und Kausalität in der
Erhaltung der Materie und der Kraft ihre naturwissenschaftliche
Bestätigung finden, und diese Bestätigung der Denknormen im Sein
zur Annahme eines absoluten intelligenten Princips berechtigen,
„welches seine Gedanken im Sein realisiert und unserem Geist
ursprünglich die entsprechenden Normen gegeben hat". Dafs
die „Lösung des Erkenntnisproblems" in letzter Instanz diese
Annahme fordere, gestehen wir bereitwilligst zu, befürchten
aber, diese Forderung möchte auf dem schwankenden Boden des

kritischen Realismus keine andere Bedeutung als die eines
subjektiven Postulates und einer, objektiver Beweisführung unfähigen,
Hypothese haben.


	Zur Erkenntnistheorie

