Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundislav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HIL. THOMAS

VON AQUIN,
Von
FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

i 2@ —

P. Limb. sagt weiter: ,,Man konne ausschlielslich nur, auf
die Auktoritit des hl. Thomas gestiitzt, die Existenz eine von
einem Andern empfangene, also eine von einem Andern mitge-
teilte nennen, nirgends aber lehre S. Thomas, diese Existenz werde
in einem Andern aufgenommen.“!) Wie erklirt dann der
Herr Autor folgende Worte des Doctor Angelicus: ,,sienim ali-
guid invenitur in aliquo per participationem, necesse est quod
causetur in ipso ab eo, cui essentialiter convenit“? Wie stimmt
dies zusammen mit der von P. Limb. soeben ausgesprochenen
Behauptung? Es heilst doch an dieser Stelle: Wenn Etwas
durch Anteilnahme in einem Andern sich vorfindet, so muls
es in demselben verursacht sein von demjenigen, dem es
wesentlich zukommt. Der Herr Autor erleichtert sich die Be-
antwortung dieser Frage auf eine sehr einfache Weise, dadurch
nimlich, dals er zwel entscheidende Worte auslalst.
P.Limb. schreibt,?) auf folgenden Artikel aus S. Thomas sich be-
rufend: si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem,

1) Ohne die Stellen bis jetzt zusammengezihlt zu haben, machen
wir uns anheischig, den Beweis zu liefern, dals wenigstens zwanzig sagen,
die Existenz werde in der Wesenheit aufgenommen.

?) 1. e. Seite 37.



412 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

necesse est, quod causetur ab eo, cul essentialiter convenit.
Die zwei Worte: in ipso sind im Citate des Herrn Autors
ausgeblieben. Soll diese Stelle wirklich etwas gegen die
Thomisten beweisen, so hitte der erste Teil des Satzes: si enim
aliquid invenitur in aliquo ebenfalls weggelassen, oder
wenigstens vom Herrn Autor umgestaltet werden miissen.
Denn um das zu beweisen, was der Herr Autor will, ndmlich
die Existenz werde nach der Lehre des englischen Meisters
nicht in einem Andern aufgenommen, miilste sie logisch richtig
lauten : ,,si aliquid invenitur per participationem, necesse est quod
causetur ab eo, cui essentialiter convenit.“ Die Worte in ali-
quo und gleich darauf: in ipso, stiirzen die ganze Theorie des
P. L. um. Dies geschieht aber auch dann noch, wenn selbst
die Worte in ipso wegfallen, denn dafs ,Etwas“ in einem
,2Andern‘ sich vorfinde, ist nur moglich, so oft man von zwel
Dingen redet. Dazu kommt noch, dafs dieses ,aliquid“ d. h.
die Existenz durch Anteilnahme (per participationem) im Andern
ist, widhrend die Kreatur das Andere nicht durch Anteilnahme,
sondern durch seine Wesenheit besitzt. Das Geschopf hat die
Wesenheit nicht durch Anteilnahme, sondern durch die konsti-
tutiven Principe derselben; die Existenz hingegen hat es durch
Anteilnahme, Ubrigens hiefse es Eulen nach Athen tragen,
wollten wir alle Texte des hl. Thomas anfithren, in welchen der
Heilige ausdriicklich lehrt, die Existenz werde von der We-
senheit und in derselben aufgenommen. Wiirde es auch nicht
ausdriicklich vom Doctor Angelicus betont, so miilste es doch
aus seiner Sentenz iiber das Verhiltnis des Aktes zur Potenz
hervorgehen. Nach S. Thomas ist die Existenz der Akt der
Wesenheit, die folglich die Potenz fiir diesen Akt bildet. Wir
sind begierig, zu erfahren, wie der Herr Autor etwa diesen Akt
sich vorstellt. Dieser Akt soll Akt der Wesenheit sein und
doch nicht von der Wesenheit in sich d. h. in der Wesenheit
aufgenommen werden. Der Herr Autor beruft sich fir seine
Beweise 1n dieser Abhandlung auf mehrere Stellen des hl. Thomas
Wir wollen sie alle genau citieren. Den Text aus 1. p. q.
44. a. 1. konnen wir iibergehen, denn er hat uns bis jetzt be-



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 413

schiftigt. Eine andere Stelle lautet:!) ,Solus enim Deus est
suum esse; in omnibus autem aliis differt essentia rei et ejus.
esse. Kt ex hoc manifestum est, quod solus Deus est per
suam essentiam; omnia vero alia sunt entia per participationem.
Omne autem quod est per participationem, causatur ab eo, quod
est per essentiam, sicut omne ignitum causatur ab igne.“ Der
hl. Thomas will hier nichts anderes darthun, als, dals auch die
Engel eine wirkende Ursache ihrer Existenz fordern. Die Uber-
schrift des Artikels lautet: ,,Utrum angeli habeant causam sui
esse“? Der Doctor Angelicus antwortet: Allerdings, denn sie sind
,entia per participationem.“ Nach der Theorie des P. Limb. ist
nun das ,ens per participationem® gleichbedeutend mit dem
,ens ab alio.“ Daher antwortet S. Thomas, nach P. Limb. ,ja
die Engel haben ihr Sein von einer &ufsern Ursache d. h. sie
sind entia ab alio, denn sie sind entia ab alio. Obwohlje im
Leben der englische Lehrer auf diese Weise argumentiert hat:
,Alles was von einem Andern ist, ist verursacht von einem
Andern“? Der Vergleich, dessen der Doctor Angelicus sich be-
dient, hitte den Herrn Autor doch aufmerksam machen miissen,
dafs eine derartige Auffassung ganz unzulissig ist. ,Das feurig-
gemachte (ignitum) wird verursacht durch das Feuer® Was
wird denn durch das Feuer verursacht? der Korper oder die
Wesenheit des Korpers, der gliiht? Weder das eine noch das
andere, sondernjene Eigenschaft, jenes Accidens, die Gliihhitze, in-
folge der ein Gegenstand, ein Korper feurig ist und genannt wird.
Ebensowenig verursacht Gott die Wesenheit als solche, wie
das Feuer das Korpersein verursacht. Gott verursacht
also jene Eigenschaft, jenes Accidens, wodurch das Wesen exi-
stiert und existierend genannt wird. Der Terminus der Schopfung
ist dle Existenz. Die Zweite von P. Limb. angefiihrte Stelle
des hl. Thomas hat folgenden Wortlaut:2) ,,Sicut enim sol est
lucens per naturam suam, aér autem fit luminosus participando
naturam solis; ita solus Deus est ens per essentiam suam, quia

) 1. p. q. 61. a. 1.
) 1. p. q. 104. a. 1.



414 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

ejus essentia est suum esse; omnis autem creatura est ens par-
ticipative, non quod sua essentia sit suum esse.“ Dieser
Text beweist nun aber das gerade Gegenteil dessen, was der
Herr Autor will. Die Luft wird nicht Luft:durch die Anteil-
nahme an der Natur der Sonne, sondern, wie S. Thomas aus-
driicklich sagt, die Luft wird dadurch helle (luminosus), Soll
nun die Helle der Luft real identisch sein mit der Luft selber?
Dasselbe gilt von der Wesenheit des (reschopfes beziiglich ihrer
Existenz. An dritter Stelle citiert P. Limb. angeblich folgenden
Text aus S. Thomas:') ,Deus est ens per essentiam, quia est
suum esse; omne autem aliud est ens per participationem®,
quia Deus est causa essendi omnibus aliis.“ Wir wollen
den echten Text des Doctor Angelicus hersetzen. Das Kapitel
selbst ist iiberschrieben: , Quod omnia quae sunt, a Deo sunt®.
Im 4. Beweise sagt der englische Lehrer: ,Quod per essentiam
dicitur, est causa ommnium, quae per participationem dicuntur,
sicut ignis est causa omnium ignitorum, inquantum hujusmodi.
Deus autem est ens per essentiam suam, quia est ipsum esse;
omne autem aliud ens, est ens per participationem, quia ens
quod sit suum esse non potest esse nisi unum ut in 1° libr.
cap. 13. et 41. ostensum est. Deus ergo est causa essendi
omnibus aliis. Wie unsere geehrten Leser leicht ersehen
konnen, findet sich_dieses: quia Deus est causa omnibus aliis
nirgends bei dem hl. Thomas. Dafiir bemerkt der Doctor Ange-
licus: Ergo Deus est causa essendi omnibus aliis. Dals Gott
die Ursache des Daseins der Geschopfe bildet, ist also nicht
der Grund, sondern die Folge. Diese Folge griindet sich
aber darauf, dals das Geschopf ein ens participative ist, d. h.
ein ens, dessen Existenz aulserhalb der Wesenheit liegt, und
deshalb real von der Wesenheit unterschieden ist. Dies besagt
der echte Text des hl. Thomas. Ferner beruft sich P. Limb.
auf Alexander von Hales; allein, wie wir nachgewiesen, ist
diese Stelle nicht von Alexander von Hales. Weiters citiert
der Herr Autor den englischen Lehrer?) mit folgender Stelle:

1) 2. contr. Gent. cap. 15.
?) 1. contr. Gent. cap. 22.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 415

., Hsse actum quemdam nominat; non enim dicitur esse aliquid
ex hoc quod est in potentia, sed ex hoc, quod est in actu.
Omne autem, cui aliquis actus convenit, aliquid diversum
ab eo existens, se habet ad ipsum ut potentia ad actum, actus
enim et potentia ad se invicem dicuntur.” Durch diese Stelle
soll S. Thomas beweisen, dafs die Wesenheit an sich (de se)
nur im Zustande der Moglichkeit (de se non est nisi modo pos-
sibili) oder in der rein objektiven Potenz sei. Und zwar ist
diese Wesenheit die existierende, denn P. Limb. schreibt:
,Itaque cum res existens ,per vim agentis“, i, e. a Deo
effecta sit, ideirco de se non est“ etc. Wie das existierende
Ding an sich, de se, nur im Zustande der Maoglichkeit, oder in
der objektiven Potenz sein konne, ist uns schlechterdings unfafs-
bar. Aus der Stelle des hl. Thomas wenigstens folgt dies ganz
und gar nicht. Der englische Lehrer spricht von Etwas, dem
ein Akt zukomme. Dem Moglichen aber, der objektiven Potenz,
dem Idealen, kann keinerlei Akt in der Wirklichkeit zukommen.
Daher kann dieses sich auch nicht zum Akte wie die Potenz
verhalten. Dem P. Limb. bleibt natiirlich nichts anderes iibrig
als diese Behauptung aufzustellen, denn die subjektive Potenz
von welcher der hl. Thomas hier spricht, bekimptt der Herr
Autor. Ein einziges Wortaus dem hl. Thomas, welches P. Limb.
auch mit Sperrdruck hervorhebt, konnte, aus dem Zusammen-
hange herausgerissen, im Sinne des Herrn Auntors gedeutet werden.
Es ist das Wort possibile und findet sich in den Sentenzen.!)
,, Bt quia omne quod non habet aliquid ex se, sed recipit illud
ab alio, est possibile, vel in potentia respectu ejus; ideo ipsa
quidditas est sicut potentia, et suum esse acquisitum est sicut
actus.“ P. L. behauptet nun, der hl. Thomas habe ausdriicklich
(expressis verbis) und zwar an dieser Stelle gesagt, dals die
Wesenheit das Mogliche oder die objektive Potenz bedeute, und
die Existenz deren Akt sei. Wir bemerkten vorhin, diese Stelle
konnte man allenfalls fiir die Theorie des P. L. verwerten.
Dies ist aber nur in so lange der Fall, als man sie nicht weiter

1) 2, did. 3. ¢q. 1. a. 1.



416 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

im Zusammenhange und bis zum Schlusse citiert. Dies hat
auch in der That der Herr Autor gethan. Wir wollen daher die
Stelle ergédnzen. Im Anschlusse an das letzte Wort schreibt
S. Thomas weiter: ,et ita per consequens est ibi compositio
ex actu et potentia.“!) Aus diesen Worten geht zur Ge-
niige hervor, was der Doctor Angelicus unter dem: ,possibile,
vel in potentia® verstanden hat. Unmoglich kann der Heilige
meinen, das Geschopf sei aus dem Moglichen, der objektiven
Potenz d. h. aus dem Idealen und Aktualen zusammengesetzt.
Eine solche Ansicht nennt Cajetan eine Absurditit. Daher kann
der englische Meister an dieser Stelle nur die subjektive Po-
tenz im Auge haben. Auf die letzte Bemerkung des P. Limb.,
dals nur Parteileidenschaft dem hl. Thomas eine andere, als die
vom Herrn Autor dem Heiligen zugeschriebene Ansicht vindi-
cieren konne, haben wir natiirlich keine Antwort. Wir wollen
und konnen es ruhig und mit aller Zuversicht unsern geehrten
Lesern iiberlassen, dariiber ein Urteil zu fillen, ob iberhaupt
Parteileidenschaft in dieser Frage vorherrsche, und wenn dem
wirklich also ist, auf welcher Seite man sie etwa zusuchen habe.

Der hl. Thomas hat sich also in unserer Frage, dies ist
das Resultat unserer Untersuchung, biindig und klar ausgesprochen.
Gott allein ist ein ens durch seine Wesenheit, denn diese ist
zugleich ihre Existenz, also mit dem Dasein real identisch.
Jedes Geschopf ohne Ausnahme ist ein ens durch Anteilnahme,
denn die Wesenheit der Kreatur ist nicht zugleich deren Exi-

1) In der Physik schreibt S. Thomas: ,necesse est enim, quod omnis
substantia simplex subsistens, vel ipsa sit suum esse, vel participat esse.
Substantia autem simplex, quae est ipsum suum esse subsistens, non po-
test esse nisi una, sicut nec albedo, si esset subsistens, posset esse nisi
una. Omnis ergo substantia, quae est post primam substantiam simplicem,
participat esse. Omne autem participans componitur ex par-
ticipante et participato, et participans est in potentia ad
participatum. In omni ergo substantia, quantumcunque
simpliei, post primam substantiam simplicem, est potentia essendi.
efr. Physicor. 8. lect. 21. pag. 449. ed. nova Romae. 1884. Wir bemerken
noch, dafs hier von den Himmelskirpern, also von thatsichlich exi-
stierenden Wesen die Rede ist.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 417

stenz, sondern real von der Wesenheit unterschieden. Die We-
senheit als solche hat das Geschopf nicht durch Anteilnahme,
wohl aber die Existenz. Weil die Wesenheit oder deren kon-
stitutive Principien die Existenz nicht enthalten, dieselbe aber
auch nicht, wie es bei dem Accidens proprium geschieht, her-
vorbringen konnen per modum naturalis resultantiae, deshalb
wird die Existenz von einem Andern, Gott, der &ulsern wir-
kenden Ursache, hervorgebracht und der Wesenheit mitgeteilt.
Diese letztere nimmt das Dasein in sich auf, denn sie geht
mit ihm eine Zusammensetzung ein. Daher ist jedes Ge-
schopf ein ‘aus der Wesenheit und Existenz real Zusammen-
gesetztes. Um das Dasein aufnehmen zu konnen, mufs die We-
senheit zu ihm im Verhiltnis der Potenz stehen. Die Existenz
aber ist der Akt fiir diese Potenz. Darum ist jedes Geschopf,
auch der Engel real zusammengesetzt aus Potenz und Akt.
Potenz und Akt gehoren derselben Ordnung an, (sunt in eodem
genere). Gehort der Akt der idealen Ordnung an, so mufs dies
auch bei der ihm entsprechenden Potenz der Fall sein. Ist der
Akt in der realen Wirklichkeit, so ist es auch die Potenz, deren
Akt er eben ist. Die Existenz nun gehort der Wirklichkeit an,
folglich mufs auch die Potenz ihr angehoren. Das Mogliche,
die objektive Potenz ist etwas Ideales; daher ist die Potenz
fir die Existenz die subjektive Potenz oder das Potentiale,

159 Avicenna hatte gelehrt, dals das unum und ens nicht die
Substanz einer Sache bezeichne, sondern etwas zu dieser Sub-
stanz Hinzugefiigtes. Vom ens sagte er dieses, weil in jedem
Dinge, welches die Existenz von einem Andern hat, ,ein An-
deres“ das Sein (die Existenz) des Dinges ist, und ,ein An-
deres* die Substanz oder die Wesenheit. Der Name ,,Seiendes
(ens) aber bezeichne das Sein. Es bezeichne also, wie es
scheint, etwas zu der Wesenheit Hinzugefiigtes.

Diese Ansicht des Avicenna widerlegt der hl. Thomas auf
folgende Weise:!) , Avicenna non videtur dixisse recte; esse
enim rei, quamvis sit aliud ab ejus essentia, non tamen

1) 40, metaphys. lect. 2.



418 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

est intelligendum quod sit aliguod superadditum ad modum
accidentis, sed quasi constituitur per principia essentiae.

Der hl. Thomas gibt also dem Avicenna darin recht, dals
in jedem Dinge, welches die Existenz von einem Andern hat,
,ein Anderes das Dasein und ,ein Anderes” die Substanz oder
Wesenheit sei. Unrecht aber, meint der Doctor Angelicus, hat
Avicenna darin, dafs er behauptet, die Existenz komme der
Wesenheit nach Art eines Accidens zu. Sie folgt vielmehr
gleichsam aus den Principien der Wesenheit. Schon an einer
trither von uns angefiihrten Stelle!) hatte S. Thomas gelehrt,
die Existenz sei ein Accidens und komme zur Wesenheit hinzu
(advenit). In welchem Sinne dies zu verstehen sei, sagt uns
der englische Lehrer anderswo.?) Die Existenz darf man nicht
in der Weise als Accidens auffassen, als ware sie, von der Exi-
stenz der Substanz gesprochen, in der Gattung des Accidens.
Sie ist vielmehr der Akt der ,,Substanz“. Nennen wir sie
ein Accidens, so geschieht dies nur, weil sie Ahnlichkeit hat
mit einem solchen, weil sie, ebenso wie das Accidens, nicht
einen Teil der Wesenheilt ausmacht. Indem nun Avicenna
die Existenz als Accidens auffalste, nicht blofs nach der Ahnlich-
keit, sondern in wirkiicher Bedeutung, und ens ihm gleichbe-
deutend war mit Existenz, mulste er notwendig zu dem Re-
sultate gelangen, dals das lns nicht real identisch sei mit der
Substanz oder Wesenheit, welche ist. Zwischen der Substanz
und dem Accidens, sel es nun das proprium oder das accidens
per accidens, ist der Unterschied ein realer, und beide zusam-
men bilden ein unum per accidens, nicht ein unum per se, denn
beide, Substanz wie Accidens, haben ihre eige ne Existenz
und Wesenheit. Nicht also verhélt es sich mit der Existenz
beziiglich der Substanz oder Wesenheit. Die Wesenheit hat
nicht das Sein ohne die Existenz und die letztere hat nicht ihre
eigene Wesenheit. Beide zusammen bilden eine existierende
Wesenheit. Die Wesenheit ist das, was existiert, und das Da-
sein ist dasjenige, wodurch diese Wesenheit da ist. Mit Grund

1) 2. dist. 8. q. 1. a. 1.
?) de potentia. q. 5. a. 4, ad 3m.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 419

bemerkt daher S. Thomas, das Sein, obgleich ,ein Anderes“ ais
die Wesenheit, werde doch nicht zu derselben hinzugefiigt nach
Art eines Accidens.

P. Limb. will in dieser Stelle des englischen Lehrers nicht
blofs keinen Gegensatz gegen seine Theorie beziiglich des vir-
tuellen Unterschiedes, sondern dafiir sogar eine vortreffliche
Stiitze finden. Der Herr Autor schreibt namlich :1) ,,Der hl. Tho-
mas behauptet also zundchst, dals die Existenz oder das Sein
des Dinges, obgleich ein Anderes als die Wesenheit, doch nicht
etwas Hinzugetiigtes ist, gleichwie die Accidenzen der Wesenheit
zufallen, (accidunt), sondern durch die Principien der Wesenheit
selber konstituiert werde. Diese Principien der Wesenheit sind
nun entweder innere, oder dulsere. Wo immer die Existenz
durch letztere konstituiert wird, ist die Existenz nichts Anderes
als die hervorgebrachte Wesenheit. Wird sie aber durch die
ersteren konstituiert, so ist sie nichts Anderes als die Wesenheit
intrinsece und formaliter. Daraus folgt, dals der Name: Sei-
endes, welcher die Existenz bedeutet, auch zugleich die Wesen-
heit bedeutet, nicht aber, wie Avicenna meinte, blofs die Existenz.
Aus dieser Darlegung erhellt, dals die citierte Stelle des hl. Thomas
unserer Sentenz nicht nur nicht schadet, sondern derselben viel-
mehr in ganz vortrefflicher Weise zum Schutze gereicht.*

Wie kommt P. Limb. zu diesem gliicklichen Resultate,
dafs S. Thomas nicht nur kein Gegner, sondern ein wirklicher
Verteidiger des virtuellen Unterschiedes sei? Auf einem sehr
einfachen Wege, durch Vornahme einiger Anderungen im Texte
des hl. Thomas selber. Wir wollen zundchst das Original des
Herrn Autors anfiihren und es dann mit der Stelle aus S. Thomas
vergleichen. Den Sperrdruck und die Anfiihrungszeichen des
Originals behalten wir bei. P. Limb. schreibt also: Imprimis
ergo S. Thomas contendit, esse sive existentiam rei, licet 5,818
aliud ab ejus essentia®, non tamen ,aliquid superadditum* esse,
sicuti accidentia ad essentias accedunt, sed existentiam ex ip-
sius essentiae principiis constitui. Die Stelle des eng-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. III. 927



420 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

lischen Lehrers lautet: ,,Esse enim rei, quamvis sit alind ab ejus
essentia, non tamen est intelligendum, quod sit aliquod super-
additum ad modum accidentis, sed quasi constituitur per prin-
cipia essentiae.“ Wie jeder Leser leicht ersehen kann, hat der
Herr Autor das Wort ,quasi“ ganz weggelassen, die Worte
,»ad modum® durch das Wort ,sicuti ersetzt, nach ,,superaddi-
tum® ein Komma eingefiigt und dieses Wort dadurch vom: ,,ad
modum accidentis getrennt. Ziehen wir die markierten Worte
zusammen, so heifst die Stelle des P. L.: esse sive existentia
rei, licet sit aliud ab ejus essentia, non tamen est aliquod super-
additum, sed constituitur ex principiis ipsius essentiae, und der
Beweis fir den virtuellen Unterschied aus S. Thomas ist voll-
kommen fertig gestellt.

Der englische Meister erklart an dieser Stelle, das Sein
des Dinges sei allerdings ,ein Anderes“ als die Wesenheit und
darum ein Hinzugefiigtes. Allein es sel nicht hinzugefiigt nach
Art wie das Accidens zu der Wesenheit hinzukommt.!) Und
warum nicht? Weil das Accidens die Existenz der Wesenheit
voraussetzt. Die Wesenheit ist ja der Triger des Accidens,
und letzteres existiert nur im Sein der Wesenheit, es stiitzt
sein schwaches Sein durch das Sein der Wesenheit. Nun exi-
stiert aber die Wesenheit erst durch das Sein; dieses Sein ist
der innere formale Grund, dafls die Wesenheit da ist. Folglich
kann der Wesenheit das Sein nicht nach Art des Accidens
beigefiigt sein.?) Der Doctor Angelicus lehrt Avicenna gegen-

1) An mehreren Stellen nennt S. Thomas die Existenz ein Accidens :
cfr. 1. dist. 8. q. 3. expositio primae partis textus. 2. dist.3.q.1.a.1. c.
und ad 6um, Opusc. 42 de natura generis cap. 5. Allein der Heilige erklirt
zugleich, in welchem Sinne dies zu verstehen sei. An der zuerst genann-
ten Stelle sagt er: Accidens dicitur hie, quod non est de intellectu alicu-
jus, sicut rationale dicitur animali accidere. Et ita cuilibet quidditati
creatae accidit esse, quia non est de intellectu ipsius quidditatis. Potest
enim intellegi humanitas et tamen dubitari, utrum homo habeat esse. cfr.
de potentia. q. 5. a. 4. ad 3um.

?) Der hl. Thomas bestreitet entschieden, (cfr. de ente et essentia
cap. 5. — 1.p. q. 3. a. 4.), dals die Wesenheit der Grund der Existenzsei. Wenn
ernun hier sagt: ,,quasi ex principiis essentiae‘‘ constituitur, so erklirt er an



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 421

iber, das ens und das unum seien der Sache nach identisch,
ein unum per se. Avicenna irrte in zweifacher Weise: zunéchst
darin, dals er das ens fiir die Existenz allein nahm. Dann
aber auch, indem er behauptete, die sachliche, reale Identitit
des ens und unum werde durch die Vereinigung der Existenz
mit der Wesenheit aufgehoben, weil ja ,,ein Anderes“ die Wesen-
heit und ,,ein Anderes“ die Existenz sei. Dies hebt die Einheit
nicht auf, antwortet S. Thomas, denn das Sein kommt nicht nach
Art eines Accidens zu der Wesenheit hinzu. Was P. Limb.
weiter bemerkt: ,,Das Wort: Seiendes (ens) bezeichne nicht das
Sein allein, wie Avicenna lehrte, sondern auch die Wesenheit®,
ist vollkommen richtig. Allein damit verurteilt der Herr Autor
seine eigene Theorie. Denn bezeichnet ens nicht die Existenz
allein, so mufls es noch etwas Anderes, ein Zweites bezeich-
nen. Wenn aber dies, dann ist der virtuelle Unterschied
unmoglich. Gemils diesem Unterschiede ist ja die Sache ein
und dieselbe. Folglich kann das ens real nur ein und das-
selbe bezeichnen. Der Unterschied ist nurbegrifflich. Bekampft
nun P. Limb. mit S. Thomas den Avicenna darin, dals das ens
der Sache nach (sec. rem) die Existenz allein bezeichne, so
bedeutet es, der Sache nach, noch ein Anderes, ein Zweites, die
Wesenheit namlich.l) Dann ist aber auch der reale Unter-

anderen Stellen genau, welchen Sinn diese Worte haben. DasSein folgt auf die
Principien der Wesenheit, wie die Thétigkeit auf das Théitigkeitsvermigen
folgt. cfr. 2. dist. 15. q. 3. a. 1. ad 5um. Das Sein ist der Akt des
Seienden aus dem Princip des Dinges resultierend, wie das Leuchten der
Akt des Leuchtenden ist. cfr. 3. dist. 6. q. 2. a. 2. ¢. Durch die Form
wird die Substanz zur Aufnahme des Seins befihigt. 2. contr. Gent. cayp.
55. ratio 1a. Das Sein folgt auf die Form. Die Form heilst Princip des
Seins, weil sie das Komplement der Substanz bildet, deren Akt das Sein
selber ist. Die Form ist nicht das Sein selber. cfr. 2. contr. Gent. cap. 54.
ratio 3a.

1) Die Alten fafsten dieses ,,ens‘“ entweder als Nomen, Hauptwort,
und dann bedeutet es, ihnen zufolge, die Wesenheit; oder als Particip, und
dann bezeichnet es die Wesenheit mit der Existenz zugleich. Dies ist
auch der Grund, dafs wir ,.ens‘‘ stets mit: ,,Seiendes*, nicht mit: ,,Sein*
libersetzen.

27%



422 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

schied zwischen Wesenheit und Existenz von selber gegeben
und der virtuelle geopfert.

Eine Bestitigung des soeben Gesagten, dals im ens zwei
Dinge' enthalten seien, finden wir in einem andern Werke des
englischen Lehrers. Der Heilige schreibt daselbst:1) ,8i tamen,
quaecunque duo se habent ad invicem sicut potentia et actus,
nominentur materia et forma, nihil obstat dicere, ut non fiat vis
in verbo, quod in substantiis spiritnalibus est materia et forma.
Oportet enim in substantia spirituall creata esse duo, quorum
unum comparatur ad alterum, ut potentia ad actum, quod sic
patet. Manifestum est enim, quod primum Ens, quod Deus est,
est actus infinitus, utpote habens in se totam plenitudinem
essendl, non contractam ad aliquam naturam generis vel speciel.
Unde oportet quod ipsum esse ejus non sit esse quasi indi-
tum alicul naturae, quae non sit suum esse, quia sic fini-
retur ad illam naturum. Unde dicimus, quod Deus est ipsum
suum esse. Hoc autem non potest dici de aliquo alio. Sicut
enim impossibile est intelligere, quod sint plures albedines se-
paratae, sed si esset albedo separata ab omni subjecto et
recipiente, esset una tantum, ita lmpossibile est, quod sit
ipsum esse subsistens, nisi unum tantum. Omne igitur, quod
est post primum ens, cum non sit suum esse, habet esse in
aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur. Et sic
in quolibet creato aliud est natura rei, quae participat esse, et
aliud ipsum esse participatum. Kt cum quaelibet res participat
per assimilationem primum actum, inquantum habet esse, ne-
cesse est, quod esse participatum in unoquoque comparetur
ad naturam participantem ipsum, sicut actus ad poten-
tiam. In natura igitur rerum corporearum, materia non per se
participat ipsum esse, sed per formam; forma enim adveniens
materiae facit ipsam esse actu, sicut anima corpori. Unde in
rebus compositis est considerare duplicem actum et dupli-
cem potentiam. Nam primo quidem materia est ut potentia
respectu formae, et forma est actus ejus. Kt iterum natura con-

1) Quaest. disp. de spirit. creat. ¢. unic. a. 1.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 423

stituta ex materia et forma est ut potentia respectu ipsius
esse, inquantum est susceptiva ejus. Remoto igitur funda-
mento materiae, si remaneat aliqua forma determinatae naturae
per se subsistens, non in materia, adhuc comparabitur ad suum
esse ut potentia ad actum. Non dico autem ut potentiam sepa-
rabilem ab actu, sed quam semper suus actus comitetur. Kt
hoc modo natura spiritualis substantiae, quae non est composita
ex materia et forma, est ut potentia respectu sui esse; et sic
in substantia spirituali est compositio potentiae et actus, et
per consequens materiae et formae, si tamen omnis actus nomi-
netur forma.“?)

Auf die 8. Schwierigkeit erwidert der Doctor Angelicus:
es ist nicht dasselbe zusammengesetzt sein aus ,,quo est” und
,quod est, und aus der Materie und Form. Obgleich némlich die
Form das ,,quo aliquid est“ genannt werden kann, so darf man
eigentlich doch nicht sagen, die Materie sei das ,quod est,
denn sie ist ja nur in der Potenz. Das ,,quod est“ ist vielmehr
dasjenige, was im Sein subsistiert. In den korperlichen Sub-
stanzen ist es das aus Materie und Form Zusammengesetzte, in
den unkorperlichen ist es die einfache Form. Das ,,quo est’
aber ist das Sein, an welchem Etwas Anteil hat (est esse par-
ticipatum), denn insofern ist ein Ding, als es Anteil hat am Sein.
Die 15. Objektion lost der englische Lehrer, indem er sagt: Das
Sein der geschaffenen geistigen Substanz ist begrenzt und ein-
geschrinkt nicht zwar durch die Materie, sondern dadurch, dals
es aufgenommen ist in der Natur einer bestimmten Art und
die Natur an dem Sein Anteil hat. Zur 17. bemerkt S. Thomas:
Die geistige Substanz ist nicht reiner Akt, noch auch reine
Potenz, sondern sie hat die Potenz mit dem Akte.

1) 2. contr. Gent. cap. 53. ratio 13- sagt der hl. Thomas: In quo-
cunque inveniuntur aliqua duo, quorum unum estcomplementum alterius,
proportio unius ad alterum est sicut proportio potentiae ad actum. Nihil
enim completur, nisi per proprium actum. In substantia autem intellec-
tuali creata inveniuntur duo, scilicet substantia ipsa, et esse ejus,
quod non est ipsa substantia ut ostensum est cap. praeced. Ipsum autem
esse est complementum substantiae existentis.



424 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Diese Stelle des hl. Thomas ist in sich selber zu klar und
zu bestimmt, als dafs sie von unserer Seite einer nihern Zer-
gliederung oder Beleuchtung bediirfte. Alles was einen realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein der Kreatur be-
griindet, hat S. Thomas selber angegeben. Bemerken wollen
wir nur, dals die Stelle selber dem P. Limb. nicht bekannt
zu sein scheint.

In derselben Weise spricht sich der hl. Thomas anderswo
aus, indem er die Natur oder Wesenheit der menschlichen Seele
untersucht.!) , Non excluditur, quin in anima sit actus et po-
tentia; nam potentia et actus non solum in rebus mobilibus, sed
etlam in Immutabilibus Inveniuntur et sunt communiora. Quo-
modo autem in anima actus et potentia inveniantur, sic conside-
randum est ex materiabilibus ad immaterialia procedendo. In
substantiis enim ex materia et forma compositis tria invenimus,
scilicit: materiam, formam et ipsum esse. Cujus quidem prin-
cipium est forma. Nam materia ex hoc quod recipit formam,
participat esse. Sic igitur esse consequitur ipsam formam.
Nec tamen forma est suum esse, cum sit ejus principium.
Et licet materia non pertingat ad esse nisi per formam, forma
tamen, inquantum est forma, non indiget materia ad suum esse,
cumm ipsam formam consequatur esse; sed indiget materia, cum
sit talis forma, quae per se non subsistit. Nihil ergo prohibet
esse aliqguam formam a materia separatam, quae habeat esse,
et esse sit in hujusmodi forma. Ipsa enim essentia formae
comparatur ad esse, sicut potentia ad proprium actum. Et ita
in formis per se subsistentibus invenitur et potentia et actus,
inquantum ipsum esse est actus formae subsistentis,
quae non est suum esse. Si autem aliqua res sit, quae sit suum
esse, quod proprium Dei est, non est ibi potentia et actus, sed
actus purus. Et hinc est quod Boéthius dicit, (libr. de hebdom.)
quod in aliis, quae sunt post Deum, differt esse et quod est;
vel sicut quidam dicunt, quod est et quo est. Nam ipsum esse
est ,,quo aliquid est®, sicut cursus est, quo aliquis currit. Cum

1) QQ. dispp. de anima ¢. unic. a. 6.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 425

ergo anima sit quaedam forma per se subsistens, potest in ea
esse compositio actus et potentiae, id est: esse et quod est, non
autem compositio materiae et formae.“ — Auf den zweiten Ein-
wurf bemerkt der Doctor Angelicus: ,Das Sein ist der letzte
Akt, an dem Alles Anteil hat (participabilis), er selber aber
hat an nichts Weiterem Anteil. Das subsistierende Sein, Gott,
hat an keinem Andern Anteil. Die iibrigen subsistierenden
Formen aber miissen notwendig an dem Sein Anteil haben und
verhalten sich zum Sein wie die Potenz zum Akte. Ad tertium:
eine Form verhélt sich nicht blofs zum Sein wie die Potenz
zum Akte, sondern auch noch zu einer andern Form. Die Engel
und die menschliche Seele konnen daher nicht nur das Sein
aufnehmen, sondern auch noch andere Vollkommenheiten.*

In den zusammengesetzten Substanzen haben wir nach
Thomas drei Dinge zu unterscheiden: die Materie, die Form
und das Dasein, in den einfachen, dem Engel und der mensch-
lichen Seele, sind deren zwei: die Form und das Sein. Die
Form selber ist nicht das Sein, wohl aber folgt das Sein auf
die Form. Das Sein ist in dieser von der Materie freien Form.
Die Existenz ist der Akt der fiir sich subsistierenden For men.
Das Sein ist nicht der erste, sondern der letzte Akt. Daher
verhélt sich auch die Form, die an sich ein Akt ist, zur Exi-
stenz, wie die Potenz zum Akte. Wir wiilsten nicht, wie man
noch deuntlicher das Verhaltnis der Wesenheit zur Existenz dar-
stellen und noch besser den realen Unterschied zwischen beiden
hervorheben konnte, als es hier vom englischen Lehrer geschehen
ist. Dem P. Limb. ist abermals diese Stelle unbekannt,
sonst héitte wahrscheinlich wieder das Abstrakte und Konkrete
zur Erklirung derselben gedient. Beziiglich dieses nicht unbe-
liebten Erklarungsgrundes schreibt Johaunes a 8. Thoma: 1)
,Die Gegner behaupten, der hl. Thomas nehme die Existenz, so
oft er sie von der Wesenheit oder Natur unterscheidet, fiir die
Subsistenz. Dies ist aber eine sehr unwiirdige Auffassung
von der eigentiimlichen und formellen Ausdrucksweise des hl. Tho-
mas. Wie lafst es sich denn begreifen, dafs S. Thomas an so

1) curs. philos. IL p. q. 7. a. 4. pag. 106.



426 Das Verhialtnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

vielen Stellen, wo er iiber die Existenz und Wesenheit handelt,
unter der Existenz immer nur die Subsistenz verstehe, und uns
nichts sage von der Schwierigkeit, die er aufgeworfen, namlich
von der Existenz, indem er in diesem Falle stets auf das ab-
lenkt, was er nicht untersucht, auf die Subsistenz? Dazu kommt
noch, dafs der hl. Thomas allgemein spricht von jeder Kreatur
aulser Gott, sel sie subsistent oder nicht. In dem nicht subsi-
stenten Geschopf, dem Accidens, wire ohnedies fir diese The-
orie kein Platz. Uberdies behandelt der hl. Thomas den Unter-
schied der Subsistenz von der Wesenheit und jenen der Existenz
von der Wesenheit als zwei verschiedene und getrennte Schwie-
rigkeiten. Unmoglich kann daher der hl. Thomas die Subsistenz
fiir die Existenz nehmen. Der hl. Thomas sagt ja ofter als
einmal, dals die subsistierende Form das Sein autnehme und
in der Potenz zur Existenz sei. Daher kann er unter dem
Namen: ,,Existenz nicht die Subsistenz verstehen. In diesem
Falle wire ja der Sinn der, dals die subsistierende Form in der
Potenz sei zu der Subsistenz und diesclbe aufnehme.“ — In der
That! das eine mail) schreibt S.Thomas: die in der Natur sub-
sistierende Form sei doch noch im Verhilltnisse zum Sein wie
die Potenz zum Akte; das andere mal:2) die subsistierende Form
sei keineswegs ein Nichtseieades (non ens), sondern der Akt,
namlich die participative Form des letzten Aktes, der das
Sein ist. An dritter Stelle:3) das Sein gehore zur Natur und
zur Hypostase oder Subsistenz; der Natur komme es zu ,ut
quo“, dem Suppositum aber: ,ut quod“*) Die Subsistenz kommt
doch nicht der Subsistenz ,ut quod“ zu? Kine solche Ansicht
hat S. Thomas sicher niemals verteidigt.

Dafls die vorhin erwahnte Auffassung des P. Limb. und
Anderer keine Berechtigung hat, weist der hl. Thomas noch
in einem anderen Artikel seiner theologischen Summe nach.?) Der

) 1. p. q. 50. a. 2. ad 3.
) Opusc. 15. cap. 8.

3) Quodl. 9. a. 2.

1) cfr. die nichste Stelle.
5) 3. p. q. 17. a. 2,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 427

englische Lehrer stellt die Frage: ,,ob in Christus nur eine Exi-
stenz sich finde“? Der Heilige_ antwortet: ,,Quia in Christo sunt
duae naturae et una hypostasis, necesse est, quod ea quae ad
naturam pertinent in Christo, sint duo; quae autem pertinent ad
hypostasim in Christo, sint unum tantum. Esse autem pertinet
et ad naturam, et ad hypostasim. Ad hypostasim quidem
sicut ad id quod habet esse, ad naturam autem, sicut ad id
quo aliquid habet esse. Natura enim significatur per modum
formae, quae dicitur ens ex eo quod ea aliquid est; sicut albe-
dine est aliquid album, et humanitate est aliquid homo. Est autem
considerandum, quod si est aliqua forma vel natura, quae non
pertineat ad esse personale hypostasis subsistentis, illud esse
non dicitur esse illius personae simpliciter, sed secundum quid,
sicut esse album est esse Socratis, non inquantum est Socrates,
sed inquantum est albus Et hujusmodi esse nihil prohibet
multiplicari in una hypostasi vel persona. Aliud enim est
esse, quo Socrates est albus, et quo Socrates est musicus. Sed
illud esse, quod pertinet ad ipsam hypostasim vel personam
secundum se, Impossibile est in una hypostasi vel persona mul-
tiplicari, quia impossibile est quod unius rei non sit unum esse.
— Siigitur natura humana adveniret Filio Dei non hypostatice vel
personaliter, sed accidentaliter sicut quidam posuerunt, oporteret
ponere in Christo duo esse, unum quidem secundum quod est
Dens, aliud autem, secundum quod est homo, sicut in Socrate
ponitur aliud esse secundum quod est albus, et aliud secundum
quod est homo, quia esse album non pertinet ad esse personale
Socratis. Esse autem capitatum, et esse corporeum, et esse ani-
matum, totum pertinet ad unam personam Socratis. Kt ideo ex
omnibus his non fit nisi unum esse in Socrate. Kt si contin-
geret, quod post constitutionem personae Socratis advenirent
Socrati manus vel pes, vel oculi sicut aceidit caeco nato, ex his
non accresceret Socrati aliud esse, sed solum relatio quaedam
ad hujusmodi, quia scilicet diceretur esse non solum secundum
ea, quae prius habebat, sed etiam secundum ea, quae sibi post-
modum advenerunt. Sic igitur, cum humana natura conjungatur
Filio Dei- hypostatice vel personaliter, et non accidentaliter, con-



428 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

sequens est, quod secundum humanam naturam non adveniat el
novum esse personale, sed solum nova relatio esse personalis
praeexistentis ad naturam humanam; ut scilicet persona illa jam
dicatur subsistere non solum secundum divinam naturam, sed
etiam secundum humanam.“ Ad 1"™ dicendum, quod esse con-
sequitur naturam, non sicut habentem esse, sed sicut qua ali-
quid est; personam autem sive hypostasim consequitur sicut ha-
bentem esse. Kt ideo magis retinet unitatem secundum unitatem
hypostasis, quam habeat dualitatem secundum dualitatem natura-
rum. Ad 4"™: ,Ipsum esse est personae subsistentis
secundum quod habet habitudinem ad talem naturam.”

Aus dieser Stelle des englischen Meisters folgt zur Evi-
denz, dals unter dem Sein nicht die Subsistenz verstanden
werden kann. Das Subsistierende, das Konkrete, lehrt S. Tho-
mas, ist das, was ist; das Sein aber ist das, wodurch ein Ding
ist. Das Subsistierende hat das Sein; nichts aber hat sich
selber. Das Sein bedeutet auch nicht das Abstrakte, die Natur;
denn in diesem Falle hdtten wir hier zwei Sein, weil zwel Na-
turen vorhanden sind. Unter dem Sein diirfen wir auch nicht
die abstrakte Existenz verstehen, oder auch die Natur im
Zustande der Moglichkeit, ndmlich bevor sie geschaffen und
mit der gottlichen Person geeinigt wurde. S. Thomas spricht
von Jesus Christus, wie er war und lebte. Ks geht auch nicht
an zu behaupten, die menschliche Natur in Christus sei oder
existiere, weil sie geschaffen worden, auf Grund des
Hervorgebrachtwerdens.!) Wir hitten dann abermals zwei
Sein, ein hervorgebrachtes und ein nichthervorgebrachtes. Uber-
dies wire dann das ungeschaffene Sein der gottlichen Person
nicht das Sein der menschlichen Natur. Das ewige Sein
des Sohnes Gottes, bemerkt S. Thomas da 2", wird das Sein
des Menschen, insofern die menschliche Natur vom Sohne Gottes
aufgenommen wird in die Einheit der Person. Oder sollte vielleicht
die menschliche Natur, als geschaffene und darum mit ihrem
eigenen Sein ausgestattet, dieses ihr Sein bei der Aufnahme in

1) Esse, secundum quod Christus simpliciter dicitur esse, est esse
increatum. Unde non potest dici creatura. cfr. 3. dist. 11. ¢. 1. a. 2. c.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 429

die Einheit der Person wieder verlieren? — Alle diese Annahmen
sind, nach der Lehre des hl. Thomas wenigstens, durchaus unzu-
lassig, Die Existenz muls daher ein von allen diesen real Unter-
schiedenes sein. KEinen virtuellen Unterschied setzen wir auch
in diesem einen Sein der gottlichen Person, insofern es das einemal
das Sein der gottlichen, das anderemal das der menschlichen
Natur in unserem Denken bezeichnet. Und doch konnen wir
nicht sagen, dals es ,ein Anderes* und ,ein Anderes” sei. Die
menschliche Natur aber ist ,ein Anderes“ als das gdttliche Sein
dieser menschlichen Natur. Es ist somit der reale Unterschied
zwischen der Wesenhelt und Existenz der Geschopfe durch die
Auktoritdt des hl. Thomas nachgewiesen.

P. Limb. schweigt auch iiber diese Stelle des Doctor An-
gelicus, wie iiber so manche andere, die wir friiher citiert haben.

Jeden Zweifel beziiglich der Lehre des hl. Thomas aus-
schliefsen mufls endlich jener Umstand, dafs, wie Johannes vom
hl. Thomas mit Recht bemerkt, der Heilige die Frage iiber das
Verhiltnis der Wesenheit zu der Existenz eigens, und getrennt
von den iibrigen, behandelt. In den Artikeln, die wir bis jetzt
aus dem englischen Lehrer angefiihrt haben, spricht sich der
Heilige, mit Ausnahme seines Erstlingswerkes (de ente et essentia)
iiber die Existenz nur bei der Gelegenheit aus, wo er die We-
senheit oder Natur eines Dinges betrachtet. Bei der Frage iiber
die Zusammensetzung der Geschopfe oder deren respektiver Ein-
fachheit wird auch das Verhdltnis der Existenz beriihrt, um
darzuthun, dafs es iiberhaupt kein absolut einfaches Geschb’pf
gebe, sondern jedes in irgend einer Art zusammengesetzt sei.
Nun finden sich aber auch Stellen in den Werken des hl. Tho-
mas, wo direkt die Frage aufgeworfen wird, ob die Wesenheit
von der Existenz sich unterscheide. Kine von diesen Stellen
muls uns noch beschiftigen. Sie lautet:1) | Utrum in Deo sit
idem essentia quod esse.” Der Doctor Angelicus antwortet:
,Deus non solum est sua essentia, sed etiam suum esse . . .
Primo quidem, quia quidquid est in aliquo, quod est praeter

H I p q 3. a. 4



430 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

essentiam ejus, oportet esse causatum vel a principiis essentiae;
sicut accidentia propria consequentia speciem, ut risibile conse-
quitur hominem, et causatur ex principiis essentialibus speciei;
vel ab aliquo exteriori, sicut calor in aqua causatur ab igne.
Si igitur ipsum esse rei sit aliud ab ejus essentia, necesse est,
quod esse illius rei, vel sit causatum ab aliquo exteriori, vel a
principiis essentialibus ejusdem rei. Impossibile est autem quod
esse sit causatum tantum ex principiis essentialibus rei, quia
nulla res sufficit, quod sit sibi causa essendi, si habeat esse
causatum. Oportet ergo, quod illud cujus esse est aliud ab
essentia sua, habeat esse causatum ab alio. Hoc autem non
potest dici de Deo, quia Deum dicimus esse primam causam
efficientem. Impossibile est ergo quod in Deo sit aliud esse,
et aliud ejus essentia.

Secundo quia esse est actualitas omnis formae vel naturae;
non enim bonitas vel humanitas significatur in actu, nisi prout
significamus eam esse. Oportet igitur, quod ipsum esse com-
paretur ad essentiam, quae est aliud ab ipso, sicut actus ad
potentiam. Cum igitur in Deo nihil sit potentiale, sequitur quod
non sit aliud in eo essentia quam suum esse. Sua igitur essentia
est suum esse. —

Tertio quia sicut illud quod habet ignem et non estignis,
est ignitum per participationem; ita illud quod habet esse et non
est esse, est ens per participationem. Deus autem est sua es-
sentia. Si igitur non sit suum esse, erit ens per participationem,
et non per essentiam. Non ergo erit primum ens, quod absur-
dum est dicere. st igitur Deus suum esse, et non solum sua
essentia.”

Der hl. Thomas schlagt, getreu seinen Principien, wie
iitberall so auch hier den Weg ein vom Materiellen zum Imma-
teriellen, vom Sinnlichen zum Ubersinnlichen aufsteigend bis zum
Hochsten, der Ersten Ursache. Den Ausgangspunkt nimmt der
englische Lehrer von der Thatsache des realen Unterschiedes
zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschopfen (quidquid
est in aliquo praeter essentiam ejus). Dem Heiligen ist
dies eine so ausgemachte Wahrheit, dals er sie nicht einmal



Das Verhéltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 431

mehr ndher beweist, sondern gleich zur KErorterung der Frage
iibergeht, woher denn dieses Etwas, das neben der Wesenheit
in einem geschaffenen Dinge sich vorfindet, eigentlich komme.
(Si igitur ete.) Ks ergibt sich aus der Untersuchung, dafls
dieses Etwas, das Sein, von einer dulsern Ursache bewirkt werden
miisse. Um nicht ins Unendliche fortzuschreiten, miissen wir
zu der HKrsten Ursache kommen, die nicht abermals ein verur-
sachtes Sein hat, weil ihr Sein mit der Wesenheit real identisch
ist, also nicht ,,aliquid praeter essentiam ejus.“ — Im zweiten
Beweise sagt der Doctor Angelicus ohne jede Einschrdnkung,
die Wesenheit sei ,,ein Anderes” als das Sein (quae est aliud
ab ipso), und dieses letztere verhalte sich zur Wesenheit, wie
der Akt zur Potenz. In Gott hingegen diirften wir die Wesen-
heit und Existenz nicht als ,ein Anderes und ,ein Anderes
auffassen. Der dritte Beweis erteilt uns abermals Auskunft dar-
iiber, was es bedeute, wenn man sagt, ein Ding habe ein An-
deres durch Anteillnahme. Feuerhaben ist nicht real identisch
mit - Feuer-sein. Im feurigen Gegenstande unterscheiden wir
zwel reale Dinge, den Gegenstand (das Subjekt), welcher feurig
ist, die Kigenschaft: ,feurig“ in sich hat, und diese Eigenschaft
selber, wodurch der Gegenstand feurig ist und so genannt wird.
Das Gleiche gilt von der Wesenheit, die das Dasein hat, nicht
das Dasein selber ist.

Man sollte mit Recht meinen, dals ein Zweifel iiber die
Bedeutung der Worte des hl. Thomas in diesem Artikel gar
nicht moglich sei. Dem ist aber nicht so. P. Limb.1) verteidigt
unentwegt die Ansicht, dals der Doctor Angelicus auf seiner
Seite stehe und kampfe. Auf den ersten Beweis des Artikels
geht der Herr Autor nicht ein. Zum zweiten macht
P. Limb. die Bemerkung: ,,Sehr weise, sagt Molina, wird die Exi-
stenz, sowohl von 5. Thomas hier und in der folgenden Quistio,?)
als auch von andern Doctoren allgemein die Aktualitat
oder Form jeglicher Natur genannt, unmittelbar aktu-

1) 1. e. Seite 44.
%) 1. p. q. 4. a. 1. ad 3um.



432 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

ierend, und jeder singularen Natur, und jedem einzelnen Teile
der Natur das actu KExistieren verleihend, auch der materia
prima, von der wir glauben, dals sie unmittelbar von Gott,
ihrem Schépfer, ihre eigene Kxistenz hat, wodurch sie formell
existiert.” Dann fahrt P. Limb. fort: ,,Was immer also actu ist,
sel es Materie, seli es Form, ist durch seine Existenz, denn
sie ist die Aktualitdt aller Dinge, auch der Formen. Daher sind
und existieren alle Dinge und Formen nicht, aulser sie erhalten
die Existenz, wodurch sie aus der Potenz in den Akt
iibergefiihrt werden. Alles, sagt der hl. Thomas, was
irgend ein Ding (aliguid) von einem Andern empfingt, ist
in Bezug auf dasselbe in der Potenz, und das, was in ihm auf-
genommen worden, ist der Akt desselben. Daher muls die Form
oder Quidditidt selber, welche die Intelligenz (d. h. der reine
Geist) ist, in der Potenz sein in Bezug auf das Sein, welches
sie von Gott erhilt, und dieses erhaltene Sein ist nach Art
des Aktes; und es findet sich Akt und Potenz in den Intelli-
genzen. Darum verhalt sich die Existenz zu demjenigen, was
in der Sache ist, ,nicht wie das Aufnehmende zu dem Aufge-
nommenen, sondern vielmehr wie das Aufgenommene zu dem
Aufnehmenden. Denn das, wodurch der Mensch oder das Pferd
formell existiert, ist nicht die Wesenheit des Menschen oder
des Pferdes, sondern die Existenz jener beiden, durch welche
sie, nachdem sie dieselbe von Gott empfangen haben, formell
existieren. Nicht die Wesenheit also, die aus sich eine reine
Potenz ist, und der das Sein zukommt, sondern das Sein
selber wird als Formelles und Aufgenommenes betrachtet. Da
die Sache sich so verhdlt, ist die Antwort, durch welche die
Sentenz des hl. Thomas klar wird, diese: die Existenz ist eine
von einem Andern, von Gott nimlich, empfangene. Dals die
Existenz eine, in einem Andern, namlich in der Wesenheit,
als der subjektiven Potenz, und daher in einer von sich ver-
schiedenen Sache aufgenommene sei, miissen wir negieren. Nir-
gends hat der hl. Thomas dieses gesagt.‘

Man traut seinep eigenen Augen nicht, wenn man diese
Argumentation des P. Limb. durchliest. Alles was der Herr



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 433

Autor bis jetzt verteidigt hatte, wird mit einem Male umge-
stofsen, und zwar auf Grund eines Textes des Doctor Angelicus,
und die Argumentation schliefst ab mit der Leugnung dessen, was
der Autor selber soeben aus S. Thomas niedergeschrieben hat.
Die Sache ist zu interessant, als dals wir nicht ndher darauf
eingehen sollten. ,,Was Immer actu ist, bemerkt P. Limb. sei
es Materie, sel es Form, ist durchseine Existenz; denn sie
ist die Aktualitit aller Dinge, auch der Formen.”* Anderswo sagt
uns der Herr Autor (Seite 68): ,,Die Kreatur existiert nicht
so fast, weil sie ist, also weil sie existiert, d. h. durh ihre
Existenz, sondern weill sie gemacht und geschaffen
worden. Alles, was existiert oder actu ist, existiert durch
seine Existenz Wie kann diese Existenz seine, d. h. des
existierenden Dinges, genannt werden, wenn das Ding die Exi-
stenz nicht aufnimmt und eben dadurch zu der seinigen macht?
Sind nicht in diesem Ausdrucke zwei Realititen enthalten?
Daher sind oder existieren die Dinge oder Formen nicht, aulser
sie erhalten die Existenz, wodurch sie aus der Potenz in den
Akt ibergefiihrt werden. Also die KExistenz ist dasjenige, wo-
durch die Dinge aus der Potenz in den Akt iibergefiihrt werden,
denn, was immer existiert, sei es Materie, sel es Form, ist oder
existiert durch seine Existenz. Wir haben also hier zwel
Dinge: dasjenige, was actu ist oder existiert, und dasjenige,
wodurch es actu ist. Die Existenz ist dasjenige, wodurch
Alles actu ist, denn die von Gott empfangene Existenz ist das-
jenige, wodurch die Dinge von der Potenz in den Akt iiber-
gefiihrt werden. Das, wodurch z. B. der Mensch oder das Pferd
formell existiert, ist nicht die W esenheit, sondern die
Existenz, durch welche sie, nachdem sie das Sein von Gott
empfangen haben, formell existieren. Das ist ja wahrhaftig
die Lehre der Thomisten! Es ist aber auch die Widerlegung
des blofs virtuellen Unterschiedes durch P. Limb. selber. Den
formellen Grund, warum die Wesenheit des Geschopfes da ist,
erklart uns der Herr Autor, bildet nicht die Wesenheit selber
sondern die Existenz dieser Wesenheit. Bel einer solchen Doktrin
ist der Schlufs auf den realen Unterschied unabweisbar. Leider



434 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

wissen wir trotz dieser von P. Limb. selber vorgetragenen tho-
mistischen Sentenz nicht, wie wir beziiglich des Herrn Autors
daran sind. P. Limb. @ndert sehroft seine Ansicht. Der Herr
Autor stellt zwei vollkommen richtige Grundsitze auf, an die
wir uns, bei der Priifung des Inhaltes seiner Broschiire, mit
logischer (renauigkeit halten wollen. Der erste dieser beiden
Grundsitze lautet:!) , Es ist nicht notwendig, zu erinnern, dals
wir von dem sprechen, wodurch die Wesenheit innerlich
und formell, keineswegs aber von dem, wodurch sie dufserlich
und in wirksamer (efficienter) Weise aufser ihre Ursachen gesetzt
werde. Denn was von einem Andern bewirkt und hervorge-
bracht wird, das wird, indem es von einem Andern die Wesen-
heit empfingt, in wirksamer Art und &ufserlich (efficienter et
extrinsece), ein Seiendes. Weil aber das, was von einem Andern,
Unterschiedenen, hervorgebracht wird, auch ebenso notwendig
von diesem Andern sich unterscheidet, so ist es evident, dals
die Wesenheit von demjenigen, wodurch sie #ulserlich und
wirksam aulserihre Ursachen gesetzt und als Seiendes schlecht-
hin konstituiert ist, sich sachlich von diesem Andern unter-
scheide. Allein die Existenz ist durchaus nicht die wirkende
Ursache der aktuellen Wesenheit. In diesem Falle wirde ja
niemand den realen Unterschied, von dem wir sprechen, leugnen.
Die Existenz konstituiert vielmehr eine Wesenheit innerlich
und formell als existierend, da sie ja dasjenige ist, wodurch
die Wesenheit ist oder innerlich existiert. Dadurch fassen
wir die Wesenheit als formell aulser ihre Ursachen gesetzt.” —
Wir sagten vorhin, dieses Princip sei vollkommen korrekt.
Dieses Zugestindnis bezieht sich natiirlich nur auf den Hauptinhalt,
nicht auf alles, was P. Limb. hier niedergeschrieben hat. So ist
z. B. ganz und gar unrichtig, dafs ein Ding je von einem An-
dern Wesenheit-sein empfange. Doch davon werden wir
spiter eine ausfiihrlichere Bemerkung machen. Richtig ist also
vom Herrn Autor nur das betont, dals die Existenz dasjenige
sei, wodurch eine Wesenheit innerlich und formell als
existent konstituiert wird. —
1 L c. Seite 12.




	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

