
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundislav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von

FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

P. Limb, sagt weiter: „Man könne ausschliefslich nur, auf
die Auktorität des hl. Thomas gestützt, die Existenz eine von
einem Andern empfangene, also eine von einem Andern mitgeteilte

nennen, nirgends aber lehre S. Thomas, diese Existenz werde

in einem Andern aufgenommen."1) Wie erklärt dann der
Herr Autor folgende Worte des Doctor Angelicus: „sienim
aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse est quod
causetur in ipso ab eo, oui essentialiter convenit"? Wie stimmt
dies zusammen mit der von P. Limb, soeben ausgesprochenen

Behauptung? Es heifst doch an dieser Stelle: Wenn Etwas
durch Anteilnahme in einem Andern sich vorfindet, so mui's

es in demselben verursacht sein von demjenigen, dem es

wesentlich zukommt. Der Herr Autor erleichtert sich die

Beantwortung dieser Erage auf eine sehr einfache Weise, dadurch

nämlich, dafs er zwei entscheidende Worte ausläfst.
P. Limb, schreibt,2) auf folgenden Artikel aus S. Thomas sich
berufend: si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem,

») Ohne die Stellen bis jetzt zusammengezählt zu haben, machen

wir uns anheischig, den Beweis zu liefern, dafs wenigstens zwanzig sagen,
die Existenz werde in der Wesenheit aufgenommen.

'-') 1. c. Seite 37.



412 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

necesse est, quod causetur ab eo, cui essentialiter convenit.

Die zwei Worte: in ipso sind im Citate des Herrn Autors

ausgeblieben. Soll diese Stelle wirklich etwas gegen die

Thomisten beweisen, so hätte der erste Teil des Satzes: si enini

aliquid invenitur in aliquo ebenfalls weggelassen, oder

wenigstens vom Herrn Autor umgestaltet werden müssen.

Denn um das zu beweisen, was der Herr Autor will, nämlich
die Existenz werde nach der Lehre des englischen Meisters
nicht in einem Andern aufgenommen, müfste sie logisch richtig
lauten : „si aliquid invenitur per participationem, necesse est quod

causetur ab eo, cui essentialiter convenit." Die Worte in
aliquo und gleich darauf: in ipso, stürzen die ganze Theorie des

P. L. um. Dies geschieht aber auch dann noch, wenn selbst

die Worte in ipso wegfallen, denn dafs „Etwas" in einem
„Andern" sich vorfinde, ist nur möglich, so oft man von zwei
Dingen redet. Dazu kommt noch, dafs dieses „aliquid" d. h.

die Existenz durch Anteilnahme (per participationem) im Andern
ist, während die Kreatur das Andere nicht durch Anteilnahme,
sondern durch seine Wesenheit besitzt. Das Geschöpf hat die

Wesenheit nicht durch Anteilnahme, sondern durch die
konstitutiven Principe derselben; die Existenz hingegen hat es durch
Anteilnahme. Übrigens hiel'se es Eulen nach Athen tragen,
wollten wir alle Texte des hl. Thomas anführen, in welchen der

Heilige ausdrücklich lehrt, die Existenz werde von der
Wesenheit und in derselben aufgenommen. Würde es auch nicht
ausdrücklich vom Doctor Angelicus betont, so müfste es doch

aus seiner Sentenz über das Verhältnis des Aktes zur Potenz

hervorgehen. Nach S. Thomas ist die Existenz der Akt der

Wesenheit, die folglich die Potenz für diesen Akt bildet. Wir
sind begierig, zu erfahren, wie der Herr Autor etwa diesen Akt
sich vorstellt. Dieser Akt soll Akt der Wesenheit sein und
doch nicht von der Wesenheit in sich d. h. in der Wesenheit

aufgenommen werden. Der Herr Autor beruft sich für seine

Beweise in dieser Abhandlung auf mehrere Stellen des hl. Thomas

Wir wollen sie alle genau citieren. Den Text aus 1. p. q.
44. a. 1. können wir übergehen, denn er hat uns bis jetzt be-



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 41S

schäftigt. Eine andere Stelle lautet:1) „Solus enim Deus est

suum esse; in omnibus autem aliis differt essentia rei et ejus

esse. Et ex hoc manifestum est, quod solus Deus est per
suam essentiam; omnia vero alia sunt entia per partieipationem.
Omne autem quod est per participationem, causatur ab eo, quod
est per essentiam, sicut omne ignitum causatur ab igne." Der

hl. Thomas will hier nichts anderes darthun, als, dafs auch die

Engel eine wirkende Ursache ihrer Existenz fordern. Die
Überschrift des Artikels lautet: „Utrum angeli habeant causam sui

esse"? Der Doctor Angelicus antwortet: Allerdings, denn sie sind

„entia per participationem." Nach der Theorie des P. Limb, ist
nun das „ens per participationem" gleichbedeutend mit dem

„ens ab alio." Daher antwortet S. Thomas, nach P. Limb, „ja
die Engel haben ihr Sein von einer äufsern Ursache d. h. sie

sind entia ab alio, denn sie sind entia ab alio. Ob wohl je im
Leben der englische Lehrer auf diese Weise argumentiert hat:

„Alles was von einem Andern ist, ist verursacht von einem

Andern"? Der Vergleich, dessen der Doctor Angelicus sich

bedient, hätte den Herrn Autor doch aufmerksam machen müssen,
dafs eine derartige Auffassung ganz unzulässig ist. „Das
feuriggemachte (ignitum) wird verursacht durch das Eeuer." Was
wird denn durch das Eeuer verursacht? der Körper oder die
Wesenheit des Körpers, der glüht? Weder das eine noch das

andere, sondernjene Eigenschaft, jenes Accidens, die Glühhitze,
infolge der ein Gegenstand, ein Körper feurig ist und genannt wird.
Ebensowenig verursacht Gott die Wesenheit als solche, wie
das Feuer das Körpersein verursacht. Gott verursacht
also jene Eigenschaft, jenes Accidens, wodurch das Wesen
existiert und existierend genannt wird. Der Terminus der Schöpfung
ist die Existenz. Die Zweite von P. Limb, angeführte Stelle
des hl. Thomas hat folgenden Wortlaut:2) „Sicut enim sol est
lucens per naturam suam, aër autem fit luminosus participando
naturam solis; ita solus Deus est ens per essentiam suam, quia

J) 1. p. q. 61. a. 1.

-) 1. p. q. 104. a. 1.



414 Das Verhältnis der "Wesenheit zu dem Dasein etc.

ejus essentia est suum esse; omnis autem creatura est ens

participative, non quod sua essentia sit suum esse." Dieser

Text beweist nun aber das gerade Gegenteil dessen, was der
Herr Autor will. Die Luft wird nicht Luft'durch die Anteilnahme

an der Natur der Sonne, sondern, wie S. Thomas
ausdrücklich sagt, die Luft wird dadurch helle (luminosus). Soll

nun die Helle der Luft real identisch sein mit der Luft selber?
Dasselbe gilt von der Wesenheit des Geschöpfes bezüglich ihrer
Existenz. An dritter Stelle citiert P. Limb, angeblich folgenden
Text aus S. Thomas : „Deus est ens per essentiam, quia est
suum esse; omne autem aliud est ens per participationem",
quia Deus est causa essendi omnibus aliis." Wir wollen
den echten Text des Doctor Angelicus hersetzen. Das Kapitel
selbst ist überschrieben: „Quod omnia quae sunt, a Deo sunt".
Im 4. Beweise sagt der englische Lehrer: „Quod per essentiam

dicitur, est causa omnium, quae per participationem dicuntur,
sicut ignis est causa omnium ignitorum, inquantum hujusmodi.
Deus autem est ens per essentiam suam, quia est ipsumesse;
omne autem aliud ens, est ens per participationem, quia ens
quod sit suum esse non potest esse nisi unum ut in 1° libr.

cap. 13. et 41. ostensnm est. Deus ergo est causa essendi
omnibus aliis." Wie unsere geehrten Leser leicht ersehen

können, findet sich, dieses: quia Deus est causa omnibus aliis

nirgends bei dem hl. Thomas. Dafür bemerkt der Doctor Angelicus:

Ergo Deus est causa essendi omnibus aliis. Dafs Gott
die Ursache des Daseins der Geschöpfe bildet, ist also nicht
der Grund, sondern die Folge. Diese Folge gründet sich

aber darauf, dafs das Geschöpf ein ens participative ist, d. h.

ein ens, dessen Existenz aufserhalb der Wesenheit liegt, und
deshalb real von der Wesenheit unterschieden ist. Dies besagt
der echte Text des hl. Thomas. Ferner beruft sich P. Limb,
auf Alexander von Haies; allein, wie wir nachgewiesen, ist
diese Stelle nicht von Alexander von Haies. Weiters citiert
der Herr Autor den englischen Lehrer2) mit folgender Stelle:

2. contr. Gent. cap. 15.

2) 1. contr. Gent. cap. 22.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 415

„Esse actum quemdam nominat; non enim dicitur esse aliquid
ex hoe quod est in potentia, sed ex hoc, quod est in actu.
Omne autem, cui aliquis actus convenit, aliquid diversum
ab eo existens, se habet ad ipsum utpotentia ad actum, actus
enim et potentia ad se invicem dicuntur." Durch diese Stelle
soll S. Thomas beweisen, dafs die Wesenheit an sich (de se)

nur im Zustande der Möglichkeit (de se non est nisi modo pos-

sibili) oder in der rein objektiven Potenz sei. Und zwar ist
diese Wesenheit die existierende, denn P. Limb, schreibt:

„Itaque cum res existens „per vim agentis", i. e. a Deo

effeeta sit, idcirco de se non est" etc. Wie das existierende
Ding an sich, de se, nur im Zustande der Möglichkeit, oder in
der objektiven Potenz sein könne, ist uns schlechterdings unfafs-
bar. Aus der Stelle des hl. Thomas wenigstens folgt dies ganz
und gar nicht. Der englische Lehrer spricht von Etwas, dem

ein Akt zukomme. Dem Möglichen aber, der objektiven Potenz,
dem Idealen, kann keinerlei Akt in der Wirklichkeit zukommen.

Daher kann dieses sich auch nicht zum Akte wie die Potenz
verhalten. Dem P. Limb, bleibt natürlich nichts anderes übrig
als diese Behauptung aufzustellen, denn die subjektive Potenz

von welcher der hl. Thomas hier spricht, bekämpft der Herr
Autor. Ein einziges Wort aus dem hl. Thomas, welches P. Limb,
auch mit Sperrdruck hervorhebt, könnte, aus dem Zusammenhange

herausgerissen, im Sinne des Herrn Autors gedeutet werden.
Es ist das Wort possibile und findet sich in den Sentenzen.1)

„Et quia omne quod non habet aliquid ex se, sed recipit illud
ab alio, est' possibile, vel in potentia respectu ejus; ideo ipsa

quidditas est sicut potentia, et suum esse acquisitum est sicut
actus." P. L. behauptet nun, der hl. Thomas habe ausdrücklich

(expressis verbis) und zwar an dieser Stelle gesagt, dafs die
Wesenheit das Mögliche oder die objektive Potenz bedeute, und
die Existenz deren Akt sei. Wir bemerkten vorhin, diese Stelle
könnte man allenfalls für die Theorie des P. L. verwerten.
Dies ist aber nur in so lange der Fall, als man sie nicht weiter

') 2. did. 3. q. 1. a. 1.



416 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

im Zusammenhange und bis zum Schlüsse citiert. Dies hat
auch in der That der Herr Autor gethan. Wir wollen daher die

Stelle ergänzen. Im Anschlüsse an das letzte Wort schreibt
S. Thomas weiter: „et ita per consequens est ibi compositio
ex actu et potentia."1) Aus diesen Worten geht zur
Genüge hervor, was der Doctor Angelicus unter dem: „possibile,
vel in potentia" verstanden hat. Unmöglich kann der Heilige
meinen, das Geschöpf sei aus dem Möglichen, der objektiven
Totenz d. h. aus dem Idealen und Aktualen zusammengesetzt.
Eine solche Ansicht nennt Cajetan eine Absurdität. Daher kann
der englische Meister an dieser Stelle nur die su bj ek tive
Potenz im Auge haben. Auf die letzte Bemerkung des P. Limb.,
dafs nur Parteileidenschaft dem hl. Thomas eine andere, als die

vom Herrn Autor dem Heiligen zugeschriebene Ansicht vindi-
cieren könne, haben wir natürlich keine Antwort. Wir wollen
und können es ruhig und mit aller Zuversicht unsern geehrten
Lesern überlassen, darüber ein Urteil zu fällen, ob überhaupt
Parteileidenschaft in dieser Frage vorherrsche, und wenn dem

wirklich also ist, auf welcher Seite man sie etwa zu suchen habe.

Der hl. Thomas hat sich also in unserer Frage, dies ist
das Resultat unserer Untersuchung, bündig undklar ausgesprochen.
Gott allein ist ein ens durch seine Wesenheit, denn diese ist
zugleich ihre Existenz, also mit dem Dasein real identisch.
Jedes Geschöpf ohne Ausnahme ist ein ens durch Anteilnahme,
denn die Wesenheit der Kreatur ist nicht zugleich deren Exi-

x) In der Physik schreibt S. Thomas : „necesse est enim, quod omnis
substantia simplex subsistens, vel ipsa sit suum esse, vel participât esse.

Substantia autem simplex, quae est ipsum suum esse subsistens, non
potest esse nisi una, sicut nec albedo, si esset subsistens, posset esse nisi
una, Omnis ergo substantia, quae est post primam substantiam simplicem,
participât esse. Omne autem participans eomponitur ex
participante et participato, et participans est in potentia ad

participatum. In omni ergo substantia, quantumcunque
simplici, post primam substantiam simplicem, est potentia essendi.
cfr. Physicor. 8. lect. 21. pag. 449. ed. nova Romae. 1884. Wir bemerken
noch, dafs hier von den Himmelskörpern, also von thatsächlich
existierenden Wesen die Rede ist.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 417

Stenz, sondern real von der Wesenheit unterschieden. Die
Wesenheit als solche hat das Geschöpf nicht durch Anteilnahme,
wohl aber die Existenz. Weil die Wesenheit oder deren
konstitutive Principien die Existenz nicht enthalten, dieselbe aber
auch nicht, wie es bei dem Accidens proprium geschieht,
hervorbringen können per modum naturalis resultantiae, deshalb

wird die Existenz von einem Andern, Gott, der äufsern
wirkenden Ursache, hervorgebracht und der Wesenheit mitgeteilt.
Diese letztere nimmt das Dasein in sich auf, denn sie geht
mit ihm eine Zusammensetzung ein. Daher ist jedes
Geschöpf ein aus der Wesenheit und Existenz real Zusammengesetztes.

Um das Dasein aufnehmen zu können, mufs die
Wesenheit zu ihm im Verhältnis der Potenz stehen. Die Existenz
aber ist der Akt für diese Potenz. Darum ist jedes Geschöpf,
auch der Engel real zusammengesetzt aus Potenz und Akt.
Potenz und Akt gehören derselben Ordnung an, (sunt in eodem

genere). Gehört der Akt der idealen Ordnung an, so mufs dies

auch bei der ihm entsprechenden Potenz der Fall sein. Ist der
Akt in der realen Wirklichkeit, so ist es auch die Potenz, deren

Akt er eben ist. Die Existenz nun gehört der Wirklichkeit an,
folglich mufs auch die Potenz ihr angehören. Das Mögliche,
die objektive Potenz ist etwas Ideales; daher ist die Potenz

für die Existenz die subjektive Potenz oder das Potentiale.
15°. Avicenna hatte gelehrt, dafs das unum und ens nicht die

Substanz einer Sache bezeichne, sondern etwas zu dieser
Substanz Hinzugefügtes. Vom ens sagte er dieses, weil in jedem
Dinge, welches die Existenz von einem Andern hat, „ein
Anderes" das Sein (die Existenz) des Dinges ist, und „ein
Anderes" die Substanz oder die Wesenheit. Der Name „Seiendes'
(ens) aber bezeichne das Sein. Es bezeichne also, wie es

scheint, etwas zu der Wesenheit Hinzugefügtes.
Diese Ansicht des Avicenna widerlegt der hl. Thomas auf

folgende Weise:1) „Avicenna non videtur dixisse recte; esse
enim rei, quamvis sit aliud ab ejus essentia, non tarnen

J) 4°. metaphys. lect. 2.



•118 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

est intelligendum quod sit aliquod superadditum ad mod um
accidentis, sed quasi constituitur per principia essentiae.

Der hl. Thomas gibt also dem Avicenna darin recht, dafs

in jedem Dinge, welches die Existenz von einem Andern hat,

„ein Anderes" das Dasein und „ein Anderes" die Substanz oder

Wesenheit sei. Unrecht aber, meint der Doctor Angelicus, hat
Avicenna darin, dafs er behauptet, die Existenz komme der
Wesenheit nach Art eines Accidens zu. Sie folgt vielmehr
gleichsam aus den Principien der Wesenheit. Schon an einer
früher von uns angeführten Stellehatte S. Thomas gelehrt,
die Existenz sei ein Accidens und komme zur Wesenheit hinzu

(advenit). In welchem Sinne dies zu verstehen sei, sagt uns
der englische Lehrer anderswo.2) Die Existenz darf man nicht
in der Weise als Accidens auffassen, als wäre sie, von der
Existenz der Substanz gesprochen, in der Gattung des Accidens.
Sie ist vielmehr der Akt der „Substanz". Nennen wir sie

ein Accidens, so geschieht dies nur, weil sie Ähnlichkeit hat
mit einem solchen, weil sie, ebenso wie das Accidens, nicht
einen Teil der Wesen heit ausmacht. Indem nun Avicenna
die Existenz als Accidens auffafste, nicht blofs nach der Ähnlichkeit,

sondern in wirklicher Bedeutung, und ens ihm gleichbedeutend

war mit Existenz, mufste er notwendig zu dem
Resultate gelangen, dafs das Ens nicht real identisch sei mit der

Substanz oder Wesenheit, welche ist. Zwischen der Substanz

und dem Accidens, sei es nun das proprium oder das accidens

per accidens, ist der Unterschied ein realer, und beide zusammen

bilden ein unum per accidens, nicht ein unum per se, denn

beide, Substanz wie Accidens, haben ihre eigene Existenz
und Wesenheit. Nicht also verhält es sich mit der Existenz

bezüglich der Substanz oder Wesenheit. Die Wesenheit hat
nicht das Sein ohne die Existenz und die letztere hat nich t ihre
eigene Wesenheit. Beide zusammen bilden eine existierende
Wesenheit. Die Wesenheit ist das, was existiert, und das
Dasein ist dasjenige, wodurch diese Wesenheit da ist. Mit Grund

2. dist. 3. q. 1. a. 1.

2) de putentia. q. 5. a. 4. ad 3m-



Das Verhältnis der Wesenheit zu dorn Dasein etc. -419

bemerkt daher S. Thomas, das Sein, obgleich „ein Anderes" ais
die Wesenheit, werde doch nicht zu derselben hinzugefügt nach
Art eines Accidens.

P. Limb, will in dieser Stelle des englischen Lehrers nicht
blol's keinen Gegensatz gegen seine Theorie bezüglich des

virtuellen Unterschiedes, sondern dafür sogar eine vortreffliche
Stütze finden. Der Herr Autor schreibt nämlich :*) „Der hl. Thomas

behauptet also zunächst, dafs die Existenz oder das Sein

des Dinges, obgleich ein Anderes als die Wesenheit, doch nicht
etwas Hinzugefügtes ist, gleichwie die Accidenzen der Wesenheit
zufallen, (accidunt), sondern durch die Principien der Wesenheit
selber konstituiert werde. Diese Principien der Wesenheit sind
nun entweder innere, oder äufsere. Wo immer die Existenz
durch letztere konstituiert wird, ist die Existenz nichts Anderes
als die hervorgebrachte Wesenheit. Wird sie aber durch die

ersteren konstituiert, so ist sie nichts Anderes als die Wesenheit
intrinsece und formaliter. Daraus folgt, dafs der Käme:
Seiendes, welcher die Existenz bedeutet, auch zugleich die Wesenheit

bedeutet, nicht aber, wie Avicenna meinte, blofs die Existenz.
Aus dieser Darlegung erhellt, dafs die citierte Stelle des hl. Thomas

unserer Sentenz nicht nur nicht schadet, sondern derselben
vielmehr in ganz vortrefflicher Weise zum Schutze gereicht."

Wie kommt P. Limb, zu diesem glücklichen Resultate,
dafs S. Thomas nicht nur kein Gegner, sondern ein wirklicher
Verteidiger des virtuellen Unterschiedes sei? Auf einem sehr

einfachen Wege, durch Vornahme einiger Änderungen im Texte
des hl. Thomas selber. Wir wollen zunächst das Original des

Herrn Autors anführen und es dann mit der Stelle aus S. Thomas

vergleichen. Den Sperrdruck und die Anführungszeichen des

Originals behalten wir bei. P. Limb, schreibt also: Imprimis
ergo S. Thomas contendit, esse sive existentiam rei, licet „sit
aliud ab ejus essentia", non tarnen „aliquid superadditum" esse,
sicuti accidentia ad essentias accedunt, sed existentiam ex ip-
sius essentiae principiis constitui. Die Stelle des eng-

') 1. e. Seite 42.

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 27



420 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

lischen Lehrers lautet: „Esse enim rei, quamvis sit aliud ab ejus

essentia, non tarnen est intelligendum, quod sit aliquod super-
additum ad modum aooidentis, sed quasi constituitur per prin-
oipia essentiae." Wie jeder Leser leicht ersehen kann, hat der
Herr Autor das Wort „quasi" ganz weggelassen, die Worte
„ad modum" durch das Wort „sicuti" ersetzt, nach „superaddi-
tum" ein Komma eingefügt und dieses Wort dadurch vom: „ad
modum accidentis" getrennt. Ziehen wir die markierten Worte
zusammen, so heifst die Stelle des P. L. : esse sive existentia
rei, licet sit aliud ab ejus essentia, non tarnen est aliquod super-
additum, sed constituitur ex principiis ipsius essentiae, und der
Beweis für den virtuellen Unterschied aus S. Thomas ist
vollkommen fertig gestellt.

Der englische Meister erklärt an dieser Stelle, das Sein

des Dinges sei allerdings „ein Anderes" als die Wesenheit und

darum ein Hinzugefügtes. Allein es sei nicht hinzugefügt nach

Art wie das Accidens zu der Wesenheit hinzukommt.1) Und

warum nicht? Weil das Accidens die Existenz der Wesenheit
voraussetzt. Die Wesenheit ist ja der Träger des Accidens,
und letzteres existiert nur im Sein der Wesenheit, es stützt
sein schwaches Sein durch das Sein der Wesenheit. Nun
existiert aber die Wesenheit erst durch das Sein; dieses Sein ist
der innere formale Grund, dafs die Wesenheit da ist. Folglich
kann der Wesenheit das Sein nicht nach Art des Accidens

beigefügt sein.2) Der Doctor Angelicus lehrt Avicenna gegen-

D An mehreren Stellen nennt S. Thomas die Existenz ein Accidens :

cfr. 1. dist. 8. q. 3. expositio primae partis textus. 2. dist. 3. q. 1. a. 1. c.

und ad 6ttm. Opusc. 42 de natura generis cap. 5. Allein der Heilige erklärt
zugleich, in welchem Sinne dies zu verstehen sei. An der zuerst genannten

Stelle sagt er: Accidens dicitur liic, quod non est de intellectu alicu-
jus, sieut rationale dicitur animali accidere. Et ita cuilibet quidditati
creatae accidit esse, quia non est de intellectu ipsius quidditatis. Potest
enim intellegi humanitas et tarnen dubitari, utrum homo habeat esse. cfr.
de potentia. q. 5. a. 4. ad 3um-

2) Der hl. Thomas bestreitet entschieden, (cfr. de ente et essentia

cap. 5. — 1. p. q. 3. a. 4.), dafs die Wesenheit der Grand der Existenz sei. Wenn
er nun hier sagt: „quasi ex principiis essentiae" constituitur, so erklärt er an



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 421

über, das ens und das unum seien der Sache nach identisch,
ein unum per se. Avicenna irrte in zweifacher Weise: zunächst

darin, dafs er das ens für die Existenz allein nahm. Dann
aber auch, indem er behauptete, die sachliche, reale Identität
des ens und unum werde durch die Vereinigung der Existenz
.mit der Wesenheit aufgehoben, weil ja „ein Anderes" die Wesenheit

und „ein Anderes" die Existenz sei. Dies hebt die Einheit
nicht auf, antwortet S.Thomas, denn das Sein kommt nicht nach

Art eines Accidens zu der Wesenheit hinzu. Was P. Limb,
weiter bemerkt: „Das Wort: Seiendes (ens) bezeichne nicht das

Sein allein, wie Avicenna lehrte, sondern auch die Wesenheit",
ist vollkommen richtig. Allein damit verurteilt der Herr Autor
seine eigene Theorie. Denn bezeichnet ens nicht die Existenz

allein, so mufs es noch etwas Anderes, ein Zweites bezeichnen.

Wenn aber dies, dann ist der virtuelle Unterschied

unmöglich. Gemäfs diesem Unterschiede ist ja die Sache ein
und dieselbe. Folglich kann das ens real nur ein und
dasselbe bezeichnen. Der Unterschied ist nur begrifflich. Bekämpft
nun P. Limb, mit S. Thomas den Avicenna darin, dafs das ens
der Sache nach (sec. rem) die Existenz allein bezeichne, so

bedeutet es, der Sache nach, noch ein Anderes, ein Zweites, die
Wesenheit nämlich.1) Dann ist aber auch der reale Unter¬

anderen Stellen genau, welchen Sinn diese Worte haben. Das Sein folgt auf die

Principien der Wesenheit, wie die Thätigkeit auf das Thätigkeitsvormögen
folgt, cfr. 2. dist. 15. q. 3. a. 1. ad 5um- Das Sein ist der Akt des

Seienden aus dem Prineip des Dinges resultierend, wie das Leuchten der

Akt des Leuchtenden ist. cfr. 3. dist. 6. q. 2. a. 2. c. Durch die Form
wird die Substanz zur Aufnahme des Seins befähigt. 2. contr. Gent. cap.
55. ratio la- Das Sein folgt auf die Form. Die Form heilst Prineip des

Seins, weil sie das Komplement der Substanz bildet, deren Akt das Sein

selber ist. Die Form ist nicht das Sein selber, cfr. 2. contr. Gent. cap. 54.
ratio 3a-

i) Die Alten fafsten dieses „ens" entweder als Nomen, Hauptwort,
und dann bedeutet es, ihnen zufolge, die Wesenheit; oder als Particip, und
dann bezeichnet es die Wesenheit mit der Existenz zugleich. Dies ist
auch der Grund, dafs wir „ens" stets mit: „Seiendes", nicht mit : „Sein"
übersetzen.

27*



422 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

schied zwischen Wesenheit und Existenz von selber gegeben
und der virtuelle geopfert.

Eine Bestätigung des soeben Gesagten, dafs im ens zwei
Dinge- enthalten seien, finden wir in einem andern Werke des

englischen Lehrers. Der Heilige schreibt daselbst : *) „Si tarnen,

quaecunque duo se habent ad invicem sicut potentia et actus,
nominentur materia et forma, nihil obstat dicere, ut non fiat vis
in verbo, quod in substantiis spiritualibus est materia et forma.

Oportet enim in substantia spirituali creata esse duo, quorum
unum comparatur ad alterum, ut potentia ad actum, quod sie

patet. Manifestum est enim, quod primum Ens, quod Deus est,
est actus infinitus, utpote habens in se totam plenitudinem
essendi, non contractam ad aliquam naturam generis vel speciei.
Unde oportet quod ipsum esse ejus non sit esse quasi indi-
tum alicui naturae, quae non sit suum esse, quia sic fini-

retur ad illam naturum. Unde dicimus, quod Deus est ipsum
suum esse. Hoc autem non potest dici de aliquo alio. Sicut
enim impossibile est intelligere, quod sint plures albedines se-

paratae, sed si esset albedo separata ab omni subjecto et
recipiente, esset una tantum, ita impossibile est, quod sit

ipsum esse subsistens, nisi unum tantum. Omne igitur, quod
est post primum ens, cum non sit suum esse, habet esse in
aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur. Et sic

in quolibet creato aliud est natura rei, quae participât esse, et

aliud ipsum esse participatum. Et cum quaelibet res participât

per assimilationem primum actum, inquantum habet esse, ne-

cesse est, quod esse participatum in unoquoque comparetur
ad naturam partieipantem ipsum, sicut actus ad poten-
tiam. In natura igitur rerum corporearum, materia non per se

participât ipsum esse, sed per formam; forma enim adveniens

materiae facit ipsam esse actu, sicut anima corpori. Unde in
rebus compositis est considerare duplicem actum et dupli-
cem potentiam. Nam primo quidem materia est ut potentia

respectu formae, et forma est actus ejus. Et iterum natura eon-

i) Quaest. disp. de spirit, créât, q. unie. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 423

stituta ex materia et forma est ut potentia respectu ipsius
esse, inquantum est susceptiva ejus. Remoto igitur funda-

mento materiae, si remaneat aliqua forma determinatae naturae

per se subsistens, non in materia, ad hue comparabitur ad suum

esse ut potentia ad actum. Non dico autem ut potentiam sepa-
rabilem ab actu, sed quam semper suus actus comitetur. Et
hoc modo natura spiritualis substantiae, quae non est composita

ex materia et forma, est ut potentia respectu sui esse; et sie

in substantia spirituali est compositio potentiae et actus, et

per consequens materiae et formae, si tarnen omnis actus nonii-

netur forma."1)
Auf die 8. Schwierigkeit erwidert der Doctor Angelicus:

es ist nicht dasselbe zusammengesetzt sein aus „quo est" und

„quod est", und aus der Materie und Form. Obgleich nämlich die

Form das „quo aliquid est" genannt werden kann, so darf man

eigentlich doch nicht sagen, die Materie sei das „quod est",
denn sie ist ja nur in der Potenz. Das „quod est" ist vielmehr

dasjenige, was im Sein subsistiert. In den körperlichen
Substanzen ist es das aus Materie und Form Zusammengesetzte, in
den unkörperlichen ist es die einfache Form. Das „quo est'

aber ist das Sein, an welchem Etwas Anteil hat (est esse par-
tieipatum), denn insofern ist ein Ding, als es Anteil hat am Sein.
Die 15. Objektion löst der englische Lehrer, indem er sagt : Das

Sein der geschaffenen geistigen Substanz ist begrenzt und

eingeschränkt nicht zwar durch die Materie, sondern dadurch, dafs

es aufgenommen ist in der Natur einer bestimmten Art und
die Natur an dem Sein Anteil hat. Zur 17. bemerkt S. Thomas:
Die geistige Substanz ist nicht reiner Akt, noch auch reine
Potenz, sondern sie hat die Potenz mit dem Akte.

2. contr. Gent. cap. 53. ratio la- sagt der hl. Thomas: In quo-
cunque inveniuntur aliqua duo, quorum unum est complementum alterius,
proportio unius ad alterum est sicut proportio potentiae ad actum. Nihil
enim completur, nisi per proprium actum. In substantia autem intellec-
tuali creatainveniuntur duo, scilicet substantia ipsa, et esse ejus,
quod non est ipsa substantia ut ostensum est cap. praeced. Ipsum autem

esse est complementum substantiae existentis.



424 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Diese Stelle des hl. Thomas ist in sich selber zu klar und
zu bestimmt, als dafs sie von unserer Seite einer nähern
Zergliederung oder Beleuchtung bedürfte. Alles was einen realen
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein der Kreatur
begründet, hat S. Thomas selber angegeben. Bemerken wollen
wir nur, dafs die Stelle selber dem P. Limb, nicht bekannt
zu sein scheint.

In derselben Weise spricht sich der hl. Thomas anderswo

aus, indem er die Natur oder Wesenheit der menschlichen Seele

untersucht.1) „Non excluditur, quin in anima sit actus et po-
tentia; nam potentia et actus non solum in rebus mobilibus, sed

etiam in immutabilibus inveniuntur et sunt communiora. Quo-

modo autem in anima actus et potentia inveniantur, sie conside-

randurn est ex materiabilibus ad immaterialia procedendo. In
substantiis enim ex materia et forma compositis tria invenimus,
scilicit: materiam, formam et ipsum esse. Cujus quidem prin-
eipium est forma. Nam materia ex hoc quod recipit formam,

participât esse. Sic igitur esse consequitur ipsam formam.

Nec tarnen forma est suum esse, cum sit ejus principium.
Et licet materia non pertingat ad esse nisi per formam, forma

tarnen, inquantum est forma, non indiget materia ad suum esse,

cum ipsam formam consequatur esse; sed indiget materia, cum

sit talis forma, quae per se non subsistit. Nihil ergo prohibet
esse aliquam formam a materia separatam, quae habeat esse,

et esse sit in hujusmodi forma. Ipsa enim essentia formae

comparatur ad esse, sicut potentia ad proprium actum. Et ita
in formis per se subsistentibus invenitur et potentia et actus,
inquantum ipsum esse est actus formae subsistentis,
quae non est suum esse. Si autem aliqua res sit, quae sit suum

esse, quod proprium Dei est, non est ibi potentia et actus, sed

actus purus. Et hinc est quod Boëthius dicit, (libr. de hebdom.)

quod in aliis, quae sunt post Deum, differt esse et quod est;
vel sicut quidam dicunt, quod est et quo est. Nam ipsum esse

est „quo aliquid est", sicut cursus est, quo aliquis currit. Cum

QQ. dispp. de anima q. unie. a. 6.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 425

ergo anima sit quaedam forma per se subsistens, potest in ea

esse compositio actus et potentiae, id est: esse et quod est, non

autem compositio materiae et formae." — Auf den zweiten
Einwurf bemerkt der Doctor Angelicus : „Das Sein ist der letzte
Akt, an dem Alles Anteil hat (participabilis), er selber aber

hat an nichts Weiterem Anteil. Das subsistierende Sein, Gott,
hat an keinem Andern Anteil. Die übrigen subsistierenden

Formen aber müssen notwendig an dem Sein Anteil haben und

verhalten sich zum Sein wie die Potenz zum Akte. Ad tertium:
eine Form verhält sich nicht blofs zum Sein wie die Potenz

zum Akte, sondern auch noch zu einer andern Form. Die Engel
und die menschliche Seele können daher nicht nur das Sein
aufnehmen, sondern auch noch andere Vollkommenheiten."

In den zusammengesetzten Substanzen haben wir nach

Thomas drei Dinge zu unterscheiden: die Materie, die Form
und das Dasein, in den einfachen, dem Engel und der menschlichen

Seele, sind deren zwei: die Form und das Sein. Die

Form selber ist nicht das Sein, wohl aber folgt das Sein auf
die Form. Das Sein ist in dieser von der Materie freien Form.
Die Existenz ist der Akt der für sich subsistierenden Formen.
Das Sein ist nicht der erste, sondern der letzte Akt. Daher

verhält sich auch die Form, die an sich ein Akt ist, zur
Existenz, wie die Potenz zum Akte. Wir wüfsten nicht, wie man

noch deutlicher das Verhältnis der Wesenheit zur Existenz
darstellen und noch besser den realen Unterschied zwischen beiden

hervorheben könnte, als es hier vom englischen Lehrer geschehen
ist. Dem P. Limb, ist abermals diese Stelle unbekannt,
sonst hätte wahrscheinlich wieder das Abstrakte und Konkrete

zur Erklärung derselben gedient. Bezüglich dieses nicht
unbeliebten Erklärungsgrundes schreibt Johannes a S. Thoma: x)

„Die Gegner behaupten, der hl. Thomas nehme die Existenz, so

oft er sie von der Wesenheit oder Natur unterscheidet, für die
Subsistenz. Dies ist aber eine sehr unwürdige Auffassung
von der eigentümlichen und formellen Ausdrucksweise des hl. Thomas.

Wie läfst es sich denn begreifen, dafs S. Thomas an so

») curs. philos. II. p. q. 7. a. 4. pag. 106.



426 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

vielen Stellen, wo er über die Existenz und Wesenheit handelt,
unter der Existenz immer nur die Subsistenz verstehe, und uns
nichts sage von der Schwierigkeit, die er aufgeworfen, nämlich

von der Existenz, indem er in diesem Falle stets auf das

ablenkt, was er nicht untersucht, auf die Subsistenz? Dazu kommt

noch, dafs der hl. Thomas allgemein spricht von jeder Kreatur
aufser Gott, sei sie subsistent oder nicht. In dem nicht subsi-

stenten Geschöpf, dem Accidens, wäre ohnedies für diese Theorie

kein Platz. Überdies behandelt der hl. Thomas den Unterschied

der Subsistenz von der Wesenheit und jenen der Existenz
von der Wesenheit als zwei verschiedene und getrennte
Schwierigkeiten. Unmöglich kann daher der hl. Thomas die Subsistenz

für die Existenz nehmen. Der hl. Thomas sagt ja öfter als

einmal, dafs die subsistierende Form das Sein aufnehme und
in der Potenz zur Existenz sei. Daher kann er unter dem

Namen: „Existenz" nicht die Subsistenz verstehen. In diesem

Falle wäre ja der Sinn der, dafs die subsistierende Form in der
Potenz sei zu der Subsistenz und dieselbe aufnehme." — In der
That! das eine mal1) schreibt S.Thomas: die in der Natur
subsistierende Form sei doch noch im Verhältnisse zum Sein wie
die Potenz zum Akte; das andere mal:2) die subsistierende Form
sei keineswegs ein Nichtseiendes (non ens), sondern der Akt,
nämlich die participative Form des letzten Aktes, der das

Sein ist. An dritter Stelle:3) das Sein gehöre zur Natur und

zur Hypostase oder Subsistenz; der Natur komme es zu „ut
quo", dem Suppositum aber: „ut quod"4) Die Subsistenz kommt
doch nicht der Subsistenz „ut quod" zu? Eine solche Ansicht
hat S. Thomas sicher niemals verteidigt.

Dafs die vorhin erwähnte Auffassung des P. Limb, und
Anderer keine Berechtigung hat, weist der hl. Thomas noch

in einem anderen Artikel seiner theologischen Summe nach.5) Der

1) 1. p. q. 50. a. 2. ad 3.

'-) Opusc. 15. cap. 8.

a) Quodl. 9. a, 2.

•') cfr. die nächste Stelle.
5) 3. p. q. 17. a. 2.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 427

englische Lehrer stellt die Frage: „ob in Christus nur eine
Existenz sich finde"? Der Heilige antwortet: „Quia in Christo sunt
duae naturae et una hypostasis, necesse est, quod ea quae ad

naturam pertinent in Christo, sint duo; quae autem pertinent ad

hypostasim in Christo, sint unum tantum. Esse autom pertinet
et ad naturam, et ad hypostasim. Ad hypostasim quidem
sicut ad id quod habet esse, ad naturam autem, sicut ad id
quo aliquid habet esse. Natura enim significatur per modum

formae, quae dicitur ens ex eo quod eâ aliquid est; sicut albe-

dine est aliquid album, et humanitate est aliquid homo. Est autem

considerandum, quod si est aliqua forma vel natura, quae non

pertineat ad esse personale hypostasis subsistentis, illud esse

non dicitur esse illius personae simpliciter, sed secundum quid,
sicut esse album est esse Socratis, non inquantum est Socrates,
sed inquantum est albus Et hujusmodi esse nihil prohibet
multiplicari in una hypostasi vel persona. Aliud enim est

esse, quo Socrates est albus, et quo Socrates est musicus. Sed

illud esse, quod pertinet ad ipsam hypostasim vel personam
secundum se, impossibile est in una hypostasi vel persona
multiplicari, quia impossibile est quod unius rei non sit unum esse.

— Si igitur natura hurnana adveniret Filio Dei non hypostatice vel

personaliter, sed accidentaliter sicut quidam posuerunt, oporteret

ponere in Christo duo esse, unum quidem secundum quod est
Dens, aliud autem, secundum quod est homo, sicut in Socrate

ponitur aliud esse secundum quod est albus, et aliud secundum

quod est homo, quia esse album non pertinet ad esse personale
Socratis. Esse autem capitatum, et esse corporeum, et esse ani-

matum, totum pertinet ad unam personam Socratis. Et ideo ex
omnibus his non fit nisi unum esse in Socrate. Et si contin-

geret, quod post Constitutionen) personae Socratis advenirent
Socrati manus vel pes, vel oculi sicut accidit caeco nato, ex his

non accresceret Socrati aliud esse, sed solum relatio quaedam
ad hujusmodi, quia scilicet diceretur esse non solum secundum

ea, quae prius habebat, sed etiam secundum ea, quae sibi post-
modum advenerunt. Sic igitur, cum humana natura conjungatur
Filio Dei- hypostatice vel personaliter, et non accidentaliter, con-



428 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sequens est, quod secundum humanam naturam non adveniat ei

novum esse personale, sed solum nova relatio esse personalis

praeexistentis ad naturam humanam; ut scilicet persona ilia jam
dicatur subsistere non solum secundum divinam naturam, sed

etiam secundum humanam." Ad lum dicendum, quod esse con-
sequitur naturam, non sicut habentem esse, sed sicut qua
aliquid est; personam autem sive hypostasim consequitur sicut
habentem esse. Et ideo magis retinet unitatem secundum unitatem

hypostasis, quam habeat dualitatem secundum dualitatem natura-

rum. Ad 4um: „Ipsum esse est personae subsistentis
secundum quod habet habitudinem ad talem naturam."

Aus dieser Stelle des englischen Meisters folgt zur
Evidenz, dafs unter dem Sein nicht die Subsistenz verstanden
werden kann. Das Subsistierende, das Konkrete, lehrt S.

Thomas, ist das, was ist; das Sein aber ist das, wo durch ein Ding
ist. Das Subsistierende hat das Sein; nichts aber hat sich

selber. Das Sein bedeutet auch nicht das Abstrakte, die Natur ;

denn in diesem Ealle hätten wir hier zwei Sein, weil zwei
Naturen vorhanden sind. Unter dem Sein dürfen wir auch nicht
die abstrakte Existenz verstehen, oder auch die Natur im
Zustande der Möglichkeit, nämlich bevor sie geschaffen und
mit der göttlichen Person geeinigt wurde. S. Thomas spricht
von Jesus Christus, wie er war und lebte. Es geht auch nicht
an zu behaupten, die menschliche Natur in Christus sei oder

existiere, weil sie geschaffen worden, auf Grund des
H e r vorgebr ach t wer d ens.1) Wir hätten dann abermals zwei
Sein, ein hervorgebrachtes und ein nichthervorgebrachtes. Überdies

wäre dann das ungeschaffene Sein der göttlichen Person

nicht das Sein der menschlichen Natur. Das ewige Sein

des Sohnes Gottes, bemerkt S. Thomas da 2,lm, wird das Sein
des Menschen, insofern diemenschliche Natur vom Sohne Gottes

aufgenommen wird in die Einheit der Person. Oder sollte vielleicht
die menschliche Natur, als geschaffene und darum mit ihrem

eigenen Sein ausgestattet, dieses ihr Sein bei der Aufnahme in

*) Esse, secundum quod Christus simpliciter dicitur esse, est esse

increatum. Unde non potest diei creatura. cfr. 3. dist. 11. q. 1. a. 2. c.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 429

die Einheit der Person wieder verlieren y — Alle diese Annahmen

sind, nach der Lehre des hl. Thomas wenigstens, durchaus

unzulässig. Die Existenz mufs daher ein von allen diesen real
Unterschiedenes sein. Einen virtuellen Unterschied setzen wir auch

in diesem einen Sein der göttlichen Person, insofern es das einemal
das Sein der göttlichen, das anderemal das der menschlichen

Natur in unserem Denken bezeichnet. Und doch können wir
nicht sagen, dafs es „ein Anderes" und „ein Anderes" sei. Die
menschliche Natur aber ist „ein Anderes" als das göttliche Sein

dieser menschlichen Natur. Es ist somit der reale Unterschied
zwischen der Wesenheit und Existenz der Geschöpfe durch die
Auktorität des hl. Thomas nachgewiesen.

P. Limb, schweigt auch über diese Stelle des Doctor An-
gelicus, wie über so manche andere, die wir früher citiert haben.

Jeden Zweifel bezüglich der Lehre des hl. Thomas aus-

schliefsen mufs endlich jener Umstand, dafs, wie Johannes vom
hl. Thomas mit Recht bemerkt, der Heilige die Frage über das

Verhältnis der Wesenheit zu der Existenz eigens, und getrennt
von den übrigen, behandelt. In den Artikeln, die wir bis jetzt
aus dem englischen Lehrer angeführt haben, spricht sich der
Heilige, mit Ausnahme seines Erstlingswerkes (de ente et essentia)^
über die Existenz nur bei der Gelegenheit aus, wo er die
Wesenheit oder Natur eines Dinges betrachtet. Bei der Frage über
die Zusammensetzung der Geschöpfe oder deren respektiver
Einfachheit wird auch das Verhältnis der Existenz berührt, um
darzuthun, dafs es überhaupt kein absolut einfaches Geschöpf

gebe, sondern jedes in irgend einer Art zusammengesetzt sei.

Nun finden sich aber auch Stellen in den Werken des hl. Thomas,

wo direkt die Frage aufgeworfen wird, ob die Wesenheit

von der Existenz sich unterscheide. Eine von diesen Stellen
mufs uns noch beschäftigen. Sie lautet:1) „Utruin in Deo sit
idem essentia quod esse." Der Doctor Angelicus antwortet:
„Deus non solum est sua essentia, sed etiam suum esse

Primo quidem, quia quidquid est in aliquo, quod est praeter

H I. p. q. 3. a. 4.



430 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

essentiam ejus, oportet esse oausatuin vel a principiis essentiae;
sicut accidentia propria consequentia speciem, ut risibile conse-

quitur hominem, et causatur ex principiis essentialibus speciei;
Tel ab aliquo exteriori, sicut calor in aqua causatur ab igne.
Si igitur ipsum esse rei sit aliud ab ejus essentia, necesse est,

quod esse illius rei, vel sit causatum ab aliquo exteriori, vel a

principiis essentialibus ejusdem rei. Impossibile est autem quod
esse sit causatum tantum ex principiis essentialibus rei, quia
nulla res suf'ficit, quod sit sibi causa essendi, si habeat esse

causatum. Oportet ergo, quod illud cujus esse est aliud ab

essentia sua, habeat esse causatum ab alio. Hoc autem non

potest dici de Deo, quia Deum dicimus esse primam causam
efficientem. Impossibile est ergo quod in Deo sit aliud esse,
et aliud ejus essentia.

Secundo quia esse est actualitas omnis formae vel naturae;
non enim bonitas vel humanitas significatur in actu, nisi prout
significamus earn esse. Oportet igitur, quod ipsum esse com-

paretur ad essentiam, quae est aliud ab ipso, sicut actus ad

potentiam. Cum igitur in Deo nihil sit potentiale, sequitur quod

non sit aliud in eo essentia quam suum esse. Sua igitur essentia

est suum esse. —-

Tertio quia sicut illud quod habet ignem et non est ignis,
est ignitum per participationem ; ita illud quod habet esse et non
est esse, est ens per participationem. Deus autem est sua
essentia. Si igitur non sit suum esse, erit ens per participationem,
et non per essentiam. Non ergo erit primum ens, quod absurdum

est dicere. Est igitur Deus suum esse, et non solum sua
essentia."

Der hl. Thomas schlägt, getreu seinen Principien, wie
überall so auch hier den Weg ein vom Materiellen zum
Immateriellen, vom Sinnlichen zum Übersinnlichen aufsteigend bis zum

Höchsten, der Ersten Ursache. Den Ausgangspunkt nimmt der

englische Lehrer von der Thatsache des realen Unterschiedes
zwischen Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen (quidquid
est in aliquo praeter essentiam ejus). Dem Heiligen ist
dies eine so ausgemachte Wahrheit, dafs er sie nicht einmal



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 431

mehr näher beweist, sondern gleich zur Erörterung der Frage
übergeht, woher denn dieses Etwas, das neben der Wesenheit
in einem geschaffenen Dinge sich vorfindet, eigentlich komme.

(Si igitur etc.) Es ergibt sich aus der Untersuchung, dafs

dieses Etwas, das Sein, von einer äufseru Ursache bewirkt werden
müsse. Um nicht ins Unendliche fortzuschreiten, müssen wir
zu der Ersten Ursache kommen, die nicht abermals ein
verursachtes Sein hat, weil ihr Sein mit der Wesenheit real identisch

ist, also nicht „aliquid praeter essentiam ejus." - Im zweiten
Beweise sagt der Doctor Angelicus ohne jede Einschränkung,
die Wesenheit sei „ein Anderes" als das Sein (quae est aliud
ab ipso), und dieses letztere verhalte sich zur Wesenheit, wie
der Akt zur Potenz. In Gott hingegen dürften wir die Wesenheit

und Existenz nicht als „ein Anderes" und „ein Anderes"
auffassen. Der dritte Beweis erteilt uns abermals Auskunft
darüber, was es bedeute, wenn man sagt, ein Ding habe ein
Anderes durch Anteilnahme. Feuerhaben ist nicht real identisch
mit Feuer-sein. Im feurigen Gegenstaude unterscheiden wir
zwei reale Dinge, den Gegenstand (das Subjekt), welcher feurig
ist, die Eigenschaft: „feurig" in sich hat, und diese Eigenschaft
selber, wodurch der Gegenstand feurig ist und so genannt wird.
Das Gleiche gilt von der Wesenheit, die das Dasein hat, nicht
das Dasein selber ist.

Man sollte mit Hecht meinen, dafs ein Zweifel über die

Bedeutung der Worte des hl. Thomas in diesem Artikel gar
nicht möglich sei. Dem ist aber nicht so. P. Limb. 1) verteidigt
unentwegt die Ansicht, dafs der Doctor Angelicus auf seiner

Seite stehe und kämpfe. Auf den ersten Beweis des Artikels
geht der Herr Autor nicht ein. Zum zweiten macht
P. Limb, die Bemerkung: „Sehr weise, sagt Molina, wird die

Existenz, sowohl von S. Thomas hier und in der folgenden Quästio,2)
als auch von andern Doctoren allgemein die Aktualität
oder Form jeglicher Eatur genannt, unmittelbar aktu-

*) 1. c. Seite 44.

>) 1. p. q. 4. a. 1. ad 3»m-



432 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

ierend, und jeder singulären Natur, und jedem einzelnen Teile
der Natur das actu Existieren verleihend, auch der materia

prima, von der wir glauben, dafs sie unmittelbar von Gott,
ihrem Schöpfer, ihre eigene Existenz hat, wodurch sie formell
existiert." Dann fährt P. Limb, fort: „Was immer also actu ist,
sei es Materie, sei es Form, ist durch seine Existenz, denn

sie ist die Aktualität aller Dinge, auch der Formen. Daher sind
und existieren alle Dinge und Formen nicht, aufser sie erhalten
die Existenz, wodurch sie aus der Potenz in den Akt
übergeführt werden. Alles, sagt der hl. Thomas, was

irgend ein Ding (aliquid) von einem Andern empfängt, ist
in Bezug auf dasselbe in der Potenz, und das, was in ihm

aufgenommen worden, ist der Akt desselben. Daher mufs die Form
oder Quiddität selber, welche die Intelligenz (d. h. der reine

Geist) ist, in der Potenz sein in Bezug auf das Sein, welches

sie von Gott erhält, und dieses erhaltene Sein ist nach Art
des Aktes; und es findet sich Akt und Potenz in den

Intelligenzen. Darum verhält sich die Existenz zu demjenigen, was
in der Sache ist, „nicht wie das Aufnehmende zu dem

Aufgenommenen, sondern vielmehr wie das Aufgenommene zu dem

Aufnehmenden." Denn das, wodurch der Mensch oder das Pferd

formell existiert, ist nicht die Wesenheit des Menschen oder
des Pferdes, sondern die Existenz jeuer beiden, durch welche

sie, nachdem sie dieselbe von Gott empfangen haben, formell
existieren. Nicht die Wesenheit also, die aus sich eine reine
Potenz ist, und der das Sein zukommt, sondern das Sein

selber wird als Formelles und Aufgenommenes betrachtet. Da

die Sache sich so verhält, ist die Antwort, durch welche die
Sentenz des hl. Thomas klar wird, diese: die Existenz ist eine

von einem Andern, von Gott nämlich, empfangene. Dafs die
Existenz eine, in einem Andern, nämlich in der Wesenheit,
als der subjektiven Potenz, und daher in einer von sich
verschiedenen Sache aufgenommene sei, müssen wir negieren.
Nirgends hat der hl. Thomas dieses gesagt."

Man traut seineD eigenen Augen nicht, wenn man diese

Argumentation des P. Limb, durchliest. Alles was der Herr



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 433

Autor bis jetzt verteidigt hatte, wird mit einem Male umge-
stofsen, und zwar auf Grund eines Textes des Doctor Angelicus,
und die Argumentation schliefst ab mit der Leugnung dessen, was
der Autor selber soeben aus S. Thomas niedergeschrieben hat.

Die Sache ist zu interessant, als dafs wir nicht näher darauf

eingehen sollten. „Was immer actu ist, bemerkt P. Limb, sei

es Materie, sei es Form, ist durch seine Existenz; denn sie

ist die Aktualität aller Dinge, auch der Formen." Anderswo sagt
uns der Herr Autor (Seite 68): „Die Kreatur existiert nicht
so last, weil sie ist, also weil sie existiert, d. h. dur h ihre
Existenz, sondern weil sie gemacht und geschaffen
worden. Alles, was existiert oder actu ist, existiert durch
seine Existenz." Wie kann diese Existenz seine, d. h. des

existierenden Dinges, genannt werden, wenn das Ding die
Existenz nicht aufnimmt und eben dadurch zu der seinigen macht?
Sind nicht in diesem Ausdrucke zwei Realitäten enthalten?
Daher sind oder existieren die Dinge oder Formen nicht, aufser
sie erhalten die Existenz, wodurch sie aus der Potenz in den

Akt übergeführt werden. Also die Existenz ist dasjenige,
wodurch die Dinge aus der Potenz in den Akt übergeführt werden,
denn, was immer existiert, sei es Materie, sei es Form, ist oder
existiert durch seine Existenz. Wir haben also hier zwei
Dinge: dasjenige, was actu ist oder existiert, und dasjenige,
wodurch es actu ist. Die Existenz ist dasjenige, wodurch
Alles actu ist, denn die von Gott empfangene Existenz ist
dasjenige, wodurch die Dinge von der Potenz in den Akt
übergeführt werden. Das, wodurch z. B. der Mensch oder das Pferd

formell existiert, ist nicht die Wesenheit, sondern die

Existenz, durch welche sie, nachdem sie das Sein von Gott

empfangen haben, formell existieren. Das ist ja wahrhaftig
die Lehre der Thomisten! Es ist aber auch die Widerlegung
des blofs virtuellen Unterschiedes durch P. Limb, selber. Den
formellen Grund, warum die Wesenheit des Geschöpfes da ist,
erklärt uns der Herr Autor, bildet nicht die Wesenheit selber
sondern die Existenz dieser Wesenheit. Bei einer solchen Doktrin
ist der Schlufs auf den realen Unterschied unabweisbar. Leider



434 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

wissen wir trotz dieser von F. Limb, selber vorgetragenen tho-
mistischen Sentenz nicht, wie wir bezüglich des Herrn Autors
daran sind. P. Limb, ändert sehr oft seine Ansicht. Der Herr
Autor stellt zwei vollkommen richtige Grundsätze auf, an die

wir uns, bei der Prüfung des Inhaltes seiner Broschüre, mit
logischer Genauigkeit halten wollen. Der erste dieser beiden

Grundsätze lautet:1) „Es ist nicht notwendig, zu erinnern, dafs

wir von dem sprechen, wodurch die Wesenheit innerlich
und formell, keineswegs aber von dem, wodurch sie äufserlich
und in wirksamer (efficienter) Weise aufser ihre Ursachen gesetzt
werde. Denn was von einem Andern bewirkt und hervorgebracht

wird, das wird, indem es von einem Andern die Wesenheit

empfangt, in wirksamer Art und äufserlich (efficienter et

extrinsece), ein Seiendes. Weil aber das, was von einem Andern,
Unterschiedenen, hervorgebracht wird, auch ebenso notwendig
von diesem Andern sich unterscheidet, so ist es evident, dafs

die Wesenheit von demjenigen, wodurch sie äufserlich und

wirksam aufser ihre Ursachen gesetzt und als Seiendes schlechthin

konstituiert ist, sich sachlich von diesem Andern
unterscheide. Allein die Existenz ist durchaus nicht die wirkende
Ursache der aktuellen Wesenheit. In diesem Falle würde ja
niemand den realen Unterschied, von dem wir sprechen, leugnen.
Die Existenz konstituiert vielmehr eine Wesenheit innerlich
und formell als existierend, da sie ja dasjenige ist, wodurch
die Wesenheit ist oder innerlich existiert. Dadurch fassen

wir die Wesenheit als formell aufser ihre Ursachen gesetzt." —
Wir sagten vorhin, dieses Princip sei vollkommen korrekt.

Dieses Zugeständnis bezieht sich natürlich nur auf den Hauptinhalt,
nicht auf alles, was P. Limb, hier niedergeschrieben hat. So ist
z. B. ganz und gar unrichtig, dafs ein Ding je von einem
Andern Wesenheit-sein empfange. Doch davon werden wir
später eine ausführlichere Bemerkung machen. Richtig ist also

vom Herrn Autor nur das betont, dafs die Existenz dasjenige

sei, wodurch eine Wesenheit innerlich und formell als

existent konstituiert wird. —
l) 1. c. Seite 12.


	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

