Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
Bélsceleti Folydirat.

Die Encyclica ,,Aeterni Patris** hatte auch fiir Ungarn die gewiinschte
Wirkung; als Beweis dient uns die philosophische Zeitschrift ,,Bolsceletl
Folyoirat*, die in ungarischer Sprache 30 —40 Bogen stark unter der Re-
daktion der Herren Dr. Johannes Kifs und Dr. Matthias Palmer in Temes-
var bereits den dritten Jahrgang vollendet und somit die Existenzfrage
gliicklich gelést hat. Wir begriifsen mit Freuden diese Zeitschrift, da sie
berufen ist, einem grolsen Mangel abzuhelfen und sehr viel Gutes zu stiften.
Die dufsere Ausstattung ist sehr gelungen; und wenn der innere Gehalt
noch nicht auf gleicher Hohe dhnlicher Fachorgane des Auslandes steht,
so miissen die grofsen Hindernisse und die bisherigen Verhiltnisse in Un-
garn als Entschuldigung dienen. Es fehlt nicht der gute Wille, nicht der
Fleifs und der spekulative Geist, wohl aber fiihlt man den Mangel der
richtigen philosophischen Schulung; doch die Zeischrift soll ja selbst eine
tiichtige Schule fiir strebsame Geister werden, und wir hoffen das Beste
fiir die Zukunft.

Vor uns liegt der zweite Jahrgang, bei dessen Besprechung wir uns
erlauben, auf einige Unrichtigkeiten und Fehler aufmerksam zu machen,
um so wenigstens indirekt zur Entwicklung der genannten Zeitschrift bei-
zutragen; natiirlich kdnnen wir uns hier nicht auf weitliufige Erérterungen
und Widerlegungen einlassen.

Zweiter thrgang (1887) Heft I. Die vergleichende Religionswissen-
schaft von Aug. Fischer-Colbrie p. 20. Der Begriff der Schionheit von
Petrus Martin p. 34. Von der sittlichen Anrechnunﬂ‘ von Dr. Emmerich
Nemes p. 44. Gegenbemerkungen auf H. Stickls (Jegenkutlk von Matthius
Merchich p. 70. Zwischen Stiockl, dessen Aufsatz, in das Ungarische iiber-
setzt, in dieser Zeitschrift verdffentlicht worden, und Merchich kam es zu
einer Kontroverse iiber den Positivismus. Merchich behauptet, dals die
Darstellung des Positivismus und dessen Bedeutung durch Stéekl nngenau
nnd fehlerhaft sei. Wir leugnen nicht, dals manche Bemerkungen des
H. M. eine gewisse Berechtigung ha,ben doch was M. von der Anwend-
barkeit des positivistischen Gesetzes auf die naturgemi/se religiose Entwick-
lung der Menschheit sagt, ist nicht nur philosophisch, sondern auch theo-
logisch unrichtig. M. anerkennt die Thatsache, dals die urspriingliche Form
der Religion bei allen Volkern der Monotheismus war, aber gerade durch
diese historische Thatsache findet M. das Gesetz des Positivismus aunf das
clinzendste gerechtfertiot. M. beweist seine Theorie folgenderweise. Ent-
weder ist der urspriingliche Monotheismus eine naturgemii(se Kulturerrungen-
schaft der Menschheit, dann ist das Gesetz des Positivismus falsch; oder
der Monotheismus ist die Wirkung einer die natiirliche Entwicklung iiber-
holenden Ursache, dann ist aber das Gesetz des Positivismus glianzend ge-
rechtfertigt, d. h. es bedurfte einer aulserordentlichen Gegenwirkung, um



Litterarische Besprechungen. 379

den Monotheismus entstehen und aufrecht erhalten zu lassen, sonst wire
die Menschheit nach ihrer naturgeméifsen Entwickelung durch die Phasen
des Polytheismus und Fetischismus hindurchgegangen. M. nimmt den zweiten
Fall an, dafs nimlich der Monotheismus die Wirkung einer iihernatiirlichen
Ursache ist, sonst wire alles, was in der Fundamental-Dogmatik ,,de ne-
cessitate et facto revelationis etiam quoad legem naturalem‘ gesagt wird,
unrichtig. Daraus zieht M. folgende Schlufsfolgerungen: An der Wiege
der Menschheit hat eine iibernatiirliche Ursache den ,,passus‘ der natiir-
lichen geistigen Entwicklung verhindert. Nachdem die sich selbst iiber-
lassene Menschheit die iibernatiirliche Einwirkung der Uroffenbarung ver-
loren hat, begann die naturgemilse geistige Entwicklung. Der erste Schritt
der naturgemiifsen religiosen Entwicklung sind der Fetischismus und Poly-
theismus. Dieser ganze Ideengang wiirde uns eher auf einen Vollblut-
Darwinianer als einen kath. Pfarrer raten lassen, und wir haben ihn nur
darum so ausfiithrlich und beinahe wortgetreu wiedergegeben, damit unseren
Bemerkungen kein Mifstrauen entgegengebracht werde. Vor allem ist die
Argumentation des Herrn M. auch formell unrichtig, quia datur tertium;
denn es kann etwas geoffenbart und dennoch naturgemils sein, e. g. die
Praeambula fidei und alle jene natiirlichen Wahrheiten, die geoffenbart sind,
beweisen dies ganz klar; so ist der Monotheismus allerdings auch geoffen-
bart, bleibt aber dennoch naturgemils fiir die Menschheit. Die Funda-
mental-Dogmatik lehrt allerdings die Notwendigkeit der Offenbarung auch
beziiglich der natiirlichen Wahrheiten, aber sie lehrt auch, wie diese Not-
wendigkeit zu verstehen sei; sie ist nur eine moralische und diese keine
totale, sondern nur eine partielle. Darnach sind nun die Schlufsfolgerungen
des Herrn M. zu berichtigen. An der Wiege der Menschheit hat die iiber-
natiirliche Wirkung den naturgemilsen Schritt der geistigen Entwicklung
nicht verhindert, sondern im Gegenteil erleichtert und vervollkommnet.
Die Menschheit, nachdem sie die Uroffenbarung vergessen, begann nicht
die naturgemilse Entwicklung, sondern verfiel der geistigen nnd sittlichen
Entartung und Korruption, die fiir sie gewils nicht naturgemifls war, und
aus der sie nur durch das Christentum gerettet worden ist. Der Feti-
schismus und der Polytheismus ist nicht der erste Schritt der naturgeméilfsen
geistigen und religidsen Entwicklung, sondern der letzte Schritt auf der
Bahn der geistigen und religiosen Entartung, die letzte Stufe des Irrtumes,
der gewils nicht naturgeméi(s ist. Wir konnen unsere Bemerkungen iiber
diesen Artikel nicht schliefsen, ohne an die geehrte Redaktion die ernste
Bitte zu richten, in der Zukunft bei der Aufnahme dhnlicher Artikel sorg-
filtiger zu sein, damit nicht solche Leser, die in der Arist. Philosophie
und Theologie weniger bewandert sind, irregefiihrt werden. — Kants gnoseo-
logischer Standpunkt von Dr. M. Palmer p. 84: Uber die Wesenheit der
anorganischen Korper von Dr. J. Kils p. 95: Philosophische Bewegung
und Vermischtes. Uber einige phil. Handbiicher von Dr. J. Kifs p. 106.
Besprochen werden Palmieri, Liberatore, Zigliara, Tongiorgi und Brin.
K. findet das Werk des letzteren fiir das brauchbarste Handbuch, die
Werke der iibrigen Autoren findet er entweder zu ausfiihrlich oder zu
knapp. Lotze und Dr. Maur. Narman besprochen von Dr. M. Palmer p. 110.
Die philosophischen Vorlesungen auf unseren Hochschulen, Vermischtes
p. 113. Die ung. Sprache in der Philosophie von Mich. Srabé p. 119.
Litterarischer Anzeiger. Die Philosophie des Homer von Jul. Ferenczi
(Homeros Philosophiya), Budapest II[—241, Preis 2 fl. 5. W., besprochen
von Aug. Fischer-Colbrie p. 123. Die grofsen Weltritsel von Tilmann Pesch,
besprochen von Dr. M. Palmer p. 127. Ar 6-Rari népek miivelodési tor-
ténete (Kulturgeschichte der alten Voélker) von J. Rézbanyai, 1 B., Buda-



380 Litterarische Besprechungen.

pest XI1—496 3 fl. 6. W., von der kath. Presse sehr gut aufgenommen und
giinstig besprochen von Dr. J. Kils p. 130. Zeitschriftenschau p. 134.

Heft 1I. Die Philosophie der Welt aus Seelen von Dr Eng. Srent-
klaray p. 164. Besprochen wird das System des ung. Arztes und Philo-
sophen Michael Petoecz. Nach diesem ganz eigenartigen Philosophen gibt
es iiberhaupt nichts Seciendes aulser der Seele. Alles, was existiert, ist
Seele. Petocz leugnet den Unterschied zwischen Geist und Materie. Die
Materie besteht aus toten Seelen. Seine Werke sind in deutscher Sprache
erschienen, und zwar: Die Welt aus Seelen, Ofen 1838. Ansicht des Lebens,
1838. Ansicht der Welt, Leipzig 1838. Begriff der Schonheit von P. Martin
p. 178. Die sittliche Anrechnung von Dr. E. Nemes p. 187. Die Haupt-
leidenschaften des Zeitalters des Fortschrittes von Dr. Georg Steéez p. 214.
Die Liebe von M. Srabé p. 214. Bemerkungen zur Besprechung des Posi-
tivismus von L. Kenyerer p. 222. Phil. Bewegung. Vermischtes. Uber
einige phil. Handbiicher von Dr. J. Kifs p. 237. Besprochen werden Egger
und Dupeysat; das Handbuch Eggers wird aus vielen Griinden fiir un-
brauchbar erklirt, wihrend das des letzteren empfohlen wird. Der mensch-
liche Embryo als der angebliche Zeuge der Descendenz-Theorie von Dr. M.
Palmer p. 240. Ein hochangesehener Naturforscher iiber Darwin von Dr. M.
Palmer p. 243. Wann und mit welcher Einteilung sollte die Philosophie
an unseren theol. Anstalten vorgetragen werden von Dr. J. Kils p. 247.
Die ung. Sprache in der Philosophie von L. Srekrenyi p. 251. Litterari-
scher Anzeiger. Spiritualisme et Liberalisme p. M. Ferraz, besprochen
von Dr. M. Palmer p. 260. Zeitschriftenschau.

Heft III. Die Philosophie der Welt aus Seelen von Dr. Eng. Srent-
klaray p. 279. Die Hauptleidenschaften des Zeitalters des Fortschrittes
von Dr. G. Steécz p. 310. Die divina Comedia und die Philosophie von
E. Csiesaky p. 318. Uber die Wesenheit der anorganischen Korper von
Dr. J. Kils p. 333. Phil. Bewegung. Vermischtes. Einige phil. Hand-
biicher. J. van der Aa wird fiir den Schulgebrauch zweckméj.{'sig befunden,
Sanseverino fiir jene Schulen empfohlen, in denen nur wenige Stunden auf
Phil. verwendet werden, Fr. Aloysio zu kurz befunden; besprochen von
Dr. J. Kils p. 345. Ein Brief Sr. Heil. Leo XIII. an Mgr. d’Hulst und
ein Schreiben des Kan. Alfons Vespignani p. 349. Vom Harakiri p. 353.
Die ung. Sprache in der Philosophie von M. Srabo p. 357. Litterarischer
Anzeiger. La Philosophie en France aux dix-neuvieme siccle par Félix
Ravaison, besprochen von Dr. M. Palmer p. 863. Zeitschriftenschau.

Heft IV. Der Begriff der Substanz bei Aristoteles von Dr. J. Kils
p. 390. Religionsphilosophische Ansichten der Eleaten von Dr. M. Palmer
p. 402. Uber den Einfluls der Geschichte der Philosophie auf die Ent-
wicklung der Wissenschaften von Dr. Eng. Srentklaray p. 416. Der phil.
Standpunkt des hl. Thomas von Aqu. verglichen mit dem Kants von P.
Martin p. 425. Religion und Religionen von Aug. Fischer-Colbrie p. 434.
Der Problematismus und die verschiedenen Grade der vollkommenen Er-
kenntnis von M. Merchich p. 467. Der Geschmack von M. Srabé p. 480.
Die Idee des Gliickes, der Tugend und der Seligkeit von Dr. E. Nemes
p. 498. Uber den Ursprung der Sprache von L. Srekrényi p. 508. Der
Geist der wahren Naturphilosophie von Dr. Amb. Kadar p. 514. Die Un-
sterblichkeit der menschl. Seele von P. Angelicus p. 525. P. A. will nach
streng scholastischer Methode seine These beweisen, doch wir konnen die
Beweisfiihrung nicht als sehr gelungen kennzeichnen, sie ist mangelhaft.
Ein Ding kann wohl per se oder per accidens zersiort werden, aber es
kann nicht durch ein unendliches oder endliches Sein vernichtet werden.
Dafs ein Ding durch ein endliches Sein vernichtet werden kinnte, ist rein



Litterarische Besprechungen. 381

undenkbar. Noch auffallender ist der Syllogismus, der beweisen soll, dafs
die menschliche Seele durch kein endliches Sein vernichtet werden kann,
wie ihn P. A. vorbringt. Wenn ein endliches Sein die Seele des Menschen
vernichten konnte, dann wiirde daraus folgen, dals ein endliches Sein das
Werk Gottes zerstoren konnte. Ein endliches Sein aber kann nicht das
Werk des unendlichen Seins zerstoren, also kann cin endliches Sein die
Seele des Menschen nicht zerstoren. Dieser Syllogismus beweist gar nichts ;
denn die Gnade, ein Werk Gottes in der iibernatiirlichen, und tausend
andere Dinge, die Werke Gottes in der natiirlichen Weltordnung sind,
werden durch endliche Ursachen zerstort. Hat der Verfasser es fiir not-
wendig erachtet, den Beweis zu erbringen, dals durch ein endliches Sein
kein Ding, also auch diec menschliche Seele nicht, vernichtet werden kann,
so wire hiefiir der allgemein gebrduchliche auch zugleich der beste: Con-
trariorum eadem est ratio. FEin endliches Sein hat nicht die Kraft, etwas
zu erschaffen, also auch nicht die Kraft, etwas zu vernichten. Zur Be-
weisfiithrung, dafs die Fihigkeiten der menschl. Seele nach dem Tode fort-
dauern, miissen wir bemerken, dals nach der Lehre des hl. Thomas die
Fihigkeiten der Seele von der Wesenheit derselben realiter verschieden
sind, und so der Beweis des P. A. p. 510 nur dann etwas beweisen wiirde,
wenn die Fihigkeiten der Seele mit der Wesenheit derselben identisch
wiren. Der Satz, dals die Seele in ihrer geistigen Thitigkeit vom Leibe
unavhingig ist, ist in der allgemeinen Fassung, wie er p. 521 vorkommt,
unklar und storend. Damit die Beweisfiihrung korrekt sei, muls ein Unter-
schied gemacht werden zwischen subjektiver und objektiver Abhingigkeit.
Die Stelle aus dem hl. Thomas ist p. 522 unrichtig citiert. Wissen und
Glaube von L. Rengeres p. 546. R. gesteht es selbst, dals viele anderer
Ansicht sind als er, auch wir gehoren zu diesen. Der Rationalismus ist
ein Feind des Glaubens, weil er die Kraft des menschl. Geistes iiberschiitzt,
aber der Traditionalismus nicht minder, weil er sie unterschitzt: um den
ersteren zu bekidmpfen, darf man dem letzteren nicht zu nahe kommen.
Die ersten Prinzipien der Vernunft sind unbedingt wahr, sonst ist der all-
gemeine Skepticismus unvermeidlich. Sie sind nicht durch die Erfahrung
erworben, denn ohne ihre Voraussetzung kann es iiberhaupt keine wissen-
schaftliche Erfahrung geben. Die Definition des Wissens, wie sie R. p. 530
gibt ,,als das Gefiihl der Sicherheit irgend einer unserer Erkenntnisse‘!, ist
unhaltbar. Der Glaube gibt uns ja auch das Gefiihl der Sicherheit dessen,
was wir durch die Offenbarung erkennen. Allzu kiihn ist die Behauptung,
dalfs man vom menschlichen Wissen keinen definitiven Begriff geben kann ;
dann kann man aber auch iiber das Verhiltnis des Wissens zum Glauben
keinen definitiven Begriff geben. Die Induktion und die Schule von Jul.
Kozari p. 560. Die Idee der Freiheit von E. Makra p. 571.
Graz. P. Leo Michel. O. P,

Krauwuse, Dr. Jos,, Die Lehre des heil. Bonaventura iiber die
Natur der korperlichen und geistigen Wesen und ihr
Verhiltnis znm Thomismus. Paderborn. Ferd. Schoningh.
1888.

Es macht uns immer eine wahre Freude, wenn wir spekulative Er-
orterungen lesen, die aus dem heil. Bonaventura geschopft sind. Sein grofser,
inniger Freund, der Aquinate, scheint ihn manchmal in den Schatten zu
stellen. Man miilste eigentlich beide immer nebeneinader anfithren, wie
dies hier der Verfasser mit Riicksicht auf die Natur der korperlichen und



382 Litterarische Besprechungen.

ceistigen Wesen thut. Der eine gibt dem andern Licht. Der eine erklirt
den andern. Und wenn erzihlt wird, der heil. Bonaventura sei zusammen
mit dem heil. Thomas einem armen geplagten Studierenden des Franzis-
kanerordens erschienen, der bei einer Stelle des heil. Bonaventura nicht
heraus und nicht herein wufste und hitte ihm, indem er auf Thomas
zeigte, gesagt: ,,Hore auf diesen,'* so lifst sich leicht denken, dals in
einem andern Falle dies umgekehrt Thomas mit Riicksicht auf Bonaven-
tura gesagt haben kinnte, wenn jemand iliber eine Schwierigkeit im Thomas
nachsann. In sehr klarer Weise setzt der Verfasser hier die Lehre des
heil. Bonaventura iiber die Wesensprinzipien, iiber das Entstehen und Ver-
gehen der korperlichen Wesen, fiber die Natur der menschl. Secle, die
Vereinigung der Seele mit dem Leibe, die Natur der reinen Geister und
iiher das Prinzip der Individuation auseinander und erliutert sie durch
entsprechende Stellen aus Thomas. Es wird so aus diesen beiden Leuchten
der Wissenschaft, dem seraphischen und dem engelgleichen Lehrer ein
einziges Licht, welches so manches Dunkel im Geiste verscheucht. Der
(xegenstand, welcher hier behandelt wird, ist ven hoher Wichtigkeit; steht
ja doch in der heutigen Naturwissenschaft die Lehre iiber die physische
und metaphysische Zusammensetzung der Korper mit an der Spitze der
wissenschaftlichen Ertrterungen, und zichen die Anhinger des modernen
Naturalismus aus ihren diesbeziiglichen Ansichten so manches Argument
gegen den Glauben. Der Verfasser hat sonach eine verdienstliche Aufgabe
sich gestellt, dals er gerade in diesem Punkte die leider so wenig bekannte
und wenig studlute Lelne des heil. Bonaventura ans Licht zog.

Wir hiitten gewiinscht, dals der Verfasser es nidher beleuchtet hitte,
wenn nach S. 7 Bonaventura eine ,materia*‘ annimmt ,fiir die menschl.
Seele und die reinen Geister'. Wir sind iiberzengt, dals zwischen Thomas
und Bonaventura (wir reden nicht von Scotus) sich da keinerlei Unterschied
ergeben wiirde. Thomas spricht auch manchmal, dhnlich wie die Viiter,
von einer ,.materia‘‘ in den reinen Geistern; nimmt diesen Ausdruck aber
dann gleichbedeutend mit ,,potentia®*. So Quodl. 3, 20: ,Materia commnu-
niter pro quacunque potentia, est in omnibus ereatis; non autem pro-
prie.**  Soweit also ,materia‘** einfach ,,Vermigen' bedeutet, ist sie in
allen Geschopfen. Nur in Gott ist keinerlei Vermogen fiir weiteres Sein
oder hohere Vollendung. In dem &dufserst lehrreichen Abschnitte {iber die
rationes seminales hiitte der Verfasser die Erklarung des heil. Thomas in
S. th. I qu. 119 art. 2 ad IV zu Grunde legen “konnen.  Dies wiirde,
meinen wir, ihn dazu gefithrt haben, alle und Jede wirkende Kraft oder
thatsiichliches Scin oder wie immer man das nennen will, von der materia
des heil. Bonaventura auszuschliefsen, Die ratio seminalis ist nichts an-
deres als die feststehende natiirliche Kraft, welche dem empfangenden
Vermogen in der Materie entspricht. Die ratio seminalis fiir die menschl.
Zeugung ist im wirkenden Prinzip der Zeugung, im Vater; und danach
waren wir alle, wie Thomas nach Augustin sagt, in Adam, insoweit dieser
der erste Stammvater war (vgl. meine Ubers. der Summa). Die Materie ist
ein leidendes, empfangendes Prinzip; und soweit etwas rein leidet oder
empfingt, wird es ,materia‘‘ genannt. Alles Thatsichliche, wie auch immer
Wirkende mufs vom Begriffe der Materie ansgeschlossen werden. Die Uber-
setzung ,,organische Samenfihigkeit** ist unklar und zweideutig. Die ratio
seminalis ist die naturgemils wirkende Kraft, welcher der Same als
das leidende Moment entspricht. In dem 8. ...1 3) angefiihrten Texte
sagt Bonaventura nicht, dals die ,,dlrectm potentiae naturae‘* von der
Materie ausgeht oder in derselben dafiir ein leitendes Prinzip besteht. Das
Mafsgebende, Richtige ist hier die wirkende Ursache und diese entsprieht



Litterarische Besprechungen. 383

gemils der naturnotwendigen Verbindung der in der Natur befindlichen
Ursiichlichkeiten dem leidenden Momente der Beschaffenheit des jedes-
maligen Stoffes. Vergleicht der Herr Verfasser alle von ihm aus Bona-
ventura fiir die ratio seminalis angefiihrten Stellen genau nach deren Wort-
laute miteinander, so sind wir iiberzeugt, dafs er in diesem, iibrigens an
sich nebensiichlichen, Punkte bald unserer Meinung sein wird.

Tractatus de SS. Eucharistiae mysterio in auditorum usum
»xaratus opera Petri Einig. Treveris, ex officina ad 8.
Paulinum. 1888.

Es ist dies eine mehr praktisch-positiv wie spekulativ gehaltene Ab-
handlung iiber das heiligste Altarssakrament. Ihr Zweck ist damit ange-
zeigt. Sie soll, wie der Titel besagt, in den Seminarien resp. Universi-
titen als Loitfaden dienen. Diesem Zwecko entspricht sie sowohl der
eingeschlagenen Methode nach, die dem Leser aufserordentlich das Ver-
stindnis der einschliglichen Wahrhelten erleichtert, als auch dem Inhalte
nach, der klar, kurz, kré’tftig die Lehre der Kirche wiedergibt. Aber nicht
nur diesem Zwecke entspricht sie, sondern auch jeder Priester wird aus
dieser Lektiire sich fiir dieses so recht eigentlich priesterliche Geheimnis
neu erwirmen und zumal auch Stoff finden fiir eucharistische Predigten.
Die Anmerkung 1 S. 7 wire lieber fortgeblieben.

Bautz, Jos,, Lic.,, Grandziige der kath. Dogmatik. 1. Teil.
Einleitung in die dogmatische Theologie und die Lehre vom
Einen und Dreieinigen Gott. Mainz. Kirchheim. 1888.

Einem dhnlichen Zwecke wie das eben genannte soll dieses Werk
des durch zahlreiche, allgemein in theologischen Kreisen mit Recht ge-
schitzte Werke bekannten Miinsterer Dozenten dienen. Es soll beim aka-
demischen Unterrichte zur Erleichterung dienen. Auch in weiteren Kreisen
aber wird es sich jedenfalls einen Platz erobern, wo man sich {iber theol.
Fragen unterrichten oder das bereits Gelernte wieder ins Gedidchtnis zu-
riickrufen will. Sein Vorzug besteht in der markigen Kiirze und der durch-
sichtigen Klarheit, womit die theologischen Materien (s. den Titel) behan-
delt smd Alles ist da mit einer Ubersichtlichkeit geordnet, die als Bei-
spiel dienen kann. Der Verfasser will nicht mit eigenen Memuno‘en glinzen ;
er stiitzt sich auf gute Autorititen und macht dadmch sein Welk nur zu
einem in hioherem Grade niitzlichen, denn der Leser findet sicheren Boden.
Besonders mochten wir darauf aufmerksam machen, mit welcher Vorsicht
und Ruhe kontrovertierte Ansichten behandelt werden. Wir wiinschen von
Herzen die baldige Fortsetzung, resp. Vollendung des Werkes.

Malmedy. Dr. Cesl. M. Schneider.



	Litterarische Besprechungen

