
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Bölseeleti Folyoirat.

Die Encyclica „Aeterni Patris" hatte auch fiir Ungarn die gewünschte
Wirkung; als Beweis dient uns die philosophische Zeitschrift „Bölseeleti
Folyoirat", die in ungarischer Sprache 30—40 Bogen stark unter der
Redaktion der Herren Dr. Johannes Kifs und Dr. Matthias Palmer in Temes-
var bereits den dritten Jahrgang vollendet und somit die Existenzfrage
glücklich gelöst hat. Wir begrüfsen mit Freuden diese Zeitschrift, da sie
berufen ist, einem grofsen Mangel abzuhelfen und sehr viel Gutes zu stiften.
Die äufsere Ausstattung ist sehr gelungen; und wenn der innere Gehalt
noch nicht auf gleicher Höhe ähnlicher Fachorgane des Auslandes steht,
so müssen die grofsen Hindernisse und die bisherigen Verhältnisse in
Ungarn als Entschuldigung dienen. Es fehlt nicht der gute Wille, nicht der
Fleifs und der spekulative Geist, wohl aber fühlt man den Mangel der
richtigen philosophischen Schulung; doch die Zeischrift soll ja selbst eine
tüchtige Schule für strebsame Geister werden, und wir hoffen das Beste
für die Zukunft.

Vor uns liegt der zweite Jahrgang, bei dessen Besprechung wir uns
erlauben, auf einige Unrichtigkeiten und Fehler aufmerksam zu raachen,
um so wenigstens indirekt zur Entwicklung der genannten Zeitschrift
beizutragen ; natürlich können wir uns hier nicht auf weitläufige Erörterungen
und Widerlegungen einlassen.

Zweiter Jahrgang (1887) Heft I. Die vergleichende Religionswissenschaft

von Aug. Fischer-Colbrie p. 20. Der Begriff der Schönheit von
Petrus Martin p. 34. Von der sittlichen Anrechnung von Dr. Emmerich
Nemes p. 44. Gegenbemerkungen auf H. Stöckls Gegenkritik von Matthäus
Merchich p. 70. Zwischen Stöckl, dessen Aufsatz, in das Ungarische
übersetzt, in dieser Zeitschrift veröffentlicht worden, und Merchich kam es zu
einer Kontroverse über den Positivismus. Merchich behauptet, dafs die
Darstellung des Positivismus und dessen Bedeutung durch Stöckl ungenau
und fehlerhaft sei. Wir leugnen nicht, dafs manche Bemerkungen des
H. M. eine gewisse Berechtigung haben; doch was M. von der Anwendbarkeit

des positivistischen Gesetzes auf die naturgemäfse religiöse Entwicklung

der Menschheit sagt, ist nicht nur philosophisch, sondern auch
theologisch unrichtig. M. anerkennt die Thatsaehe, dafs die ursprüngliche Form
der Religion bei allen Völkern der Monotheismus war, aber gerade durch
diese historische Thatsaehe findet M. das Gesetz des Positivismus auf das
glänzendste gerechtfertigt. M. beweist seine Theorie folgenderweise.
Entweder ist der ursprüngliche Monotheismus eine naturgemäfse Kulturerrungenschaft

der Menschheit, dann ist das Gesetz des Positivismus falsch; oder
der Monotheismus ist die Wirkung einer die natürliche Entwicklung
überholenden Ursache, dann ist aber, das Gesetz des Positivismus glänzend
gerechtfertigt, d. h. es bedurfte einer aufserordentlichen Gegenwirkung, um



Litterarische Besprechungen. 379

den Monotheismus entstehen und aufrecht erhalten zp lassen, sonst wäre
die Menschheit nach ihrer naturgemäfsen Entwickelung durch die Phasen
des Polytheismus und Fetischismus hindurchgegangen. M. nimmt den zweiten
Fall an, dafs nämlich der Monotheismus die Wirkung einer übernatürlichen
Ursache ist, sonst wäre alles, was in der Fundamental-Dogmatik „de
necessitate et facto revelationis etiam quoad legem naturalem" gesagt wird,
unrichtig. Daraus zieht M. folgende Sehlufsfolgorungen: An der Wiege
der Menschheit hat eine übernatürliche Ursache den „passus" der natürlichen

geistigen Entwicklung verhindert. Nachdem die sich selbst iiber-
lassene Menschheit die übernatürliche Einwirkung der Uroffenbarung
verloren hat, begann die naturgemäfse geistige Entwicklung. Der erste Schritt
der naturgemäfsen religiösen Entwicklung sind der Fetischismus und
Polytheismus. Dieser ganze Ideengang würde uns eher auf einen Vollblut-
Darwinianer als einen kath. Pfarrer raten lassen, und wir haben ihn nur
darum so ausführlich und beinahe wortgetreu wiedergegeben, damit unseren
Bemerkungen kein Mifstrauen entgegengebracht werde. Vor allem ist die
Argumentation des Herrn M. auch formell unrichtig, quia datur tertium;
denn es kann etwas geoffenbart und dennoch naturgemäfs sein, e. g. die
Praeambula fidei und alle jene natürlichen Wahrheiten, die geoffenbart sind,
beweisen dies ganz klar; so ist der Monotheismus allerdings auch geoffenbart,

bleibt aber dennoch naturgemäfs für die Menschheit. Die
Fundamental-Dogmatik lehrt allerdings die Notwendigkeit der Offenbarung auch
bezüglich der natürlichen Wahrheiten, aber sie lehrt auch, wie diese
Notwendigkeit zu verstehen sei; sie ist nur eine moralische und diese keine
totale, sondern nur eine partielle. Darnach sind nun die Schlufsfolgerungen
des Herrn M. zu berichtigen. An der Wiege der Menschheit hat die
übernatürliche Wirkung den naturgemäfsen Schritt der geistigen Entwicklung
nicht verhindert, sondern im Gegenteil erleichtert und vervollkommnet.
Die Menschheit, nachdem sie die Uroffenbarung vergessen, begann nicht
die naturgemäfse Entwicklung, sondern verfiel der geistigen und sittlichen
Entartung und Korruption, die für sie gewifs nicht naturgemäfs war, und
aus der sie nur durch das Christentum gerettet worden ist. Der
Fetischismus und der Polytheismus ist nicht der erste Schritt der naturgemäfsen
geistigen und religiösen Entwicklung, sondern der letzte Schritt auf der
Bahn der geistigen und religiösen Entartung, die letzte Stufe des Irrtumos,
der gewifs nicht naturgemäfs ist. Wir können unsere Bemerkungen über
diesen Artikel nicht schliefsen, ohne an die geehrte Redaktion die ernste
Bitte zu richten, in der Zukunft bei der Aufnahme ähnlicher Artikel
sorgfältiger zu sein, damit nicht solche Leser, die in der Arist. Philosophie
und Theologie weniger bewandert sind, irregeführt werden. — Kants
gnoseologischer Standpunkt von Dr. M. Palmer p. 84: Über die Wesenheit der
anorganischen Körper von Dr. J. Kifs p. 95: Philosophische Bewegung
und Vermischtes. Über einige phil. Handbücher von Dr. J. Kifs p. 106.
Besprochen werden Palmieri, Liberatore, Zigliara, Tongiorgi und Brin.
K. findet das Werk des letzteren für das brauchbarste Handbuch, die
Werke der übrigen Autoren findet er entweder zu ausführlich oder zu
knapp. Lotze und Dr. Maur. Nârmân besprochen von Dr. M. Palmer p. 110.
Die philosophischen Vorlesungen auf unseren Hochschulen, Vermischtes
p. 113. Die ung. Sprache in der Philosophie von Mich. Srabö p. 119.
Litterarischer Anzeiger. Die Philosophie des Homer von Jul. Ferenczi
(Homeros Philosophiya), Budapest III—241, Preis 2 fl. ö. W„ besprochen
von Aug. Fischer-Colbrie p. 123. Die grofsen Welträtsel von Tilmann Pesch,
besprochen von Dr. M. Palmer p. 127. Ar ö-Rari népek müvelödesi tör-
ténete (Kulturgeschichte der alten Völker) von .T. Rézbânyai, 1 B., Buda-



380 Litterarische Besprechungen.

pest XI—496 3 fl. ö. W., von der kath. Presse sehr gut aufgenommen und
günstig besprochen von Dr. J. Kifs p. 130. Zeitschriftenschau p. 134.

Heft II. Die Philosophie der Welt aus Seelen von Dr Eng. Srent-
klâray p. 164. Besprochen wird das System des ung. Arztes und
Philosophen Michael Petöcz. Nach diesem ganz eigenartigen Philosophen gibt
es überhaupt nichts Seiendes aufser der Seele. Alles, was existiert, ist
Seele. Petöcz leugnet den Unterschied zwischen Geist und Materie. Die
Materie besteht aus toten Seelen. Seine Werke sind in deutscher Sprache
erschienen, und zwar: Die Welt aus Seelen, Ofen 1838. Ansicht des Lebens,
1838. Ansicht der Welt, Leipzig 1838. Begriff der Schönheit von P. Martin
p. 178. Die sittliche Anrechnung von Dr. E. Nemes p. 187. Die Haupt-
loidensehaften des Zeitalters des Fortschrittes von Dr. Georg Steécz p. 214.
Die Liebe von M. Srabö p. 214. Bemerkungen zur Besprechung des
Positivismus von L. Kenyerer p. 222. Phil. Bewegung. Vermischtes. Ober
einige phil. Handbücher von Dr. J. Kifs p. 237. Besprochen werden Egger
und Dupeysat; das Handbuch Eggers wird aus vielen Gründen für
unbrauchbar erklärt, während das des letzteren empfohlen wird. Der menschliche

Embryo als der angebliche Zeuge der Descendenz-Theorie von Dr. M.
Palmer p. 240. Ein hochangesehener Naturforscher über Darwin von Dr. M.
Palmer p. 243. Wann und mit welcher Einteilung sollte die Philosophie
an unseren theol. Anstalten vorgetragen werden von Dr. J. Kifs p. 247.
Die ung. Sprache in der Philosophie von L. Srekrényi p. 251. Litterarischer

Anzeiger. Spiritualisme et Libéralisme p. M. Ferraz, besprochen
von Dr. M. Palmer p. 260. Zeitschriftenschau.

Heft III. Die Philosophie der Welt ans Seelen von Dr. Eng. Srent-
klâray p. 279. Die Hauptleidcnschaften des Zeitalters des Fortschrittes
von Dr. G. Steécz p. 310. Die divina Comedia und die Philosophie von
E. Csiesâky p. 318. Über die Wesenheit der anorganischen Körper von
Dr. J. Kifs p. 333. Phil. Bewegung. Vermischtes. Einige phil.
Handbücher. J. van der Aa wird für den Schulgebrauch zweckmäfsig befunden,
Sanseverino für jene Schulen empfohlen, in denen nur wenige Stunden auf
Phil, verwendet werden, Fr. Aloysio zu kurz befunden ; besprochen von
Dr. J. Kifs p. 345. Ein Brief Sr. Heil. Leo XIII. an Mgr. d'Hulst und
ein Schreiben des ICan. Alfons Vespignani p. 349. Vom Harakiri p. 353.
Die ung. Sprache in der Philosophie von M. Srabö p. 357. Littel-arischer
Anzeiger. La Philosophie en France aux dix-neuvième siècle par Félix
Ravaison, besprochen von Dr. M. Palmer p. 363. Zeitschriftenschau.

Heft IV. Der Begriff der Substanz bei Aristoteles von Dr. J. Kifs
p. 390. Religionsphilosophische Ansichten der Eleaten von Dr. M. Palmer
p. 402. Über den Einflufs der Geschichte der Philosophie auf die
Entwicklung der Wissenschaften von Dr. Eng. Srentklâray p. 416. Der phil.
Standpunkt des hl. Thomas von Aqu. verglichen mit dem Kants von P.
Martin p. 425. Religion und Religionen von Aug. Fischer-Colbrie p. 434.
Der Problematismus und die verschiedenen Grade der vollkommenen
Erkenntnis von M. Merchich p. 467. Der Geschmack von M. Srabö p. 480.
Die Idee des Glückes, der Tugend und der Seligkeit von Dr. E. Nemes
p. 498. Über den Ursprung, der Sprache von L. Srekrényi p. 508. Der
Geist der wahren Naturphilosophie von Dr. Amb. Kâdâr p. 514. Die
Unsterblichkeit der menschl. Seele von P. Angelieus p. 525. P. A. will nach
streng scholastischer Methode seine These beweisen, doch wir können die
Beweisführung nicht als sehr gelungen kennzeichnen, sie ist mangelhaft.
Ein Ding kann wohl per se oder per accidens zerstört werden, aber es
kann nicht durch ein unendliches oder endliches Sein vernichtet werden.
Dafs ein Ding durch ein endliches Sein vernichtet werden könnte, ist rein



381

undenkbar. Noch auffallender ist der Syllogismus, der beweisen soll, dafs
die menschliche Seele durch kein endliches Sein vernichtet werden kann,
wie ihn P. A. vorbringt. Wenn ein endliches Sein die Seele des Menschen
vernichten könnte, dann würde daraus folgen, dafs ein endliches Sein das
Werk Gottes zerstören könnte. Ein endliches Sein aber kann nicht das
Werk des unendlichen Seins zerstören, also kann ein endliches Sein die
Seele des Menschen nicht zerstören. Dieser Syllogismus beweist gar nichts :

denn die Gnade, ein Werk Gottes in der übernatürlichen, und tausend
andere Dinge, die Werke Gottes in der natürlichen Weltordnung sind,
werden durch endliche Ursachen zerstört. Hat der Verfasser es für
notwendig erachtet, den Beweis zu erbringen, dafs durch ein endliches Sein
kein Ding, also auch die menschliche Seele nicht, vernichtet werden kann,
so wäre hiefür der allgemein gebräuchliche auch zugleich der beste : Con-
trariorum eadem est ratio. Ein endliches Sein hat nicht die Kraft, etwas
zu erschaffen, also auch nicht die Kraft, etwas zu vernichten. Zur
Beweisführung, dafs die Fähigkeiten der menschl. Seele nach dem Tode
fortdauern, müssen wir bemerken, dafs nach der Lehre des hl. Thomas die
Fähigkeiten der Seele von der Wesenheit derselben realiter verschieden
sind, und so der Beweis des P. A. p. 510 nur dann etwas beweisen würde,
wenn die Fähigkeiten der Seele mit der Wesenheit derselben identisch
wären. Der Satz, dafs die Seele in ihrer geistigen Thätigkeit vom Leibe
unabhängig ist, ist in der allgemeinen Fassung, wie er p. 521 vorkommt,
unklar und störend. Damit die Beweisführung korrekt sei, mufs ein Unterschied

gemacht werden zwischen subjektiver und objektiver Abhängigkeit.
Die Stelle aus dem hl. Thomas ist p. 522 unrichtig citiert. Wissen und
Glaube von L. Eengeres p. 546. R. gesteht es selbst, dafs viele anderer
Ansicht sind' als er, auch wir gehören zu diesen. Der Rationalismus ist
ein Feind des Glaubens, weil er die Kraft des menschl. Geistes überschätzt,
aber der Traditionalismus nicht minder, weil er sie unterschätzt : um den
ersteren zu bekämpfen, darf man dem letzteren nicht zu nahe kommen.
Die ersten Prinzipien der Vernunft sind unbedingt wahr, sonst ist der
allgemeine Skepticismns unvermeidlich. Sie sind nicht durch die Erfahrung
erworben, denn ohne ihre Voraussetzung kann es überhaupt keine
wissenschaftliche Erfahrung geben. Die Definition des Wissens, wie sie R. p. 530
gibt „als das Gefühl der Sicherheit irgend einer unserer Erkenntnisse", ist
unhaltbar. Der Glaube gibt uns ja auch das Gefühl der Sicherheit dessen,
was wir durch die Offenbarung erkennen. Allzu kühn ist die Behauptung,
dafs man vom menschlichen Wissen keinen definitiven Begriff geben kann ;

dann kann man aber auch über das Verhältnis des Wissens zum Glauben
keinen definitiven Begriff geben. Die Induktion und die Schule von Jul.
Kozari p. 560. Die Idee der Freiheit von E. Makra p. 571.

Graz. P. Leo Michel. 0. P.

Krause, Dr. Jos., Die Lehre des heil. Bonaventura über die
Natur der körperlichen und geistigen Wesen und ihr
Verhältnis zum Thomismus. Paderborn. Ferd. Schöningh.
1888.

Es macht uns immer eine wahre Freude, wenn wir spekulative
Erörterungen lesen, die aus dem heil. Bonaventura geschöpft sind. Sein grofser,
inniger Freund, der Aquinate, scheint ihn manchmal in den Schatten zu
stellen. Man rnüfste eigentlich beide immer nebeneinader anführen, wie
dies hier der Verfasser mit Rücksicht auf die Natur der körperlichen und



Litterarische Besprechungen.

geistigen Wesen thnt. Der eine gibt dem andern Licht. Der eine erklärt
den andern. Und wenn erzählt wird, der heil. Bonaventura sei zusammen
mit dem heil. Thomas einem armen geplagten Studierenden des
Franziskanerordens erschienen, der bei einer Stelle des heil. Bonaventura nicht
heraus und nicht herein wufste und hätte ihm, indem er auf Thomas
zeigte, gesagt: „Höre auf diesen," so läfst sich leicht denken, dafs in
einem andern Falle dies umgekehrt Thomas mit Bücksicht auf Bonaventura

gesagt haben könnte, wenn jemand über eine Schwierigkeit im Thomas
nachsann. In sehr klarer Weise setzt der Verfasser hier die Lehre des
heil. Bonaventura über die Wesensprinzipien, über das Entstehen und
Vergehen der körperlichen Wesen, über die Natur der menschl. Seele, die
Vereinigung der Seele mit dem Leibe, die Natur der reinen Geister und
über das Prinzip der Individuation auseinander und erläutert sie durch
entsprechende Stellen aus Thomas. Es wird so aus diesen beiden Leuchten
der Wissenschaft, dem seraphischen und dem engelgleichen Lehrer ein
einziges Licht, welches so manches Dunkel im Geiste verscheucht. Der
Gegenstand, welcher hier behandelt wird, ist von hoher Wichtigkeit ; steht
ja doch in der heutigen Naturwissenschaft die Lehre über die physische
und metaphysische Zusammensetzung der Körper mit an der Spitze der
wissenschaftlichen Erörterungen, und ziehen die Anhänger des modernen
Naturalismus aus ihren diesbezüglichen Ansichten so manches Argument
gegen den Glauben. Der Verfasser hat sonach eine verdienstliche Aufgabe
sich gestellt, dafs er gerade in diesem Punkte die leider so wenig bekannte
und wenig studierte Lehre des heil. Bonaventura ans Licht zog.

Wir hätten gewünscht, dafs der Verfasser es näher beleuchtet hätte,
wenn nach S. 7 Bonaventura eine „materia" annimmt „für die menschl.
Seele und die reinen Geister". Wir sind überzeugt, dafs zwischen Thomas
und Bonaventura (wir reden nicht von Scotus) sich da keinerlei Unterschied
ergeben würde. Thomas spricht auch manchmal, ähnlich wie die Väter,
von einer „materia" in den reinen Geistern; nimmt diesen Ausdruck aber
dann gleichbedeutend mit „potentia". So Q.uodl. 3, 20: „Materia commu-
niter pro quacunque potentia, est in omnibus creatis; non autem
proprie." Soweit also „materia" einfach „Vermögen" bedeutet, ist sie in
allen Geschöpfen. Nur in Gott ist keinerlei Vermögen für weiteres Sein
oder höhere Vollendung. In dem äufserst lehrreichen Abschnitte über die
rationes seminales hätte der Verfasser die Erklärung des heil. Thomas in
S. th. I qu. 119 art. 2 ad IV zu Grunde legen können. Dies würde,
meinen wir, ihn dazu geführt haben, alle und jede wirkende Kraft oder
thatsäcbliches Sein oder wie immer man das nennen will, von der materia
des heil. Bonaventura auszusehliefsen. Die ratio seminalis ist nichts
anderes als die feststehende natürliche Kraft, welche dem empfangenden
Vermögen in der Materie entspricht. Die ratio seminalis für die menschl.
Zeugung ist im wirkenden Prinzip der Zeugung, im Vater; und danach
waren wir alle, wie Thomas nach Augustin sagt, in Adam, insoweit dieser
der erste Stammvater war (vgl. meine Übers, der Summa). Die Materie ist
ein leidendes, empfangendes Prinzip; und soweit etwas rein leidet oder
empfängt, wird es „materia" genannt. Alles Thatsächliche, wie auch immer
Wirkende mufs vom Begriffe der Materie ausgeschlossen werden. Die
Übersetzung „organische Samenfähigkeit" ist unklar und zweideutig. Die ratio
seminalis ist die naturgemäfs wirkende Kraft, welcher der Same als
das leidende Moment entspricht. In dem S. 21 3) angeführten Texte
sagt Bonaventura nicht, dafs die „directio potentiae naturae" von der
Materie ausgeht oder in derselben dafür ein leitendes Prinzip besteht. Das
Mafsgebende, Bichtige ist hier die wirkende Ursache und diese entspricht



Litterarische Besprechungen. 383

gemäfs der naturnotwondigen Verbindung der in der Natur befindlichen
Ursächlichkeiten dem leidenden Momente, der Beschaffenheit des
jedesmaligen Stoffes. Vergleicht der Herr Verfasser alle von ihm aus
Bonaventura für die ratio sominalis angeführten Stellen genau nach deren Wortlaute

miteinander, so sind wir überzeugt, dafs er in diesem, übrigens an
sich nebensächlichen, Punkte bald unserer Meinung sein wird.

Tractatus (le SS. Eucharistiae mysterio in auditorum usum
exaratus opera Petri Einig. Treveris, ex officina ad S.

Paulinum. 1888.

Es ist dies eine mehr praktisch-positiv wie spekulativ gehaltene
Abhandlung über das heiligste Altarssakrament. Ihr Zweck ist damit angezeigt.

Sie soll, wie der Titel besagt, in den Seminarien resp. Universitäten

als Leitfaden dienen. Diesem Zwecke entspricht sie sowohl der
eingeschlagenen Methode nach, die dem Leser aufserordentlich das
Verständnis der einschläglichen Wahrheiten erleichtert, als auch dem Inhalte
nach, der klar, kurz, kräftig die Lehre der Kirche wiedergibt. Aber nicht
nur diesem Zwecke entspricht sie, sondern auch jeder Priester wird aus
dieser Lektüre sich für dieses so recht eigentlich priesterliche Geheimnis
neu erwärmen und zumal auch Stoff finden für eucharistische Predigten.
Die Anmerkung 1 S. 7 wäre lieber fortgeblieben.

liautz, Jos., Lie., Gruudzüge der kath. Doginatik. 1. Teil.
Einleitung in die dogmatische Theologie und die Lehre vom
Einen und Dreieinigen Gott. Mainz. Kirchheim. 1888.

Einem ähnlichen Zwecke wie das oben genannte soll dieses Werk
des durch zahlreiche, allgemein in theologischen Kreisen mit Recht
geschätzte Werke bekannton Münsterer Dozenten dienen. Es soll beim
akademischen Unterrichte zur Erleichterung dienen. Auch in weiteren Kreisen
aber wird es sich jedenfalls einen Platz erobern, wo man sich über theol.
Fragen unterrichten oder das bereits Gelernte wieder ins Gedächtnis
zurückrufen will. Sein Vorzug besteht in der markigen Kürze und der
durchsichtigen Klarheit, womit die theologischen Materien (s. den Titel) behandelt

sind. Alles ist da mit einer Übersichtlichkeit geordnet, die als
Beispiel dienen kann. Der Verfasser will nicht mit eigenen Meinungen glänzen ;

er stützt sich auf gute Autoritäten und macht dadurch sein Werk nur zu
einem in höherem Grade nützlichen, denn der Leser findet sicheren Boden.
Besonders möchten wir darauf aufmerksam machen, mit welcher Vorsicht
und Ruhe kontrovertierte Ansichten behandelt werden. Wir wünschen von
Herzen die baldige Fortsetzung, resp. Vollendung des Werkes.

Malmedy. Dr. Cesl. M. Schneider.


	Litterarische Besprechungen

