
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Rubrik: Korrespondenz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KORRESPONDENZ.

Herr Redakteur,

indem ich Ihrer Aufforderung, die Verteidigung Ihres geschätzten
Jahrbuchs gegen einen Angriff in der Zeitschrift für exakte
Philosophie unter dem Titel : Über den Thomismus der heutigen
römischen Philosophen. Von G. Thilo, Bd. XVI. Heft 2. S. 162
bis 190 zu übernehmen, Folge leiste, glaube ich vor allem,
Ihre und Ihrer Mitarbeiter Tendenz gegen die wiederholt (S. 164,
169 und 190) ausgesprochene Insinuation der Unfreiheit und
Gebundenheit durch eine der wahren Natur und Aufgabe der
Philosophie fremde Macht, wodurch die Forschung beeinträchtigt
und an „unzulänglichen Anfängen" der Philosophie „festgenagelt"
werde, verwehren zu müssen. Es liegt hierin ein völliges Mifs-
verständnis des Grundsatzes, dafs die philosophische Forschung
in dem Lichte der Offenbarung, als deren berechtigten
Interpreten wir allerdings die höchste kirchliche Autorität
anerkennen, einen sichern Leitstern besitze; und zwar enthält jener
Vorwurf ein doppeltes Mifsverständnis; denn einerseits kann die
göttliche Offenbarung unmöglich als ein die freie Forschung des

Geistes, sein Ringen nach der Wahrheit hemmender, sondern
mufs vielmehr als ein dasselbe fördernder Faktor betrachtet
werden, andererseits aber kommt der Orientierung an der
Offenbarung in der philosophischen Diskussion keine andere als
subjektive Bedeutung zu, die ausschließlich den gläubigen Forscher
persönlich berührt, während der objektive Wert seiner Forschungsresultate

ganz und gar nur nach den vorgebrachten
Beweisgründen zu beurteilen ist. Man gestatte mir auf das an einem
anderen Orte des Jahrbuches über Freiheit und Unfreiheit der
Philosophie von mir Gesagte zu verweisen (II. Bd. 2. Heft
S. 153 ff). Es geschah daher auch nur zufällig, dafs in der von
Herrn Thilo berücksichtigten Abhandlung über das Prinzip der
Individuation, deren Tendenz eine rein philosophische ist, das
Verhältnis der Philosophie zur Offenbarung berührt wurde. Die
Veranlassung nämlich kam von einer gewissen theologischen Seite
her, von welcher aus behauptet wurde, dafs die christliche
Philosophie von dem Dogma der Schöpfung aus nichts ausgehen
müsse (Jahrbuch Bd. I S. 514 ff.). Dieser, irrtümlicher Deu-



360

tuiig ausgesetzten, Behauptung gegenüber wurde darauf
hingewiesen, dafs die Offenbarung für die Philosophie zwar die
leitende Norm, in keiner Weise aber der Ausgangspunkt und
das innere treibende Prinzip der philosophischen Wissenschaft
bilden könne. Wenn daher Herr Thilo nicht blofs, wie dies auch
von uns geschieht, leugnet, dafs die Offenbarung Prinzip der
philosophischen Forschung sein könne, sondern auch, dafs sie als
äufsere Norm dienen dürfe, so haben wir durchaus keine weitere
Veranlassung, mit ihm hierüber zu rechten, und können uns
deshalb, ohne auf die für uns gegenstandslosen Bemerkungen auf
S. 164 u. a. a. 0. der Zeitschrift einzugehen, sofort den
wirklichen oder vermeintlichen Beweisgründen zuwenden, durch welche
er unsere auf rein philosophische Gründe gestützten Begriffe
und Lehren umzustürzen versucht. Bevor dies jedoch geschieht,
erscheint es zweckmäfsig, den eigenen philosophischen Standpunkt
unseres Gegners ins Auge zu fassen, da es sich zeigen wird,
dafs an unserem Standpunkt und unseren Prinzipien nichts weniger
als eine objektive, sachliche Kritik geübt, sondern an sie ein

ganz einseitiger und fremdartiger Mafsstab angelegt, und da sie
sich diesem als nicht kommensurabel erweisen, insgesamt als
unzulänglich und falsch verworfen werden. H. Thilo nämlich ist
in dem Grade Anhänger Herbarts, dafs er andere Ansichten nur
unter Herbartscher Brille zu beurteilen vermag, und seine
Einwendungen und Vorwürfe schliefslich darauf hinauskommen, dafs
wir die richtigen Prinzipien nicht bei seinem Meister, sondern
bei Aristoteles und Thomas von Aquin suchen.

Schon die erste Bemerkung zeigt dies. Unsere Lehre
nämlich, dafs die Philosophie nicht vom Glauben, sondern von
unmittelbar evidenten Vernunftprinzipien und den Thatsachen der
Erfahrung auszugehen habe, wird nur mit der Beschränkung
zugelassen, dafs unter Vernunft hier nichts weiter als die logischen
Denkgesetze und unter Erfahrung nur das wirklich Gegebene
verstanden werde, und dabei keine über dieses hinausgehende
Begriffe von Substanz und Accidenz, Ursache und Wirkung,
Kraft und Vermögen u. dgl. hineingemischt werden (A. a. 0.
S. 163). Mit dieser Beschränkung aber wird die Philosophie
auf das Niveau einer formal logischen Bearbeitung der Erscheinungen

nach dem tautologischen Satze A A (wie wir sehen
werden) in Herbartscher Manier herabgedrückt. Diese Befangenheit

in den Vorurteilen der Herbartschen Schule beweist auch
die weitere Bemerkung, dafs die Begriffe, unter welchen wir die
Erfahrung anfangs unwillkürlich auffassen, in sich selbst widere
sprechend und unbegreiflich seien, Begriffe, zu denen bekanntlich



Korrespondenz. 361

der des Dinges mit vielen Merkmalen, der Veränderung n. s. w.
gerechnet werden.

Vernehmen wir nun, wie H. Thilo den aristotelisch-tho-
mistischen Begriff der Materie und den allgemeineren der realen
Möglichkeit bekämpft. Dieser Begriff sei ein widersprechender,
denn ein Seiendes, das zwischen der Wirklichkeit und dem Nichts
schwebt, sei, wie man es fassen mag, ob sowohl seiend als nicht
seiend oder weder seiend noch nicht seiend, ein medium zwischen
duo contradictoria, welches die Logik verbiete (S. 165). Ist
diese Beweisführung zutreffend? Wäre sie es, so müfste auch
das Werden als in sich widersprechend erklärt werden, denn
auch dieses schwebt sozusagen zwischen Wirklichkeit und Nichtsein.

Herr Thilo gesteht dies zu und nimmt, ebenso wie Hegel,
an, dafs das Werden widersprechend sei, unterscheidet sich aber
mit seinem Meister Herbart dadurch von Hegel, dafs er, während
dieser den Widerspruch als giltig betrachtet und ein absolutes
Werden statuiert, um den Widerspruch zu beseitigen, das Werden
als einen Schein erklärt, der durch das Zusammensein vieler
absolut Seiender (der bekannten „Realen") entstehe. Wie kommen
aber, möchte man fragen, diese Denker zur Annahme, dafs das
Werden in sich widersprechend sei? Bevor wir die Antwort
geben, ist auf den bedeutsamen Unterschied aufmerksam zu
machen, der zwischen der Methode Hegels und Herbarts einerseits

und der aristotelischen, welche die unsrige ist, andererseits
besteht. Aristoteles nämlich bildet seine Begriffe den Thatsachen
gemäfs, Hegel und Herbart dagegen ordnen die Thatsachen ihren
vorgefafsten Begriffen unter. Wir haben es hier mit Herbart,
dessen Standpunkt H. Thilo einnimmt, zu thun. Herbart also

geht (wie auch Hegel) vom eleatischen Begriff des Seins aus,
wonach das Sein als solches absolut, einfach und unveränderlich
ist. Da nun ein Schein der Vielheit besteht und Schein auf
Sein hinweist, so wird (im Gegensatz zu Hegel) eine ursprüngliche

Vielheit von wahrhaft Seienden, die den Erscheinungen
zu Grunde liegenden einfachen Realen, angenommen. Diesen
Sachverhalt gibt H. Thilo selbst zu, indem er von Aristoteles
und seinen Nachfolgern sagt, sie würden die Materie (die reale
Möglichkeit) nicht als einen gesunden und festzuhaltenden Begriff
angesehen haben, wenn sie nicht den platonischen Begriff des
wahrhaft Seienden verloren hätten. Dasjenige freilich, was Piaton
für das wahrhaft Seiende hält, die Ideen, seien nicht absolut
setzbar, er habe aber doch den Begriff des wahrhaft Seienden
überhaupt im Gegensatze zu dem, was man im gewöhnlichen
Denken fälschlich für wahrhaft seiend halte, nämlich die ver-



362 Korrespondenz.

änderlichen Dinge, die nur ein Werden sind, in seinem
Wissen festgehalten (A. a. 0. S. 169.). Aber eben damit, dafs
nicht die Ideen Piatons als das wahrhaft Seiende gelten dürfen,
wird zugestanden, dafs das övxcoq ov in Herbartscher Fassung
weiter auf die Eleaten und Demokrit zurückweist (Vgl.
S. 190 ebd.). Geht man aber von einem solchen Seinsbegriff
aus, so mufs freilich der Begriff veränderlicher und werdender
Dinge und damit auch der Begriff der realen Möglichkeit als
widersprechend erscheinen und man hat dann nur die Wahl,
entweder mit Herbart das Werden für Schein zu nehmen, oder
mit Hegel den salto mortale in die absolute Bewegung zu wagen.
Von ganz anderer Art ist die Methode des Aristoteles. Ihm
gilt das Werden als eine unumstöfsliche Thatsache. Diese That-
sache sucht er sich begrifflich zurechtzulegen. Mit Hilfe des
eleatischen Seinsbegriffs ist dies unmöglich, also verwirft er ihn
und setzt an die Stelle desselben die Mannigfaltigkeit des Seienden

in den Unterschieden des realen und idealen, substanziellen
und accidentellen, aktualen und potenzialen Seins. — Kehren
wir nunmehr zu der Behauptung zurück, der Begriff der Materie
(mat. prima) schliefse einen Widerspruch in sich, weil sie als
etwas zwischen Sein und Nichtsein Schwebendes bezeichnet werde,
so zerfällt dieser vorgebliche Widerspruch, wenn wir zwischen
schlechthin Seiendem und beziehungsweise Seiendem (Akt und
Potenz) unterscheiden, denn da der Gegensatz zwischen dem
schlechthin Seienden (Akt) und dem schlechthin Nichtseienden
kein kontradiktorischer ist, so hindert nichts anzunehmen, dafs
ein Mittleres zwischen ihnen liege. Der von H. Thilo (S. 165)
versuchte Beweis ist denn auch mifslungen, weil er das zu
Beweisende, das Mögliche sei ein blofs Gedachtes, voraussetzt.

In Wahrheit involviert weder der Begriff des Werdens
noch der von ihm geforderte Begriff der realen Möglichkeit einen
Widerspruch. Dieser nämlich entsteht nur dann, wenn eine und
dieselbe Bestimmung zugleich und in derselben Beziehung affir-
miert und negiert wird. Dies ist weder im Werden noch in der
realen Möglichkeit der Fall. Das Werden hat die Gegensätze
zu seinen Grenzen — termini —, nicht zu seinen Konstitutiven,
das reale Mögliche aber ist vom Widerspruch frei, weil es eben
zu gegensätzlichen Bestimmungen nur — in Möglichkeit ist. Dafs
im Begriffe des Animalischen das Bationale und Nichtrationale
actu enthalten seien, ist eine widersprechende, dafs sie potenziell
darin seien, eine widerspruchsfreie Annahme. Derselbe Stoff
kann zu verschiedenen Zeiten, nicht aber zur selben Zeit, durch
verschiedene Formen aktuiert sein, deren aktuelles Zusammen-



Korrespondenz. 363

bestehen unmöglich wäre. Der Begriff der Materie und der
realen Möglichkeit ist daher kein „Unbegriff", sondern ein
Reflexion sbegriff, das Produkt einer wohlbegründeten Reflexion auf
die Thatsaehe des Werdens.

Aus dem Gesagten dürfte zugleich erhellen, dafs dem

Widersprnchsprinzip von Herbart eine falsche Deutung und un-
rechtmäfsige Anwendung gegeben wird, wozu freilich aufser dem
eleatischen Seinsbegriff auch in der „formalen" Logik der Kant-
schen Schule eine Veranlassung gegeben war. Man identifizierte
es mit dem sogenannten Identitätsprinzip A — A, was zu einer
völligen Verkehrung der philosophischen Methode führte, indem
sich dieselbe in eine sogenannte analytische, in Wahrheit tauto-
logische (mit der Formel A A als Typus der „analytischen"
Urteile) und einer synthetischen Methode, in welcher Verschiedenes

gleichgesetzt wird, was dann wieder entweder nach dem
Typus des Selbstbewufstseins (Kantsehe Synthesis der
Apperception) oder mittelst eines dialektischen Kunstgriffes (Hegels
dialektische Methode) geschehen soll. Herbart bleibt bei dem
A A stehen und gelangt so zu seinen Realen, die zwar eine
Vielheit, aber eine völlig zusammenhangslose, das Widerspiel
aller Einheit und Ordnung repräsentieren. Hieraus läfst sich
zugleich entnehmen, mit welchem Rechte Herr Thilo meine
Bemerkung, die Leugnung des real Möglichen führe zum Eleatis-
mus, eine blofse Behauptung nennt. Rieht blofs hiefür jedoch,
sondern auch für die weitere Bemerkung, welche den Zusammenhang

mit dem Pantheismus behauptet, enthält der Gang der
neueren Philosophie den Beweis, denn wenn auch der eleatische
Seinsbegriff eine doppelte, monistische und pluralistische
Ausführung zu gestatten scheint, so schlägt doch die letztere wiederum
in die erstere um, da die vielen absoluten Bein doch nur als
die verschiedenen Seiten eines und desselben Absoluten bestehen
können. Eine nähere Ausführung dieser Gedanken kann Herr
Thilo in einer Abhandlung finden, die ihm, wie es scheint,
unbekannt geblieben ist, und in welcher ich die reale Möglichkeit
nach den verschiedenen Gesichtspunkten, die sie darbietet,
erörtere (Jahresbericht der philos. Sektion der Görresgesellschaft
für 1883 Köln 1884 S. 3—37).

Ein Anklammern an den Ausdruck, der nie den sinnlichen
Ursprung völlig verleugnen kann, ist es, wenn Herr Thilo fragt:
Kein Emanatismus und doch ein Hervorgehen aus Gott?! (S. 166.)
Es ist ein Hervorgehen (das Geschaffenwerden aus Kichts) ; denn
Gott ist wirkende Ursache und schafft als unendliche Aktivität,
die dasjenige schlechthin setzt, was weder in ihm, noch aufser



364 Korrespondenz.

ihm eine stoffliche Grundlage besitzt. Auf ein solches Verhältnis
der Dinge zu Gott kann jedoch nur von der Existenz

zufälliger und veränderlicher Dinge aus geschlossen werden, von
solchen aus, die realiter mit Potenz behaftet sind. Von den
Herbartschen Realen führt zur wissenschaftlichen Erkenntnis eines
transcendenten persönlichen Schöpfers kein Weg.

Das theologische .Argument, das ich der übernatürlichen
Ordnung entnahm und dessen ich mich einem Theologen gegenüber

bediente, wird von H. Thilo keineswegs nach Sinn und
Tragweite gewürdigt. Die Kraft desselben liegt darin, dafs nur
ein aus Akt und Potenz zusammengesetztes Wesen einer höheren
Vervollkommnung fähig ist. Die Herbartschen absoluten
Positionen z. B. sind einer solchen unfähig, es kann ihnen nichts
genommen, aber auch nichts hinzugefügt werden; wie sie durch
sich sind, so haben sie, was sie besitzen, durch sich. Was
vorgeht, geht nicht in ihnen, sondern zwischen ihnen vor und ist
deshalb halt- und bodenloser Schein.

Weiterhin berührt H. Thilo den von mir betonten Zusammenhang

des Begriffs der realen Potenz mit dem Standpunkt der
begrifflichen Reflexion im Gegensatze zu dem der Anschauung
und Erfahrung und meint, es fehle der Beweis, dafs, wer auf
dem Begriffsstandpunkt stehe, auch den Begriff der realen
Möglichkeit annehmen müsse, und dafs jeder, der ihn verwirft, auf
dem Standpunkt der Anschauung stehen müsse. Was zu
beweisen war, ist dies: Dafs der Begriff der realen Möglichkeit
mit dem Reflexionsstandpunkt stehe und falle; den Beweis hiefür
aber liefert die gesamte neuere Philosophie, auch die Herbart-
sche nicht ausgenommen. (Vgl. die citierte Abhandlung über das
real Mögliche S. 20. 21.)

Um die metaphysische Bedeutung des real Möglichen zu
illustrieren, habe ich auf den Zusammenhang mit zweien
metaphysischen Grundprinzipien hingewiesen, den Satz: der Übergang
vom Möglichen zum Wirklichen setze ein Wirkliches, in letzter
Instanz eine reine Wirklichkeit (actus purus) voraus, und das

Prinzip des Widerspruchs. Gegen die Berufung auf das erste
Prinzip wendet H. Thilo ein, um den Begriff einer causa sui zu
vermeiden, genüge die Einsicht: zu denken, etwas, was nicht
ist, gebe sich das Sein, sei ein innerer Widerspruch. Ich
erwidere, in diesem Falle wäre die Einsicht in die Unmöglichkeit
einer causa sui rein logisch, ohne jeden Wert für die reale
Erkenntnis, den sie erst erhält, wenn, man das wirkliche Werden
anerkennt und schliefst, das werdende, aus Akt und Potenz
zusammengesetzte Sein könne nicht das erste Sein sein, sondern



365

setze die Verwirklichung' durch eine reine Wirklichkeit voraus.
Aber auch hierin findet H. Thilo einen Widerspruch; auf ein
mögliches I)ing — meint er — das noch nicht ist, sondern nur
ein gedachtes Ding bedeutet, könne ein anderes, wirkliches Ding
nicht einwirken. Ich antworte: kann und soll es auch nicht.
Wohl aber kann nur ein aus Akt und Potenz zusammengesetztes
Wesen Gegenstand schöpferischer Thätigkeit sein, und ist es

schöpferisch gesetzt, so kann ein Wirkliches nur deshalb auf
dasselbe einwirken, weil es durch die in ihm vorhandene Poten-
zialität für eine solche Einwirkung empfänglich ist. Ein einfaches
schlechthin Wirkliches, wie Herbarts Reale, bedarf weder des

Schöpfers, um zu sein, noch bietet es einen Angriffspunkt
Rheine Einwirkung auf dasselbe. Wenn daher Herbart die Realen
einander teilweise durchdringen läfst, so liegt darin eine zweifache

Ungereimtheit, die Behandlung des Aktuellen wie eines
Potenziellen, Passiven, Receptiven, und die des Einfachen wie
eines Zusammengesetzten. Freilich entsteht die Frage, ob es
damit ernst gemeint sei, und nicht im Grunde alle Wirksamkeit
der Dinge in eine Region des Scheins falle, indes in der höhern
Sphäre des Seins die Stille des Grabes herrscht. Gewifs aber
ist: indem II. Thilo das angeführte Prinzip verwirft, beraubt er
sich der Möglichkeit eines strikten Beweises für Gottes Dasein,
wie er denn auf S. 164 nicht undeutlich zu verstehen gibt, dafs
ein strikter Gottesbeweis nicht möglich sei.

Was den Satz des Widerspruchs betrifft, so kann derselbe
allerdings nicht bewiesen, wohl aber erklärt und verteidigt werden,

denn wenn er auch in der Linie der Beweisführung keine
Voraussetzung hat, so können doch subjektive Bedingungen seiner
Anerkennung erforderlich sein; hierzu nun gehört, wie ja das

Beispiel Herbarts lehrt, angesichts der unumstöfslichen Tnatsache
des Werdens, die Anerkennung des potenziellen Seins, ohne
welche fürwahr das Werden als „lebendiger" Widerspruch
erscheinen würde.

Ich habe mich für den Begriff des real Möglichen auch
auf den hl. Augustin berufen. In dem von ihm festgehaltenen
Begriff der Materie ersieht Thilo den Einflufs des Neuplatonis-
mus. Mit Unrecht; denn dem hl. Augustin ist die Materie nicht
Privation, sondern Realität, jedoch nicht schlechthinige, sondern
in der Mitte stehend zwischen dem Aktualen und dem blofs
(ledachten. Wenn ferner H. Thilo meint, mit der Berufung auf
Augustin sei ich aus der Rolle des Philosophen gefallen, so läfst
er aufser Acht, dafs ich an jener Stelle mich an einen Theologen
wende, für den die Autorität — ein locus, der nach dem Aus-



366 Korrespondenz.

spruch des hl. Thomas in philosophischen Dingen allerdings in-
firmissimus ist — eines Lehrers der Kirche eine höhere Bedeutung

mit Recht beansprucht.
Damit weisen wir auch die weiteren Unterstellungen Herrn

Thilos ab, als ob für uns ein freies Selbstdenken durch Bindung
an äufsere Autoritäten unmöglich gemacht sei. Wie H. Thilo,
so nehmen auch wir uns die Freiheit, frei unsere Autoritäten
zu wählen, glauben aber viel zu frei und selbständig zu denken,
um unseren Verstand z. B. den ungereimten Lehren eines Herbart

gefangen zu geben.
Vom Begriff der Materie wendet sich Herr Thilo dem

thomistischen Seinsbegriff zu und versteigt sich dabei zu der
Äufserung, dafs die Thomisten das Wort Sein eigentlich nur in
der Bedeutung der logischen Kopula im Urteil gebrauchen.
(S. 170.) Den Beweis hiefür glaubt er in einer ebenfalls in
diesem Jahrbuch erschienenen Abhandlung des H. Dr. Kadefavek
zu finden, derzufolge das Sein der Dinge sowohl durch positive,
als auch negative Prädikate bestimmt werden könne. Aus dieser
Ansicht ergebe sich die Konsequenz, dafs das Sein als eine
verschiedener Intensität fähige Qualität und als eine zum Wesen
hinzukommende Form betrachtet werde, sowie die weitere
Konsequenz, dafs etwas, dem negative Prädikate beigelegt werden,
insofern ein Nichtseiendes sei. Hieraus folge, dafs Gott allein
absolut seiend, also allein sei, und dafs es aufser ihm nichts
gebe, mit andern Worten die spinozistische Lehre von der einen
Substanz und der Satz determinatio est negatio. Man wäre
versucht, in diesem Räsonnement blofse Konsequenzmacherei zu
ersehen, wenn H. Thilo nicht wirklich durch seinen falschen
Seinsbegriff verleitet würde, aufserhalb der Herbartschen Lehre
einer ursprünglichen Vielheit absoluter Existenzen überall nur
das eine Sein des Pantheismus zu finden; denn kann das Sein

nur als absolute Satzung gedacht werden, so haben wir nur zu
wählen zwischen einer Mehrheit unabhängig bestehender absolut
Seiender oder einer allumfassenden Realität im Sinne Spinozas
und Hegels. Hiemit widerlegt sich auch das gegen die Lehre,
Gott sei die Fülle des Seins, vorgebrachte Argument, Gott könne,
wenn so bestimmt, kein Sein aufser sich haben, denn gäbe es
ein solches, und wäre Gott nicht auch dieses Sein, so wäre er
insofern ein Hichtseiendes, also nicht das absolute Sei-n. Gott
ist, entgegnen wir, nicht dadurch Fülle des Seins, dafs er, wie
die Pantheisten annehmen, formell alles Seiende ist, sondern
dadurch, dafs er in eminenter Weise alles Sein und alle
Vollkommenheit in sich vereinigt.



Korrespondenz. 367

Endlich nimmt H. Thilo Anstois an der Lehre, Gottes
Wesen sei das Sein, und meint, damit werde es zu einem leeren
Begriffe gemacht. Es soll aber mit jener Bestimmung nichts
anderes gesagt werden, als dafs das göttliche Sein nicht auf
diese oder jene Wesenheit eingeschränkt, sondern dafs es sein
Wesen sei, das (unserer Erkenntnis unzugängliche und daher
nur analogisch so zu benennende) Sein selbst, d. h. die einfache
Fülle der Vollkommenheit zu sein.

Nach diesen metaphysischen Bemerkungen wendet sich
H. Thilo zu dem erkenntnistheoretischen Teile meiner Abhandlung

und findet es tadelnswert, dafs ich denselben dem
metaphysischen Teile vorangestellt habe. Ich sei damit der Manier
der heutigen Modephilosophie gefolgt, der Metaphysik psychologische

Untersuchungen vorauszuschicken, „obgleich es unmöglich
ist, diese Frage wissenschaftlich zu beantworten, ehe die
Metaphysik das ihr obliegende Geschäft, die allgemeinen Begriffe über
das, was ist und geschieht, zu untersuchen und nötigenfalls zu
berichtigen vollbracht hat." (S. 173.) Anders lasse sich nicht
erklären, warum ich in dieser Hinsicht von Aristoteles, der die
Metaphysik als prima philosophia betrachte, abgewichen sei.

Möge sich H. Thilo beruhigen. Nicht die Rücksicht auf Kant
oder irgend eine Modephilosophie, sondern der natürliche Gang
der Sache ist es, der auf den eingeschlagenen Weg führte. Die
psychologische Frage mufste die metaphysische vorbereiten. Auch
in dieser Hinsicht trat ich in die Fufsstapfen des Stagiriten, wie
sich H. Thilo aus den Büchern von der Seele 1. III c. 1

überzeugen kann. Aristoteles schickt überhaupt die naturphilosophischen
und psychologischen Untersuchungen den metaphysischen voraus;
denn prima philosophia heifst die Metaphysik nicht, weil sie der
Zeit nach und für uns, sondern der Sache und dem Gegenstande
nach die erste ist. H. Thilo vergafs, dafs ich nicht Herbarts,
sondern des Thomas von Aquin Lehre darzustellen unternahm,
womit ich jedoch nicht leugnen will, dafs die Metaphysik die
psychologischen Begriffe tiefer zu begründen die Aufgabe habe.
Jedoch der für uns natürliche Weg führt über die Physik zur
Metaphysik.

Zunächst findet H. Thilo meine Motivierung der Frage nach
dem Individuationsprinzip durch den psychologischen Gegensatz
der Vernunft, die das Allgemeine, und der Sinnlichkeit, die das
Individuelle erkennt, „äufserst schwach". Indes schwach oder
stark, so kann doch nicht geleugnet werden, dafs das Problem
nur dadurch entstehen konnte und thatsächlich entstand, dafs
man auf diesen Gegensatz des Allgemeinen und Individuellen



368 Korrespondenz.

aufmerksam wurde. H. Thilo meint freilich, die Thatsache, dafs
wir allgemeine Vorstellungen haben, fordere zunächst nur zu
einer psychologischen Untersuchung auf, die psychologische Frage
aber, wie allgemeine Vorstellungen aus individuellen entstehen,
entscheide nichts darüber, wie individuelle Dinge selbst
entstehen, es sei denn, man setze schon voraus, dafs das Werden
der Dinge unseren Vorstellungen parallel laufe. Diesem
Einwände gegenüber gestehe ich zu, dals die Frage in jener Fassung
zunächst eine psychologische ist. Da jedoch nach aristotelischer
und thomistischer Lehre, die ich darstellen und verteidigen wollte,
das menschliche Erkennen, wenn auch nicht, wie Piaton annahm,
dem Werden der Dinge parallel, doch nach Charakter und
Ursprung auf eine von ihm verschiedene Objektivität hinweist, so
wird sich das Verhältnis, in welchem die Objekte des Verstandes
und der Sinnlichkeit in den Dingen zu einander stehen, irgendwie

in dem Verhältnis, welches sie innerhalb der appercipierenden
Seelenvermögen zu einander haben, spiegeln müssen. Dies ist
denn auch nach thomistischer Ansicht der Fall, derzufolge der
Umstand, dafs das intelligible Wesen der Dinge in der abstrakten
Auffassung des Verstandes mit der Form der Allgemeinheit

behaftet ist, auf einen materiellen Grund der Individuation körperlicher

Dinge hindeutet. Der Prozefs der Abstraktion geht in der
Seele, nicht in den Dingen vor, aber in der Zusammensetzung
der Dinge aus Stoff und Form, von denen, obgleich beide
individuell sind, jene das Prinzip der individuellen Existenz, diese
den Bestimmungsgrund des intelligiblen Wesens enthält, liegt
der Grund, warum die Seele das zusammengesetzte Ding teils
nach seinem allgemeinen Wesen durch den Verstand, teils nach
seiner individuellen Erscheinung durch die Sinne erkennt. Es
kann daher auch nicht von einem Sprunge aus der Psychologie
in die Metaphysik, sondern nur von einem Fingerzeig die Rede
sein, den uns psychologische Thatsachen zur Lösung eines
metaphysischen Problems darbieten. Die thomistische Abstraktionstheorie

hängt demnach innig mit der Frage nach dem Grunde
der Individuation zusammen, sie mufste also ebenfalls behandelt
werden, und da sie als psychologische Theorie der metaphysischen,
wie wir sahen, voranzugehen hat, vor dem metaphysischen
Problem. Sur ein philosophischer Standpunkt, der das menschliche
Erkennen isoliert und dasselbe aus dem lebendigen Zusammenhang

mit der Objektivität herausreifst, kann an dieser Behand-
lungsweise Anstois nehmen.

Auf die von uns vorgetragenen psychologischen Lehren
selbst eingehend, meint H. Thilo, wenn Sinnlichkeit und Ver-



Korrespondenz. 369

stand zwei ganz verschiedene Vermögen seien, deren jedes sein
eigenes Geschäft hat, das eine das Wahrnehmen, das andere
das Denken, so sei es unbegreiflich, wie der Verstand auch das
Einzelne kennen könne, was doch nur durch ein Wahrnehmen
geschehen könnte, das der Sinnlichkeit allein zukommen soll.
Hierin liege ein Widerspruch der Theorie mit sich selbst, durch
welchen sie sich selbst aufhebe. Man stelle sich eben den
Verstand wie eine Person vor, die sowohl wahrnehmen als denken
könne. Ich antworte: nicht der Verstand ist diese Person,
sondern der Mensch, der durch die Sinnlichkeit die Erscheinung
und das Einzelne, durch den Verstand das Wesen und das

Allgemeine, durch den letzteren aber als das höhere und
umfassendere Vermögen (wie er im Selbstbewufstsein auch die
sinnlichen Zustände auf sich bezieht) auch das Einzelne erkennt,
jedoch nicht nach seiner nur den Sinnen sich offenbarenden
phänomenalen Eigentümlichkeit, sondern als Grund und Subjekt
des intelligiblen Wesens, also durch Reflexion auf die eigene
abstrahierende Thätigkeit. Diese reflexe Erkenntnis ist deshalb
auch nicht Wahrnehmung und der vermeintliche Widerspruch
verschwindet.

Die Einwendungen, die H. Thilo gegen unsere Auffassung
des Erkenntnisprozesses erhebt, hängen zu innig mit seiner Leugnung

der realen Potenz und passiver Seelenvermögen zusammen,
als dafs ein näheres Eingehen darauf notwendig erscheinen
dürfte. Rur auf die Frage will ich antworten: ob das Anschlagen
des Hammers an die Glocke dem Tone, den es bewirkt, ähnlich
sei, womit die „alte Meinung": qualis causa, talis effectus, als
hinfällig hingestellt werden soll. Und zwar im Sinne des IL Thilo
und der gegenwärtig herrschenden Ansicht von den sensiblen
Qualitäten selbst. Versteht man den Ton physikalisch, so ist er
dem Anschlagen ähnlich, weil eine Bewegung, wie dieser;
betrachtet man ihn psychisch, so ist er dem Anschlagen unähnlich,
aber auch nicht seine Wirkung, sondern höchstens von ihm ver-
anlafst. Was gegen die Unterscheidung und Repartition der
Funktionen des wirkenden und möglichen Verstandes gesagt wird,
beweist nur die völlige Befangenheit des H. Thilo in seinen
Herbartschen „vermögens"scheuen Vorurteilen. Er vermag den
Unterschied einer receptiven und aktiven Funktion nicht zu fassen.
Wenn er mich aber lehren läfst, dafs die Materie sich dem
niederen Erkenntnisvermögen offenbaren könne, und dadurch in
Widerspruch mit Aristoteles bringt, so weifs ich nicht, was ich
hierzu sagen soll, da er unmittelbar zuvor meine eigenen Worte
mitteilt: „während die Materie wegen der Schwäche ihres Seins



370 Korrespondenz.

zwar dem niederen Erkenntnisvermögen in seiner organischen
Beschränktheit nach ihrer zeit räumlichen Daseinsweise"
u. s. w. Also nicht die Materie an sich offenbart sich den Sinnen,
sondern der Körper, freilich durch die in der Materie wurzelnde
zeiträumliche Erscheinung.

H. Thilo findet es ungereimt, dafs ich Gott ein Erkennen
der Materie zuschreibe, weil die Materie ein Unbegriff sei. Die
Bestimmung aber, dafs Gottes Wesen alles Sein eminent enthalte,
nennt er eine leere Phrase, da man nicht wisse, worin das
Eminente besteht. Aber man weifs doch, dafs es besteht, denn
der schöpferische Grund des zufälligen, endlichen, beschränkten
Seins kam nicht selbst zufällig u. s. w., sondern mufs notwendig,
unbeschränkt, unendlich sein.

Wir sahen bereits oben, wie H. Thilo an den Ausdruck
Ausgehen (Hervorgehen) sich heftet, um uns emanatistische
Vorstellungen unterzuschieben. Dasselbe geschieht hier (S. 178)
bezüglich des Wortes: Ausfiufs, Ausfliefsen. Thomas von Aquin
gebraucht dasselbe unbedenklich, weil es ja doch auf den Sinn
und die nähere Bestimmung ankömmt; denn ein Emanieren, d. h.

Hervorgehen durch Schöpfung, d. h. schlechthiniges Setzen durch
eine wirkende Ursache mit Aussehlul's jeglichen Substrates
in ihr oder aufserhalb derselben — ex nihilo sui et sub-
jecti — ist eben nicht Emanation in dem von der Kirche
verpönten pantheistischen Sinne des Wortes.

Zur Theorie des menschlichen Erkennens zurückkehrend,
beanstandet H. Thilo den Ausdruck „passive Kooperation", sowie
dafs den Sinnen ein Urteil über ihr respektives eigentümliches
Objekt zuerkannt wird. Auch in diesen Fällen bleibt der minutiöse

Kritiker an Worten kleben. Der erstere Ausdruck mag
nicht ganz glücklich sein, aber der Sinn ist klar, es soll damit
eine vitale Aufnahme des Erkenntnisobjektes durch sein Bild
bezeichnet werden, denn von einem passiven Seelenvermögen ist
nicht jede Operation ausgeschlossen, sondern nur jene, durch
welche das Objekt erst in seiner Aktualität hergestellt wird, wie
die der ernährenden Kraft, durch welche die Speise, des
wirkenden Verstandes, durch welche das Phantasma zubereitet wird.
In solchem Sinne unterscheiden die Peripatetiker aktive und passive
Seelenvermögen. Darüber, dafs ein Anhänger Herbarts für solche
Unterscheidungen kein Verständnis besitzt, brauchen wir uns
freilich nicht weiter zu wundern. (S. 179.) — Ein Urteil aber
schreiben wir den Sinnen nur in einem analogen, nicht in
demselben Sinne, wie dem Verstände, zu; dieser urteilt formell,
d. h. über Sein und Nichtsein, Wahres und Falsches, dagegen



Korrespondenz. 371

der Sinn nur materiell, sofern er die Unterschiede der Farben
erkennt und dem Verstände die Grundlage für sein formelles
Urteil darbietet.

Nicht befremden darf uns das Gesamturteil, das H. Thilo
über unsere, wie er sich ausdrückt, „spekulative Psychologie"
fällt, dafs sie nur vermittelst sinnlicher Vorstellungen ihr Werk
vollbringe und nicht im entferntesten an einen Beweis, dafs man
den Vorgang logisch notwendig so denken müsse, gedacht, das

ganze vielmehr nur erzählt werde, als ob es eine empirische
Thatsache wäre. (A. a. 0.) Dieses Urteil läuft darauf hinaus,
dafs unsere Methode nicht die des Herbart und seiner Schule
ist. AVie in der Theorie des natürlichen Werdens, so gehen
wir auch in der Psychologie von den Thatsachen aus und suchen
den ihnen entsprechenden begrifflichen Ausdruck und die sie
erklärenden Gründe. Wir führen die Thätigkeiten auf Arermögen,
diese auf ihren Wesensgrund zurück. Der Anhänger Herbarts
freilich sieht hierin nichts als Widersprüche. Ein Wesen kann
nach ihm nicht verschiedene Arermögen haben; auch ist darin
kein Wechsel der Thätigkeiten möglich. Es ist nichts als Identität

mit sich selbst: A A. Nun sollen aber doch die Erscheinungen

erklärt und auf „Sein" zurückgeführt werden. Dies
geschieht durch die famose — sit venia verbo — Theorie von dem
teilweisen Durchdringen der Realen und den daraus resultierenden

„Selbsterhaltungen"! Was dem Herbartianer im empirischen
Bewufstsein Vorstellung, Erkennen, das ist ihm im wissenschaftlichen:

Selbsterhaltung. Wir sind daher in der Lage, den
grundlosen Vorwurf, unser Geschäft mit sinnlichen Vorstellungen
zu vollbringen, mit seiner ganzen Wucht zurückzugeben. Denn
die Realen, die um kein Haar besser sind, als die demokritischen
Atome, verhalten sich in dieser Herbartschen Theorie genau wie
zwei Stücke Holz, die, wenn aneinander gerieben, an
Selbsterhaltungen so Aufserordentliches leisten, dafs sie Feuer und
Flammen sprühen, Da diese nun offenbar lauter Vorstellungen
sind, so wäre es interessant, eine solche Feuersprache zu
verstehen, um zu wissen, ob nicht die hier in Thätigkeit tretenden
Realen sich vielleicht über Herbartsche „exakte Philosophie"
unterhalten. Und diese Art zu philosophieren rühmt sich, durch
das kritische Läuterungsfeuer eines streng logischen Denkens
hindurchgegangen zu sein (S. 180).

H. Thilo kann nicht begreifen, dafs eine Erkenntniskraft
vorhanden sei, ohne dafs und ehe dieselbe sich bethätigt (Ebd.).
Die Kraft ist ihm nur in und mit der Aktion. Demzufolge würden
wir z. B. im Tiefschlafe aufhören, vernünftige und sinnliche

Jahrbuch fiir Philosophie etc. III. 24



372 Korrespondenz.

Wesen zu sein. Den eigentlichen Grund unserer Erkenntnistheorie

aber glaubt H. Thilo aus unserer Auffassung des intellectus
possibilis nach der Analogie der Materie erschliefsen und im
„naiven Realismus", der die in unseren Empfindungen vorhandenen
sensiblen Qualitäten für Bestimmungen der Dinge an sich halte,
finden zu dürfen. Wir hielten die Dinge für an sich rot u. s. w.,
obgleich wir doch die Vorstellungen nicht mit den Dingen, ihren
vermeintlichen Originalen, vergleichen könnten (S. 181). Wie
kann denn, fragen wir, II. Thilo die Unähnlichkeit der Dinge
und der Vorstellungen behaupten, wenn zur Entscheidung der
Frage eine Vergleichung mit den Originalen notwendig ist?
H. Th. wundert sich, wie wir noch dem naiven Realismus des
Aristoteles huldigen können allem zum Trotz, was nicht allein
die neuere Philosophie, sondern auch unabhängig von ihr die
Naturwissenschaft unwiderleglich dargethan habe. Da hier nicht
Zeit und Ort ist, diese weitaussehende Frage .zu erörtern, so

begnüge ich mich, die Behauptung zu bestreiten, dafs die
Naturwissenschaft unabhängig von der Philosophie die Objektivität
der sensiblen Qualitäten in Abrede ziehe oder gar die Nicht-
objektivität derselben unwiderleglich bewiesen habe.

H. Th. ist unerschöpflich in der Auffindung von
Widersprüchen. Es soll nämlich unserem naiven Realismus
widersprechen, dafs wir noch zwischen Wesen und Erscheinung
unterscheiden. Denn seien die Dinge nach unserer Annahme so wie
sie uns erscheinen, so hätten wir ja eben hierin ihr Ansich, ihr
Wesen. So kann wieder nur ein Jünger Herbarts reden, der
zwischen Wesen und Ansich nicht zu unterscheiden weifs. Das
Ansich ist eben zweideutig. Es kann bedeuten, was die Dinge
unabhängig von unserem Vorstellen sind, und es kann damit
gemeint sein ihre Substanz, was sie nach ihrem, den
Eigenschaften, Thätigkeiten, Beziehungen zu Grunde liegenden An- und
Fürsichsein sind. Wir unterscheiden also in den Dingen
Substanz und Eigenschaften u. s. w. und können ohne Widerspruch
sagen, dafs sie an sich, d. h. unabhängig von unseren Vorstellungen

diese Natur, diese Eigenschaften u. s. w. haben. Wir
lehren eben keine einfachen Realen mit einfacher Wesensqualität
nach der Formel A A, B B u. s. w., die Zeit und Ort nichts
angeht, die ohne reale Beziehungen u. s. w. sind (S. 182).

Da H. Thilo keinen Unterschied des Aktuellen und Realen
kennt, so ist ihm die Abstraktion vom aktualen Gehalte des
Sinnenbildes gleichbedeutend mit der Abstraktion von jedem
Inhalte. (A. a. 0.) Er frägt weiterhin, wie es zugehe, dafs der
wirkende Verstand den potenziell im Sinnenbild enthaltenen



Korrespondenz. 373

Wesensbegriff abstrahiere (S. 183). Als ob der Mangel einer
befriedigenden Erklärung des Wie die Gewifsheit des Dafs, wo
sie vorhanden ist, erschüttern könnte! Steht einmal fest, dafs
der Verstand seine Begriffe aus den sinnlichen Vorstellungen
schöpft, nicht aber selbständig erzeugt, oder von vorneherein
besitzt, so werden wir die Bedingungen eines solchen Vorgangs
anerkennen müssen, auch wenn wir das Wie nicht durchweg
befriedigend beantworten können. Würde nicht auch z. B. Herbart

die Frage nach dem Wie der teilweisen Durchdringung der
einfachen Realen mit der Antwort abweisen, es müsse dieselbe,
um den Schein einer kontinuierlichen Ausdehnung zu erklären,
angenommen werden, obgleich sie sich nicht begreifen lasse?
Hur stehen wir in dem Falle der Herbartschen Realen vor einem
wirklichen, handgreiflichen Widerspruche, so dafs für uns die
Frage nach dem Wie allerdings hinwegfällt.

In der Bemerkung H. Thilos, der Verstand dürfte nicht
von den sinnlichen Vorstellungen abstrahieren, sondern müfste
sie im Gegenteil in ihrer Vollständigkeit betrachten, liegt ein
völliges Mifsverständnis der aristotelischen Theorie. Denn erstens
lieifst Abstrahieren nicht überhaupt vom Gehalte der sinnlichen
Vorstellung, sondern von dem Zufälligen an ihr, oder den
materiellen Bedingungen, unter denen die reale Wesenheit aktuier t
ist, absehen; zweitens betrachtet der Verstand die sinnliche
Vorstellung überhaupt nicht, sondern ausschliefslich den aus ihr
durch die Wirksamkeit des thätigen Verstandes abstrahierten
Wesensbegriff.

Zuletzt glaubt unser Gegner, die ganze Abstraktionstheorie
über den Haufen zu werfen durch die Unterscheidung allgemeiner
Vorstellungen und metaphysischer Begriffe, wie Substanz,
Ursache; die ersteren seien in der That nur Abbreviaturen, da sie
ohne Beziehung auf individuelle Dinge nur unverstandene Namen
bleiben; die letzteren aber würden mit logischer Notwendigkeit
vom Denken erzeugt. Diese Art, die metaphysischen Begriffe
von den „allgemeinen" zu unterscheiden, halten wir für grundlos.
Wenn der allgemeine Begriff z. B. des Tieres nicht ohne
sinnliche Vorstellung gebildet und festgehalten werden kann, so
beweist dies nichts gegen seinen wesentlichen Unterschied von
der sinnlichen Vorstellung und trifft auch bei den metaphysischen
Begriffen zu; denn auch diese können nicht ohne sinnliche Grundlage

gebildet und festgehalten werden. H. Thilo wird sonach
entweder alle Begriffe nominalistisch deuten oder von allen
zugeben müssen, dafs sie einen selbständigen, wenn auch nicht
immer von der Beziehung auf den Stoff freien Inhalt haben.

24*



374 Korrespondenz.

Betrachten wir den Begriff Tier, so unterscheidet er sich von
jeder sinnlichen Vorstellung dadurch, dal's er definierbar ist und
eine bestimmte Gattung des Seins (Substanz), also schliefslich
das Sein zum Elemente hat, während die sinnliche Vorstellung
an das Element der räumlichen Ausdehnung gebunden ist.
Begriff und Gemeinbild sind zwei sehr verschiedene Dinge.

Eingehend auf das Thema meiner Abhandlung, das Prinzip
der Individuation, behauptet H. Thilo, dieses Problem stamme
nicht sowohl von Aristoteles, sondern von Piaton und den späteren
Piatonikern. Aristoteles habe nicht die Gattungsbegriffe für
wahre Wesen gehalten, wenn er sie auch zweite Wesen
nannte. Aber schon dieser Umstand, dafs Aristoteles von zweiten
Wesenheiten spricht, abgesehen von der bestimmten Aufserung
de Anima III, 4, wozu Analyt. Poster. 1, 31 kommt, macht die
Frage notwendig, wie sich die zweite Wesenheit zur ersten
verhalte. Die Antwort konnte keine andere sein, als dafs die zweite
Wesenheit (die Art, Spezies) durch die Materie zu individuellem
Dasein kontrahiert werde, dafs dieses aber — und hierin weichen
Aristoteles und nach ihm der hl. Thomas bestimmt von Piaton
ab — nicht durch Verbindung (Teilnahme) der individualisierenden

Materie mit einem Allgemeinen, sondern vermittelst der
Formierung des Stoffes durch eine wirkende Ursache geschehe.
Gegen die nähere Bestimmung der individualisierenden Materie
als materia signata erinnert unser Gegner, dafs also doch nicht
die Materie allein, sondern auch die Form, ja diese vor allem
Prinzip der Individuation sei. Bei diesem Bäsonnement vergifst
er ganz und gar den Fragepunkt, um den es sich handelt, und
den ich doch mit der wünschenswertesten Schärfe fixiert zu haben
glaube, nämlich die Erklärung der unvollkommenen Art und
Weise, wie körperliche Wesen im Unterschiede von Geistwesen
individuiert sind, zu geben. Als Erklärungsgrund der
unvollkommenen Individuationsweise körperlicher Wesen aber dient
die Materie nicht trotz, sondern gerade wegen ihrer Potenzialität.
Denn nicht allein, wie H. Thilo anzunehmen scheint, ein wirkendes,

sondern auch ein passives und potenziales Element kann
Grund von etwas sein. Hieraus erhellt auch, dafs ich keineswegs

„unbewufst" vom aristotelischen Begriff der Materie
abweiche, wenn ich eine bestimmt abgegrenzte Quantität als
Bedingung körperlicher Individuation betrachte, denn obgleich eine
solche in den Accidentien liegende Bedingung erfordert wird,
so liegt doch der Grund ausschliefslich in dem potenziellen
Bestandteil der zusammengesetzten körperlichen Wesenheit, der
Materie.



Korrespondenz. 375

Den Hauptgrund der Unhaltbarkeit der thomistischen Lehre
von der Individuation erblickt H. Thilo in der Annahme, dafs
aus der Vereinigung zweier möglichen Dinge (Form und Materie)
ein Wirkliches entstehen soll. Die Antwort hätte er bereits im
Jahrbuch auf S. 191 ff. unter dem Titel „Platonische und
aristotelische Denkweise, platonische Idee und aristotelisches
Bewegungsprinzip" finden können. Von jeher hat die oberflächliche
Kritik die Theorie von Form und Materie schon aus dem Grunde
für falsch erklärt, weil ein wirkliches Ding nicht aus zwei
möglichen bestehen könne. H. Thilo erhöht die Oberflächlichkeit,
wenn er die Falschheit derselben darin sucht, dafs ein wirkliches
Ding nicht aus möglichen entstehen könne. Als ob das letztere
von einem Peripatetiker je behauptet worden wäre! Wir lehren
vielmehr, dafs ein Wirkliches nur wieder durch ein Wirkliches
oder durch ein solches und zugleich aus einem solchen entstehe,
durch ein Wirkliches allein auf dem Wege absoluter Setzung
(Schöpfung aus Nichts), durch ein Wirkliches und aus einem
solchen auf dem Wege der Veränderung und Bewegung eines
vorhandenen Stoffes (materia secunda), jedoch auf Grund einer
diesem als Element immanenten Potenzialität (mat. prima). Man
wird sagen: gut, wie verhält es sich aber mit dem Bestehen
der körperlichen Dinge aus zweien möglichen Dingen? Einfach
so: das Bestehende ist das Ganze, und dieses Ganze ist das
simpliciter Wirkliche, die Teile aber, aus denen es besteht, haben
ihre Wirklichkeit eben in dieser ihrer Vereinigung, während sie

für sich gedacht (von gewissen für sich bestehen könnenden
Formen, wie den menschlichen Seeleu abgesehen) allerdings blofs
möglich sind. So unterscheiden wir auch Vokale und Konsonanten

obgleich sie nur in ihrer Verbindung einen wirklichen
Laut geben. Der Schlufs unseres Kritikers verstöfst gegen die
Logik, denn wäre er richtig, so könnten Silben nicht aus
Buchstaben, und ein Körper nur wieder aus Körpern bestehen, womit
auch die einfachen Kealen, die in ihrem Zusammensein das

Zusammengesetzte bilden sollen, ihren Anspruch, als Prinzipien zu
gelten, verlieren würden.

Unser Kritiker erhebt indes gegen unsere Theorie noch
andere Bedenken. Er findet darin (S. 187) nur eine populäre
Bedeweise ohne eine Spur metaphysischer Untersuchung. Wir
hätten nachweisen sollen, dafs und wie Thun und Leiden ohne
Widerspruch zu denken seien, und durften nicht so einfachhin
ein Wirken annehmen, da wir nur Veränderung wahrnehmen.
Nun ja, nicht alle Untersuchungen lassen sich auf einmal
anstellen. Indes ist richtig, dafs wir mehr annehmen, als wir



376 Korrespondenz.

wahrnehmen, nämlich auch das, was unsere Vernunft einsieht,
und hiezu gehört die Notwendigkeit einer wirkenden Ursache,
wo eine Veränderung stattfindet, sowie die Einsicht, dafs eine
solche nicht ohne Substrat und ohne ein Leiden stattfinden könne.
Die Möglichkeit des Thuns und Leidens in den körperlichen
Dingen erklären wir daher aus einem doppelten in ihnen
vorhandenen Grunde, der Passivität (Materie) und Aktivität (Form),
und glauben mit diesen Reflexionsbegriffen auf einer solideren
Basis zu stehen, als Herbart mit seinen einfachen Realen, die
weder wirken noch leiden können, und die nur durch
widersinnige Fiktionen, durch welche nicht allein die populäre
Vorstellungsweise, sondern auch die spekulative Vernunft auf die
Folter gespannt wird, den Thatsachen der Erfahrung angenähert
werden können.

Nach alledem begreift sich, dafs auch der gemäfsigte Realismus

des Thomas von Aquin in den Augen des H. Thilo keine
Gnade findet. Derselbe soll das Schicksal aller Vermittlungsversuche

zwischen extremen Ansichten teilen, nämlich
Widersprechendes vereinigen zu wollen. Dem Begriff sei die
Allgemeinheit zufällig — eine nominalistische Bestimmung; und doch
werde er durch die Materie kontrahiert — eine realistische
Bestimmung. Weder das eine noch das andere ist richtig. Denn
der Nominalismus kennt keinen gegen Allgemeinheit und
Individualität gleichgiltigen, selbständigen Inhalt des Begriffs, und
der extreme Realismus kennt keine wirkliche Kontraktion des
allgemeinen Wesens. Richtig verstanden bedeutet der gemäfsigte
Realismus dies: Ein Wesensgedanke, dem es an sich zufällig
ist, ob er in einem oder in mehreren verwirklicht wird, gewinnt
durch die Thätigkeit einer wirkenden Ursache im Stoffe mehrfache

Realität, durch die Auffassung des abstrahierenden
Verstandes erlangt er wieder seine ursprüngliche Einheit und
Indifferenz gegen das Allgemeine und Individuelle, und wird erst
durch die Beziehung auf die vielen individuellen Dinge, in denen
er durch Aufnahme in den Stoff verwirklicht ist, zu einem formell
Allgemeinen im denkenden Verstände.

Den Schlufs der Thiloschen Kritik bildet eine allgemeine
Charakteristik der aristotelischen Philosophie, die auf der
Oberfläche der Empirie bleibe, aber wegen des Aufwandes an logischer
Ordnung, Einteilung u. s. w. meine, in wirklicher Spekulation
begriffen zu sein (S. 189.). Grund dieser Verirrung sei die
Vernachlässigung der Untersuchung der Begriffe darauf, ob sie
ohne logischen Widerspruch gedacht werden kennen. Die Eleaten
hätten sie begonnen, Piaton noch irgendwie geübt, Aristoteles in



Korrespondenz. 377

Vergessenheit gebracht. Wer die Geschichte der Philosophie
kennt, sieht leicht ein, wie schief dieses Urteil ist. Gerade die
Schärfe in der Behandlung der Begriffe ist es, was Aristoteles
vor den Eleaten und Piaton auszeichnet. Für Herrn Thilo aber
ist jenes Urteil charakteristisch. Er dringt auf Prüfung an der
Horm des logischen Widerspruchs, setzt aber das Logische in
den Formalismus des Identitätsprinzips, das aus dem Denken
einen um sich selbst sich drehenden Kreisel macht, dessen Formel
ist A A, B B n. s. w., und dessen metaphysische Konsequenz
die nichtssagenden und nichtsbedeutenden Realen sind. Die
Resultate dieser Wissenschaft sind freilich ganz andere, als die der
aristotelischen: Die Spaltung des Wirklichen in zwei Welten,
eine Welt des Seins, wo die formal-logisch konstruierten
gespenstigen Realen mit ihren unbekannten Qualitäten umgehen:
— und eine Welt des Scheins, die empirischen Dinge, die nicht
werdend, sondern selbst das widersprechende Werden — die
Maja — sind. Als Brücke schieben sich zwischen diese beiden
Welten die „zufälligen Ansichten". Es ist nicht schwer,
einzusehen, dafs diese durch logische Untersuchungen der Begriffe
gewonnene Philosophie nichts weiter als ein verfeinerter, mit den
Hilfsmitteln der modernen Wissenschaft aufgeputzter Atomismus
ist. Die Frage der Individuation löst sich da sehr, einfach; in
der Welt des Scheins gibt es keine wahren Individuen, weil
keine wahren Wesen; in der Welt des Seins aber ist jedes Reale
an sich und unmittelbar individuell und besitzt eine Individualität,
wie wir sie Gott allein zuschreiben zu dürfen glauben. Denn
die Realen sind in Wahrheit ebenso viele Götter. In allen diesen
Lehren aber erblicken wir die Folgen des eleatischen Seinsbegriffs
und die wirklichen „unzulänglichen Anfänge", denen gegenüber
die aristotelischen Unterscheidungen, mit denen sowohl die
empirische als auch eine transcendente Wirklichkeit bestehen kann,
einen wahren und bedeutenden Fortschritt darstellen.

Regensburg, den 4. August 1888.

Hochachtungsvollst
Dr. Glossner.


	Korrespondenz

