Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Rubrik: Korrespondenz

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KORRESPONDENZ.

B =

Herr Redakteur,

indem ich Ihrer Aufforderung, die Verteidigung Ihres geschitzten
Jahrbuchs gegen einen Angriff in der Zeitschrift fir exakte
Philosophie unter dem Titel: Uber den Thomismus der heutigen
romischen Philosophen. Von G. Thilo, Bd. XVI. Heft 2. S. 162
bis 190 zu ibernehmen, Folge leiste, glaube ich vor allem,
Ihre und Ihrer Mitarbeiter Tendenz gegen die wiederholt (S. 164,
169 und 190) ausgesprochene Insinuation der Unfreiheit und
(rebundenheit durch eine der wahren Natur und Aufgabe der
Philosophie fremde Macht, wodurch die Forschung beeintrdchtigt
und an ,unzulinglichen Anfingen®“ der Philosophie ,,festgenagelt®
werde, verwehren zu miissen. Es liegt hierin ein volliges Mils-
verstindnis des Grundsatzes, dals die philosophische Forschung
in dem Lichte der Offenbarung, als deren berechtigten Inter-
preten wir allerdings die hochste kirchliche Autoritdt aner-
kennen, einen sichern Leitstera besitze; und zwar enthélt jener
Vorwurf ein doppeltes Mifsverstéindnis; denn einerseits kann die
gottliche Offenbarung unmoglich als ein die freie Forschung des
Geistes, sein Ringen nach der Wahrheit hemmender, sondern
muls vielmehr als ein dasselbe fordernder Faktor betrachtet
werden, andererseits aber kommt der Orientierung an der Offen-
barung in der philosophischen Diskussion keine andere als sub-
jektive Bedeutung zu, die ausschliefslich den glidubigen Forscher
personlich beriihrt, wihrend der objektive Wert seiner Forschungs-
resultate ganz und gar nur nach den vorgebrachten Beweis-
griinden zu beurteilen ist. Man gestatte mir auf das an einem
anderen Orte des Jahrbuches iiber Freiheit und Unfreiheit der
Philosophie von mir Gesagte zu verweisen (II. Bd. 2. Heft
S. 153 ff). Es geschah daher auch nur zufillig, dals in der von
Herrn Thilo beriicksichtigten Abhandlung iiber das Prinzip der
Individuation, deren Tendenz eine rein philosophische ist, das
Verhiltnis der Philosophie zur Offenbarung beriihrt wurde. Die
Veranlassung nédmlich kam von einer gewissen theologischen Seite
her, von welcher aus behauptet wurde, dafs die christliche Phi-
losophie von dem Dogma der Schopfung aus nichts ausgehen
miisse (Jahrbuch Bd. I 8. 514 ff.). Dieser, irrtimlicher Deu-



360 Korrespondenz.

tung ausgesetzten, Behauptung gegeniiber wurde darauf hin-
gewiesen, dafs die Offenbarung fur die Philosophie zwar die
leitende Norm, in keiner Weise aber der Ausgangspunkt und
das innere treibende Prinzip der philosophischen Wissenschaft
bilden konne. Wenn daher Herr Thilo nicht blofs, wie dies auch
von uns geschieht, leugnet, dafs die Offenbarung Prinzip der
philosophischen Forschung sein konne, sondern auch, dals sie als
dufsere Norm dienen diirfe, so haben wir durchaus keine weitere
Veranlassung, mit ihm hieriiber zu rechten, und konnen uns
deshalb, ohne auf die fiir uns gegenstandslosen Bemerkungen auf
S. 164 u. a. a. O. der Zeitschrift einzugehen, sofort den wirk-
lichen oder vermeintlichen Beweisgriinden zuwenden, durch welche
er unsere auf rein philosophische Griinde gestiitzten Begriffe
und Lehren umzustiirzen versucht. Bevor dies jedoch geschieht,
erscheint es zweckmilsig, den eigenen philosophischen Standpunkt
unseres Gegners ins Auge zu fassen, da es sich zeigen wird,
dafs an unserem Standpunkt und unseren Prinzipien nichts weniger
als eine objektive, sachliche Kritik geiibt, sondern an sie ein
ganz einseitiger und fremdartiger Mafsstab angelegt, und da sie
sich diesem als nicht kommensurabel erweisen, insgesamt als
unzuldnglich und falsch verworfen werden. H. Thilo nédmlich ist
in dem Grade Anhanger Herbarts, dals er andere Ansichten nur
unter Herbartscher Brille zu beurteilen vermag, und seine Ein-
wendungen und Vorwiirfe schliefslich darauf hinauskommen, dals
wir die richtigen Prinzipien nicht bei seinem Meister, sondern
bei Aristoteles und Thomas von Aquin suchen. :

Schon die erste Bemerkung zeigt dies. Unsere Lehre
namlich, dals die Philosophie nicht vom Glauben, sondern von
unmittelbar evidenten Vernunftprinzipien und den Thatsachen der
Erfahrung auszugehen habe, wird nur mit der Beschrankung
zugelassen, dals unter Vernunft hier nichts weiter als die logischen
Denkgesetze und unter Erfahrung nur das wirklich Gegebene
verstanden werde, und dabei keine iiber dieses hinausgehende
Begriffe von Substanz und Accidenz, Ursache und Wirkung,
Kraft und Vermogen wu. dgl. hineingemischt werden (A. a. O.
S. 163). Mit dieser Beschrinkung aber wird die Philosophie
auf das Niveau einer formal logischen Bearbeitung der Erschei-
nungen nach dem tautologischen Satze A=A (wie wir sehen
werden) in Herbartscher Manier herabgedriickt. Diese Betangen-
heit in den Vorurteilen der Herbartschen Schule beweist aunch
die weitere Bemerkung, dafls die Begriffe, unter welchen wir die
Erfahrung anfangs unwillkiirlich auffassen, in sich selbst wider-
sprechend und unbegreiflich seien, Begriffe, zu denen bekanntlich



Korrespondenz., 361

der des Dinges mit vielen Merkmalen, der Verdnderung u.s. w.
gerechnet werden.

Vernehmen wir nun, wie H. Thilo den aristotelisch-tho-
mistischen Begriff der Materie und den allgemeineren der realen
Moglichkeit bekdampft. Dieser Begriff sei ein widersprechender,
denn ein Seiendes, das zwischen der Wirklichkeit und dem Nichts
schwebt, sei, wie man es fassen mag, ob sowohl seiend als nicht
seiend oder weder seiend noch nicht seiend, ein medium zwischen
duo contradictoria, welches die Logik verbiete (3. 165). Ist
diese Beweisfiihrung zutreffend? Ware sie es, so miilste auch
das Werden als in sich widersprechend erklirt werden, denn
auch dieses schwebt sozusagen zwischen Wirklichkeit und Nicht-
sein. Herr Thilo gesteht dies zu und nimmt, ebenso wie Hegel,
an, dafs das Werden widersprechend sei, untersgheidet sich aber
mit seinem Meister Herbart dadurch von Hegel, dals er, wahrend
dieser den Widerspruch als giltig betrachtet und ein absolutes
Werden statuiert, um den Widerspruch zu beseitigen, das Werden
als einen Schein erklart, der durch das Zusammensein vieler
absolut Seiender (der bekannten , Realen®) entstehe. Wie kommen
aber, mochte man fragen, diese Denker zur Annahme, dafls das
Werden in sich widersprechend sei? Bevor wir die Antwort
geben, ist auf den bedeutsamen Unterschied aufmerksam zun
machen, der zwischen der Methode Hegels und Herbarts einer-
seits und der aristotelischen, welche die unsrige ist, andererseits
besteht. Aristoteles namliich bildet seine Begriffe den Thatsachen
gemdls, Hegel und Herbart dagegen ordnen die Thatsachen ihren
vorgefalsten Begriffen unter. Wir haben es hier mit Herbart,
dessen Standpunkt H. Thilo einnimmt, zu thun. Herbart also
geht (wie auch Hegel) vom eleatischen Begriff des Seins aus,
wonach das Sein als solches absolut, einfach und unveranderlich
ist. Da nun ein Schein der Vielheit besteht und Schein auf
Sein hinweist, so wird (im Gegensatz zu Hegel) eine urspriing-
liche Vielheit von wahrhaft Seienden, die den Erscheinungen
zu Grunde liegenden einfachen Realen, angenommen. Diesen
Sachverhalt gibt H. Thilo selbst zu, indem er von Aristoteles
und seinen Nachfolgern sagt, sie wiirden die Materie (die reale
Méglichkeit) nicht als einen gesunden und festzuhaltenden Begriff
angesehen haben, wenn sie nicht den platonischen Begriff des
wahrhaft Seienden verloren hétten. Dasjenige freilich, was Platon
fir das wabrhaft Seiende hélt, die Ideen, seien nicht absolut
setzbar, er habe aber doch den Begriff des wahrhaft Seienden
tiberhaupt im Gegensatze zu dem, was man im gewohnlichen
Denken falschlich fiir wahrhaft seiend halte, niamlich die ver-



362 Korrespondenz.

anderlichen Dinge, die nur ein Werden sind, in seinem
Wissen festgehalten (A. a. O. S. 169.). Aber eben damit, dafs
nicht die Ideen Platons als das wahrhaft Seiende gelten diirfen,
wird zugestanden, dafs das ovrtwg ov in Herbartscher Fassung
weiter auf die Eleaten und Demokrit zurickweist (Vgl
S. 190 ebd.). Geht man aber von einem solchen Seinsbegriff
aus, so mufs freilich der Begriff verinderlicher und werdender
Dinge und damit auch der Begriff der realen Moglichkeit als
widersprechend erscheinen und man hat dann nur die Wahl,
entweder mit Herbart das Werden fiir Schein zu nehmen, oder
mit Hegel den salto mortale in die absolute Bewegung zu wagen.
Von ganz anderer Art ist die Methode des Aristoteles. lhm
gilt das Werden als eine unumstéfsliche Thatsache. Diese That-
sache sucht er sich begrifflich zurechtzulegen. Mit Hilfe des
eleatischen Seinsbegriffs ist dies unmoglich, also verwirft er ihn
und setzt an die Stelle desselben die Mannigfaltigkeit des Seien-
den in den Unterschieden des realen und idealen, substanziellen
und accidentellen, aktualen und potenzialen Seins. —- Kehren
wir nunmehr zu der Behauptung zuriick, der Begriff der Materie
(mat. prima) schliefse einen Widerspruch in sich, weil sie als
etwas zwischen Sein und Nichtsein Schwebendes bezeichnet werde,
so zerfallt dieser vorgebliche Widerspruch, wenn wir zwischen
schlechthin Seiendem und beziehungsweise Seiendem (Akt und
Potenz) unterscheiden, denn da der Gegensatz zwischen dem
schlechthin Seienden (Akt) und dem schlechthin Nichtseienden
kein kontradiktorischer ist, so hindert nichts anzunehmen, dafls
ein Mittlercs zwischen ihnen liege. Der von H. Thilo (S. 165)
versuchte Beweis ist denr auch milslungen, weil er das zu Be-
weisende, das Mogliche sei ein blofs Gedachtes, voraussetzt.
In Wahrheit involviert weder der Begriff des Werdens
noch der von ihm geforderte Begriff der realen Moglichkeit einen
Widerspruch. Dieser ndmlich entsteht nur dann, wenn eine und
dieselbe Bestimmung zugleich und in derselben Beziehung affir-
miert und negiert wird. Dies ist weder im Werden noch in der
realen Moglichkeit der Fall. Das Werden hat die Gegensitze
zu seinen Grenzen — termini —, nicht zu seinen Konstitutiven,
das reale Mogliche aber ist vom Widerspruch frei, weil es eben
zu gegensitzlichen Bestimmungen nur-— in Moglichkeit ist. Dafs
im Begriffe des Animalischen das Rationale und Nichtrationale
actu enthalten seien, ist eine widersprechende, dals sie potenziell
darin seien, eine widerspruchsfreie Annahme. Derselbe Stoff
kann zu verschiedenen Zeiten, nicht aber zur selben Zeit, durch
verschiedene Formen aktuiert sein, deren aktuelles Zusammen-



Korrespondenz. 363

bestehen unmoglich wire. Der Begriff der Materie und der
realen Moglichkeit ist daher kein , Unbegriff‘, sondern ein Re-
flexionsbegriff, das Produkt einer wohlbegriindeten Reflexion auf
die Thatsache des Werdens.

Aus dem Gesagten diirfte zugleich erhellen, dafs dem
Widerspruchsprinzip von Herbart eine falsche Deutung und un-
rechtmifsige Anwendung gegeben wird, wozu freilich aufser dem
eleatischen Seinsbegriff auch in der ,formalen* Logik der Kant-
schen Schule eine Veranlassung gegeben war. Man identifizierte
es mit dem sogenannten Identitdtsprinzip A=A, was zu einer
volligen Verkehrung der philosophischen Methode fiihrte, indem
sich dieselbe in eine sogenannte analytische, in Wahrheit tauto-
logische (mit der Formel A = A als Typus der ,analytischen‘
Urteile) und einer synthetischen Methode, in welcher Verschie-
denes gleichgesetzt wird, was dann wieder entweder nach dem
Typus des Selbstbewulstseins (Kantsche Synthesis der Apper-
ception) oder mittelst eines dialektischen Kunstgriffes (Hegels
dialektische Methode) geschehen soll. Herbart bleibt bei dem
A = A stehen und gelangt so zu seinen Realen, die zwar eine
Vielheit, aber eine vollig zusammenhangslose, das Widerspiel
aller Einheit und Ordnung reprasentieren. Hieraus ldfst sich
zugleich entnehmen, mit welchem Rechte Herr Thilo meine Be-
merkung, die Leugnung des real Moglichen fithre zum Eleatis-
mus, eine blofse Behauptung nennt. Nicht blofs hiefiir jedoch,
sondern auch fir die weitere Bemerkung, welche den Zusammen-
hang mit dem Pantheismus behauptet, enthédlt der Gang der
neueren Philosophie den Beweis, denn wenn auch der eleatische
Seinsbegriff eine doppelte, monistische und pluralistische Aus-
fithrung zu gestatten scheint, so schlagt doch die letztere wiederum
in die erstere um, da die vielen absoluten Sein doch nur als
die verschiedenen Seiten eines und desselben Absoluten bestehen
konnen. Eine nahere Ausfiihrung dieser Gedanken kann Herr
Thilo in einer Abhandlung finden, die ihm, wie es scheint,
unbekannt geblieben ist, und in welcher ich die reale Moglichkeit
nach den verschiedenen Gesichtspunkten, die sie darbietet, er-
ortere (Jahresbericht der philos. Sektion der Gorresgesellschaft
fir 1883 Koln 1884 S. 3—37).

Ein Anklammern an den Ausdruck, der nie den sinnlichen
Ursprung véllig verleugnen kann, ist es, wenn Herr Thilo frigt:
Kein Emanatismus und doch ein Hervorgehen aus Gott?! (S. 166.)
Ks ist ein Hervorgehen (das Geschaffenwerden aus Nichts); denn
(Gott ist wirkende Ursache und schafft als unendliche Aktivitit,
die dasjenige schlechthin setzt, was weder in ihm, noch auflser



364 Korrespondenz.

ihm eine stoffliche Grundlage besitzt. Auf ein solches Verhilt-
nis der Dinge zu Gott kann jedoch nur von der Existenz zu-
falliger und verdnderlicher Dinge aus geschlossen werden, von
solchen aus, die realiter mit Potenz behaftet sind. Von den
Herbartschen Realen fithrt zur wissenschaftlichen Erkenntnis eines
transcendenten personlichen Schopfers kein Weg.

Das theologische . Argument, das ich der iibernatiirlichen
Ordnung entnahm und dessen ich mich einem Theologen gegen-
iiber bediente, wird von H. Thilo keineswegs nach Sinn und
Tragweite gewiirdigt. Die Kraft desselben liegt darin, dals nur
ein aus Akt und Potenz zusammengesetztes Wesen einer hiheren
Vervollkommnung fahig ist. Die Herbartschen absoluten Posi-
tionen z. B. sind einer solchen unféhig, es kann ihnen nichts
genommen, aber auch nichts hinzugefiigt werden; wie sie durch
sich sind, so haben sie, was sie besitzen, durch sich. Was vor-
ageht, geht nicht in ihnen, sondern zwischen ihnen vor und ist
deshalb halt- und bodenloser Schein.

Weiterhin beriihrt H. Thilo den von mir betonten Zusammen-
hang des Begriffs der realen Potenz mit dem Standpunkt der
begrifflichen Reflexion im Gegensatze zu dem der Anschauung
und Erfahrung und meint, es fehle der Beweis, dals, wer auf
dem Begriffsstandpunkt stehe, auch den Begriff der realen Mog-
lichkeit annehmen miisse, und dals jeder, der ihn verwirft, aut
dem Standpunkt der Anschauung stehen miisse. Was zu be-
weisen war, ist dies: Dals der Begriff der realen Moglichkeit
mit dem Reflexionsstandpunkt stehe und falle; den Beweis hiefiir
aber liefert die gesamte neuere Philosophie, auch dic Herbart-
sche nicht ausgenommen. (Vgl. die citierte Abhandlung iiber das
real Mogliche 8. 20. 21.)

Um die metaphysische Bedeutung des real Moglichen zu
illustrieren, habe ich auf den Zusammenhang mit zweien meta-
physischen Grundprinzipien hingewiesen, den Satz: der Ubergang
vom Moglichen zum Wirklichen setze ein Wirkliches, in letzter
Instanz eine reine Wirklichkeit (actus purus) voraus, und das
Prinzip des Widerspruchs. Gegen die Berufung auf das erste
Prinzip wendet H. Thilo ein, um den Begriff einer causa sui zu
vermeiden, geniige die Einsicht: zu denken, etwas, was nicht
ist, gebe sich das Sein, sei ein innerer Widerspruch. Ich er-
widere, in diesem Falle wéire die Einsicht in die Unmdglichkeit
elner causa sui rein logisch, ohne jeden Wert fiir die reale
Krkenntnis, den sie erst erhilt, wenn man das wirkliche Werden
anerkennt und schliefst, das werdende, aus Akt und Potenz zu-
sammengesetzte Sein konne nicht das erste Sein sein, sondern



Korrespondenz. 365

setze die Verwirklichung durch eine reine Wirklichkeit voraus.
Aber auch hierin findet H. Thilo einen Widerspruch; auf ein
mogliches Ding — meint er — das noch nicht ist, sondern nur
ein gedachtes Ding bedeutet, konne ein anderes, wirkliches Ding
nicht einwirken. Ich antworte: kann und soll es auch nicht.
Wohl aber kann nur ein aus Akt und Potenz zusammengesetztes
Wesen Gegenstand schopferischer Thatigkeit sein, und ist es
schopferisch gesetzt, so kann ein Wirkliches nur deshalb auf
dasselbe einwirken, weil es durch die in ihm vorhandene Poten-
zialitit fiir eine solche Einwirkung empfénglich ist. Ein einfaches
schlechthin Wirkliches, wie Herbarts Reale, bedarf weder des
Schopfers, um zu sein, noch bietet es einen Angriffspunkt fiir
eine Einwirkung auf dasselbe. Wenn daher Herbart die Realen
einander teilweise durchdringen lifst, so liegt darin eine zwei-
fache Ungereimtheit, die Behandlung des Aktuellen wie eines
Potenziellen, Passiven, Receptiven, und die des Einfachen wie
eines Zusammengesetzten. Freilich entsteht die Frage, ob es
damit ernst gemeint sei, und nicht im Grunde alle Wirksamkeit
der Dinge in eine Region des Scheins falle, indes in der hohern
Sphéire des Seins die Stille des Grabes herrscht. (Gewils aber
ist: indem H. Thilo das angefiihrte Prinzip verwirft, beraubt er
sich der Moglichkeit eines strikten Beweises fiir Gottes Dasein,
wie er denn auf S. 164 nicht undeutlich zu verstehen gibt, dals
ein strikter Gottesbeweis nicht mdglich sei.

Was den Satz des Widerspruchs befrifft, so kann derselbe
allerdings nicht bewiesen, wohl aber erklirt und verteidigt wer-
den, denn wenn er auch in der Linie der Beweisfiihrung keine
Voraussetzung hat, so konnen doch subjektive Bedingungen seiner
Anerkennung erforderlich sein; hierzu nun gehort, wie ja das
Beispiel Herbarts lehrt, angesichts der unumstofslichen Thatsache
des Werdens, die Anerkennung des potenziellen Seins, ohne
welche firwahr das Werden als ,lebendiger Widerspruch er-
scheinen wiirde.

Ich habe mich fiir den Begriff des real Moglichen auch
auf den hl. Augustin berufen. In dem von ihm festgehaltenen
Begriff der Materie ersieht Thilo den Einflufs des Neuplatonis-
mus. Mit Unrecht; denn dem hl. Augustin ist die Materie nicht
Privation, sondern Realitdt, jedoch nicht schlechthinige, sondern
in der Mitte stehend zwischen dem Aktualen und dem blofs
Gedachten. Wenn ferner H. Thilo meint, mit der Berufung auf
Augustin sei ich aus der Rolle des Philosophen gefallen, so ldlst
er aulser Acht, dals ich an jener Stelle mich an einen Theologen
wende, fiir den die Autoritit — ein locus; der nach dem Aus-



366 Korrespondenz.

spruch des hl. Thomas in philosophischen Dingen allerdings in-
firmissimus ist — eines Lehrers der Kirche eine hohere Bedeu-
tung mit Recht beansprucht.

Damit weisen wir auch die weiteren Unterstellungen Herrn
Thilos ab, als ob fiir uns ein freies Selbstdenken durch Bindung
an dnfsere Autorititen unmoglich gemacht sei. Wie H. Thilo,
s0 nehmen auch wir uns die Freiheit, frei unsere Autoritaten
zu wihlen, glauben aber viel zu frei und selbstindig zu denken,
um unseren Verstand z. B. den ungereimten Lehren eines Her-
bart gefangen zu geben.

Vom Begriff der Materie wendet sich Herr Thilo dem
thomistischen Seinsbegriff zu und versteigt sich dabel zu der
Aufserung, dals die Thomisten das Wort Sein eigentlich nur in
der Bedeutung der logischen Kopula im Urteil gebrauchen.
(S. 170.) Den Beweis hiefir glaubt er in einer ebenfalls in
diesem Jahrbuch erschienenen Abhandlung des H. Dr. Kaderavek
zu finden, derzufolge das Sein der Dinge sowohl durch positive,
als auch negative Priadikate bestimmt werden konne. Aus dieser
Ansicht ergebe sich die Konsequenz, dafs das Sein als eine ver-
schiedener Intensitit fahige Qualitit und als eine zum Wesen
hinzukommende Form betrachtet werde, sowie die weitere Kon-
sequenz, dafs etwas, dem negative Priadikate beigelegt werden,
insofern ein Nichtseiendes sei. Hieraus folge, dals Gott allein
absolut seiend, also (!) allein sei, und dals es aulser ihm nichts
gebe, mit andern Worten die spinozistische Lehre von der einen
Substanz und der Satz determinatio est negatio. Man wire ver-
sucht, in diesem Résonnement blofse Konsequenzmacherei zu
ersehen, wenn H. Thilo nicht wirklich durch seinen falschen
Seinsbegriff verleitet wiirde, aufserhalb der Herbartschen Lehre
einer urspriinglichen Vielheit absoluter Existenzen iiberall nur
das eine Sein des Pantheismus zu finden; denn kann das Sein
nur als absolute Satzung gedacht werden, so haben wir nur zu
wahlen zwischen einer Mehrheit unabhéngig bestehender absolut
Seiender oder einer allumfassenden Realitit im Sinne Spinozas
und Hegels. Hiemit widerlegt sich auch das gegen die Lehre,
Gott sei die Fiille des Seins, vorgebrachte Argument, Gott konne,
wenn 80 bestimmt, kein Sein auflser sich haben, denn géibe es
ein solches, und wiére Gott nicht auch dieses Sein, so wiare er
insofern ein Nichtseiendes, also nicht das absolute Sein. Gott
ist, entgegnen wir, nicht dadurch Fiille des Seins, dals er, wie
die Pantheisten annehmen, formell alles Seieade ist, sondern
dadurch, dals er in eminenter Weise alles Sein und alle Voll-
kommenheit in sich vereinigt.



Korrespondenz. 367

Endlich nimmt H. Thilo Anstofs an der Lehre, Gottes
Wesen sei das Sein, und meint, damit werde es zu einem leeren
Begriffe gemacht. Es soll aber mit jener Bestimmung nichts
anderes gesagt werden, als dals das gottliche Sein nicht auf
diese oder jene Wesenheit eingeschrinkt, sondern dals es sein
Wesen sei, das (unserer Erkenntnis unzugingliche und daher
nur analogisch so zu benennende) Sein selbst, d. h. die einfache
Fiille der Vollkommenheit zu sein.

Nach diesen metaphysischen Bemerkungen wendet sich
H. Thilo zu dem erkenntnistheoretischen Teile meiner Abhand-
lung und findet es tadelnswert, dals ich denselben dem meta-
physischen Teile vorangestellt habe. Ich sei damit der Manier
der heutigen Modephilosophie gefolgt, der Metaphysik psycholo-
gische Untersuchungen vorauszuschicken, ,,0bgleich es unmoglich
ist, diese Frage wissenschaftlich zu beantworten, ehe die Meta-
physik das ihr obliegende Geschift, die allgemeinen Begriffe iiber
das, was ist und geschieht, zu untersuchen und nétigenfalls zu
berichtigen vollbracht hat.“ (8. 173.) Anders lasse sich nicht
erklaren, warum ich in dieser Hinsicht von Aristoteles, der die
Metaphysik als prima philosophia betrachte, abgewichen sei.
Moge sich H. Thilo beruhigen. Nicht die Riicksicht auf Kant
oder irgend eine Modephilosophie, sondern der natiirliche Gang
der Sache ist es, der auf den eingeschlagenen Weg fiihrte. Die
psychologische Frage mulste die metaphysische vorbereiten. Auch
in dieser Hinsicht trat ich in die Fufsstapfen des Stagiriten, wie
sich H. Thilo aus den Biichern von der Seele 1. 1II ¢. 1 iiber-
zeugen kann. Aristoteles schickt iiberhaupt die naturphilosophischen
und psychologischen Untersuchungen den metaphysischen voraus;
denn prima philosophia heilst die Metaphysik nicht, weil sie der
Zeit nach und fiir uns, sondern der Sache und dem Gegenstande
nach die erste ist. H. Thilo vergafs, dals ich nicht Herbarts,
sondern des Thomas von Aquin Lehre darzustellen unternahm,
womit ich jedoch nicht leugnen will, dals die Metaphysik die
psychologischen Begriffe tiefer zu begriinden die Aufgabe habe.
Jedoch der fiir uns natiirliche Weg fiihrt iiber die Physik zur
Metaphysik.

Zunéchst findet H. Thilo meine Motivierung der Frage nach
dem Individuationsprinzip durch den psychologischen Gegensatz
der Vernunft, die das Allgemeine, und der Sinnlichkeit, die das
Individuelle erkennt, ,aufserst schwach®. Indes schwach oder
stark, so kann doch picht geleugnet werden, dafls das Problem
nur dadurch entstehen konnte und thatséchlich entstand, dafls
man auf diesen Gegensatz des Allgemeinen und Individuellen



368 Korrespondenz.

aufmerksam wurde. H. Thilo meint freilich, die Thatsache, dafs
wir allgemeine Vorstellungen haben, fordere zunidchst nur zu
einer psychologischen Untersuchung auf, die psychologische Frage
aber, wie allgemeine Vorstellungen aus individuellen entstehen,
entscheide nichts dariiber, wie individuelle Dinge selbst ent-
stehen, es seli denn, man setze schon voraus, dals das Werden
der Dinge unseren Vorstellungen parallel laufe. Diesem Ein-
wande gegeniiber gestebe ich zu, dals die Frage in jener Fassung
zunachst eine psychologische ist. Da jedoch nach aristotelischer
und thomistischer Lehre, die ich darstellen und verteidigen wollte,
das menschliche Erkennen, wenn auch nicht, wie Platon annahm,
dem Werden der Dinge parallel, doch nach Charakter und Ur-
sprung auf eine von ihm verschiedene Objektivitdt hinweist, so
wird sich das Verhaltnis, io welchem die Objekte des Verstandes
und der Siunlichkeit in den Dingen zu einander stehen, irgend-
wie in dem Verhaltnis, welches sie innerhalb der appercipierenden
Seelenvermogen zu einander haben, spiegeln miissen. Dies ist
denn auch nach thomistischer Ansicht der Fall, derzufolge der
Umstand, dals das intelligible Wesen der Dinge in der abstrakten
Auffassung des Verstandes mit der Form de1 Allgemeinheit be-
haftet ist, auf einen materiellen Grund der Individuation korper-
licher Dmge hindeutet. Der Prozels der Abstraktion geht in der
Seele, nicht in den Dingen vor, aber in der Zusammensetzung
der Dinge aus Stoff und Form, von denen, obgleich beide indi-
viduell Sllld jene das Prinzip der 1nd1v1duellen Existenz, diese
den Bestlmtnnngsgrund des intelligiblen Wesens enthilt, liegt
der Grund, warum die Seele das zusammengesetzte Dmo' teils
nach seinem allgemeinen Wesen durch den Verstand, teils nach
seiner individuellen Erscheinung durch die Sinne erkennt. Es
kann daher auch nicht von einem Sprunge aus der Psychologie
in die Metaphysik, sondern nur von einem Fingerzeig die Rede
sein, den uns psychologische Thatsachen zur Losung eines meta-
physischen Problems darbieten. Die thomistische Abstraktions-
theorie hingt demnach innig mit der Frage nach dem Grunde
der Individuation zusammen, sie mulste also ebenfalls behandelt
werden, und da sie als psychologische Theorie der metaphysischen,
wie wir sahen, voranzugehen hat, vor dem metaphysischen Pro-
blem. Nur ein philosophischer Standpunkt, der das menschliche
Erkennen isoliert und dasselbe aus dem lebendigen Zusammen-
hang mit der Objektivitdt herausreilst, kann an dieser Behand-
lungsweise Anstols nehmen.

Auf die von uns vorgetragenen psychologischen Lehren
selbst eingehend, meint H. Thilo, wenn Sinnlichkeit und Ver-



Korrespondenz. 369

stand zwel ganz verschledene Vermigen seien, deren jedes sein
eigenes Geschift hat, das eine das Wahrnehmen, das andere
das Denken, so sel es unbegreiflich, wie der Verstand auch das
Einzelne kennen konne, was doch nur durch ein Wahrnehmen
geschehen konnte, das der Sinnlichkeit allein zukommen soll.
Hierin liege ein Widerspruch der Theorie mit sich selbst, durch
welchen sie sich selbst authebe. Man stelle sich eben den Ver-
stand wie eine Person vor, die sowohl wahrnehmen als denken
konne. Ich antworte: nicht der Verstand ist diese Person,
sondern der Mensch, der durch die Sinnlichkeit die Erscheinung
und das Einzelne, durch den Verstand das Wesen und das
Allgemeine, durch den letzteren aber als das hohere und um-
fassendere Vermogen (wie er im Selbstbewulstsein auch die
sinnlichen Zustinde auf sich bezieht) auch das Einzelne erkennt,
jedoch nicht nach seiner nur den Sinnen sich offenbarenden
phanomenalen Eigentiimlichkeit, sondern als Grund und Subjekt
des intelligiblen Wesens, also durch Reflexion auf die eigene
abstrahierende Thitigkeit. Diese reflexe Erkenntnis ist deshalb
auch nicht Wahrnehmung und der vermeintliche Widerspruch
verschwindet.

Die Einwendungen, die H. Thilo gegen unsere Auffassung
des Erkenntnisprozesses erhebt, hingen zu innig mit seiner Leug-
nung der realen Potenz und passiver Seelenvermogen zusammen,
als dals ein niheres KEingehen daraut notwendig erscheinen
diirfte. Nur auf die Frage will ich antworten: ob das Anschlagen
des Hammers an die Glocke dem Tone, den es bewirkt, ahnlich
sei, womit die ,alte Meinung*“: qualis causa, talis effectus, als
hinfillig hingestellt werden soll. Und zwar im Sinne des H. Thilo
und der gegenwirtig herrschenden Ansicht von den sensiblen
Qualitdten selbst. Versteht man den Ton physikalisch, so ist er
dem Anschiagen dhnlich, weil eine Bewegung, wie dieser; be-
trachtet man ihn psychisch, so ist er dem Anschlagen undhnlich,
aber auch nicht seine Wirkung, sondern hochstens von ihm ver-
anlalst. Was gegen die Unterscheidung und Repartition der
Funktionen des wirkenden und moglichen Verstandes gesagt wird,
beweist nur die 'vollige Befangenheit des H. Thilo in seinen
Herbartschen ,,vermogens“scheuen Vorurteilen. Er vermag den
Unterschied einer receptiven und aktiven Funktion nicht zu fassen.
Wenn er mich aber lehren ldfst, dafs die Materie sich dem
niederen Erkenntnisvermogen offenbaren konne, und dadurch in
Widerspruch mit Aristoteles bringt, so weils ich nicht, was ich
hierzu sagen soll, da er unmittelbar zuvor meine eigenen Worte
mitteilt: ,,wdhrend die Materie wegen der Schwiche ihres Seins



370 Korrespondenz.

zwar dem niederen Erkenntnisvermogen in seiner organischen
Beschranktheit nach ihrer zeitrdumlichen Daseinsweise®
u. s. w. Also nicht die Materie an sich offenbart sich den Sinnen,
sondern der Korper, freilich durch die in der Materie wurzelnde
zeitrdumliche Krscheinung.

H. Thilo findet es ungereimt, dals 1ch Gott ein Erkennen
der Materie zuschreibe, weil die Materie ein Unbegriff sei. Die
Bestimmung aber, dals Gottes Wesen alles Sein eminent enthalte,
nennt er eine leere Phrase, da man nicht wisse, worin das
Eminente besteht. Aber man weils doch, dals es besteht, denn
der schopferische Grund des zufilligen, endlichen, beschrankten
Seins kam nicht selbst zufillig u. s. w., sondern mufs notwendig,
unbeschrankt, unendlich sein.

Wir saben bereits oben, wie H. Thilo an den Ausdruck
Ausgehen (Hervorgehen) sich heftet, um uns emanatistische Vor-
stellungen unterzuschieben. Dasselbe geschieht hier (8. 178)
beziiglich des Wortes: Ausflufs, Ausfliefsen. Thomas von Aquin
gebraucht dasselbe unbedenklich, weil es ja doch auf den Sinno
und die nahere Bestimmung ankommt; denn ein Emanieren, d. h.
Hervorgehen durch Schopfung, d. h. schlechthiniges Setzen durch
eine wirkende Ursache mit Ausschlufs jeglichen Substrates
in ihr oder auflserhalb derselben — ex nihilo sui et sub-
jecti — ist eben nicht Emanation in dem von der Kirche ver-
ponten pantheistischen Sinne des Wortes.

Zur Theorie des menschlichen KErkennens zurickkehrend,
beanstandet H. Thilo den Ausdruck ,passive Kooperation®, sowie
dals den Sinnen ein Urteil iiber ihr respektives eigentiimliches
Objekt zuerkannt wird. Auch in diesen Fallen bleibt der minu-
tiose Kritiker an Worten kleben. Der erstere Ausdruck mag
nicht ganz glicklich sein, aber der Sinn ist klar, es soll damit
eine v1ta]e Aufnahme des Erkenntnisobjektes durch sein Bild
bezeichnet werden, denn von einem passiven Seelenvermdogen ist
nicht jede Operation ausgeschlossen, sondern nur jene, durch
welche das Objekt erst in seiner Aktualitdt hergestellt wird, wie
die der erndhrenden Kraft, durch welche die Speise, des wir-
kenden Verstandes, durch welche das Phantasma zubereitet wird.
In solchem Sinne unterscheiden die Peripatetiker aktive und passive
Seelenvermogen. Dariiber, dafs ein Anhanger Herbarts fiir solche
Unterscheidungen kein Verstindnis besitzt, brauchen wir uns
freilich nicht weiter zu wundern. (8. 179.) — Ein Urteil aber
schreiben wir den Sinnen nur in einem analogen, nicht in dem-
selben Sinne, wie dem Verstande, zu; dieser urteilt formell,
d. h. iiber Sein und Nichtsein, Wahres und Falsches, dagegen



Korrespondenz. 371

der Sinn nur materiell, sofern er die Unterschiede der Farben
erkennt und dem Verstande die Grundlage fiir sein formelles
Urteil darbietet.

Nicht befremden darf uns das Gesamturteil, das H. Thilo
iiber unsere, wie er sich ausdriickt, ,spekulative Psychologie‘
fiallt, dafs sie nur vermittelst sinnlicher Vorstellungen ihr Werk
vollbringe und nicht im entferntesten an einen Beweis, dals man
den Vorgang logisch notwendig so denken miisse, gedacht, das
ganze vielmehr nur erzihlt werde, als ob es eine empirische
Thatsache wire. (A. a. O.) Dieses Urteil ldnft darauf hinaus,
dals unsere Methode nicht die des Herbart und seiner Schule
ist. Wie in der Theorie des natiirlichen Werdens, so gehen
wir auch in der Psychologie von den Thatsachen aus und suchen
den ihnen entsprechenden begrifflichen Ausdruck und die sie
erklirenden Griinde. Wir fithren die Thatigkeiten auf Vermogen,
diese auf ihren Wesensgrund zuriick. Der Anhédnger Herbarts
freilich sieht hierin nichts als Widerspriiche. Ein Wesen kann
nach ihm nicht verschiedene Vermodgen haben; auch ist darin
kein Wechsel der Thitigkeiten moglich. Es ist nichts als Iden-
titdt mit sich selbst: A = A. Nun sollen aber doch die Erschei-
nungen erklirt und auf ,Sein“ zuriickgefithrt werden. Dies
geschieht durch die famose -- sit venia verbo — Theorie von dem
teilweisen Durchdringen der Realen und den daraus resultieren-
den ,Selbsterhaltungen! Was dem Herbartianer im empirischen
Bewulfstsein Vorstellung, Erkennen, das ist thm im wissenschaft-
lichen: Selbsterhaltung. Wir sind daher in der Lage, den
grundlosen Vorwurf, unser (Geschéft mit sinnlichen Vorstellungen
zu vollbringen, mit seiner ganzen Wucht zuriickzugeben. Denn
die Realen, die um kein Haar besser sind, als die demokritischen
Atome, verhalten sich in dieser Herbartschen Theorie genau wie
zwei Stiicke Holz, die, wenn aneinander gerieben, an Selbst-
erhaltungen so Aufserordentliches leisten, dals sie Feuer und
Flammen spriihen, Da diese nun offenbar lauter Vorstellungen
sind, so wédre es interessant, eine solche Feuersprache zu ver-
stehen, um zu wissen, ob nicht die hier in Thatigkeit tretenden
Realen sich vielleicht iiber Herbartsche ,exakte Philosophie®
unterhalten. Und diese Art zu philosophieren riihmt sich, durch
das kritische Léauterungsfeuer eines streng logischen Denkens
hindurchgegangen zu sein (S. 180).

H. Thilo kann nicht begreifen, dafs eine Erkenntniskraft
vorhanden sei, ohne dals und ehe dieselbe sich bethitigt (Ebd.).
Die Kraft ist ihm nur in und mit der Aktion. Demzufolge wiirden
wir z. B. im Tiefschlafe aufhoren, verniinftige und sinnliche

Jahrbucl fiir Philosophie ete. I, 24
2



372 Korrespondenz.

Wesen zu sein. Den eigentlichen Grund unserer Erkenntnis-
theorie aber glaubt H. Thilo aus unserer Auffassung des intellectus
possibilis nach der Analogie der Materie erschliefsen und im
,naiven Realismus®, der die in unseren Empfindungen vorhandenen
sensiblen Qualitaten fiir Bestimmungen der Dinge an sich halte,
finden zu diirfen. Wir hielten die Dinge tiir an sich rot u. s. w,,
obgleich wir doch die Vorstellungen nicht mit den Dingen, ihren
vermeintlichen Originalen, vergleichen konnten (3. 181). Wie
kann denn, fragen wir, H. Thilo die Unahnlichkeit der Dinge
und der Vorstellungen behaupten, wenn zur Entscheidung der
Frage eine Vergleichung mit den Originalen notwendig ist?
H. Th. wundert sich, wie wir noch dem naiven Realismus des
Aristoteles huldigen konnen allem zum Trotz, was nicht allein
die neuere Philosophie, sondern auch unabhiéngig von ihr die
Naturwissenschaft unwiderleglich dargethan habe. Da hier nicht
Zeit und Ort ist, diese weitaussehende Frage .zu erdrtern, so
begniige ich mich, die Behauptung zu bestreiten, dafs die Natur-
wissenschaft unabhéngig von der Philosophie die Objektivitat
der sensiblen Qualititen in Abrede ziehe oder gar die Nicht-
objektivitit derselben unwiderleglich bewiesen habe.

H. Th. ist unerschopflich in der Auffindung von Wider-
spriichen. Hs soll némlich unserem naiven Realismus wider-
sprechen, dafs wir noch zwischen Wesen und Erscheinung unter-
scheiden. Denn seien die Dinge nach unserer Annahme so wie
sie ‘uns erscheinen, so hatten wir ja eben hierin ihr Ansich, ihr
Wesen. So kann wieder nur ein Jiinger Herbarts reden, der
zwischen Wesen und Ansich nicht zu unterscheiden weils. Das
Ansich ist eben zweideutig. KEs kann bedeuten, was die Dinge
unabhingig von unserem Vorstellen sind, und es kann damit
gemeint sein ihre Substanz, was sie nach ihrem, den Eigen-
schaften, Thétigkeiten, Beziehungen zu Grunde liegenden An- und
Fiirsichsein sind. Wir unterscheiden also in den Dingen Sub-
stanz und Eigenschaften u. s. w. und konnen ohne Widerspruch
sagen, dafs sie an sich, d. h. unabhéngig von unseren Vorstel-
lungen diese Natur, diese Higenschaften u. s. w. haben. Wir
lehren eben keine einfachen Realen mit einfacher Wesensqualitat
nach der Formel A=A, B=DB u. s. w., die Zeit und Ort nichts
angeht, die ohne reale Beziehungen u. s. w. sind (5. 182).

Da H. Thilo keinen Unterschied des Aktuellen und Realen
kennt, so ist ihm die Abstraktion vom aktualen Gehalte des
Sinnenbildes gleichbedeutend mit der Abstraktion von jedem In-
halte. (A. a. O.) Er frigt weiterhin, wie es zugehe, dafls der
wirkende Verstand den potenziell im Sinnenbild enthaltenen



Korrespondenz. 373

Wesensbegriff abstrahiere (S. 183). Als ob der Mangel einer
befriedigenden Krklarung des Wie die Gewilsheit des Dafs, wo
sie vorhanden ist, erschiittern konnte! Steht einmal fest, dafls
der Verstand seine Begriffe aus den sinnlichen Vorstellungen
schopft, nicht aber selbstindig erzeugt, oder von vorneherein
besitzt, so werden wir die Bedingungen eines solchen Vorgangs
anerkennen miissen, auch wenn wir das Wie nicht durchweg
befriedigend beantworten konnen. Wiirde nicht auch z. B. Her-
bart die Frage nach dem Wie der teilweisen Durchdringung der
einfachen Realen mit der Antwort abweisen, es miisse dieselbe,
um den Schein einer kontinuierlichen Ausdehnung zu erkléren,
angenommen werden, obgleich sie sich nicht begreifen lasse?
Nur stehen wir in dem Falle der Herbartschen Realen vor einem
wirklichen, handgreiflichen Widerspruche, so dals fiir uns die
Frage nach dem Wie allerdings hinwegfillt.

In der Bemerkung H. Thilos, der Verstand diitfte nicht
von den sinnlichen Vorstellungen abstrahieren, sondern miilste
sie im Gegenteil in ihrer Vollstindigkeit betrachten, liegt ein
volliges Milsverstindnis der aristotclischen Theorie. Denn erstens
heilst Abstrahieren nicht iiberhaupt vom Gehalte der sinnlichen
Vorstellung, sondern von dem Zufilligen an ihr, oder den ma-
teriellen Bedingungen, unter denen die reale Wesenheit aktuiert
ist, absehen; zweitens betrachtet der Verstand die sinnliche
Vorstellung iiberhaupt nicht, sondern ausschlielslich den aus ihr
durch die Wirksamkeit des thétigen Verstandes abstrahierten
W esensbegriff.

Zuletzt glaubt unser Gegner, die ganze Abstraktionstheorie
iiber den Haufen zu werfen durch die Unterscheidung allgemeiner
Vorstellungen und metaphysischer Begriffe, wie Substanz, Ur-
sache; die ersteren seien in der That nur Abbreviaturen, da sie
ohne Beziehung auf individuelle Dinge nur unverstandene Namen
bleiben; die letzteren aber wiirden mit logischer Notwendigkeit
vom Denken erzeugt. Diese Art, die metaphysischen Begriffe
von den ,allgemeinen‘* zu unterscheiden, halten wir fiir grundlos.
Wenn der allgemeine Begriff z. B. des Tieres nicht ohne sinn-
liche Vorstellung gebildet und festgehalten werden kann, so
beweist dies nichts gegen seinen wesentlichen Unterschied von
der sinnlichen Vorstellung und trifft auch bel den metaphysischen
Begriffen zu; denn auch diese kdnnen nicht ohne sinnliche Grund-
lage gebildet und festgehalten werden. H. Thilo wird sonach
entweder alle Begriffe nominalistisch deuten oder von allen zu-
geben miissen, dals sie einen selbstindigen, wenn auch nicht
immer von der Beziehung auf den Stoff freien Inhalt haben.

24*



374 Korrespondenz.

Betrachten wir den Begriff Tier, so unterscheidet er sich von
jeder sinnlichen Vorstellung dadurch, dafs er definierbar ist und
eine bestimmte Gattung des Seins (Substanz), also schlielslich
das Sein zum Elemente hat, wihrend die sinnliche Vorstellung
an das Element der rdumlichen Ausdehnung gebunden ist. Be-
griff und Gemeinbild sind zwei sehr verschiedene Dinge.
Eingehend auf das Thema meiner Abhandlung, das Prinzip
der Individuation, behauptet H. Thilo, dieses Problem stamme
nicht sowohl von Aristoteles, sondern von Platon und den spiiteren
Platonikern.  Aristoteles habe nicht die Gattungsbegriffe fiir
wahre Wesen gehalten, wenn er sie auch (?) zweite Wesen
nannte. Aber schon dieser Umstand, dals Aristoteles von zweiten
W esenheiten spricht, abgesehen von der bestimmten Aufserung
de Anima III, 4, wozu Analyt. Poster. I, 31 kommt, macht die
Frage notwendig, wie sich die zweite Wesenheit zur ersten ver-
halte. Die Antwort konnte keine andere sein, als dals die zweite
Wesenheit (die Art, Spezies) durch die Materie zu individuellem
Dasein kontrahiert werde, dafls dieses aber — und hierin weichen
Aristoteles und nach ihm der hl. Thomas bestimmt von Platon
ab -- nicht durch Verbindung (Teilnahme) der individualisieren-
den Materie mit einem Allgemeinen, sondern vermittelst der
Formierung des Stoffes durch eine wirkende Ursache geschehe.
Gegen die nihere Bestimmung der individualisierenden Materie
als materia signata erinnert unser Gegner, dafls also doch nicht
die Materie allein, sondern auch die Form, ja diese vor allem
Prinzip der Individuation sei. Bel diesem Rédsonnement vergifst
er ganz und gar den Fragepunkt, um den es sich handelt, und
den ich doch mit der wiinschenswertesten Scharfe fixiert zu haben
glaube, ndmlich die Erklirung der unvollkommenen Art und
Weise, wie korperliche Wesen im Unterschiede von Geistwesen
1nd1v1dulert sind, zu geben. Als Erklarungsgrund der unvoll-
Tommenen Individuationsweise korperlicher Wesen aber dient
die Materie nicht trotz, sondern gerade wegen ihrer Potenzialitit.
Denn nicht allein, wie H. Thilo anzunehmen scheint, ein wirken-
des, sondern auch ein passives und potenziales Element kann
Grund von etwas sein. Hieraus erhellt auch, dals ich keines-
wegs ,unbewulst® vom aristotelischen Begriff der Materie ab-
weiche, wenn ich eine bestimmt abgegrenzte Quantitit als Be-
dingung korperlicher Individuation betrachte, denn obgleich eine
solche in den Accidentien liegende Bedingung erfordert wird,
so liegt doch der Grund ausschlielslich in dem potenziellen
Bestandteil der zusammengesetzten korperlichen Wesenheit, der

Materie.



Korrespondenz. 375

Den Hauptgrund der Unhaltbarkeit der thomistischen Lehre
von der Individuation erblickt H. Thilo in der Annahme, dafls
aus der Vereinigung zweier moglichen Dinge (Form und Materie)
ein Wirkliches entstehen soll. Die Antwort hatte er bereits im
Jahrbuch auf S. 191 ff. unter dem Titel ,,Platonische und aristo-
telische Denkweise, platonische Idee und aristotelisches Be-
wegungsprinzip” finden konnen. Von jeher hat die oberflichliche
Kritik die Theorie von Form und Materie schon aus dem Grunde
fir falsch crklart, weil ein wirkliches Ding nicht aus zwel mog-
lichen bestehen konne. H. Thilo erhoht die Oberflachlichkeit,
wenn er die Falschheit derselben darin sucht, dals ein wirkliches
Ding nicht aus moglichen entstehen konne. Als ob das letztere
von cinem Peripatetiker je behauptet worden wire! Wir lehren
vielmehr, dals ein Wirkliches nur wieder durch ein Wirkliches
oder durch ein solches und zugleich aus einem solchen entstehe,
durch ein Wirkliches allein auf dem Wege absoluter Setzung
(Schopfung aus Nichts), durch ein Wirkliches und aus einem
solchen auf dem Wege der Verdinderung und Bewegung eines
vorhandenen Stoffes (materia secunda), jedoch auf Grund einer
diesem als Element immanenten Potenzialitdt (mat. prima). Man
wird sagen: gut, wie verhilt es sich aber mit dem Bestehen
der korperlichen Dinge aus zweien moglichen Dingen? KEinfach
so: das Bestehende ist das Ganze, und dieses (vanze ist das
simpliciter Wirkliche, die Teile aber, aus denen es besteht, haben
ithre Wirklichkeit eben in dieser ihrer Vereinigung, Wahrend sie
fiir sich gedacht (von gewissen fiir sich bestehen konnenden
Formen, wie den menschlichen Seelen abgesehen) allerdings blofs
moglich sind. So unterscheiden wir auch Vokale und Konso-
nanten, obgleich sie nur in ihrer Verbindung cinen wirklichen
Laut geben. Der Schlufs unseres Kritikers verstolst gegen die
Logik, denn wiére er richtig, so konuten Silben nicht aus Buch-
staben, und ein Korper nur wieder aus Korpern bestehen, womit
anch die einfachen Realen, die in ihrem Zusammensein das Zu-
sammengesetzte bilden sollen, ihren Anspruch, als Prinzipien zu
gelten, verlieren wiirden.

Unser Kritiker erhebt indes gegen unsere Theorie noch
andere Bedenken. Kr findet darin (S. 187) nur eine populére
Redeweise ohne eine Spur metaphysischer Untersuchung, Wir
hitten nachweisen sollen, dals und wie Thun und Leiden ohne
Widerspruch zu denken seien, und durften nicht so einfachhin
ein Wirken annehmen, da wir nur Verinderung wahrnehmen.
Nun ja, nicht alle Untersuchungen lassen sich auf einmal ao-
stellen. Indes ist richtig, dals wir mehr a nnehmen, als wir



'y »
376 Korrespondenz.

w a hrnehmen, ndmlich auch das, was unsere Vernunft einsieht,
und hiezu gehort die Notwendigkeit einer wirkenden Ursache,
wo eine Verdnderung stattfindet, sowie die Einsicht, dals eine
solche nicht ohne Substrat und ohne ein Leiden stattfinden konne.
Die Moglichkeit des Thuns und Leidens in den korperlichen
Dingen erkldren wir daher aus einerma doppelten in ihnen vor-
handenen Grunde, der Passivitdt (Materie) und Aktivitit (Form),
und glauben mit diesen Reflexionsbegriffen aut’ einer solideren
Basis zu stehen, als Herbart mit seinen eintachen Realen, die
weder wirken noch leiden konnen, und die nur durch wider-
sinnige Fiktionen, durch welche nicht allein die populdre Vor-
stellungsweise, sondern auch die spekulative Vernunft auf die
Folter gespannt wird, den Thatsachen der Erfahrung angenéhert
werden konnen.

Nach alledem begreift sich, dals auch der gemafsigte Realis-
mus des Thomas von Aquin in den Augen des H. Thilo keine
Gnoade findet. Derselbe soll das Schicksal aller Vermittlungs-
versuche zwischen extremen Ansichten teilen, namlich Wider-
sprechendes vereinigen zu wollen. Dem Begriff sei die Allge-
meinheit zufillig — eine nominalistische Bestimmung; und doch
werde er durch die Materie kontrahiert — eine realistische Be-
stimmung. Weder das eine noch das andere ist richtig. Denn
der Nominalismus kennt keinen gegen Allgemeinheit und Indi-
vidualitdt gleichgiltigen, selbstindigen Inhalt des Begriffs, und
der extreme Realismus kennt keine wirkliche Kontraktion des
allgemeinen Wesens. Richtig verstanden bedeutet der gemilsigte
Realismus dies: Ein Wesensgedanke, dem es an sich zufillig
ist, ob er in einem oder in mehreren verwirklicht wird, gewinnt
durch die Thitigkeit einer wirkenden Ursache im Stoffe mehr-
fache Realitdt, durch die Auffassung des abstrahierenden Ver-
standes erlangt er wieder seine urspriingliche Einheit und In-
differenz gegen das Allgemeine und Individuelle, und wird erst
durch die Beziehung auf die vielen individuellen Dinge, in denen
er durch Aufnahme in den Stoff verwirklicht ist, zu einem formell
Allgemeinen im denkenden Verstande.

Den Schlufs der Thiloschen Kritik bildet eine allgemeine
Charakteristik der aristotelischen Philosophie, die auf der Ober-
flache der Empirie bleibe, aber wegen des Aufwandes an logischer
Ordnung, Einteilung u. s. w. meine, in wirklicher Spekulation
begriffen zu sein (8. 189.). Grund dieser Verirrung sei die
Vernachlassigung der Untersuchung der Begriffe darauf, ob sie
ohne logischen Widerspruch gedacht werden kénnen. Die Eleaten
hitten sie begonnen, Platon noch irgendwie geiibt, Aristoteles in



Korrespondenz. 377

Vergessenheit gebracht. Wer die Geschichte der Philosophic
kennt, sieht leicht ein, wie schief dieses Urteil ist. Gerade die
Schérfe in der Behandlung der Begriffe ist es, was Aristoteles
vor den Eleaten und Platon auszeichnet. Fiir Herrn Thilo aber
ist jenes Urteil charakteristisch. Kr dringt auf Priifung an der
Norm des logischen Widerspruchs, setzt aber das Logische in
den Formalismus des Identititsprinzips, das aus dem Denken
einen um sich selbst sich drehenden Kreisel macht, dessen Formel
1st A=A, B=1B u. s. w,, und dessen metaphysische Konsequenz
die nichtssagenden und nichtsbedeutenden Realen sind. Die Re-
sultate dieser Wissenschaft sind freilich ganz andere, als die der
aristotelischen: Die Spaltung des Wirklichen in zwei Welten,
eine Welt des Seins, wo die formal-logisch konstruierten ge-
spenstigen Realen mit ihren unbekannten Qualititen umgehen;
— und eine Welt des Scheins, die empirischen Dinge, die nicht
werdend, sondern selbst das widersprechende Werden — die
Maja -— sind. Als Briicke schieben sich zwischen diese beiden
Welten die ,,zufélligen Ansichten‘. Es ist nicht schwer, einzu-
sehen, dals diese durch logische Untersuchungen der Begriffe
gewonnene Philosophie nichts weiter als ein verteinerter, mit den
Hilfsmitteln der modernen Wissenschaft aufgeputzter Atomismus
ist. Die Frage der Individuation lost sich da sehr einfach; in
der Welt des Scheins gibt es keine wahren Individuen, weil
keine wahren Wesen; in der Welt des Seins aber ist jedes Reale
an sich und unmittelbar individuell und besitzt eine Individualitat,
wie wir sie Gott allein zuschreiben zu diirfen glauben. Denn
die Realen sind in Wahrheit ebenso viele Gotter. In allen diesen
Lehren aber erblicken wir die Folgen des eleatischen Seinsbegriffs
und die wirklichen ,unzulédnglichen Anfidnge®, denen gegeniiber
die aristotelischen Unterscheidungen, mit denen sowohl die em-
pirische als auch eine transcendente Wirklichkeit bestehen kann,
einen wahren und bedeutenden Fortschritt darstellen.

Regensburg, den 4. August 1888.
Hochachtungsvollst
Dr. Glossner.




	Korrespondenz

