Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die Unabhangigkeit des Papsttums nach den thomistischen Prinzipien
Autor: Schneider, C.M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LIRSS AT AT A

DIE UNABHANGIGKEIT DES PAPSTTUMS NACH
DEN THOMISTISCHEN PRINZIPIEN.
Von
Dr. C. M. SCHNEIDER.

o®o———

Fr. V.G. Lombardo dei Predicatori. La Separazione
dello Stato dalla chiesa. Acireale, Tipogr. Donzuso. 1888.
gr. 8. S. 1—-384.

Der berithmte Prediger Lombardo hat sich durch dieses
Buch ein wahres Verdienst um das christliche Volk erworben.
Nichts verursacht so viel Schaden als Phrasen, die niemand
versteht, und die als unerschiitterliche Prinzipien zum Beweise
fuir Alles dienen sollen. Gerade solchen Phrasen dankt der
moderne Liberalismus seine Ausbreitung; vermittelst ihrer hat er
so grofses Verderben unter den Viélkern angerichtet.

Eine derartige Phrase priift hier der P. Lombardo nach
ihrem Werte. Es ist die bekannte, welche in den Worten aus-
gedriickt liegt: Trennung der Kirche vom Staate. Was
ist denn ,,Kirche“? Was ist denn ,Staat“? Was soll denn
,,zetrennt werden? Die Menschen, die dem Staate angehoren,
von den Menschen, die zur Kirche gehoren? Die Angelegen-
heiten, die der Staat verwaltet, von denen, welche die Kirche
verwaltet? Soll die Kirche nichts zu sagen haben in dem, was
die staatlichen Versammlungen angeht, und der Staat nichts in
dem, was die kirchlichen Versammlungen angeht? TIst denn die
Kirche ein Staat oder der Staat eine Kirche? Kann man Staat
und Kirche trennen, wie Frankreich von Deutschland getrennt
ist, wie diese beiden Staaten nebeneinander bestehen?

Auf alle diese und dhnliche Fragen diirften gerade jene,
welche immer von der Trennung der Kirche und des Staates
wie von einem Universalheilmittel sprechen, am wenigsten Ant-
wort geben konnen. P. Lombardo gibt dariiber die ndtigen

22*



342 Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete.

Auiklarungen. Er braucht sich nicht an die gelehrte Klasse zu
wenden; diese findet, wenn sie nur will, in eingehenden, streng
wissenschaftlichen Werken Belehrung genug. Was notwendig
erscheint, das ist die Aufklarung des Volkes iiber das frevent-
liche Spiel, welches ein ganz prinzipienloser Liberalismus mit
ihm treibt. Dies 1st der Zweck des angezeigten Buches. Selten
wird ein solches Buch seinen Zweck so vollkommen erreicht
haben wie dieses. Eine klare, prizise, im besten Sinne populire
Sprache und Behandlungsweise paart sich hier mit sicheren,
unwiderleglichen Beweisgriinden, welche ihr Fundament haben
in einem iiberaus festen Besitze tiefen philosophisch-theologischen
Wissens und in einer grofsen Belesenheit in den modernen zu-
treffenden Autoren.

Die Einteilung und Methode des Werkes ist eine durchaus
zweckentsprechende. Der Verfasser legt die wissenschaftliche,
syllogistische Form ab und geht hochst praktisch voran. Er
kniipft seine Auseinandersetzungen an 21 Einwiirfe an, welche
der Liberalismus macht, um die Verbindung des Staates mit der
Kirche als unverniinftig nachzuweisen. Solche Einwiirfe sind
z. B.: ,,Die Religion hat nichts zu schaffen mit biirgerlichen oder
politischen Dingen‘‘; oder: ,,Man soll die mittelalterlichen Triaume
lassen*; oder: ,,Die Staatsgewalt ist von Gott, also niemandem
weiter unterworfen; oder: ,,Die Freiheit des Gedankens ist die
beste von allen menschlichen Freiheiten“. Der Leser sieht bereits
aus dieser Fassung der Einwiirfe, in welch praktisch belehrender
Weise der Autor verfahrt. Es ist ja nun ganz klar, dals die
Theorie von der Trennung der Kirche und des Staates gewisser-
mafsen besiegelt wird durch die Abhéngigkeit des Oberhauptes
der Kirche in zeitlicher Beziehung von der staatlichen Obrigkeit;
und dafs im Gegenteil nichts dieser Theorie so schnurstracks
entgegen sein mufls, wie dals das Oberhaupt der Kirche zugleich
weltlicher Herrscher ist. Deshalb hat der Liberalismus oder
vielmehr die staaten- und kirchenfeindliche Revolution von jeher
es als einen der ersten leitenden Grundsatze betrachtet, dals der
Papst seiner zeitlichen Souverdnitdt beraubt werde, und eben
deshalb sind Volker, die noch nicht vom liberalen Geiste form-
lich zersetzt waren, zu allen Zeiten, wie instinktmilsig, einge-
treten fiir das Recht des Papstes auf vollste zeitliche, thatsachlich
ausgeiibte und nicht blofs theoretisch bestehende Souverinitit.
Die Verbindung der Kirche und des Staates, die so sehr dem
Volkerwohle dient, erhdlt wie ihre Weihe im Papste, der zu-
gleich weltlicher Fiirst und Oberhaupt der Kirche ist, so dafls
die Kirche, welche stets fiir diese Verbindung zweckentsprechend



Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete. 343

eingetreten ist, auch stets trotz aller Gefahren und inmitten
aller Stiirme ihre Stimme erhoben hat fiir die volle zeitliche
Souverinitidt ihres Oberhauptes.

Es hat uns ein besonderes Vergniigen gemacht, dafs P.
Lombardo diesen Punkt dfter in seiner praktischen Behandlungs-
weise hervorgehoben; er ist in der That von durchschlagendster
Wichtigkeit. Wir wollen darum im Folgenden die tietferen Grund-
lagen fiir die volle zeitliche Souverdnitit des Papstes in der
thomistischen Lehre nachweisen und somit unser Scherflein bei-
tragen, damit in dieser Frage nach allen Seiten hin volles Licht
walte. Wir werden am Schlusse auf P. Lombardo zuriick-
kommen.

Der hl. Thomas stellt an verschiedenen Stellen die That-
sache als etwas Selbstverstédndliches und aus der Verfassung der
Kirche Folgendes hin, dafs im Oberhaupte der Kirche die hochste
zeitliche Gewalt mit der hochsten kirchlichen verbunden sei.
Wir heben zwei Stellen heraus: , Mit der geistigen (rewalt ist
im Papste die zeitliche verbunden, der nach beiden Seiten hin
unabhéngig ist, nédmlich von jeder kirchlichen und von jeder
geistlichen sichtbaren Autoritdt; denn dies hat jener so gewollt,
der da Konig und Priester in Ewigkeit ist, nach der Ordnung
des Melchisedech, Er, der Konig der Konige und der Herr derer,
die herrschen.“ (Potestati spirituali etiam saecularis potestas
conjungitur . . . . in Papa, qui utriusque potestatis apicem tenet,
scilicet spiritualis et saecularis, hoc illo disponente, qui est Sa-
cerdos et rex in aeternum, secundum ordinem Melchisedech, Rex
regum et Dominus dominantium. IT Sent. d. 44 qu. 11 ad 4.)
Und im regim. princ. c. 14: , Die Leitung dieses Reiches also,“
udmlich der Kirche, ,,ist, damit die geistigen Dinge unterschieden
seien von den weltlichen, den Priestern iibergeben worden, und
in erster Linie dem hochsten Priester, dem Nachfolger des heil.
Petrus, dem Stellvertreter Christi, dem Romischen Papste, dem
alle christlichen Volker und Konige unterthan sein miissen wie
dem Herrn Jesus Christus selber. Denn so miissen ja auch
demjenigen, welchem die Sorge fiir den letzten Zweck obliegt,
unterthan sein jene, denen die untergeordneten, dem letzten
Zwecke vorhergehenden Zweckrichtungen anvertraut sind, und
sie miissen diesem folgen.“ (Hujus ergo regni ministerium, ut a
terrenis essent spiritualia distincta, non terrenis regibus, sed
sacerdotibus est commissum: et praecipue Summo Sacerdoti, suec-
cessori Petri, Christi Vicario, Romano Pontifici, cui omnes reges,
et populi christiani oportet esse subditos sicut ipsi Domino Jesu
Christo. Sic enim ei ad quem finis ultimi cura pertinet, subdi



344 Die Unabhingigkeit des Papsttums ete.

debent illi, ad quos pertinet cura antecedentium finium, et ejus
regimini dirigi).

Man moge nicht sagen, Thomas spricht so, beeinflulst durch
seine Zeit. Thomas ist gewohnt, die niichterne Vernunft zu horen
und nach den Prinzipien zu urteilen geméils einer Anwendung,
die von keiner Voreingenommenheit geleitet ist. Will er in
einem Punkte, den er behandelt, den Thatsachen allein Rechnung
tragen, so fugt er dies ausdriicklich zu seinen Sdtzen hinzu. Er
hat hier, bei der Erwéhnung der zeitlichen Vollgewalt des Papstes,
keine weitere spekulative Begriindung aus der Verfassung der
Kirche herausgegeben, weil es nicht notwendig war. Diese
Folgerung ward nirgends bezweifelt. Es ist nicht schwer, die-
selbe thatsachlich aus den Prinzipien des heiligen Thomas sowie
aus der Hinrichtung der Kirche, wie Thomas sie andeutet, zu
ziehen.

Wir behandeln zuerst die Berechtigung des Papstes
auf volle zeitliche Souverédnitdt, und dann die thatsdchliche
Geniigeleistung.

I.

a) Die Berechtigung des Papstes auf volle zeitliche
Souveranitit folgt in durchaus zwingender Weise aus dem Grund-
satze des heil. Thomas, der seine ganze Moralwissenschaft be-
herrscht. Derselbe ist I q. 83 art. ad 1 folgendermalsen for-
muliert: ,,Naturgemals strebt der Mensch nach seinem letzten
Zwecke, der da ist die Seligkeit. Dieses Streben ist ein von
der Natur kommendes und unterliegt nicht dem freien Willen*
(naturaliter homo appetit ultimum finem, scilicet beatitudinem;
qui quidem appetitus naturalis est et non subjacet libero arbitrio).

Wird also nachgewiesen, dafs die Kirche sich mit dem
letzten Endzwecke beschiftigt, den der Mensch hat, mit der
Seligkeit ndmlich, so ist damit zu gleicher Zeit nachgewilesen,
dafs die Gewalt der Kirche ebenso gut aller zeitlichen Gewalt
vorangeht, wie die Natur des Menschen die Voraussetzung ist
fir die Thatigkeit aller der verschiedenen Vermogen und Krifte
im Menschen. Oder wem miissen die Erndhrungs-, Erhaltungs-
und Fortpflanzungsvermogen in der Pflanze folgen? Der Natur
der Pflanze. Wodurch ist die Einrichtung des Auges in allen
ibren verschiedenen Hautchen und Fliissigkeiten geleitet? Durch
den Zweck, den die Natur des Auges hat. Wonach richtet sich
der ganze wundervolle Aufbau des menschlichen Korpers und
seiner Organe und Glieder? Nach dem Zwecke, den die Natur
des Korpers hat, dem verniinftigen Verstehen im Menschen zu



Dio Unabhiingigkeit des Papsttums ete, 345

—_—

dienen.” Die Natur eines Dinges ist die leitende Richtschnur fiir
alles Einzelne in dieser Natur; und fiir die Natur selber des Dinges
1st wieder die malsgebende Regel der Zweck, den sie vor sich
hat. Der Zweck der sinnlichen Natur im Menschen ist, den
Gegenstand des vernunftigen Erkennens fiir den Menschen her-
zustellen, denn der Mensch soll das allgemeine Wesen erkennen
unter der Hiille des Sichtbaren; — also ist die Thatigkeit der
Augen, der Ohren, des Gefiihls, des Geschmacks, die Einrichtung
der Einbildungskraft, des Geddchtnisses, der an ein sinnliches
Organ gebundenen niederen Verstandeskraft etc. gerade so, dals
sie dieser Natur geniigen kann; und wieder diese sinnliche Natur
soll dem Zwecke, den sie hat, nadmlich dem verniinftigen Er-
kennen, geniigen. Die Zweckvollendung, fiir die etwas hergestellt
ist, leitet die Herstellung des betreffenden Dinges selber; anders
wird ein Rasiermesser hergestellt und anders ein Fleischermesser.
Sie geht, diese Zweckvollendung, dem betreffenden Dinge vorher,
und von ihr ganz und gar abhangig ist die ganze Einrichtung
der Teile desselben.

Nun fragen wir: Hat irgend ein Staat jemals auch nur
beansprucht, die letzte Zweckvoliendung dem Menschengeschlechte
zu geben? In keiner Weise. Auch nicht dem gewaltigsten Er-
oberer ist die Idee gekommen, sein Wirken sei das die Menschen
in letzter Linie bestimmende und durchaus vollendende. Der
gute Monarch setzt seinen Ehrgeiz darein, dals seine Unterthanen
ruhig und zufrieden zusammenleben, und dals dann kraft dieses
ruhigen und zufriedenen Zusammenlebens jeder seinem besonderen
einzelnen Zwecke ungestort nachgehen kann: der eine dem
Handel, der andere der Wissenschaft und Kunst, der dritte der
Erforschung fremder Lander:; und jeder dieser besonderen Zwecke
dient wieder seinerseits weiteren Zwecken. Der schlechte Mo-
narch bezweckt durch sein Wirken seine eigene Macht, und
diese soll wieder dem weiteren Zwecke des Ruhmes dienen,
dieser der eigenen Genugthuung, die dann von neuem anstachelt
zur Erweiterung der Macht. Kein Staat hat jemals es als
seine Aufgabe hingestellt, den letzten Endzweck, die ewige
Seligkeit, dem Menschengeschlechte zu bringen; einfach aus dem
Grunde, weil kein Staat Gewalt hat iiber die Natur des Menschen,
weil keiner das ganze Menschengeschlecht umfassen will, weil
jeder vielmehr von der menschlichen Natur getragen wird und
selbst der Eroberer nicht auf das Beste des ganzen Menschen-
geschlechtes sein Streben richtet, sondern auf die Unterwerfung
anderer Volker seinem Volke oder seiner Person, auf das
Beste also seines besonderen Volkes oder seiner Person.



346 Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete.

Auf der anderen Seite fragen wir: Hat jemals einer die
Kirche anders aufgefalst als dahin, dals sie den letzten End-
zweck, die ewige Seligkeit des Menschen, also jenen Zweck, der
mit der Natur selber gegeben ist, ohne den niemand gliicklich
sein kann, als einen zu erreichenden den Menschen vorstellt und
die Mittel zu dessen Erreichung an die Hand giebt? Die ganze
Berechtigung zur Existenz schwindet fiir die Kirche, wenn sie
nicht jenen Zweck, als den sie in allem leitenden, vor sich hat,
welchen die menschliche Natur selber vorzeichnet; wenn sie also
nicht ithre Leitung dem ganzen Menschengeschlechte widmet, da
ja alle Menschen in der menschlichen Natur iibereinkommen.
Selbst jene Kirchen, die sich Kirchen nennen und es nicht sind,
miissen nach aulsen hin einen entsprechenden Schein erwecken;
denn jeder eben verbindet mit der Kirche den Begriff der Ver-
mittlung fir den Besitz des letzten Endzwecks, der auf nichts
Weiteres mehr bezogen werden kann, sondern von dem vielmehr
Alles abhingig ist, mag dieser Endzweck sich in was immer fiir
einem einzelnen Gute finden: in der Erkenntnis der Wahrheit
oder in Ehre oder sonstwo.

Wir denken, der Schluls sei gar nicht anfechtbar. Hangt
nach allen vom letzten Endzwecke oder von der abschlielsenden
Vollendung einer Natur alles Vermogen und alles Thitigsein in
dieser ab, ftreibt ja doch jede Natur zu ihrer Vollendung; —
bekennt (wieder nach allen) die Kirche, sie wolle die Menschen
zur Vollendung ihrer menschlichen Natur und sonach, sie wolle
das Menschengeschlecht zur Schlulsvollendung fithren, die keinem
weiteren Zwecke mehr dient; — ist zudem die menschliche Natur
eine sichtbare, mit Naturnotwendigkeit in ihren Kréften an den
Korper gewiesene; — — so folgt, dals die Kirche in ihrer
obersten leitenden Gewalt ganz und gar unabhingig, dals viel-
mehr alles Andere von ihr abhidngig sein muls in der letzten
Zweckbeziehung aller Thatigkeiten; und es folgt weiter, dals diese
Unabhéngigkeit keine rein geistige, keine eingebildete, sondern
eine sichtbare, in zeitlicher Weise bestehende sein muls.
Dies wird noch eindringlicher, wenn wir die Kraft ansehen,
welche von der Kirche als die zur Schlulsvollendung fiithrende
vorgelegt wird.

b) Besitzt die Kirche die zum Herbeifiihren der Schlufls-
vollendung des Menschen seiner Natur nach, und somit des
Menschengeschlechts als eines (Ganzen, notwendige Kraft? Kben
deshalb, weil die Kirche sie besitzt, kann nur sie dariiber urteilen.
Denn ftithrt diese Kraft thatsdchlich zur Seligkeit des ganzen
Menschen, so ist sie iiber alle natiirlichen Krafte, da sie ja eben



Die Unabhingigkeit des Papsttums ete. 347

die Natur selber vollenden soll; und somit kann keine natiirliche
Kraft iiber diese, die hohere, ein Urteil fallen. Es kann Anzeichen
fiir ihr Wirken geben, welche dem natiirlichen Blicke zuganglich
sind; aber nimmer kann sie beurteilt und gerichtet oder ange-
wandt werden von einer natiirlichen Kraft. Die Kirche nun
allein ist es, die da ihre Kraft immer betont hat, das Sichtbare
und Unsichtbare, geeint und als ein Ganzes betrachtet, end-
giiltig zu vollenden. Sie ist jenes ,Jerusalem*, von dem Paulus
(Gal. 4) spricht, ,,welches frei ist . . . durch die Freiheit, mit
der Christus sie befreit hat.“ Keine andere Gesellschaft hat ja
das Bewulstsein des Besitzes solcher Kraft, vermoge deren sie
»,nicht mehr dient”, d. h. einen Zweck hat, der keinem weiteren
mehr dienstbar ist, so lebendig gezeigt und ihre volle Unab-
hingigkeit in der Fiihrung der Menschen nach oben so that-
krattic dargethan wie eben die Kirche; — denn sie ist im Be-
sitze der wirksamen Gnadenkraft.

Es gibt Meinungen, welche sich auf dem einsamen Studier-
zimmer recht gut ausnehmen. Zieht man aber aus ihnen die
notigen Folgerungen mit Riicksicht auf das praktische Leben, so.
erweist sich ihre volle Nutzlosigkeit fiir das Hohere und zugleich
ihre Fruchtbarkeit fiir das Niedrigere, Verderbliche. Der heil
Thomas hilt fest als die in der Kirche waltende, ganz und gar
unabhéngige Kratt, wie dies sich fiir die Anstalt, welche der Mensch-
heit die Schlufsvollendung bringen soll, geziemt, die aus sich heraus
wirksame Gmade, die ndmlich nicht ihre Anwendung und weitere
Bestimmung erwartet von dem npatiirlichen Willensvermogen,
sondern vielmehr rein vollendet, rein bestimmt und somit rein
und voll frei macht, weil eben Kreiheit nichts anderes ist, als
Freisein von weiterer Bestimmbarkeit, also vom Dienen einem
weiteren Zwecke gegeniiber, somit von natiirlicher Unselbstandig-
keit. Und diese Gnadenkraft kann rein vollenden, rein bestimmen,
rein frei machen, weil sie nichts anderes 1st wie die unver-
mittelte Kraft jenes Wesens, welches seinem ganzen Sein nach
reinste Thatsichlichkeit, notwendig Vollendung, letzter Zweck
fiir alles Sein ist.

Thomas kennt in praktischer Weise die menschliche Natur
und weils, dafs die Kirche nur dann eine Seinsberechtigung hat,
wenn sie der Menschheit, d. h. der menschlichen Natur, in welcher
alle Menschen iibereinkommen, die letztgiltige, alle Menschen
ohne Unterschied umfassende Vollendung bringt. Da nun in der
That kraft der Einsetzung Christi die Kirche seinsberechtigt ist,
so stellt es sich nicht als schwer heraus, die Beschaffenheit jener
Kraft zu bestinimen, welche der Kirche von seiten Christi zur



348 Die Unabhingigkeit des Papsttums etc.

Verfiigung gestellt worden ist; denn natiirlich kann der Herr
nicht der Kirche eine Aufgabe zuweisen und ihr dazu die Mittel
versagen. Thomas also, der gewohnt ist, verniinftig streng seine
Schlulsfolgerungen zu ziehen, setzt diese Kraft als eine rein be-
stimmende und nie an und fiir sich bestimmbare, als eine durch
sich selbst der natiirlichen Thétigkeit zuvorkommende und diese
dadurch frei machende hin; — erhalt ja auch der Baumeister,
der mittelst des Planes die Ausfuhrung des Bauwerkes leitet,
nicht die Richtschnur fir die einzelnen Arbeiten bis ans Ende
hin vom Arbeiter, sondern er gibt sie vielmehr demselben und
macht diesen eben dadurch zu einem am Bauwerke nun that-
séchlich thitigen, wihrend er frither nur dem Vermégen nach
thatig war, nur thdtig sein konnte. Mit einer solchen Kraft,
welche aus sich heraus wirksam ist im Vollenden und Bestimmen,
kann die Kirche ihrer Aufgabe gerecht werden; sie kann damit
frei und unabhéngig dastehen von der Natur, die durch sie voll-
endet werden soll. Sie kann dies aber nicht, wenn sie erst ihre
weitere Bestimmung und Anwendung erhilt von der Natur aus,
wenn sie sonach gegeniiber der Natur bestimmbar ist.

Es gibt sonderbare Gelehrte inmitten der Kirche, die durch-
aus nicht der Kirche die Ehre gonnen, eine Kraft zur Verfiigung
zu haben von seiten Gottes, auf Grund deren sie trei und un-
abhéngig, an erster Stelle in ihrem Oberhaupte, die Menschheit
und in der Menschheit das All bestimmen kann zu seiner Voll-
endung hin. Da soll die wirksam= Gnade wie der Wind sein,
der in das Segel bldst, und die Natur sitzt am Steuerruder, und
was noch fiir solche Vergleiche es gibt, die auf der ndmlichen
Héohe stehen. Nie hat man in der Kirche Gottes ungliickseliger
gesprochen. Nie haben Ansichten innerhalb der Kirche ungliick-
seligere Frucht gezeitigt. Also die Kirche mit ihrer Kraft blist
in das Segel des Staatsschiffes und Crispi sitzt am Steuerruder.
Das' ist ja mehr, wie je der Liberalismus verlangt hat. Die
Kirche lehrt, unterrichtet, spendet Sakramente, und die Anwen-
dung davon, die weitere Bestimmung, iibernimmt der natiirliche
freie Wille, d. i. der Staat. Wie sollen solche Gelehrte gegen
die verderblichsten Systeme, welche je die Welt zu Grunde
richten wollten, ernsthaft angehen, wenn die Wurzel ihrer eigenen
Ansichten notwendig zu dieser Konsequenz fiihrt! Die Feinde
lachen iiber solche Anstrengungen, die ihnen nur mehr Anhénger
zufiihren; denn die Inkonsequenz sieht aus allen Lochern heraus.

Aber Gott sei Dank! solche grundverkehrte Ansichten sind
und waren nie die der Kirche, sie waren nie die der grolsen
Vater und Kirchenlehrer. Diese lehren, wie sich dies aus dem



Die Unabhingigkeit des Papsttums ete. 349

natiirlichen Zwecke der Kirche, ohne welchen sie gar keine
Seinsberechtigung hitte, ganz von selbst ergibt, gleich Thomas,
vom Apostel an immer mit der ndmlichen Schirfe, eine Kraft in
der Kirche, die da, angemessen der Vollendung der menschlichen
Natur, dieser ganz und gar zuvorkommt und, anstatt gegeniiber der
Natur bestimmbar zu sein, diese voll frei bestimmt und dadurch
zu freier, d. h. nicht mehr anderen Zwecken dienstbarer, Voll-
endung erhebt. Da ergibt sich zugleich ganz von selbst, nach
diesen Prinzipien der thomistischen Lehre, wie der Triger dieser
Kraft, soweit er die Vollgewalt hat in der Leitung der Kirche,
also zum Besten der Menschheit, damit er sie vollenden konne,
ganz und gar unabhédngig sein mufs in der Anwendung dieser
thm von Gott anvertrauten Kraft; dals er somit notwendig die
Berechtigung hat, auch von der Welt, d. h. von seiten der
menschlichen Natur selbst her, diese Vollgewalt in der Anwen-
dung seiner Kraft anerkannt zu sehen.

¢) Fiir diese hier erorterte Wahrheit spricht ebenso die
Schrift bei Matth. 17, 23: [ Und als sie nach Capharnaum ge-
kommen waren, traten zu ihmen heran, welche das Didrachma
(den Zoll) annahmen, und sie sagten zu Petrus: Kuer Meister
hat das Didrachma nicht bezahlt . . . . Und Jesus kam dem
Petrus zuvor und sprach: Was scheint dir, Simon? Von wem
empfangen die Konige der KErde Tribut oder Zoll? von ihren
Kindern oder von den Fremden? Jener aber sprach: Von den
Fremden. Und Jesus sprach: Also sind die Kinder frei. Damit
wir aber kein Argernis geben, gehe an das Meer, werfe die
Angel aus und nimm den Fisch, der zuerst aufsteigt; mache
seinen Mund auf und du wirst da die geforderte Miinze finden;
nimm sie und gib sie fir dich und fir mich.“

Die Berechtigung, frei zu sein von der Abhingigkeit
der staatlichen Gewalt, soweit sich diese im Tribute kund gibt,
lafst der Griinder der Kirche erkennen, und er lalst ausdriick-
lich den Petrus als das kiinftige sichtbare Oberhaupt daran teil-
nehmen; sagt ja doch Paulus: Dem Tribut geschuldet ist, dem
werde Tribut gegeben. Leugnet Christus also die Schuldigkeit
seinerseits, der zeitlichen Gewalt Tribut zu geben, so leugnet
er damit insoweit die Abhidngigkeit von ihr. Indem aber Christus
von seiner Berechtigung keinen Gebrauch macht, sondern ,um
Argernis zu vermeiden® den Tribut entrichtet, zeigt er bereits
der Kirche den Weg, den sie praktisch oft befolgt hat und
befolgt. Dies fiihrt uns zum 2. Punkte, zum thatsidchlichen
Geniigeleisten gegeniiber der bestehenden Berechtigung.



350 Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete.

II.

a) Die Berechtigung also zur zeitlichen Unabhingigkeit
flielst fiir das Oberhaupt der Kirche aus der innersten Verfassung
der Kirche, ist somit streng dogmatisch gerechtfertigt; darauf
kann kein Papst verzichten. Wir sprechen in betonender Weise
einzig vom Oberhaupte der Kirche. Denn nicht einzelne
(Glieder der Kirche, mogen sie auch Bischofe sein, sind berufen,
um die menschliche Natur als Natur zu vollenden; sondern einzig
die Kirche als ein Ganzes. Sie, als Ganzes, steht iiber allen
natiirlichen Kréften; und somit ist hier nur die Rede von jenem,
der die Kirche als Ganzes in sichtbarer Weise vorstellt, der die
Vollgewalt der Leitung in der Kirche hat: wir meinen, vom
Papste. Da wird nun zuvorderst gefragt: Welche Mittel stehen
dem Papste zu Gebote, damit dieser Berechtigung des Papsttums
thatsiichlich Geniige geschehe? T1Ind dann: Wie beschaffen soll
diese Geniigeleistung sein, oder mit anderen Worten: Wie soll
die genannte Berechtigung sich nach aulsen geltend machen und
was verlangt sie?

Wir bemerken zuvorderst, dals wir hier, um ganz genau
uns auszudriicken, sprechen vom Herstellen einer zeitlichen
Souveranitat, nicht vom Aufrechthalten der bestehenden und
der Art und Weise, wie sie besteht. Da  gilt nun zuvirderst
das oben Gesagte: Die Kirche ist kein Staat neben einem andern
Staate: sie bedeutet die Vollendung der ganzen Menschheit durch
gottliche Kraft Damit sind auch fur die Kirche ausgeschlossen
die gewohnlichen Mittel der Natur, mit denen ein Staat gegriindet
oder erweitert wird. Mit Bezug darauf heilst es (Luk. 22),
nachdem die Jiinger gestritten hatten, wer unter ihnen der hohere
sei: ,,Die Konige der Volker haben Gewalt iiber sie; und die
da die Herrschaft behaupten, werden Wohlthiter genannt. Ihr
aber nicht so; sondern wer grolser unter euch ist, der werde
der geringere, und wer vorangeht, der sei wie einer, der dient.
Denn wer steht hoher, der zu Tische sitzt oder der da dient?
Ich aber bin unter euch wie einer, der da dient.*

Nicht Gewalt, nicht Drohungen darf der Papst gebrauchen,
um seiner zeitlichen Sonveranitit den thatsachlichen Ausdruck
zu geben, sobald ein solcher thatsdichlicher Ausdruck nicht be-
reits bestanden hat und als ein Recht aufrechtzuhalten resp.
zuriickzufordern ist. Die Kraft, welche dem Oberhaupte zu
Gebote steht, tritt nicht ein in den innerlich notwendigen Zu-
sammenhang der natiirlichen Ursachen; sie steht iiber denselben;
sie entspricht der Vollendung der menschlichen Natur, die ja



Die Unabhingigkeit des Papsttums etc. 351

nur mit Riicksicht oder auf Grund der Freiheit thatsichlich
vollendet wird. Wir haben gesehen, wie es der dem Ober-
haupte der Kirche zur Verfigung stehenden Kraft, wie es der
Gnade, insoweit sie sich auf die Leitung der ganzen Kirche
erstreckt, gerade ihrem Wesen nach entspricht, von sich aus, in
eigens ihr zukommender Macht das freie Willensvermogen zu
bethdtigen, es frei zu bestimmen und zu vollenden, zu machen
also, dals es, dieses von Natur frele Vermdgen, nun auch
thatsdchlich frei thitig ist. Und dies, dals sie das hochste
Vermogen der Natur, das der Freiheit, in Thétigkeit setzt, verdankt
die Gnadenkraft ihrem unvermittelten Ursprunge: dem gottlichen
Wesen, das ja seiner ganzen inneren Natur nach, mit Notwendig-
keit, die Freiheit ist, d. h. unbeeinflulsbar; unmoglich, bestimmt
zu werden von einer natiirlichen Urséchlichkeit.

Was aber ist das nichste Ergebnis eines so bethitigten
freien Vermogens? Liebe. Gott ist seinem Wesen nach Liebe,
weil er seinem Wesen nach frei ist. Der Mensch hat nur ein Frei-
heitsvermo gen. Also, flielst Gottes Kraft selber ein in die Freiheit
des Menschen, so ist die erste Wirkung: Liebe. Die Liebe trennt
von der Notwendigkeit der natiirlichen Ursachen, sie verkniipft mit
Gott. Der da wahrhaft liebt, trennt sich leicht von seinem Besitze,
von seiner Bequemlichkeit, vom Ehrgeize. Da sehen wir die Her-
stellung der Giiter der Kirche, da sehen wir zumal die Her-
stellung des Kirchenstaates. Die Souverinitit konnte dem
Papste niemand geben, sein Amt bringt sie mit sich; er ist,
sobald er gewahlt ist, souveran pontifex; dies hat er, wie Thomas
sagte, auf Grund seiner Vollgewalt, die Christus dem Petrus
und dessen Nachfolgern verlieh, Er, der da ist ,,Konig und Priester,
der Konig der Konige, der Herr derer, die herrschen.“ Aber
die Liebe, welche Gott in die Herzen der Glaubigen gols, bot
ihm zu gegebener Zeit dar den sichtbaren Ausdruck seiner
Souveranitat in den Giitern, welche nach und nach ein kleines
Konigreich bildeten. Und warum bietet ihm dies die Liebe?
Damit der Papst besser, leichter, unabhéngiger ,diene dem
Besten der Menschheit. Die Liebe ruft Liebe hervor. Die Liebe
bietet Giiter; die Liebe nimmt sie an zum Besten der anderen,
um die Lasten der anderen zu mindern. .

Siehe da; das einzige Mittel, welches dem Papsttum zu
Gebote stand, um seiner zeitlichen Souverdnitdt sichtbaren Aus-
druck zu leihen! Und bestédtigt dies nicht durchaus die Ge-
schichte des Kirchenstaates? (Geschenke haben ihn gebildet bei-
nahe von den Apostolischen Zeiten an; und der erste christliche
Kaiser hat nicht die Souverénitit dem Papste verliehen, er hat



352 Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete.

sie anerkannt, indem er sich zuriickzog. In der gleichen Roma
ware der Kaiserglanz verschwunden vor der Vollgewalt des
Papsttums, oder er hétte versucht, dem Papsttum Gewalt anzu-
thun, damit dessen (lanz verschwinde.

b) Wie beschaffen nun mufs die sichtbare Geltendmachung
der zeitlichen Souveranitit des Papstes sein? Hier mochten wir
einen Vergleich ziehen. Es gab Orden im Apostolischen Jahr-
hunderte, wie wir aus den Martyrerakten wissen; es gab Orden
im 3. und 4. Jahrhunderte; es gab deren im 13. und gibt deren
noch. Im Apostolischen Jahrhunderte lebten die Ordenspersonen
in der Welt und hatten da ihre Geliibde zu beobachten. Im
3. und 4. Jahrhunderte lebten sie in grofsen (renossenschaften
in der Wiiste; im 13. entstanden die Bettelorden und im 19.
wurden vorzugsweise ordensidhnliche Kongregationen gestiftet.
Die Aufserung des Ordensgeistes wechselte; der Ordensgeist
selber, der sich nach den Ausspriichen Christi und des heiligen
Paulus richtete, ‘blieb derselbe. Man kann in einem Lande die
Orden ganz unterdriicken, wie dem Baume der Sturm seine Bliite
nehmen kann. Aber damit unterdriickt man nicht den fiir alles
Gute fruchtbaren Geist der Kirche und die Berechtigung, dals
derselbe sich nach aulsen hin entfalte; wie der Sturm dem
Baume, wenn er dessen Bliiten abschiittelt, nicht die innere Frucht-
barkeit nimmt und ebenso nicht das natiirliche Recht, dieselbe
nach aulsen hin zu entwickeln.

Ahnlich geschieht es in unserm Punkte. Die zeitliche
Souverdnitdt resp. die Berechtigung des Papsttums auf volle Un-
abhéngigkeit trat stets irgendwie sichtbar nach aufsen. Aber
die Art und Weise, sie geltend zu machen, wechselte. Selbst
im Apostol. Jahrhunderte sehen wir bereits, wie Papst Clemens
fiir sein autoritatives Schreiben an die Korinther keineswegs ein
placet des Kaisers nachsuchte. Und im 2. Jahrhunderte finden
sich noch weit ausdriicklichere Zeichen der Inanspruchnahme
voller Souveranitit von seiten des Papstes. Die Zeitumstinde,
die Bediirfnisse der Kirche, wie sie der hl. Geist abwigt, der
Charakter des jeweiligen Papstes sind hier von sehr bedeutendem
Einflusse. Die vollkommenste, ausdriicklichste Form dieser Sou-
ver&nitdt ist wohl die nun seit Jahrhunderten bestehende des
zeitlichen Besitzes eines Fiirstentums, so dals da in der That
vor den Augen der ganzen Welt der Papst, nach dem Ausdrucke
des hl. Thomas, , Priester und Konig*“ ist.

In jedem Fall kann und mufs der Papst auch die mensch-
lichen Mittel anwenden, um das dem hl. Stuhle Geschenkte zu
bewahren, resp. mit aller Entschiedenheit zuriickzufordern.



Die Unabhingigkeit des Papsttums etc. 353

Denn die Gnadenkraft hat zwar ihren Ursprung rein in Gott;
aber sie wird gegeben, damit sie die Natur und deren Krifte durch-
dringe und vollende. Welche hohere Vollendung der natiirlichen
Gerechtigkeit aber und der ihr zu Gebote stehenden Mittel kidnnte
es geben, als dafs sie der heiligen Liebe dient. Die Liebe
hat dem Papst seinen Besitz gegeben. Aus Liebe hat er ihn
angenommen. Die Liebe allein ist der so recht zu eigen gebende,
ganz freie Rechtstitel; zumal die Liebe, die von Gott herflielst,
dem als dem Schopfer Alles zugehort. Aus Liebe ist der Papst
verpflichtet, das dem Papsttum Verliehene auf Grund der Ge-
rechtigkeit nun festzuhalten und mit allen erlaubten Mitteln zu
verteidigen. Denn warum ward es ithm geschenkt? Gott ist
der erste Urheber solcher Geschenke durch seine Gnade. Also nur
zum Besten der Menschheit ward es geschenkt, da ja Gott
Alles, was er thut, zum Besten seiner Geschopfe lenkt: ,,Denen,
die Gott lieben,” sagt Paulus, ,gereichen alle Dinge zum Besten.*
Es steht also, wenn nicht Umstinde eintreten, die auf der anderen
Seite die Wagschale wieder zum Besten der Menschheit, senken,
gar nicht in der Macht des Papstes, auf den ihm durch Gottes
Figung zum Wohle aller gewordenen Besitz zu verzichten.
Es wiire dies ein Raub an der Liebe der Spender, die keinem
Papste fiir seine Person schenkten, sondern zur Erleichterung
der Lasten in der Regierung der Kirche und somit zum Besten
des Weltall. Deshalb sind die Rufe des christlichen Volkes
nach Zuriickgabe des Kirchenstaates, als des ihm selber
am Ende Geraubten, und nach vollstindiger Wiederherstellung
der zeitlichen Herrschaft der Papste keine kiinstlich gemachten;
sie dringen aus dem Herzen; sie sind der Notschrel des in seinem
Innersten gekrinkten und vergewaltigten Volkes gegen eine
kleine Schar verborgener Gottlosen. Man kann solchen Ruf
formen, ihm dem entsprechenden Ausdruck verleihen; hervor-
bringen kann man ihn nicht, ebensowenig wie man ihn unter-
driicken kann. Die Liebe spricht durch solchen Ruf, und zwar
die durch die Gnade bethitigte heilige Liebe, und diese ist ge-
waltiger, zum Besten des Menschengeschlechts, wie alle Macht
der Bosheit.

c) Hier konnte noch endlich die Frage gestellt werden,
ob mnicht gerade auf Grund der zeitlichen Herrschergewalt die
von uns gemifs P. Lombardo eingangs betonte Verbindung von
Staat und Kirche gehindert werde; da es doch anscheinend solcher
Verbindung forderlicher sein wiirde, wenn der Papst zuerst in
zeitlichen Dingen einem Herrscher gehorchte. Die Antwort ist
leicht gegeben. Ein solches Beispiel und somit die Unterwerfung



354 Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete.

des Papstes unter eine zeitliche Gewalt wiirde Staat und Kirche
verwirren, aber nicht verbinden. Denn es ist nicht Sache
irgend eines Staates, das ganze Menschengeschlecht, alle Teile
der Evrde zu beherrschen. Wohl aber ist dies Sache der Kirche,
das ganze Menschengeschlecht, alle Teile der Erde zu vollenden
durch das Hinleiten zum letzten Endzwecke; denu die mensch-
liche Natur eben, also die Grundlage aller menschlichen Thatig-
keit, soll von der Kirche vollendet werden. Der Papst aber als
Unterthan eines Staates wiirde als solcher zu den anderen Staaten
in Gegensatz stehen. Er wiirde, wenigstens in sichtbarer Weise,
fiir die Menschen mehr zu diesem Staate gehoren, wie dem
Ganzen ecigen sein. Hs wiirde, soweit es auf die Regierung
der Kirche und somit auf die Vollendung des All ankommt,
der sichtbare Ausdruck mangeln fir die jeden person-
lichen Interesses ermangelnde Unabhidngigkeit des Papstes, und
damit der Kirche, in der gleichméilsig dem DBesten aller zu-
gewandten Hirtensorgfalt. Man wiirde am Ende die pépstliche
Gewalt fir eine Polizei des betr. Staates halten.

Im Gegenteil, gerade die innigste Verbindung von Kirche
und Staat erhilt die festeste Stitze in der vollen, sichtbar aus-
gedriickten zeitlichen Souverénitit des Oberhauptes der Kirche.
Oder wiirden die an einem Bau beschéftigten Schreiner sich
nicht benachteiligt glauben, wenn der Leiter des Baues ein
Schlosser wire? Wiirden sie nicht meinen, er wiirde die Schlosser-
arbeiten malslos bevorzugen und ihre Arbeit geringschétzen?
Oder sehen es denn die Infanteriesoldaten gerne, wenn der Feld-
herr von vornherein an die Artillerie gebunden ist? Fiirchten
sie nicht ohne weiteres, der freie Blick fiir die Benutzung aller
Truppenteile konnte ihm fehlen? Nein; wo auch immer jemand
als Leiter eines (Ganzen dasteht, da ist es erwiinscht, dals er
den Plan des Ganzen inne habe und auch keinerlei Verdacht
erwecke, er neige zu einem Teile mafslos hin.

Dies gilt aber in unendlich hoherem Grade, wenn die Art
und Weise der Verbindung des Staates mit der Kirche in Be-
tracht gezogen wird. Darin ist die staatliche Gesellschaft der
kirchlichen gleich, dals beide unmittelbar von Gott her ge-
ordnet sind, wie Paulus sagt: ,,Wo eine Gewalt ist, stammt ihre
geregelte Anwendung von Gott.“ Darin aber sind beide ver-
schieden, dals der ndchste Zweck, von dem aus der Staat in
seinen Organen geregelt wird, ein zeitlich sichtbarer hier auf Erden
ist, und dals somit auch die Mittel, ihn zu erreichen, zeitlich sicht-
bare sind. Dagegen ist der Zweck, von dem aus die kirchliche
Ordnung hergestellt wird, ein unsichtbarer, durch den Glauben



-

Die Unabhingigkeit des Papsttums ete. 359

geforderter und sind demnach auch die entsprechenden Mittel
fir dessen Erreichung, soweit sie direkt und der eigenen Kraft
nach mit diesem Zwecke verbinden, unsichtbare, durch die Gnade
geheiligte. Der gut verwaltete Staat hat vor der Kirche den
Vorrang, dafs er seinen Zweck den Staatsbiirgern bereits bietet,
dals er kraft der Einrichtung Gottes sonach, auch als Mittel,
die sichtbare (Gewalt hat, sobald es sich um Hindernisse fiir
seinen Zweck handelt: ,Nicht ohne Grund trigt der Fiirst das
Schwert, sagt Paulus, ,fiirchten sollen ihn die Ubelthater.*
Dagegen bietet die Kirche nicht den Besitz ihres Zweckes hier
aut Erden; der jedoch, anstatt dessen, unendlich héher steht wie
der Staatszweck. Deshalb hat die Kirche, die im Glauben und
in der Hoffnung hier auf Erden wandelt, als direktes Mittel fiir
den Besitz ihres Zweckes nicht sichtbare Gewalt; es kann eine
solche in der Kirche nur auf Grund auflserlicher Umstinde in
Betracht kommen. Vielmehr ist ibr Mittel der Aufblick zu Gott,
das Gebet, der Hinweis auf das unsichtbare Fundament. Ihre
Fiifse ruhen auf dem Glauben, der vom Himmel kommt und der
die Hande falten lehrt.

Vor der Welt also steht das dem Staate zu Gebote
stehende Mittel hoher, denn es hat ein sichtbares Fundament;
der Fiirst hat dasselbe als Stellvertreter Gottes selbsténdig in der
Hand, der ja das Sichtbare ebenfalls geschaffen. Mit Ricksicht
auf Gott aber ist das der Kirche zu (Gebote stehende Mittel hoher.
Denn die Kirche stiitzt sich rein auf Gott, die Kraft Gottes ist
thre Kraft; und sie ist nur in dem Sinne sichtbare Mittlerin
zwischen Gott und den Menschen, weil sie, auf dem Tode Jesu
aufgebaut, aller Natur das Nichts oder die Ohnmacht der natiir-
lichen Krifte fiir den letzten Endzweck entgegenhilt und so
hinweist auf die einzig starke Kraft des gottlichen Wesens, die
allein zur Schlulsvollendung hin geleiten und kréaftigen kann. Die
Kirche also ist nur darum stirker wie der Staat, weil Gott ihr
naher ist und so jene Kraft Gottes in 1hr waltet, die vom innersten
Wesen Gottes unmittelbar ansgeht und nie sonach von diesem
Wesen abfallen kann. Aus demselben Grunde aber ehrt die
Kirche Alles, was von Gott herriihrt, was die Spur Gottes trigt.
Sie bittet und fleht bei der staatlichen Obrigkeit um die Ent-
fernung der Hindernisse, welche der Vollendung des Menschen
entgegenstehen, soweit dies ven der staatlichen Gewalt abhingt;
denn sie verehrt in dieser Gewalt ein Zeichen der gottlichen
Macht und des gottlichen Willens,

Sie tritt in diesem Bereiche nicht mit der Sprache der
Gewalt dem Staate gegeniiber, sondern mit der Sprache der

Jahrbuch fiir Philosophie etc. 111. 29



356 Die Unabhéngigkeit des Papsttums ete.

Demut, die sich stiitzt auf die Kraft Gottes, wie sie, untrennbar
und des Milsbrauches an und fiir sich unfihig, im gottlichen
Wesen ruht. Nicht so ist der Kirche diese Kraft eigen, dals
sie dariiber verfiigen konnte wie der Fiirst iiber die ihm anver-
traute Gewalt. Die Gnade ist nichts in sich. Sie ist aber Alles,
weil sie an das Wesen Gottes ohne weitere Vermittlung ankniipft.
lhr entspricht die Demut, das Gebet, Allem gegeniiber, wo sich
eine Spur des Wirkens Gottes findet; hochste Bestimmtheit,
wankellose Kraft Allem gegeniiber, was von der Kirche vollendet
werden soll.

Aus dem Gesagten ergibt sich ohne weiteres, wie die
Kirche weder ein Staat neben dem Staate, noch wie sie dem
Staate untergeordnet sein kann; wie also derjenige, welcher
die Vollgewalt der Kirche vertritt, gar nicht in einem Staate
Unterthan sein kann. Die Kirche soll das Staatswesen und
zwar Alles im Staatswesen durchdringen mit der Beziehung zur
Schlulsvollkommenheit der menschlichen Natur. Nicht kann sie
die staatliche Ordnung storen, sondern erheben; nicht kann sie
ihrem innersten Wesen nach den Staat bekdmpfen, sondern
nur den Mifsbrauch, den man mit der staatlichen Gewalt im
personlichen oder im Parteiinteresse treibt; Fiirsten ehrt und
liebt die Kirche, Tyrannen verabscheut sie, weil sie dem Gesamt-
besten, zu dessen Forderung die Kirche gemils ihrer Natur be-
steht, ihren Ehrgeiz oder ihre Habsucht vorziehen. Oder steht
denn der Baumeister neben den Schreinern, Schlossern, An-
streichern, die am Bau arbeiten? Steht er unter ihnen oder
thnen als Feind gegeniiber? Gewifs nicht. Er durchdringt
und einigt all diese Arbeiter mit der Idee des Ganzen und bringt
so hohere Thatigkeit und Leben in sie. In einem Sinne steht
er neben ihnen, denn die Schreiner-, Schlosser-, Anstreicher-
thatigkeit ist ebenfalls notwendig; ohne sie kann der Baumeister
nichts machen. Ebenso konnte man sagen, er stehe in einem
gewissen Sinne unter ihnen. Denn wie der Schlosser seine
Arbeit macht, in die mechanische Herstellung des nitigen Eisen-
werkes namlich, hat der Baumeister nichts hineinzureden; der
letztere ist kein Schlosser und hidngt nach dieser Seite hin von den
Handwerkern ab, kann von ihnen lernen. Aber was den Zweck
betrifft, also den Bau schlechthin, so gehirt ihm, dem Baumeister,
die unumschrinkte Leitung und sind ihm mit Bezug darauf alle
Arbeiter untergeordnet. Ahnlich ist fiir das Ganze des Menschen-
geschlechts das Papsttum der Baumeister, der die lebendigen
Bausteine, die unsterblichen Seelen, regelt nach dem in die Kirche
von Christo niedergelegten Bilde des Ewigen, des letzten End-



Die Unabhiingigkeit des Papsttums ete. 357

zweckes von Allem; ist ja doch die Kirche nach Paulus ,die
Saule und Grundveste der Wahrheit“. Die verschiedenen staat-
lichen Ordnungen sind wie Hauptarbeiter am Bau des ewigen
Tempels; sie haben in ihren Grenzen ihre eigene Art und Weise
vorzugehen, sind Meister fiir die Gesetze, welche das zeitliche
Wohl regeln. Aber soweit es den letzten Endzweck anbelangt,
die Vollendung des Menschen in seiner ganzen Natur und in
allen seinen natiirlichen Beziehungen, ist ihre Thitigkeit rein
bestimmbar, zu vollenden durch die Kirche.

Ist das Papsttum deshalb von gar keinem Nutzen fiir die
zeitlichen Verhdltnisse? Der Papst zahlt zwar keinen Tribut.
Aber er verkiindet und heiligt die Verpflichtung, wonach der
weltlichen Obrigkeit Abgaben zu entrichten sind, indem er die-
selbe als eine Gewissenspflicht erkldrt. KEr steht selbst unter
keinem, von einem weltlichen Machthaber gegebenen Gesetze.
Aber er gibt diesen Gesetzen die Kraft, ein Weg zu sein
fiir die ewige Seligkeit, d. h. fiir das ungemessene Endwohl
cines jeden einzelnen und macht sie dadurch lieblich. Er kampft
gegen die Feinde keines Staates im Kriege. Aber er segnet
die Waffen, die aus Vaterlandsliebe getragen werden. Er dringt
ein in die Staatsordnung mit jenem Worte Pauli: ,Keiner sehe
auf den eigenen Vorteil, sondern richte sich nach dem Vorteile
der anderen.“ Die Liebe der Unterthanen untereinander, die
den einen zum Besten decs andern arbeiten und Opfer bringen
lifst, tragt er in das Staatswesen und verleiht so den Gesetzen
eine hohere Stiitze, wie Polizei und Armee geben konnen. Dals
man nur die Kirche frei walten liefse mit allen ihr zum Besten
der Menschheit zu Gebote stehenden Mitteln; die Staaten konnten
dann viel Gerichte, viel Polizei, viel Soldaten entbehren und die
Unterthanen triigen geringere Lasten! Gewaltmalsregeln im
Staatsleben zerstoren; die Liebe allein baut auf.

P. Lombardo stellt aus Schriftworten (8. 282) treffend die
Vollkommenheiten zusammen, kraft deren die Kirche die staat-
lichen Gesellschaften mit dem Geiste der Liebe zu durchdringen
und so alle Menschen in sich, als einer heiligen, ganz vollendeten
(vesellschaft zu vereinen sucht, Matth. 17 sagt der Herr: ,,Du
bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen
und die Pforten der Holle sollen sie nicht iiberwiltigen. Dir
will ich die Schliissel des Himmelreichs geben; und was du
binden wirst auf Erden, das soll auch im Himmel gebunden sein,
und was du losen wirst, das soll auch im Himmel geloset sein.”
Damit wird die Einheit der Kirche und somit des ganzen
Menschengeschlechts, soweit es der Vollendung bedarf, ausge-

23"



358 Die Unabhingigkeit des Papsttums ete.

sprochen. , Festige deine Briider,” heilst es Luk. 22. Dies ist
die Autoritat in Petrus und somit im Papste, zu befehlen; die
Pflicht der andern, zu gehorchen. ,,Weide meine Lammer .
weide meine Schafe (Joh. 26). Damit ist der gemeinschaft-
liche Zweck fiir den Hirten und die Schéiflein bezeichnet: Die
Heiligung in der Zeit, die Seligkeit im Jenseits. ,;Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch® (Joh. 20). Hier ist die
Gemeinsamkeit der Mittel fiir die Heiligung ausgedriickt: der
gemeinsame Glaube, die gemeinsamen Sakramente, die gemein-
samen Tugenden. ,Ihr seid das Salz der Erde . . . das Licht
der Welt“ (Matth. 5). ,Habt Vertrauen; ich habe die Welt
iiberwunden® (Joh. 16). ,,Wer euch hort, der hort mich; und
wer euch verachtet, der verachtet mich“ (Luk. 10). ,,Wenn
jemand die Kirche nicht hort, so sei er euch wie ein Heide und
ein offentlicher Siinder*“ (Matth. 18). ,Der da glaubt und getauft
ist, wird selig werden; wer nicht glaubt, wird verdammt sein.*
In diesen Texten wird die Kirche hingestellt als eine durch
Gesetze zu leitende, als eine fiir den letzten Endzweck not-
wendige, als eine allgemeine, alle Menschen umfassende, als
eine 0ffentliche, sichtbare, iibernatiirliche, bestandig
dauernde, unfehlbare, als die hochste und ginzlich unab-
hiéngige Gesellschaft.




	Die Unabhängigkeit des Papsttums nach den thomistischen Prinzipien

