
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die Unabhängigkeit des Papsttums nach den thomistischen Prinzipien

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE UNABHÄNGIGKEIT DES PAPSTTUMS NACH
DEN THOMISTISCHEN PRINZIPIEN.

Von
Dr. C. M. SCHNEIDER.

®<S>o

Fr. V. G. Lombardo dei Predicatori. La Separazione
dello Stato dalla chiesa. Aoireale, Tipogr. Donzuso. 1888.

gr. 8. S. 1—384.
Der berühmte Prediger Lombardo hat sich durch dieses

Buch ein wahres Verdienst um das christliche Volk erworben.
Nichts verursacht so viel Schaden als Phrasen, die niemand
versteht, und die als unerschütterliche Prinzipien zum Beweise
für Alles dienen sollen. Gerade solchen Phrasen dankt der
moderne Liberalismus seine Ausbreitung; vermittelst ihrer hat er
so grofses Verderben unter den Völkern angerichtet.

Eine derartige Phrase prüft hier der P. Lombardo nach
ihrem Werte. Es ist die bekannte, welche in den Worten
ausgedrückt liegt: Trennung der Kirche vom Staate. Was
ist denn „Kirche"? Was ist denn „Staat"? Was soll denn

„getrennt" werden? Die Menschen, die dem Staate angehören,
von den Menschen, die zur Kirche gehören? Die Angelegenheiten,

die der Staat verwaltet, von denen, welche die Kirche
verwaltet? Soll die Kirche nichts zu sagen haben in dem, was
die staatlichen Versammlungen angeht, und der Staat nichts in
dem, was die kirchlichen Versammlungen angeht? Ist denn die
Kirche ein Staat oder der Staat eine Kirche? Kann man Staat
und Kirche trennen, wie Frankreich von Deutschland getrennt
ist, wie diese beiden Staaten nebeneinander bestehen?

Auf alle diese und ähnliche Fragen dürften gerade jene,
welche immer von der Trennung der Kirche und des Staates
wie von einem Universalheilmittel sprechen, am wenigsten
Antwort geben können. P. Lombardo gibt darüber die nötigen



342 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

Aulklärungen. Er braucht sich nicht an die gelehrte Klasse zu
wenden; diese findet, wenn sie nur will, in eingehenden, streng
wissenschaftlichen Werken Belehrung genug. Was notwendig
erscheint, das ist die Aufklärung des Volkes über das freventliche

Spiel, welches ein ganz prinzipienloser Liberalismus mit
ihm treibt. Dies ist der Zweck des angezeigten Buches. Selten
wird ein solches Buch seinen Zweck so vollkommen erreicht
haben wie dieses. Eine klare, präzise, im besten Sinne populäre
Sprache und Behandlungsweise paart sich hier mit sicheren,
unwiderleglichen Beweisgründen, welche ihr Fundament haben
in einem überaus festen Besitze tiefen philosophisch-theologischen
Wissens und in einer grofsen Belesenheit in den modernen
zutreffenden Autoren.

Die Einteilung und Methode des Werkes ist eine durchaus
zweckentsprechende. Der Verfasser legt die wissenschaftliche,
syllogistische Form ab und geht höchst praktisch voran. Er
knüpft seine Auseinandersetzungen an 21 Einwürfe an, welche
der Liberalismus macht, um die Verbindung des Staates mit der
Kirche als unvernünftig nachzuweisen. Solche Einwürfe sind
z. B.: „Die Religion hat nichts zu schaffen mit bürgerlichen oder
politischen Dingen"; oder: „Man soll die mittelalterlichen Träume
lassen"; oder: „Die Staatsgewalt ist von Gott, also niemandem
weiter unterworfen"; oder: „Die Freiheit des Gedankens ist die
beste von allen menschlichen Freiheiten". Der Leser sieht bereits
aus dieser Fassung der Einwürfe, in welch praktisch belehrender
Weise der Autor verfährt. Es ist ja nun ganz klar, dafs die
Theorie von der Trennung der Kirche und des Staates gewisser-
mafsen besiegelt wird durch die Abhängigkeit des Oberhauptes
der Kirche in zeitlicher Beziehung von der staatlichen Obrigkeit;
und dafs im Gegenteil nichts dieser Theorie so schnurstracks
entgegen sein mufs, wie dafs das Oberhaupt der Kirche zugleich
weltlicher Herrscher ist. Deshalb hat der Liberalismus oder
vielmehr die Staaten- und kirchenfeindliche Revolution von jeher
es als einen der ersten leitenden Grundsätze betrachtet, dafs der
Papst seiner zeitlichen Souveränität beraubt werde, und eben
deshalb sind Völker, die noch nicht vom liberalen Geiste förmlich

zersetzt waren, zu allen Zeiten, wie instinktmäfsig, eingetreten

für das Recht des Papstes auf vollste zeitliche, thatsächlich
ausgeübte und nicht blofs theoretisch bestehende Souveränität.
Die Verbindung der Kirche und des Staates, die so sehr dem
Völkerwohle dient, erhält wie ihre Weihe im Papste, der
zugleich weltlicher Fürst und Oberhaupt der Kirche ist, so dafs
die Kirche, welche stets für diese Verbindung zweckentsprechend



Die Unabhängigkeit des Papsttums etc. 343

eingetreten ist, auch stets trotz aller Gefahren und inmitten
aller Stürme ihre Stimme erhoben hat für die volle zeitliche
Souveränität ihres Oberhauptes.

Es hat uns ein besonderes Vergnügen gemacht, dafs P.
Lombardo diesen Punkt öfter in seiner praktischen Behandlungs-
weise hervorgehoben; er ist in der That von durchschlagendster
Wichtigkeit. Wir wollen darum im Folgenden die tieferen Grundlagen

für die volle zeitliche Souveränität des Papstes in der
thomistischen Lehre nachweisen und somit unser Scherflein
beitragen, damit in dieser Frage nach allen Seiten hin volles Licht
walte. Wir werden am Schlüsse auf P. Lombardo
zurückkommen.

Der hl. Thomas stellt an verschiedenen Stellen die That-
sache als etwas Selbstverständliches und aus der Verfassung der
Kirche Folgendes hin, dafs im Oberhaupte der Kirche die höchste
zeitliche Gewalt mit der höchsten kirchlichen verbunden sei.
Wir heben zwei Stellen heraus; „Mit der geistigen Gewalt ist
im Papste die zeitliche verbunden, der nach beiden Seiten hin
unabhängig ist, nämlich von jeder kirchlichen und von jeder
geistlichen sichtbaren Autorität; denn dies hat jener so gewollt,
der da König und Priester in Ewigkeit ist, nach der Ordnung
des Melchisedech, Er, der König der Könige und der Herr derer,
die herrschen." (Potestati spirituali etiam saecularis potestas
conjungitur in Papa, qui utriusque potestatis apicem tenet,
scilicet spiritualis et saecularis, hoc illo disponente, qui est Sa-
cerdos et rex in aeternum, secundum ordinem Melchisedech, Rex
regum et Dominus dominantium. II Sent. d. 44 qu. 11 ad 4.)
Und im regim. princ. c. 14: „Die Leitung dieses Reiches also,"
uämlich der Kirche, „ist, damit die geistigen Dinge unterschieden
seien von den weltlichen, den Priestern übergeben worden, und
in erster Linie dem höchsten Priester, dem Nachfolger des heil.
Petrus, dem Stellvertreter Christi, dem Römischen Papste, dem
alle christlichen Völker und Könige unterthan sein müssen wie
dem Herrn Jesus Christus selber. Denn so müssen ja auch
demjenigen, welchem die Sorge für den letzten Zweck obliegt,
unterthan sein jene, denen die untergeordneten, dem letzten
Zwecke vorhergehenden Zweckrichtungen anvertraut sind, und
sie müssen diesem folgen." (Hujus ergo regni ministerium, ut a
terrenis essent spiritualia distincta, non terrenis regibus, sed
sacerdotibus est commissum: et praecipue Summo Saeerdoti, sue-
cessori Petri, Christi Vicario, Romano Pontifiei, cui omnes reges,
et populi christiani oportet esse subditos sicut ipsi Domino Jesu
Christo. Sic enim ei ad quem finis Ultimi cura pertinet, subdi



344 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

debent illi, ad quos pertinet cura antecedentium finium, et ejus
regimini dirigi).

Man möge nicht sagen, Thomas spricht so, beeinflufst durch
seine Zeit. Thomas ist gewohnt, die nüchterne Yernunft zu hören
und nach den Prinzipien zu urteilen gemäfs einer Anwendung,
die von keiner Voreingenommenheit geleitet ist. Will er in
einem Punkte, den er behandelt, den Thatsachen allein Rechnung
tragen, so fügt er dies ausdrücklich zu seinen Sätzen hinzu. Er
hat hier, bei der Erwähnung der zeitlichen Vollgewalt des Papstes,
keine weitere spekulative Begründung aus der Verfassung der
Kirche herausgegeben, weil es nicht notwendig war. Diese
Folgerung ward nirgends bezweifelt. Es ist nicht schwer,
dieselbe thatsächlich aus den Prinzipien des heiligen Thomas sowie
aus der Einrichtung der Kirche, wie Thomas sie andeutet, zu
ziehen.

Wir behandeln zuerst die Berechtigung des Papstes
auf volle zeitliche Souveränität, und dann die thatsächliche
Genügeleistung.

I.
a) Die Berechtigung des Papstes auf volle zeitliche

Souveränität folgt in durchaus zwingenderWeise aus dem Grundsatze

des heil. Thomas, der seine ganze Moralwissenschaft
beherrscht. Derselbe ist I q. 83 art. ad 1 folgendermafsen
formuliert: „Saturgemäfs strebt der Mensch nach seinem letzten
Zwecke, der da ist die Seligkeit. Dieses Streben ist ein von
der Natur kommendes und unterliegt nicht dem freien Willen"
(naturaliter homo appétit ultimum finem, scilicet beatitudinem;
qui quidem appetitus naturalis est et non subjacet libero arbitrio).

Wird also nachgewiesen, dafs die Kirche sich mit dem
letzten Endzwecke beschäftigt, den der Mensch hat, mit der
Seligkeit nämlich, so ist damit zu gleicher Zeit nachgewiesen,
dafs die Gewalt der Kirche ebenso gut aller zeitlichen Gewalt
vorangeht, wie die Natur des Menschen die Voraussetzung ist
für die Thätigkeit aller der verschiedenen Vermögen und Kräfte
im Menschen. Oder wem müssen die Ernährungs-, Erhaltungsund

Fortpflanzungsvermögen in der Pflanze folgen? Der Natur
der Pflanze. Wodurch ist die Einrichtung des Auges in allen
ihren verschiedenen Häutchen und Flüssigkeiten geleitet? Durch
den Zweck, den die Natur des Auges hat. Wonach richtet sich
der ganze wundervolle Aufbau des menschlichen Körpers und
seiner Organe und Glieder? Nach dem Zwecke, den die Natur
des Körpers hat, dem vernünftigen Verstehen im Menschen zu



Dio Unabhängigkeit des Papsttums etc. 345

dienen.' Die Natur eines Dinges ist die leitende Richtschnur für
alles Einzelne in dieser Natur; und für die Natur selber des Dinges
ist wieder die mafsgebende Regel der Zweck, den sie vor sich
hat. Der Zweck der sinnlichen Natur im Menschen ist, den
Gegenstand des vernünftigen Erkennens für den Menschen
herzustellen, denn der Mensch soll das allgemeine Wesen erkennen
unter der Hülle des Sichtbaren; — also ist die Thätigkeit der
Augen, der Ohren, des Gefühls, des Geschmacks, die Einrichtung
der Einbildungskraft, des Gedächtnisses, der an ein sinnliches
Organ gebundenen niederen Verstandeskraft etc. gerade so, dafs
sie dieser Natur genügen kann; und wieder diese sinnliche Natur
soll dem Zwecke, den sie hat, nämlich dem vernünftigen
Erkennen, genügen. Die Zweckvollendung, für die etwas hergestellt
ist, leitet die Herstellung des betreffenden Dinges selber; anders
wird ein Rasiermesser hergestellt und anders ein Fleischermesser.
Sie geht, diese Zweckvollendung, dem betreffenden Dinge vorher,
und von ihr ganz und gar abhängig ist die ganze Einrichtung
der Teile desselben.

Nun fragen wir: Hat irgend ein Staat jemals auch nur
beansprucht, die letzte Zweckvollendung dem Menschengeschlechte
zu geben? In keiner Weise. Auch nicht dem gewaltigsten
Eroberer ist die Idee gekommen, sein Wirken sei das die Menschen
in letzter Linie bestimmende und durchaus vollendende. Der
gute Monarch setzt seinen Ehrgeiz darein, dafs seine Unterthanen
ruhig und zufrieden zusammenleben, und dafs dann kraft dieses
ruhigen und zufriedenen Zusammenlebens jeder seinem besonderen
einzelnen Zwecke ungestört nachgehen kann: der eine dem
Handel, der andere der Wissenschaft und Kunst, der dritte der
Erforschung fremder Länder; und jeder dieser besonderen Zwecke
dient wieder seinerseits weiteren Zwecken. Der schlechte
Monarch bezweckt durch sein Wirken seine eigene Macht, und
diese soll wieder dem weiteren Zwecke des Ruhmes dienen,
dieser der eigenen Genugthuung, die dann von nettem anstachelt
zur Erweiterung1 der Macht. Kein Staat hat jemals es als
seine Aufgabe hingestellt, den 1 e t z t e n Endzweck, die ewige
Seligkeit, dem Menschengeschlechte zu bringen; einfach aus dem
Grunde, weil kein Staat Gewalt hat über die Natur des Menschen,
weil keiner das ganze Menschengeschlecht umfassen will, weil
jeder vielmehr von der menschlichen Natur getragen wird und
selbst der Eroberer nicht auf das Beste des ganzen
Menschengeschlechtes sein Streben richtet, sondern auf die Unterwerfung
anderer Völker seinem Volke oder seiner Persou, auf das
Beste also seines besonderen Volkes oder seiner Person.



346 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

Auf der anderen Seite fragen wir : Hat jemals einer die
Kirche anders aufgefafst als dahin, dafs sie den letzten
Endzweck, die ewige Seligkeit des Menschen, also jenen Zweck, der
mit der Natur selber gegeben ist, ohne den niemand glücklich
sein kann, als einen zu erreichenden den Menschen vorstellt und
die Mittel zu dessen Erreichung an die Hand giebt? Die ganze
Berechtigung zur Existenz schwindet für die Kirche, wenn sie
nicht jenen Zweck, als den sie in allem leitenden, vor sich hat,
welchen die menschliche Natur selber vorzeichnet; wenn sie also
nicht ihre Leitung dem ganzen Menschengeschlechte widmet, da
ja alle Menschen in der menschlichen Natur übereinkommen.
Selbst jene Kirchen, die sich Kirchen nennen und es nicht sind,
müssen nach aufsen hin einen entsprechenden Schein erwecken;
denn jeder eben verbindet mit der Kirche den Begriff der
Vermittlung für den Besitz des letzten Endzwecks, der auf nichts
Weiteres mehr bezogen werden kann, sondern von dem vielmehr
Alles abhängig ist, mag dieser Endzweck sich in was immer für
einem einzelnen Gute finden: in der Erkenntnis der Wahrheit
oder in Ehre oder sonstwo.

Wir denken, der Schlufs sei gar nicht anfechtbar. Hängt
nach allen vom letzten Endzwecke oder von der abschliefsenden
Vollendung einer Natur alles Vermögen und alles Thätigsein in
dieser ab, treibt, ja doch jede Natur zu ihrer Vollendung; —
bekennt (wieder nach allen) die Kirche, sie wolle die Menschen
zur Vollendung ihrer menschlichen Natur und sonach, sie wolle
das Menschengeschlecht zur Schlulsvollendung führen, die keinem
weiteren Zwecke mehr dient; — ist zudem die menschliche Natur
eine sichtbare, mit Naturnotwendigkeit in ihren Kräften an den

Körper gewiesene; — — so folgt, dafs die Kirche in ihrer
obersten leitenden Gewalt ganz und gar unabhängig, dafs
vielmehr alles Andere von ihr abhängig sein mufs in der letzten
Zweckbeziehung aller Thätigkeiten; und es folgt weiter, dafs diese

Unabhängigkeit keine rein geistige, keine eingebildete, sondern
eine sichtbare, in zeitlicher Weise bestehende sein mufs.
Dies wird noch eindringlicher, wenn wir die Kraft ansehen,
welche von der Kirche als die zur Schlufsvollendung führende
vorgelegt wird.

bj Besitzt die Kirche die zum Herbeiführen der
Schlufsvollendung des Menschen seiner Natur nach, und somit des

Menschengeschlechts als eines Ganzen, notwendige Kraft? Eben
deshalb, weil die Kirche sie besitzt, kann nur sie darüber urteilen.
Denn führt diese Kraft thatsächlich zur Seligkeit des ganzen
Menschen, so ist sie über alle natürlichen Kräfte, da sie ja eben



Die Unabhängigkeit des Papsttums etc. 347

die Natur selber vollenden soll; und somit kann keine natürliche
Kraft über diese, die höhere, einUrteil fällen. Es kann Anzeichen
für ihr Wirken geben, welche dem natürlichen Blicke zugänglich
sind; aber nimmer kann sie beurteilt und gerichtet oder
angewandt werden von einer natürlichen Kraft. Die Kirche nun
allein ist es, die da ihre Kraft immer betont hat, das Sichtbare
und Unsichtbare, geeint und als ein Ganzes betrachtet,
endgültig zu vollenden. Sie ist jenes „Jerusalem", von dem Paulus
(Gab 4) spricht, „welches frei ist durch die Freiheit, mit
der Christus sie befreit hat." Keine andere Gesellschaft hat ja
das Bewufstsein des Besitzes solcher Kraft, vermöge deren sie
„nicht mehr dient", d. h. einen Zweck hat, der keinem weiteren
mehr dienstbar ist, so lebendig gezeigt und ihre volle
Unabhängigkeit in der Führung der Menschen nach oben so that-
krät'tig dargethan wie eben die Kirche; — denn sie ist im
Besitze der wirksamen Gnadenkraft.

Es gibt Meinungen, welche sich auf dem einsamen Studierzimmer

recht gut ausnehmen. Zieht man aber aus ihnen die
nötigen Folgerungen mit Rücksicht auf das praktische Leben, so.

erweist sich ihre volle Nutzlosigkeit für das Höhere und zugleich
ihre Fruchtbarkeit für das Niedrigere, Verderbliche. Der heil.
Thomas hält fest als die in der Kirche waltende, ganz und gar
unabhängige Kraft, wie dies sich für die Anstalt, welche der Menschheit

die Schlufsvollendung bringen soll, geziemt, die aus sich heraus
wirksame Gnade, die nämlich nicht ihre Anwendung und weitere
Bestimmung erwartet von dem natürlichen Willensvermögen,
sondern vielmehr rein vollendet, rein bestimmt und somit rein
und voll frei macht, weil eben Freiheit nichts anderes ist, als
Freisein von weiterer Bestimmbarkeit, also vom Dienen einem
weiteren Zwecke gegenüber, somit von natürlicher Unselbständigkeit.

Und diese Gnadenkraft kann rein vollenden, rein bestimmen,
rein frei machen, weil sie nichts anderes ist wie die
unvermittelte Kraft jenes Wesens, welches seinem ganzen Sein nach
reinste Thatsächlichkeit, notwendig Vollendung, letzter Zweck
für alles Sein ist.

Thomas kennt in praktischer Weise die menschliche Natur
und weifs, dafs die Kirche nur dann eine Seinsberechtigung hat,
wenn sie der Menschheit, d. h. der menschlichen Natur, in welcher
alle Menschen übereinkommen, die letztgiltige, alle Menschen
ohne Unterschied umfassende Vollendung bringt. Da nun in der
That kraft der Einsetzung Christi die Kirche seinsberechtigt ist,
so stellt es sich nicht als schwer heraus, die Beschaffenheit jener
Kraft zu bestimmen, welche der Kirche von Seiten Christi zur



348 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

Verfügung gestellt worden ist; denn natürlich kann der Herr
nicht der Kirche eine Aufgabe zuweisen und ihr dazu die Mittel
versagen. Thomas also, der gewohnt ist, vernünftig streng seine
Schlufsfolgerungen zu ziehen, setzt diese Kraft als eine rein
bestimmende und nie an und für sich bestimmbare, als eine durch
sich selbst der natürlichen Thätigkeit zuvorkommende und diese
dadurch frei machende hin; — erhält ja auch der Baumeister,
der mittelst des Planes die Ausführung des Bauwerkes leitet,
nicht die Richtschnur für die einzelnen Arbeiten bis ans Ende
hin vom Arbeiter, sondern er gibt sie vielmehr demselben und
macht diesen eben dadurch zu einem am Bauwerke nun that-
sächlich thätigen, während er früher nur dem Vermögen nach
thätig war, nur thätig sein konnte. Mit einer solchen Kraft,
welche aus sich heraus wirksam ist im Vollenden und Bestimmen,
kann die Kirche ihrer Aufgabe gerecht werden; sie kann damit
frei und unabhängig dastehen von der Natur, die durch sie
vollendet werden soll. Sie kann dies aber nicht, wenn sie erst ihre
weitere Bestimmung und Anwendung erhält von der Natur aus,
wenn sie sonach gegenüber der Natur bestimmbar ist.

Es gibt sonderbare Gelehrte inmitten der Kirche, die durchaus

nicht der Kirche die Ehre gönnen, eine Kraft zur Verfügung
zu haben von Seiten Gottes, auf Grund deren sie frei und
unabhängig, an erster Stelle in ihrem Oberhaupte, die Menschheit
und in der Menschheit das All bestimmen kann zu seiner
Vollendung hin. Da soll die wirksame Gnade wie der Wind sein,
der in das Segel bläst, und die Natur sitzt am Steuerruder, und
was noch für solche Vergleiche es gibt, die auf der nämlichen
Höhe stehen. Nie hat man in der Kirche Gottes unglückseliger
gesprochen. Nie haben Ansichten innerhalb der Kirche unglückseligere

Frucht gezeitigt. Also die Kirche mit ihrer Kraft bläst
in das Segel des Staatsschiffes und Crispi sitzt am Steuerruder.
Das' ist ja mehr, wie je der Liberalismus verlangt hat. Die
Kirche lehrt, unterrichtet, spendet Sakramente, und die Anwendung

davon, die weitere Bestimmung, übernimmt der natürliche
freie Wille, d. i. der Staat. Wie sollen solche Gelehrte gegen
die verderblichsten Systeme, welche je die Welt zu Grunde
richten wollten, ernsthaft angehen, wenn die Wurzel ihrer eigenen
Ansichten notwendig zu dieser Konsequenz führt! Die Feinde
lachen über solche Anstrengungen, die ihnen nur mehr Anhänger
zuführen; denn die Inkonsequenz sieht aus allen Löchern heraus.

Aber Gott sei Dank! solche grundverkehrte Ansichten sind
und waren nie die der Kirche, sie waren nie die der grofsen
Väter und Kirchenlehrer. Diese lehren, wie sich dies aus dem



Die Unabhängigkeit des Papstturas etc. 349

natürlichen Zwecke der Kirche, ohne welchen sie gar keine
Seinsberechtigung hätte, ganz von selbst ergibt, gleich Thomas,
vom Apostel an immer mit der nämlichen Schärfe, eine Kraft in
der Kirche, die da, angemessen der Vollendung der menschlichen
Natur, dieser ganz und gar zuvorkommt und, anstatt gegenüber der
Natur bestimmbar zu sein, diese voll frei bestimmt und dadurch
zu freier, d. h. nicht mehr anderen Zwecken dienstbarer,
Vollendung erhebt. Da ergibt sich zugleich ganz von selbst, nach
diesen Prinzipien der thomistischen Lehre, wie der Träger dieser
Kraft, soweit er die Vollgewalt hat in der Leitung der Kirche,
also zum Besten der Menschheit, damit er sie vollenden könne,
ganz und gar unabhängig sein mufs in der Anwendung dieser
ihm von Gott anvertrauten Kraft; dafs er somit notwendig die
Berechtigung hat, auch von der Welt, d. h. von Seiten der
menschlichen Natur selbst her, diese Vollgewalt in der Anwendung

seiner Kraft anerkannt zu sehen.

c) Für diese hier erörterte Wahrheit spricht ebenso die
Schrift bei Matth. 17, 23: „Und als sie nach Capharnaum
gekommen waren, traten zu ihnen heran, welche das Didrachma
(den Zoll) annahmen, und sie sagten zu Petrus: Euer Meister
hat das Didrachma nicht bezahlt Und Jesus kam dem
Petrus zuvor und sprach: Was scheint dir, Simon? Von wem
empfangen die Könige der Erde Tribut oder Zoll? von ihren
Kindern oder von den Fremden? Jener aber sprach: Von den
Fremden. Und Jesus sprach: Also sind die Kinder frei. Damit
wir aber kein Ärgernis geben, gehe an das Meer, werfe die
Angel aus und nimm den Fisch, der zuerst aufsteigt; mache
seinen Mund auf und du wirst da die geforderte Münze finden;
nimm sie und gib sie für dich und für mich."

Die Berechtigung, frei zu sein von der Abhängigkeit
der staatlichen Gewalt, soweit sich diese im Tribute kund gibt,
läfst der Gründer der Kirche erkennen, und er läfst ausdrücklich

den Petrus als das künftige sichtbare Oberhaupt daran
teilnehmen; sagt ja doch Paulus: Dem Tribut geschuldet ist, dem
werde Tribut gegeben. Leugnet Christus also die Schuldigkeit
seinerseits, der zeitlichen Gewalt Tribut zu geben, so leugnet
er damit insoweit die Abhängigkeit von ihr. Indem aber Christus
von seiner Berechtigung keinen Gebrauch macht, sondern „um
Ärgernis zu vermeiden" den Tribut entrichtet, zeigt er bereits
der Kirche den Weg, den sie praktisch oft befolgt hat und
befolgt. Dies führt uns zum 2. Punkte, zum thatsächlichen
Genügeleisten gegenüber der bestehenden Berechtigung.



350 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

ir.

a) Die Berechtigung also zur zeitlichen Unabhängigkeit
fliefst für das Oberhaupt der Kirche aus der innersten Verfassung
der Kirche, ist somit streng dogmatisch gerechtfertigt; darauf
kann kein Papst verzichten. Wir sprechen in betonender Weise
einzig vom Oberhaupte der Kirche. Denn nicht einzelne
Glieder der Kirche, mögen sie auch Bischöfe sein, sind berufen,
um die menschliche Natur als Natur zu vollenden; sondern einzig
die Kirche als ein Ganzes. Sie, als Ganzes, steht über allen
natürlichen Kräften; und somit ist hier nur die Rede von jenem,
der die Kirche als Ganzes in sichtbarer Weise vorstellt, der die
Vollgewalt der Leitung in der Kirche hat: wir meinen, vom
Papste. Da wird nun zuvörderst gefragt: Welche Mittel stehen
dem Papste zu Gebote, damit dieser Berechtigung des Papsttums
thatsächlich Genüge geschehe? Und dann: Wie beschaffen soll
diese Genügeleistung sein, oder mit anderen Worten: Wie soll
die genannte Berechtigung sich nach aufsen geltend machen und
was verlangt sie?

Wir bemerken zuvörderst, dafs wir hier, um ganz genau
uns auszudrücken, sprechen vom Herstellen einer zeitlichen
Souveränität, nicht vom Aufrechthalten der bestehenden und
der Art und Weise, wie sie besteht. Da,gilt nun zuvörderst
das oben Gesagte : Die Kirche ist kein Staat neben einem andern
Staate: sie bedeutet die Vollendung der ganzen Menschheit durch
göttliche Kraft Damit sind auch für die Kirche ausgeschlossen
die gewöhnlichen Mittel der Natur, mit denen ein Staat gegründet
oder erweitert wird. Mit Bezug darauf heifst es (Luk. 22),
nachdem die Jünger gestritten hatten, wer unter ihnen der höhere
sei: „Die Könige der Völker haben Gewalt über sie; und die
da die Herrschaft behaupten, werden Wohlthäter genannt. Ihr
aber nicht so; sondern wer gröfser unter euch ist, der werde
der geringere, und wer vorangeht, der sei wie einer, der dient.
Denn wer steht höher, der zu Tische sitzt oder der da dient?
Ich aber bin unter euch wie einer, der da dient."

Nicht Gewalt, nicht Drohungen darf der Papst gebrauchen,
um seiner zeitlichen Souveränität den thatsächlichen Ausdruck
zu geben, sobald ein solcher thatsächlicher Ausdruck nicht
bereits bestanden hat und als ein Recht aufrechtzuhalten resp.
zurückzufordern ist. Die Kraft, welche dem Oberhaupte zu
Gebote steht, tritt nicht ein in den innerlich notwendigen
Zusammenhang der natürlichen Ursachen; sie steht über denselben;
sie entspricht der Vollendung der menschlichen Natur, die ja



Die Unabhängigkeit des Papsttums eto. 351

nur mit Rücksicht oder auf Grund der Freiheit thatsächlich
vollendet wird. Wir haben gesehen, wie es der dem
Oberhaupte der Kirche zur Verfügung stehenden Kraft, wie es der
Gnade, insoweit sie sich auf die Leitung der ganzen Kirche
erstreckt, gerade ihrem Wesen nach entspricht, von sich aus, in
eigens ihr zukommender Macht das freie Willensvermögen zu
bethätigen, es frei zu bestimmen und zu vollenden, zu machen
also, dafs es, dieses von Natur freie Vermögen, nun auch
thatsächlich frei thätig ist. Und dies, dafs sie das höchste
Vermögen der Natur, das der Freiheit, in Thätigkeit setzt, verdankt
die Gnadenkraft ihrem unvermittelten Ursprünge: dem göttlichen
Wesen, das ja seiner ganzen inneren Natur nach, mit Notwendigkeit,

die Freiheit ist, d. h. unbeeinfiufsbar; unmöglich, bestimmt
zu werden von einer natürlichen Ursächlichkeit.

Was aber ist das nächste Ergebnis eines so bethätigten
freien Vermögens? Liebe. Gott ist seinem Wesen nach Liebe,
weil er seinem Wesen nach frei ist. Der Mensch hat nur ein
Freiheitsvermögen. Also, fliefst Gottes Kraft selber ein in die Freiheit
des Menschen, so ist die erste Wirkung: Liebe. Die Liebe trennt
von der Notwendigkeit der natürlichen Ursachen, sie verknüpft mit
Gott. Der da wahrhaft liebt, trennt sich leicht von seinem Besitze,
von seiner Bequemlichkeit, vom Ehrgeize. Da sehen wir die
Herstellung der Güter der Kirche, da sehen wir zumal die
Herstellung des Kirchenstaates. Die Souveränität konnte dem
Papste niemand geben, sein Amt bringt sie mit sich; er ist,
sobald er gewählt ist, souverän pontifex; dies hat er, wie Thomas
sagte, auf Grund seiner Vollgewalt, die Christus dem Petrus
und dessen Nachfolgern verlieh, Er, der da ist „König und Priester,
der König der Könige, der Herr derer, die herrschen." Aber
die Liebe, welche Gott in die Herzen der Gläubigen gofs, bot
ihm zu gegebener Zeit dar den sichtbaren Ausdruck seiner
Souveränität in den Gütern, welche nach und nach ein kleines
Königreich bildeten. Und warum bietet ihm dies die Liebe?
Damit der Papst besser, leichter, unabhängiger „diene" dem
Besten der Menschheit. Die Liebe ruft Liebe hervor. Die Liebe
bietet Güter; die Liebe nimmt sie an zum Besten der anderen,
um die Lasten der anderen zu mindern.

Siehe da; das einzige Mittel, welches dem Papsttum zu
Gebote stand, um seiner zeitlichen Souveränität sichtbaren
Ausdruck zu leihen! Und bestätigt dies nicht durchaus die
Geschichte des Kirchenstaates? Geschenke haben ihn gebildet
beinahe von den Apostolischen Zeiten an; und der erste christliche
Kaiser hat nicht die Souveränität dem Papste verliehen, er hat



352 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

sie anerkannt, indem er sich zurückzog. In der gleichen Roma
wäre der Kaiserglanz verschwunden vor der Vollgewalt des

Papsttums, oder er hätte versucht, dem Papsttum Gewalt anzu-
thun, damit dessen Glanz verschwinde.

b) Wie beschaffen nun mufs die sichtbare Geltendmachung
der zeitlichen Souveränität des Papstes sein? Hier möchten wir
einen Vergleich ziehen. Es gab Orden im Apostolischen
Jahrhunderte, wie wir aus den Märtyrerakten wissen; es gab Orden
im 3. und 4. Jahrhunderte; es gab deren im 13. und gibt deren
noch. Im Apostolischen Jahrhunderte lehten die Ordenspersonen
in der Welt und hatten da ihre Gelübde zu beobachten. Im
3. und 4. Jahrhunderte lebten sie in grofsen Genossenschaften
in der Wüste; im 13. entstanden die Bettelorden und im 19.
wurden vorzugsweise ordensähnliche Kongregationen gestiftet.
Die Aufserung des Ordensgeistes wechselte; der Ordensgeist
selber, der sich nach den Aussprüchen Christi und des heiligen
Paulus richtete, -blieb derselbe. Man kann in einem Lande die
Orden ganz unterdrücken, wie dem Baume der Sturm seine Blüte
nehmen kann. Aber damit unterdrückt man nicht den für alles
Gute fruchtbaren Geist der Kirche und die Berechtigung, dafs
derselbe sich nach aufsen hin entfalte; wie der Sturm dem
Baume, wenn er dessen Blüten abschüttelt, nicht die innere Fruchtbarkeit

nimmt und ebenso nicht das natürliche Recht, dieselbe
nach aufsen hin zu entwickeln.

Ahnlich geschieht es in unserm Punkte. Die zeitliche
Souveränität resp. die Berechtigung des Papsttums auf volle
Unabhängigkeit trat stets irgendwie sichtbar nach aufsen. Aber
die Art und Weise, sie geltend zu machen, wechselte. Selbst
im Apostol. Jahrhunderte sehen wir bereits, wie Papst Clemens
für sein autoritatives Schreiben an die Korinther keineswegs ein
placet des Kaisers nachsuchte. Und im 2. Jahrhunderte finden
sich noch weit ausdrücklichere Zeichen der Inanspruchnahme
voller Souveränität von Seiten des Papstes. Die Zeitumstände,
die Bedürfnisse der Kirche, wie sie der hl. Geist abwägt, der
Charakter des jeweiligen Papstes sind hier von sehr bedeutendem
Einflüsse. Die vollkommenste, ausdrücklichste Form dieser
Souveränität ist wohl die nun seit Jahrhunderten bestehende des
zeitlichen Besitzes eines Fürstentums, so dafs da in der That
vor den Augen der ganzen Welt der Papst, nach dem Ausdrucke
des hl. Thomas, „Priester und König" ist.

In jedem Fall kann und mufs der Papst auch die menschlichen

Mittel anwenden, um das dem hl. Stuhle Geschenkte zu
bewahren, resp. mit aller Entschiedenheit zurückzufordern.



Die Unabhängigkeit des Papsttums etc. 353

Denn die Gnadenkraft hat zwar ihren Ursprung rein in Gott;
aber sie wird gegeben, damit sie die Natur und deren Kräfte
durchdringe und vollende. Welche höhere Vollendung der natürlichen
Gerechtigkeit aber und der ihr zu Gebote stehenden Mittel könnte
es geben, als dafs sie der heiligen Liebe dient. Die Liebe
hat dem Papst seinen Besitz gegeben. Aus Liebe hat er ihn
angenommen. Die Liebe allein ist der so recht zu eigen gebende,
ganz freie Rechtstitel; zumal die Liebe, die von Gott herfliefst,
dem als dem Schöpfer Alles zugehört. Aus Liebe ist der Papst
verpflichtet, das dem Papsttum Verliehene auf Grund der
Gerechtigkeit nun festzuhalten und mit allen erlaubten Mitteln zu
verteidigen. Denn warum ward es ihm geschenkt? Gott ist
der erste Urheber solcher Geschenke durch seine Gnade. Also nur
zum Besten der Menschheit ward es geschenkt, da ja Gott
Alles, was er thut, zum Besten seiner Geschöpfe lenkt: „Denen,
die Gott lieben," sagt Paulus, „gereichen alle Dinge zum Besten."
Pis steht also, wenn nicht Umstände eintreten, die auf der anderen
Seite die Wagschale wieder zum Besten der Menschheit, senken,
gar nicht in der Macht des Papstes, auf den ihm durch Gottes
Fügung zum Wohle aller gewordenen Besitz zu verzichten.
Es wäre dies ein Raub an der Liebe der Spender, die keinem
Papste für seine Person schenkten, sondern zur Erleichterung
der Lasten in der Regierung der Kirche und somit zum Besten
des Weltall. Deshalb sind die Rufe des christlichen Volkes
nach Zurückgabe des Kirchenstaates, als des ihm selber
am Ende Geraubten, und nach vollständiger Wiederherstellung
der zeitlichen Herrschaft der Päpste keine künstlich gemachten;
sie dringen aus dem Herzen; sie sind der Notschrei des in seinem
Innersten gekränkten und vergewaltigten Volkes gegen eine
kleine Schar verborgener Gottlosen. Man kann solchen Ruf
formen, ihm dem entsprechenden Ausdruck verleihen;
hervorbringen kann man ihn nicht, ebensowenig wie man ihn
unterdrücken kann. Die Liebe spricht durch solchen Ruf, und zwar
die durch die Gnade bethätigte heilige Liebe, und diese ist
gewaltiger, zum Besten des Menschengeschlechts, wie alle Macht
der Bosheit.

c) Hier könnte noch endlich die Frage gestellt werden,
ob nicht gerade auf Grund der zeitlichen Herrschergewalt die
von uns gemäfs P. Lombardo eingangs betonte Verbindung von
Staat und Kirche gehindert werde; da es doch anscheinend solcher
Verbindung förderlicher sein würde, wenn der Papst zuerst in
zeitlichen Dingen einem Herrschèr gehorchte. Die Antwort ist
leicht gegeben. Ein solches Beispiel und somit die Unterwerfung



354 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

des Papstes unter eine zeitliche Gewalt würde Staat und Kirche
verwirren, aber nicht verbinden. Denn es ist nicht Sache

irgend eines Staates, das ganze Menschengeschlecht, alle Teile
der Erde zu beherrschen. Wohl aber ist dies Sache der Kirche,
das ganze Menschengeschlecht, alle Teile der Erde zu vollenden
durch das Hinleiten zum letzten Endzwecke; denn die menschliche

Katur eben, also die Grundlage aller menschlichen Thätig-
keit, soll von der Kirche vollendet werden. Der Papst aber als
Unterthan eines Staates würde als solcher zu den anderen Staaten
in Gegensatz stehen. Er würde, wenigstens in sichtbarer Weise,
für die Menschen mehr zu diesem Staate gehören, wie dem
Ganzen eigen sein. Es würde, soweit es auf die Regierung
der Kirche und somit auf die Vollendung des All ankommt,
der sichtbare Ausdruck mangeln für die jeden persönlichen

Interesses ermangelnde Unabhängigkeit des Papstes, und
damit der Kirche, in der gleichmäfsig dem Besten aller
zugewandten Hirtensorgfalt. Man würde am Ende die päpstliche
Gewalt für eine Polizei des betr. Staates halten.

Im Gegenteil, gerade die innigste Verbindung von Kirche
und Staat erhält die festeste Stütze in der vollen, sichtbar
ausgedrückten zeitlichen Souveränität des Oberhauptes der Kirche.
Oder würden die an einem Bau beschäftigten Schreiner sich
nicht benachteiligt glauben, wenn der Leiter des Baues ein
Schlosser wäre? Würden sie nicht meinen, er würde die Schlosserarbeiten

mafslos bevorzugen und ihre Arbeit geringschätzen?
Oder sehen es denn die Infanteriesoldaten gerne, wenn der Eeld-
herr von vornherein an die Artillerie gebunden ist? Fürchten
sie nicht ohne weiteres, der freie Blick für die Benutzung aller
Truppenteile könnte ihm fehlen? Kein; wo auch immer jemand
als Leiter eines Ganzen dasteht, da ist es erwünscht, dafs er
den Plan des Ganzen inne habe und auch keinerlei Verdacht
erwecke, er neige zu einem Teile mafslos hin.

Dies gilt aber in unendlich höherem Grade, wenn die Art
und Weise der Verbindung des Staates mit der Kirche in
Betracht gezogen wird. Darin ist die staatliche Gesellschaft der
kirchlichen gleich, dafs beide unmittelbar von Gott her
geordnet sind, wie Paulus sagt: „Wo eine Gewalt ist, stammt ihre
geregelte Anwendung von Gott." Darin aber sind beide
verschieden, dafs der nächste Zweck, von dem aus der Staat in
seinen Organen geregelt wird, ein zeitlich sichtbarer hier auf Erden
ist, und dafs somit auch die Mittel, ihn zu erreichen, zeitlich sichtbare

sind. Dagegen ist der Zweck, von dem aus die kirchliche
Ordnung hergestellt wird, ein unsichtbarer, durch den Glauben



Die Unabhängigkeit des Papsttums etc. 355

geforderter lind sind demnach auch die entsprechenden Mittel
fur dessen Erreichung, soweit sie direkt und der eigenen Kraft
nach mit diesem Zwecke verbinden, unsichtbare, durch die Gnade
geheiligte. Der gut verwaltete Staat hat vor der Kirche den
Vorrang, dafs er seinen Zweck den Staatsbürgern bereits bietet,
dafs er kraft der Einrichtung Gottes sonach, auch als Mittel,
die sichtbare Gewalt hat, sobald es sich um Hindernisse für
seinen Zweck handelt: „Nicht ohne Grund trägt der Fürst das

Schwert," sagt Paulus, „fürchten sollen ihn die Übelthäter."
Dagegen bietet die Kirche nicht den Besitz ihres Zweckes hier
auf Erden ; der jedoch, anstatt dessen, unendlich höher steht wie
der Staatszweck. Deshalb hat die Kirche, die im Glauben und
in der Hoffnung hier auf Erden wandelt, als direktes Mittel für
den Besitz ihres Zweckes nicht sichtbare Gewalt; es kann eine
solche in der Kirche nur auf Grund äufserlicher Umstände in
Betracht kommen. Vielmehr ist ihr Mittel der Auf'blick zu Gott,
das Gebet, der Hinweis auf das unsichtbare Fundament. Ihre
Füfse ruhen auf dem Glauben, der vom Himmel kommt und der
die Hände falten lehrt.

Vor der Welt also steht das dem Staate zu Gebote
stehende Mittel höher, denn es hat ein sichtbares Fundament;
der Fürst hat dasselbe als Stellvertreter Gottes selbständig in der
Hand, der ja das Sichtbare ebenfalls geschaffen. Mit Rücksicht
auf Gott aber ist das der Kirche zu Gebote stehende Mittel höher.
Denn die Kirche stützt sich rein auf Gott, die Kraft Gottes ist
ihre Kraft; und sie ist nur in dem Sinne sichtbare Mittlerin
zwischen Gott und den Menschen, weil sie, auf dem Tode Jesu

aufgebaut, aller Natur das Nichts oder die Ohnmacht der
natürlichen Kräfte für den letzten Endzweck entgegenhält und so
hinweist auf die einzig starke Kraft des göttlichen Wesens, die
allein zur Schlufsvollendung hin geleiten und kräftigen kann. Die
Kirche also ist nur darum stärker wie der Staat, weil Gott ihr
näher ist und so jene Kraft Gottes in ihr waltet, die vom innersten
Wesen Gottes unmittelbar ausgeht und nie sonach von diesem
Wesen abfallen kann. Aus demselben Grunde aber ehrt die
Kirche Alles, was von Gott herrührt, was die Spur Gottes trägt.
Sie bittet und fleht bei der staatlichen Obrigkeit um die
Entfernung der Hindernisse, welche der Vollendung des Menschen
entgegenstehen, soweit dies von der staatlichen Gewalt abhängt;
denn sie verehrt in dieser Gewalt ein Zeichen der göttlichen
Macht und des göttlichen Willens.

Sie tritt in diesem Bereiche nicht mit der Sprache der
Gewalt dem Staate gegenüber, sondern mit der Sprache der

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 23



356

Demut, die sich stützt auf die Kraft Gottes, wie sie, untrennbar
und des Mifsbrauches an und für sich unfähig, im göttlichen
Wesen ruht. Nicht so ist der Kirche diese Kraft eigen, dafs
sie darüber verfügen könnte wie der Fürst über die ihm anvertraute

Gewalt. Die Gnade ist nichts in sich. Sie ist aber Alles,
weil sie an das Wesen Gottes ohne weitere Vermittlung anknüpft.
Ihr entspricht die Demut, das Gebet, Allem gegenüber, wo sich
eine Spur des Wirkens Gottes findet; höchste Bestimmtheit,
wankellose Kraft Allem gegenüber, was von der Kirche vollendet
werden soll.

Aus dem Gesagten ergibt sich ohne weiteres, wie die
Kirche weder ein Staat neben dem Staate, noch wie sie dem
Staate untergeordnet sein kann; wie also derjenige, welcher
die Vollgewalt der Kirche vertritt, gar nicht in einem Staate
Unterthan sein kann. Die Kirche soll das Staatswesen und
zwar Alles im Staatswesen durchdringen mit der Beziehung zur
Schlufsvollkommenheit der menschlichen Natur. Nicht kann sie
die staatliche Ordnung stören, sondern erheben; nicht kann sie
ihrem innersten W esen nach den Staat bekämpfen, sondern
nur den Mi fsbrauch, den man mit der staatlichen Gewalt im
persönlichen oder im Parteiinteresse treibt; Fürsten ehrt und
liebt die Kirche, Tyrannen verabscheut sie, weil sie dem Gesamtbesten,

zu dessen Förderung die Kirche gemäfs ihrer Natur
besteht, ihren Ehrgeiz oder ihre Habsucht vorziehen. Oder steht
denn der Baumeister neben den Schreinern, Schlossern,
Anstreichern, die am Bau arbeiten? Steht er unter ihnen oder
ihnen als Feind gegenüber? Gewifs nicht. Er durchdringt
und einigt all diese Arbeiter mit der Idee des Ganzen und bringt
so höhere Thätigkeit und Leben in sie. In einem Sinne steht
er neben ihnen, denn die Schreiner-, Schlosser-, Anstreicher-
thätigkeit ist ebenfalls notwendig; ohne sie kann der Baumeister
nichts machen. Ebenso könnte man sagen, er stehe in einem
gewissen Sinne unter ihnen. Denn w i e der Schlosser seine
Arbeit macht, in die mechanische Herstellung des nötigen
Eisenwerkes nämlich, hat der Baumeister nichts hineinzureden; der
letztere ist kein Schlosser und hängt nach dieser Seite hin von den
Handwerkern ab, kann von ihnen lernen. Aber was den Zweck
betrifft, also den Bau schlechthin, so gehört ihm, dem Baumeister,
die unumschränkte Leitung und sind ihm mit Bezug darauf alle
Arbeiter untergeordnet. Ähnlich ist für das Ganze des
Menschengeschlechts das Papsttum der Baumeister, der die lebendigen
Bausteine, die unsterblichen Seelen, regelt nach dem in die Kirche
von Christo niedergelegten Bilde des Ewigen, des letzten End-



Die Unabhängigkeit des Papsttums etc. 357

Zweckes von Allem; ist ja doch die Kirche nach Paulus „die
Säule und Grundveste der Wahrheit". Die verschiedenen
staatlichen Ordnungen sind wie Hauptarbeiter am Bau des ewigen
Tempels; sie haben in ihren Grenzen ihre eigene Art und Weise
vorzugehen, sind Meister für die Gesetze, welche das zeitliche
Wohl regeln. Aber soweit es den letzten Endzweck anbelangt,
die Vollendung des Menschen in seiner ganzen Natur und in
allen seinen natürlichen Beziehungen, ist ihre Thätigkeit rein
bestimmbar, zu vollenden durch die Kirche.

Ist das Papsttum deshalb von gar keinem Nutzen für die
zeitlichen Verhältnisse? Der Papst zahlt zwar keinen Tribut.
Aber er verkündet und heiligt die Verpflichtung, wonach der
weltlichen Obrigkeit Abgaben zu entrichten sind, indem er
dieselbe als eine Gewissenspfticht erklärt. Er steht selbst unter
keinem, von einem weltlichen Machthaber gegebenen Gesetze.
Aber er gibt diesen Gesetzen die Kraft, ein Weg zu sein
für die ewige Seligkeit, d. h. für das ungemessene Endwohl
eines jeden einzelnen und macht sie dadurch lieblich. Er kämpft
gegen die Feinde keines Staates im Kriege. Aber er segnet
die Waffen, die aus Vaterlandsliebe getragen werden. Er dringt
ein in die Staatsordnung mit jenem Worte Pauli: „Keiner sehe
auf den eigenen Vorteil, sondern richte sich nach dem Vorteile
der anderen." Die Liebe der Unterthanen untereinander, die
den einen zum Besten des andern arbeiten und Opfer bringen
läfst, trägt er in das Staatswesen und verleiht so den Gesetzen
eine höhere Stütze, wie Polizei und Armee geben können. Dafs
man nur die Kirche frei walten liefse mit allen ihr zum Besten
der Menschheit zu Gebote stehenden Mitteln; die Staaten könnten
dann viel Gerichte, viel Polizei, viel Soldaten entbehren und die
Unterthanen trügen geringere Lasten! Gewaltmafsregeln im
Staatsleben zerstören; die Liebe allein baut auf.

P. Lombardo stellt aus Schriftworten (S. 282) treffend die
Vollkommenheiten zusammen, kraft deren die Kirche die
staatlichen Gesellschaften mit dem Geiste der Liebe zu durchdringen
und so alle Menschen in sieh, als einer heiligen, ganz vollendeten
Gesellschaft zu vereinen sucht. Matth. 17 sagt der Herr: „Du
bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen
und die Pforten der Hölle sollen sie nicht überwältigen. Dir
will ich die Schlüssel des Himmelreichs geben; und was du
binden wirst auf Erden, das soll auch im Himmel gebunden sein,
und was du lösen wirst, das soll auch im Himmel gelöset sein."
Damit wird die Einheit der Kirche und somit des ganzen
Menschengeschlechts, soweit es der Vollendung bedarf, ausge-

2:i*



358 Die Unabhängigkeit des Papsttums etc.

sprachen. „Festige deine Brüder," heifst es Luk. 22. Dies ist
die Autorität in Petrus und somit im Papste, zu befehlen; die
Pflicht der andern, zu gehorchen. „Weide meine Lämmer
weide meine Schafe" (Joh. 26). Damit ist der gemeinschaftliche

Zweck für den Hirten und die Schäflein bezeichnet: Die
Heiligung in der Zeit, die Seligkeit im Jenseits. „Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch" (Joh. 20). Hier ist die
Gemeinsamkeit der Mittel für die Heiligung ausgedrückt: der
gemeinsame Glaube, die gemeinsamen Sakramente, die gemeinsamen

Tugenden. „Ihr seid das Salz der Erde das Licht
der Welt" (Matth. 5). „Habt Vertrauen; ich habe die Welt
überwunden" (Joh. 16). „Wer euch hört, der hört mich; und
wer euch verachtet, der verachtet mich" (Luk. 10). „Wenn
jemand die Kirche nicht hört, so sei er euch wie ein Heide und
ein öffentlicher Sünder" (Matth. 18). „Der da glaubt und getauft
ist, wird selig werden; wer nicht glaubt, wird verdammt sein."
In diesen Texten wird die Kirche hingestellt als eine durch
Gesetze zu leitende, als eine für den letzten Endzweck
notwendige, alseine allgemeine, alle Menschen umfassende, als
eine öffentliche, sichtbare, übernatürliche, beständig
dauernde, unfehlbare, als die höchste und gänzlich
unabhängige Gesellschaft.


	Die Unabhängigkeit des Papsttums nach den thomistischen Prinzipien

