
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner
Lösungsversuche [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(• -é- CVJ Â Cip À CVS À CVS CVS À CVS Vv ers cvs -fi- cvs cvs A. CVS Â CVS ^ CVS ^ cv

CK» «3p* «^V» «^» c£» «^j» «^g» *^» C?TC» «^K» «^ft» «Ä» «Jft»

ZUR GESCHICHTE DES KONFLIKTS ZWISCHEN

GLAUBEN UND DENKEN UND SEINER

LÖSUNGSVERSUCHE.

Von

Dr. G. GRUPP.

IV.

Es gibt Motive des Glaubens und Unglaubens, zu beiden

liegen in der Natur des Menschen Antriebe, und weder der
Glaube nach der Unglaube folgt mit Notwendigkeit aus dem

Drange der Natur. Hier hebt ein idealer Trieb den Menschen
höher und höher hinaus über die sinnliche Wirklichkeit, und dort
weist ihn der irdische Hang auf sich und die Umgebung als
sichersten Boden an. So hochfliegend seine Wünsche und sein

Streben sind, so schwach ist sein Blick, so gering seine Einsicht
im Gebiete idealer Wirklichkeit. Manch täuschender Schein

drängt sich ihm auf mit dem Anspruch, Wahrheit zu bedeuten-

gar bunt ist das Meinen der Menschen über Gott und die Götter.
Wo findet er im Wirrwarr der Ansichten Sicherheit und festen

Halt? Wo ist Wahrheit? Man macht sich die Antwort gar
oft zu leicht und ergreift, was sich am nächsten bietet, die Natur
oder den Glauben der Ahnen und mischt oft beides, um das eine
oder andere noch mehr zu verderben.

Die europäische Kulturwelt war bis in die Neuzeit herein
durchweg christlich, und sie fühlte sich glücklich in diesem
Glauben. Sie löste die höchsten theoretischen und praktischen
Probleme des Lebens im Lichte und unter dem erwärmenden



320 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Einflufs dieses Glaubens. Wir wissen, wie man sich von ihm
da und dort abkehrte und die Abkehr theoretisch zu begründen
begann. Die philosophischen Systeme des Altertums mufsten

dazu dienen, den irdischen Tendenzen in der Yernunft eine

Vertretung zu schaffen und die irnchristliche Haltung des sinnlichen
und geistigen Lebens zu rechtfertigen. Vorzüglich der Neu-

platonismus, der schon beim Aufblühen der christlichen Religion
sich als Rivalen darstellte und eine ebenbürtige Weisheit zu

lehren erbot, erwies sich, von Bruno u. a. restauriert, als gefährlich.

Spinoza setzte diese Theorie fort und gab ihr eine earte-
sianische Grundlage und Gestalt. Mit der Freimütigkeit eines

Celsus und Porphyrius wagte er es zuerst wieder, die überlieferte
Religion der Juden, die alttestamentliche Offenbarung vom Standpunkt

des Pantheismus aus zu beurteilen. Er war ein geschulter,
rabbinisch gebildeter Theologe und ein scharfer Denker.

Die platonischen und neuplatonischen Ideen, deren Schattenbilder

die wirklichen Dinge sind, hatte Bruno in seinen Monaden

zu konkreterer und einfacherer Gestalt verdichtet; bei Spinoza
erscheinen sie wieder als die unzähligen modi, in welchen sich
die unendliche Substanz besondert. Ehe Spinoza mit der carte-
sianischen Philosophie bekannt wurde, was erst nach dem Aus-
schlufs aus der jüdischen Gemeinde (1656) geschah, hatte er
wohl die Einzeldinge in einer Bruno verwandten Weise gedacht.
Cartesius, der zwischen Ausdehnung und Denken einen substantiellen

Unterschied statuiert, veranlafste sodann die Unterscheidung

von Modis der Ausdehnung und des Denkens. Die Substanzen

der Ausdehnung und des Denkens, in welchen alle individuelle
Verschiedenheit verschwindet, die Welt der Geister und Körper,
stehen bei jenem so unvermittelt nebeneinander, dafs ein dritter
Faktor, Gott, eine Verbindung herstellen mufs. Spinoza, beherrscht

von dem streng monotheistischen Gedanken des Judentums, suchte
im Sinne der Vernunfteinheit nicht blofs Ausdehnung und Denken

unter sich, sondern auch mit einem Ersten und Letzten, mit der
W elteinheit, zu verbinden. Er legte sich die Frage vor, ob nicht
das eine die Ursache des andern, oder ob sie nicht blofs unter
dem subjektiven Gesichtspunkt der Anschauung, wie Denken und



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 321

Wollen, bei Gott verschieden sind. Letzterer Annahme scheint

Bpinoza nicht ganz abgeneigt gewesen zu sein. Denn es ist
doch „unser Verstand", der in der unendlichen Substanz diese

beiden Unterschiede als Offenbarungen ihres Wesens entdeckt

(tanquam ejus essentiam constituens). So erklärt er denn auch

die kausal sich gegenseitig bedingende Reihenfolge der Ideen

(Modi des Denkens) und die der Dinge (Modi der Ausdehnung)
als identisch: ordo et connexio idearum idem est ac ordo et
•connexio rerum. So sehr sich indessen beide Reihen- und

Anschauungsweisen decken, besteht doch zwischen Denken und

Ausdehnung der reale Unterschied, dafs sie als verschiedene

Attribute, Eigenschaften, Wesensmomente oder Merkmale
derselben Substanz sich darstellen. Die pantheistische Vermischung
Gottes und der Einzeldinge, der idealen und realen Ordnung,
des Denkens und der Ausdehnung begründet Spinoza mit einer
scheinbaren Stringenz durch gewisse Axiome über den reellen
und ideellen Zusammenhang der Dinge.

Das erste lautet: Alles, was ist, ist entweder in sich oder
in einem andern; ein drittes sagt die Notwendigkeit der

Aufeinanderfolge von Ursache und Wirkung und die Notwendigkeit
einer Ursache für eine Wirkung aus. Diesen Axiomen entspricht
in der ideellen Ordnung die Notwendigkeit einer immanenten
oder transeunten und kausalen Erkenntnis. Die Dinge müssen

aus sich oder aus einem andern erkannt werden, wenn sie in
sich oder in einem andern sind oder daraus hervorgehen. Und

umgekehrt sind sie in sich oder in einem andern, wenn sie in
sich oder ans einem andern erkannt werden.

Die Einzeldinge hängen unter sich und mit der alleinen
Substanz kausal zusammen, zwischen den Attributen aber besteht
keine Gemeinschaft und kein kausales Verhältnis, wie sie auch

unabhängig von einander erkennbar sind. Sie könnten
als unabhängige Substanzen neben einander stehen bleiben, wenn
die Vernunft nicht notwendig auf eine beide Substanzen verbindende

Einheit hindrängen würde. Der Einheitsgedanke mufs sie

zu beinahe phänomenalen Attributen herabsetzen. Wie die Attribute,

so erdrückt der Einheitsgedanke die Einzeldinge. Diese



322 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

sind blois modi, weil sie in alio sunt und aus einem
andern erkannt werden. Der Ausdruck in alio esse ist sehr

unbestimmt und unklar, und diese Unklarheit begünstigt den

Schein eines mathematischen Beweises des Pantheismus.

Dinge und Geister können in Gott sein, ohne deshalb

aufzuhören, selbständige Substanzen zu sein. Die Welteinheit
hindert nicht eine diskrete Vielheit abhängiger Wesen. Es war
ein falsches Vorurteil, dafs das Postulat philosophischer
Deutlichkeit und Wahrheit entweder in strenger Einheit oder Vielheit

der Substanzen sich erfülle. Es handelt sich nur darum,
den Zusammenhang der Dinge im letzten Grunde zu wahren,
aber nicht sie zu einem Ganzen zu verschmelzen.

Das Allerdunkelste ist der Begriff Gottes, eines Wesens,
dem alles intellektuelle und ethische Leben, alles Fürsichsein
fehlt. Der Gottesbegriff hat'eigentlich nur den Wert, die gesetzlichen

Zusammenhänge und die Bedingtheit alles Seins und die

Notwendigkeit des Wollens zu erklären. Ein solcher Gott kann
sich natürlich nicht im eigentlichen Sinne offenbaren. Was an

wertvollem Gehalt sich aus dem Inhalte der hl. Schrift ausheben

läfst, ist das Gesetz Gottes, das Natur- und Sittengesetz. Iu
seinem tractatus theologicopoliticus, der vielfach etwas vorsichtig
abgefafst ist, sucht er den Nachweis zu liefern, dafs die heilige
Schrift in letzter Instanz selbst nichts anderes bezweckte, und

was sie aufserdein namentlich an Bildern des Göttlichen enthält,
auf Rechnung der subjektiven Einbildung zu schreiben sei. Gott
habe sich, so wird hypothetisch die Untersuchung eingeleitet,
Moses und den Propheten nur durch sinnliche Zeichen geoffenbart,

während Christus ihn von Angesicht zu Angesicht sah und
eine höhere Offenbarung brachte. Christus habe das Gesetz
Gottes als solches gelehrt, während es im A. T. zeitliche
Rücksichten enthalte und mit einer irdischen Gesetzgebung in

Verbindung stehe. Das Alte Testament sei der vulgären sinnlichen

Auffassung angepafst, omnia verba et rationes captui plebis ac-
comodat (v. 39), praktisch gebe es irdische Triebfedern und
theoretisch erhebe es sich nicht zur Vernunfterkenntnis — das

ist der Sinn der Ausführungen Spinozas. Ceremonien, historische



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 323

Thatsachen und Wunder geben Pai-tikuläres, Einzelnes und au
sich Bedeutungsloses, während die Vernuni'treligion auf Dauerndes,

immer geltende Begriffe und gleiche allgemeine Motive sich

gründen müsse. Den bekannten Grundsatz Lessings, dafs
historische Thatsachen nicht dem Beweise metaphysicher Wahrheiten
dienen können, und den Grundsatz Kants, dafs positive Religions-
satzungen als statutarische und hierarchische Mittel für eigentliche

Religiosität geringen oder keinen Wert haben, linden
wildem Wesen nach schon bei Spinoza: Nee fides historiarum,
quantumvis certa, Dei cognitionem, et consequenter nec etiam
Dei amorem nobis dare potest. Amor enim Dei ab eius cognitione
oritur; eius autem cognitio ex communibus notiouibus per se

certis et notis hauriri debet. — Yidemus legem divinam naturalem
non exigere ceremonias, hoc est actiones, quae in se indifferentes
sunt et solo instituto bonae vocantur. — Quae ex solo mandato

et instituto bona sunt vel ex eo quod alieuius boni sint reprae-
sentamina, ea nostrum intellectual perficere nequeunt, nec aliud
nisi merae umbrae sunt nec inter actiones, quae quasi proles aut
fruetus intellectus et sauae mentis sunt, numerari possunt (IV,
18 ff). Es ist allerdings richtig, historische Thatsachen und
Ceremonien hahen an sich keine Bedeutung, aber sie können zu
Gefäfsen des höchsten Gehaltes gemacht werden. Die Erscheinung

eines oder dreier Boten wie bei Abraham, einer Elamme,
einer Rauchsäule, einer Krankenheilung, die Stillung eines
Meersturmes etc. hat an sich keine Bedeutung, einen höhern Sinn

gewinnen diese Thatsachen nur, wenn Anzeichen, Worte und
Nebenumstände damit verknüpft sind, welche einen Zusammenhang

mit dem Höchsten, mit der Idee Gottes, wie sie im Herzen

wohnt, erschliefsen lassen. Ceremonien müssen durch das

begleitende Wort oder ihre Form, die auf göttliche Einsetzung
zurückreicht, Gott und das Göttliche andeuten oder ihre hohe
Herkunft bewähren. Die Hauptsache ist immer der tiefere Sinn,
und alles Gewicht liegt auf dem Geiste, zu dem sich dies Äufsere,
Endliche und Vergängliche nur wie eine Hülle verhält, und es

scheint auch ohne Zeichen und Formen d-as Höchste und Gröfste
erfafst werden zu können.

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 2t



o24 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Nichtsdestoweniger ist auch, abgesehen von der menschlichen

Beschränktheit, welche nur am Sinnlichen und Endlichen
sich das Unsinnliche und Unendliche zu vergegenwärtigen und

zu erfassen vermag, eine endliche Form mindestens fähig, das

Ewige und Übernatürliche ideell und sogar reell zu vergegenwärtigen.

Das alles wird freilich unmöglich, sobald man mit

Spinoza annimmt, dafs sich Gottes Wesen in der Schöpfung
erschöpft, dafs er nur natura naturans ist und nicht frei darüber

hinausragt. Nur von diesem Standpunkt aus gewinnen seine

Einwendungen hauptsächlich gegen das Wunder ihre scheinbare

Stringenz.

Ein Wunder als eine Verletzung der Naturordnung müsse,
meint Sp., eher zum Zweifel als zum Glauben an Gott beitragen.
Gottes Dasein gründe sich für uns auf feste, unerschütterliche
Gründe über einen ebenso festen und sichern Bestand und

Ordnung der Natur, auf die ewig gültigen Gesetze der Natur. Ein
Wunder bringe nur Verwirrung in die Ordnung der Dinge und
Gedanken. Was daher die heilige Schrift an Wundern berichte,
müsse entweder dem eigentlichen Sinn nach als natürliches
Geschehnis oder schon ursprünglich als eine fälsche Auffassung des

Berichterstatters angesehen werden, umsomehr als uns keine eigentliche

Zeugen der betreffenden Thatsachen selbst entgegen treten
und keine ursprünglichen Zeugnisse mehr vorliegen. Abgesehen
davon nämlich, dafs der wahre Text der heil. Schrift vielfach
verloren und entstellt sei, stammen die geschichtlichen Berichte
alle aus späterer Zeit und sind den Ereignissen nicht gleichzeitig.

Weder Moses noch Josua sind Verfasser der nach ihnen

benannten Schriften. Die Apostel des neuen Bundes geben sich

nicht, wie die Propheten, als gottbegeistert aus und wollen keine
unmittelbaren Offenbarungen Gottes mitteilen, sondern treten nur
als Lehrer auf. Heilig und göttlich heifst die Schrift nur ihres

Zweckes, nicht ihres Ursprunges wegen: sacrum et divinum
vocatur, quod pietati et religioni exercendae destinatum est.

Das Kriterium heiliger Schriften und ihr wahrer
Gehalt sei das göttliche Gesetz und alles übrige,



Zur Geschieht® d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 325

•Zeichen, Ceremonien und Mysterien, haben nur einen
Neben.wert als Mittel des Gehorsams.

Spinoza versucht es allen Ernstes, seine These aus der heil.

Schrift selbst zu beweisen, obwohl er sich selbst auf's schärfste

gegen die gewaltsamen und gezwungenen Deutungen der heil.

Schrift ausspricht und sagt: theologos sollicitos plerumque fuisse,

quomodo sua figmenta et placita ex sacris Uteris extorquere pos-
sent et divina auetoritate munire. Schon vom philosophischen
Standpunkte aus hätte er sich sagen müssen, dafs ein Gesetz,
also auch das Natur- und Sittengesetz, um eines Zweckes willen
da sei. Er leugnet zwar die Herrschaft des Zweckes in der

Natur, setzt aber selbst seiner Philosophie in der Erkenntnis und

Liebe Gottes einen letzten Zweck. Das ist eben auch der höchste

Zweck der Religion, Erkenntnis und Liebe Gottes, freilich nicht
blofs eine intellektuelle Liebe zu einem blofsen Vernunftschema,
einer abstrakten Weltformel — mehr ist der Gottesgedanke bei

Spinoza nicht — sondern lebendige Liebe und Lebensgemeinschaft

mit dem lebendigen Gott, Erhebung, Erleuchtung und
Gnade. Der lebendige, persönliche Gott des Christentums,
erhaben über die Natur, kann die Ivette der Zeit und die

Ausdehnung des Raumes durchbrechen und in einem Momente und

au einem Punkte die Fülle der Macht hervortreten und dem

Menschengeiste offenbaren lassen. In Zeichen und Wundern
kann er eine vorübergehende sichtbare Handlung, ein endliches

I)iug dazu wählen, Anschauung und Kräfte Gottes zu vermitteln.
Der persönliche Gott kann die natürliche Wirkung eines Dinges,
ohne dafs die Naturgesetze ihre Geltung verlieren, so steigern
und erhöhen, dafs z. B. Wasser und Brot quantitativ und
qualitativ ganz anders wirken: er kann die Quantität des Brotes
vermehren und die Qualität des Wassers in Wein verwandeln.
Die Naturgesetze bleiben deshalb doch bestehen; nur wenn sie

allerdings Gottes Wesen selbst wären, inüfste eine Verletzung
derselben eine Verletzung des göttlichen Wesens sein. Der
wahre Gott geht nicht auf in der Natur und den Menschen, er
ist frei und erhaben über die Welt und vermag sich in einer
besonderen übernatürlichen Weise zu offenbaren, sei es, dafs er

21*



326 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

unmittelbar mit dem Menschengeiste verkehrt, ihn erleuchtet und
kräftigt, sei es, dafs er die Naturerscheinungen und natürliche
Kräfte zum Medium wählt. Wenn also die Männer der
Offenbarung Gott in der Flamme oder im sanft wehenden Winde
(Elias), in der Rauchsäule oder in der Wolke (Schechina), wenn
sie ihn als König auf prächtigem Throne (Jesaias) oder in einer

feurigen Lufterscheinung erblickten, in der sich verschiedene
Gestalten zu einem Bilde verbanden (Ezechiel), so war das nicht
die Phantasie der Seher, sondern objektive Wahrheit. Nicht der

Mensch, sondern Gott selbst wählte das Symbol, und kein
einziges Moment berechtigt dazu, diese Thatsachen mit dem Glauben,

der Heiden zu vergleichen, welche in besonders lebhaften
Naturerscheinungen, wie in der Sonne, dem Gewitter, Gott und bald
Götter lokalisiert dachten.

Das Bestechende und scheinbar Zwingende der Spinozistischen

Philosophie bestand darin, dafs sie die metaphysischen Bedürfnisse

des Menschen nach Einheit, einem absoluten und unendlichen

Sein, zu befriedigen versprach, ohne einen Dualismus

aufzustellen. Der ontologische Gottesbeweis des Cartesius, der

alle anderen Beweise verdrängte, konnte eben so gut als zu

gunsten des Theismus auch zu gunsten des Pantheismus

verwendet werden. Erst eine nähere Betrachtung der Natur und

des Geistes konnte ergeben, dafs sie der Idee des Absoluten,,

wie sie die Seele erfüllt, nicht genügen können, dafs wir ihre
AVirklichkeit jenseits der Natur und des Menschengeistes suchen

müssen. Dies erkannte Fenelon. Prinzipiell mit Cartesius

übereinstimmend, will er diesen weniger berichtigen, als ergänzen,,

und die Konsequenzen, die Spinoza aus der Cartesianischen

Philosophie zu ziehen versuchte, ablehnen. Daher liegt die Pointe
seines ca. 1729 geschriebenen AVerkes de l'existence et des

attributs de dieu in einer allerdings nur unvollständigen Widerlegung

Spinozas. Die Schrift zerfällt in zwei Teile. Der eine

mehr induktive Teil sucht Gott aus der Ordnung der Natur und

der Natur des menschlichen Geistes zu erweisen. Der zweite
mehr deduktive Teil bewegt sich im Anschlufs an Cartesius in

ontologischen Untersuchungen. Das Universum, eine sichtbare



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 327

Darstellung Gottes — bildet die erste These des Buches, die

mehr durch lebendige Schilderung und Beschreibung, als durch

philosophisches Raisonnement bewiesen wird. Die Hauptbeweise
aber fliefsen aus der psychologischen Betrachtung. Die menschliche

Vernunft weist in ihren Vermögen und in dem Besitze aus

der Erfahrung unableitbarer Ideen auf einen höhern Ursprung
und das Dasein eines höhern Wesens hin. Die Ideen der Einheit

und des Unendlichen, durch keine Beobachtung erzeugbar,
gehen der Erkenntnis des Endlichen und Vielfachen voraus. Eine
Reihe anderer Ideen, allgemein ewig und unveränderlich, leitet
das Denken; es ist eine Regel in uns, die uns nie irren liefse,

wenn wir nicht ungelehrig und voreilig wären. Uber den

Irrgängen und dem Dunkel subjektiver Meinungen leuchtet die

allgemeine Vernunft wie eine Geistersonne und läfst den Chinesen

und Peruaner, den alten Griechen und den modernen Franzosen
Gleiches denken; sie verbindet die Menschen über die Spanne
der Zeiten und des Raumes. Wie im Erkennen offenbart sich
im Wollen eine höhere Wirklichkeit. Der Mensch ist als frei
ein Abbild Gottes und vermag das Höchste, was es auf Erden
gibt, die Tugend, das Gute, nur durch Gott zu erreichen.

Der zweite Teil beginnt in den Geleisen des Cartesius mit
dem Zweifel an aller Realität und Wahrheit. Unbezweifelbar
bleibt nur die Thatsache, dafs ich ein denkendes Wesen bin,
welches nach Wahrheit strebt. Die Wahrheit ist Ziel und
Inhalt meines Erkennens. Nun ist aber Sein und Wahrheit
dasselbe. Gibt es also kein wahres Sein, keine Wahrheit, wie der
Zweifel meint, dann ist mein Erkennen leer und der erkennende
Geist selbst ist nichts. Das denkende Nichts mufs aber doch

irgendwo herstammen, und so leitet der damals noch nicht
angegriffene Kausalitätsgedanke aus dem Zweifel heraus. — Ich
finde in mir die Ideen des Seins, das durch sich selbst ist, die
Ideen des unendlichen und notwendigen Seins, eines Seins, das

niemals abhängig potenziell, sondern aktuell und vollendet ist.
Diese Ideen hat sich der Mensch weder selbst gebildet noch
ist er das, was sie ausdrücken. Vielleicht ist es die Summe der
Einzeldinge, das Universum, wie Spinoza will. Dann ist aber



328 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

das Unendliche bewegt, wechselnd beschränkt und mangelhaft.
Mit Aristoteles hält F. den Begriff der Bewegung als eines

Überganges von der Potenz zum Actus von Gott, dem reinen Actus,,
fern. Noch viel weniger als das Universum könnte das Einzelding,

das Atom unendlich, oder die Welt eine unendliche Sammlung

von Unendlichkeiten sein. Der Idee des Unendlichen kann

nur ein einfaches und unteilbares, unbewegliches und unveränderliches

Unendliches, ein Sein, das immer ein und dasselbe ist.

entsprechen. In der Idee und in den Ideen ist Gott uns selbst

gegenwärtig oder „die Ideen sind Gott selbst". — Die Ideen müssen

eine Realität haben. Wenn vergängliche Dinge wirklich sind, wie
viel mehr ein unveränderliches Wesen, wovon ich zunächst wie von
Sinnendingen allerdings nur eine Idee besitze. Il faut donc trouver
dans la nature quelque chose d'existant et de réel qui soit mes.

idées; quelque chose qui soit au dedans de moi et qui ne soit point
moi, qui me soit supérieur, qui soit en moi lors meme que je
n'y pense pas, avec qui je croie être seul, comme si je n'étois

qu'avec moi-même; enfin qui me soit plus présent et plus intime

que mon propre fonds. Ce je ne sais quoi si admirable, si

familier et si inconnu ne peut être que Dieu. Im Unendlichen
sehe ich das Endliche, d. h. in Gott die Einzeldinge. Gott ist
das „unmittelbare Objekt meiner Erkenntnis". Die einzelnen
Wesen sehe ich als verschiedene Grade der Vollkommenheit in
Gott. Wir glauben in den weiteren Ausführungen dieses
Gedankens Malebranche zu hören. F. hat sich vollständig seine

Ideen angeeignet, ohne dafs ihn Spinozas Konsequenz irre
machen würde. So heifst es: Gott bedarf, sich der Seele zu

offenbaren, weder der Species, noch der Bilder, noch des Lichtes

(der Aufklärung, lumières). Die höchste Wahrheit ist aufs höchste

intelligibel. Das Sein aus sich ist durch sich erkennbar; das

unendliche Sein ist in allem gegenwärtig. Das Mittel, durch
•welches sich Gott der Seele nahebrächte, wäre als erschaffenes

Ding nicht aus sich, sondern durch Gott erkennbar, könnte also

zur Erkenntnis Gottes nichts beitragen. Eben dieser Ansicht

war auch Spinoza und nahm demgemäls an, dafs die alttestament-
li.chen Zeichen und Symbqle Gottes keine objektiv reale Bedeutung



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 32Ü

hätten. Als endliche Naturdinge vermögen sie am göttlichen
Wesen nur eine sehr beschränkte Seite zu enthüllen. Nur im
Ganzen der Welt offenbart sich Gott, und nach Fenelon ist die

Offenbarung Gottes im Geiste viel klarer und ursprünglicher als

in der Natur. Erst aus der Gottesidee der Seele gewinnen
die Ideen in der Natur die Ordnung und Konstanz ihrer
Formen, ihren Sinn und ihre Bedeutung. F. huldigt einem nicht
unbedenklichen Spiritualismus, der auf praktischem Gebiet alle
sinnlichen Triebfedern der Gottesliebe ausschlol's. Mit den
kirchlichen Einrichtungen und Ansichten stimmte eine solche

Anschauung nicht ganz überein. Wir wollen nicht davon reden,
dafs nach der wahren Philosophie der menschliche Geist von
der Betrachtung des Sinnlichen und Sichtbaren zum Unsichtbaren
und Unendlichen sich erhebt, dafs er immer der sinnlichen

Vorstellungen bedarf, um das Unsinnliche zu denken — denn immerhin

mufs eine Ahnung, eine dunkle Idee des Unendlichen in der
Seele gegenwärtig sein —• ; allein noch wichtiger ist, dafs die

göttliche Offenbarung und die kirchlichen Einrichtungen, sich der
menschlichen Schwäche anpassend, sinnliche Mittel und Zeichen

wählt, um das Höchste zu vermitteln. Diese Zeichen sind, wie
Pascal bemerkt, für die Starken wie für die Schwachen berechnet
und ganz geeignet, den Geistesstolz zu brechen. Keiner Zeichen

und keiner sinnlichen Hülfsmittel zu bedürfen, stellt einen hohen

Grad des geistlichen Lebens dar. Allein eine solche Erhebung
droht leicht in Uberhebung umzuschlagen, wie sie uns bei anti-

nomistisch gesinnten Mystikern begegnet. Die aufrichtige
Frömmigkeit und die Glaubenstreue Fenelons soll damit natürlich nicht

angezweifelt oder verdächtigt werden. Als eines der edelsten,
mildesten und freimütigsten Glieder der französischen Kirche in

ihrer Blütezeit steht F. über allen Tadel erhaben. Eine echte

Johanuesnatur, voll Schwung und doch voll Einfalt, voll Liebe
und Hingebung bewahrte er die Treue gegen die Kirche auch
in einer grofsen Versuchung und unterwarf sein Meinen ihrem
Urteile.

Gegen die kritischen Angriffe Spinozas auf die hl. Schrift
des A. T. wendet sich der Oratorianer Richard Simon, der



330 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Begründer der Bibelkritik. Er gibt zu, dafs die hl. Schrift im

Verlauf der Zeiten mancherlei Zusätze und Veränderungen
erhalten habe, allein auch in der veränderten und erweiterten
Gestalt habe die hl. Schrift göttliche Auktorität. Die Propheten,
zu denen wie Moses auch die Verfasser des Buches der Könige,
Paralipomena etc. gerechnet werden, hatten die Vollmacht,
Zusätze und Ergänzungen an den heiligen Schriften anzubringen.
Aus prophetischem Geiste hervorgegangen, hat demnach die heil.
Schrift in ihrem ganzen Bestand gleichmäfsigen Wert für die

Beligion. Die Religion stützt sich überhaupt nicht blofs auf eine

tote Schrift, sondern auch auf die lebendige Tradition, von welcher
der Bestand und die Bedeutung der hl. Schrift selbst abhängig
ist. In mancher Hinsicht allzu freisinnig, erfuhr Simon Angriffe
von Bossuet, der fast zu sehr, wie Werner sagt, am
Buchstaben hing.

Pierre Bayle, ein Kopf von wahrhaft erstaunlichem

Wissen, machte die Kluft zwischen Glauben und Denken unaus-
füllbar. Der Zwiespalt der Skepsis, der Zweifel erscheint bei
ihm in einer Schärfe, die keine Buhe mehr möglich macht. Er
stellt sich weder entschieden auf Seiten der Vernunft aus

Motiven, die aus Heuchelei, konventionellen Rücksichten uud

Denkgewohnheiten gemischt sind, noch auf Seiten des Glaubens, weil
er der Vernunft und Freiheit in seinem Sinne völlig widerspricht
und zum rechtschaffenen Leben überflüssig ist. Der schon von
heidnischen Philosophen aufgestellten Annahme, die Religion sei

ein Produkt der Bildung, ein Werk der Erfindung, eine Mischung
von Wahn und Täuschung, ist B. nicht abgeneigt. Herrscher
und Priester mögen sie erfunden haben, jene, um das Volk im
Zaume zu halten, diese, um es auszunützen. Der Wahn der

Menge, ihr Aberglaube that das übrige. Auch das Christentum,
die reine, wahre Religion Christi, habe sich im Verlaufe der
Zeit, mit Aberglauben und Idololatrie gemischt. Dahin zählt B.

die abergläubischen Ansichten von den Kometen. Gegenüber der
volkstümlichen Deutung eines damals erschienenen Kometen als

göttlichem Schreck- und Wunderzeichen zur Bekehrung der
Atheisten stellte B. die Behauptung auf, dafs Aberglaube und



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 331

Idololatrie noch schlimmer sei, als Atheismus. Es gäbe viele
•atheistische Völker, die gut seien und denen es wohl ergehe.
Dennoch stimmt aber B. nicht jenen bei, die wie Socinus mit
Abweisung aller Mysterien nur das Vernnnftgemäfse vom Glauben

übrig lassen. Er meint, „man wäre ein Schwärmer, wenn man

meinte, der Bürger und Bauer, der Krieger und Edelmann würden
von einem drückenden Joche befreit, wenn man sie vom Glauben

an die Trinität und die hypostatische Union befreien würde. Sie

befreunden sich viel besser mit einer geheimnisvollen, unbegreiflichen,

unvernünftigen Religion: man bewundert viel mehr das,

was man nicht begreift und macht sich davon eine erhabene und
tröstlichere Vorstellung." „Gott hat sich in seiner unendlichen
Güte der Natur des Menschen angepafst, indem er in seiner

Offenbarung das Dunkel mit dem Lichte mischte" (diet. hist,

s. c. Socinus). Im Denken und Eühlen Bayles zersetzt sich

gegenseitig der Glaube und das Denken. Gegen die Vernunft
führt er den Glauben und gegen den Glauben die Vernunft ins

Feld. Jedes Dogma, sagt B., müsse bei dem höchsten Parlament
der Vernunft einregistriert werden, die Vernunft aber sei eine

Penelope, die ihr eigenes Gewebe wieder auftrennt, die
Philosophie ein ätzendes Pulver, welches Fleisch und Knochen zerfrifst.
Die Dogmen gehen gegen die Vernunft, nicht nur über sie hinaus.
Es sei, wie wenn uns ein ferner viereckiger Turm als rund
erscheint, so gehe die Wahrheit auch nicht nur über, sondern

gegen unser schwaches Gesicht; die Dogmen stimmen wohl
vielleicht mit der göttlichen, aber nicht mit der menschlichen
Vernunft überein. B. stellt sich auf einen ganz exklusiv-theologischen
Standpunkt, um einen klaffenden Widerspruch mit der
Weltwirklichkeit zu gewinnen. Gottes Allwirksamkeit und Allwissen
steigert er zu einer Höhe an, dafs die sekundären Ursachen und
die menschliche Freiheit verschwinden. In seinem düstern,
grüblerischen Gemiit erweitert sich die Summe des moralischen und

physischen Übels auf Erden zu einer Gröfse und Ausdehnung,
dafs, wenn überhaupt eine metaphysische Erklärung gesucht
werden soll, diese nur in dem Widergott der Manichäer gefunden
werden kann. Die Geschichte ist ihm eine Sammlung von Ver-



332 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

brechen und Leiden und die Menschheit ganz mit Elend erfüllt.
Mit der strengern Richtung der Theologen nimmt B. an, die

meisten Menschen verfallen wegen der Erbsünde, die auf ihnen
lastet und sich immerfort neu erzeugt, dem ewigen Verderben.
Und doch ist es die Freiheit, ein göttliches Geschenk, dessen

Gebrauch und Mifsbrauch die Menschen zu Grunde richtet. Ein
solches Geschenk, wie die Freiheit, dessen Gebrauch, wie
vorauszusehen war, nur ins Verderben stürzte, kann nur ein böses

Wesen geben, welches seine Feinde damit vernichten will. Einem,

von dem man weifs, dafs er sich selbst morden will, gibt man
keinen Dolch oder seidenen Faden zum Erhängen. Würde ein

Vormünder oder Vater oder Freund zulassen, dafs die ihm
anvertraute Person einer Versuchung sich aussetzt, in der sie

unterliegen mufs, so würde er gerichtlich bestraft werden. Ein
Wohlthäter gibt sogleich seine Wohlthaten und quält nicht erst
mit Leiden. Ein Herrscher sucht seinen Ruhm darin, unter
seinen Unterthanen Ruhe und Frieden aufrecht zu erhalten, er
läfst nicht zu, dafs ein Laster oder eine Unordnung sich

einschleicht, sondern erstickt sie im Keime. Wenn ein ganzes Volk
sich der Rebellion schuldig gemacht hat, verzeiht man nicht dem

hundertsten Teil und richtet die anderen hin. Ein Arzt
empfiehlt dem Kranken nicht ein Heilmittel, von dem er weifs, dafs

er es zurückweist (es ist damit die christliche Gnade gemeint).
Mit diesen und ähnlichen Beispielen aus dem menschlichen Leben
veranschaulicht B. die Handlungsweise Gottes, ganz charakteristisch

für die Zeit, welche den Menschen in den Mittelpunkt
der Betrachtung gerückt hatte und bald ihren halb heidnischen
halb christlichen Humanitätsbegriff entwickeln wird.

Wenn B. alles in Schatten hüllt und dem Geist der Finsternis

Raum gibt, so löst Leibniz alles Dunkle und Trübe in Licht
auf. Das Böse in der Welt, das Gott zuläfst, um Gutes daraus

zu bereiten, ist der Dissonanz vergleichbar, die der Erhöhung
der Harmonie dient, oder den Schatten, welche die hellen Farben
verstärken. Es hat also eine untergeordnete Bedeutung als Mittel
zum Zweck und bringt uns erst den vollen Genufs des Wohlseins,

wie wir auch erst, nachdem wir krank waren, den Wert



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 33®

der Gesundheit zu schätzen wissen. So haben die jenseitigen
Straten der Ewigkeit ihren Zweck nicht in sich, sondern dienen
entweder zur Besserung oder zur Abschreckung der Erd- und
Sternbewohner (theodicée 133). Zwar nimmt L. ewige Höllenstrafen

an, weil im Sinne seines Systems der Zustand der Sünde-

in der Ewigkeit fortdauern mufs. Aber immerhin schwächt er
den furchtbaren Erweis der göttlichen Gerechtigkeit ab und die
Liebe und Milde Gottes verdrängt den Gedanken der Gerechtigkeit.

Gott hat die beste Welt erschaffen. Die Welt mufs

uns als ein vollgiltiger Ausdruck der göttlichen Vollkommenheit
gelten und nicht als ein zufälliges Spiel seiner Schöpferwillkür.
Die Freiheit Gottes ist nicht Willkür und so auch die des

Menschen nicht, was er namentlich Bayle gegenüber betont. Es

ist eine Freiheit zur Wahl des Bessern und Besten. Das Rätsel

freilich, warum die ersten Menschen das Schlechte wählten, kann

uns L. nicht lösen und bleibt immer zweifelhaft, ob die Welt
ohne Erbsünde nicht dennoch besser gewesen wäre, wenn
Augustinus sie auch felix culpa nennt.

Gehen wir kurz auf das System des Leibniz ein. L. lenkt
von Cartesius und Spinoza zu der älteren Wahrheit zurück, von
der er besonders die Teleologie, die Finalursachen entlehnt. Nicht,
aus dem Allgemeinen, sondern aus dem Einzelnen erbaut er die
Welt. An Stelle des cartesianischen Substanzbegriffes machte

er den zuerst von Pythagores, später von den Neuplatonikern
und Bruno verwendeten Begriff der Monaden zu seinem Prinzip.
Die cartesianische Philosophie verlegte in den universalen

Zusammenhang der Ausdehnung und des Denkens, die substanzielle

metaphysische Wahrheit, die Einzeldinge sind ihr phänomenal.
Leibniz findet zwar auch die Einheit nur in einer metaphysischen
Wesenheit, ihm erscheint aber umgekehrt der mechanisch-mathematische

Zusammenhang der Dinge als phänomenal, während die

Monaden, die metaphysischen, unräumlichen und immateriellen
Realitäten sind, deren innere Beziehungen sieh uns unter der
Form geometrisch-mechanischer Gesetzlichkeit darstellen. An.

Stelle des cartesianischen Mechanismus setzt L. einen atomistischen
Dynamismus. Die Monaden sind Entelechieen, wirksame Kräfte,



<534 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

die sich zu gröfseren Gebilden zweckvoll vereinen können. Alles
entwickelt sich aus sich spontan mit immanenter Gesetzlichkeit :

die mit Körpern verbundenen Seelenmonaden erzeugen aus sich

alle Vorstellungen und Ideen und ohne direkten Einflufs laufen
daneben die entsprechenden sinnlichen Wahrnehmungen und

Bewegungen nach ewiger Ordnung her; alles Wachstum ist nur
Evolution, im lirsamen sind alle Organismen schon präformiert.
Alle Menschen sind schon in limbo Adami enthalten. Gott hat

von Anfang an alles zusammengeordnet und seitdem läuft der

Weltprozefs mit maschinenartiger Präzision. Ein perpetuus Dei

concursus ist diesem System nicht nötig. Die gegenseitige kausale

Verkettung der Dinge ist ein Schein, da ein äufserer Einflufs

nicht möglich. In dieser Hinsicht widerstreitet die Leibnizsche

Philosophie aller Wahrscheinlichkeit, und gleich von Anfang
erhob sich Widerspruch.

Die Zentralmonade ist Gott, die primitive Monade, aus der
alle übrigen gleichsam durch Ausstrahlung entstanden sind. Der
Ausdruck fulguration klingt pantheistisch; auch lassen sich im
Sinne eines monistischen Pantheismus seine Monaden deuten, die
bis zur untersten seelisch belebt sind. Doch wollte L. mit
redlicher Absicht den Theismus aufrecht erhalten. Die christliche
Religion ist ihm die wahre natürliche Religion, welcher Christus
eine gesetzliche und dogmatisch autoritative Bedeutung gab

(Jésus-Christ acheva de faire passer la Religion naturelle en loi

et de lui donner l'autorité d'un dogme public). In ihr wurde die

Religion der Weisen zur Religion des Volkes. Die Frömmigkeit
und der religiöse Eifer entbehrt aber oft des Lichtes. So

geschah es, dafs der wahre Geist des Christentums mit Ceremonien

und dogmatischen Formen erdrückt wurde: la dévotion a été

ramenée aux cérémonies, et la Doctrine a été chargée de

formules. Der Frömmigkeit fehlte die wahre Nächsten- und Gottesliebe:

man glaubte den Nächsten lieben zu können, ohne ihm

zu dienen, und Gott, ohne ihn zu kennen. Lange hat der Wahn

gedauert und noch nicht ist das Reich der Finsternis ganz
verschwunden. — Dafs indessen die jüdisch-christliche Religion der

Forschung und Wissenschaft zugängliche Dogmen hat, bildet



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 335

ihren Vorzug gegenüber den heidnischen Religionen, die fast

ganz in rituellen Übungen aufgehen. Die Offenbarungsreligion
ist mehr, als die Vernunftreligion. Der Glaube geht über die
Vernunft hinaus. „Der Glaube ist mehr als blofse Meinung und

hängt nicht ab von den Anlässen und Motiven, die ihn haben

entstehen lassen; er geht hinaus über den Verstand und bemächtigt

sich des Willens und Herzens, um uns mit Wärme und
Freude das Gesetz Gottes erfüllen zu lassen, ohne noch an die
Gründe zu denken" (th. 39). Glaubenswahrheiten gehen nicht gegen
die Vernunft, insofern sie notwendige und ewige Wahrheiten
enthält, sondern nur gegen den Anschein, gegen Wahrscheinlichkeiten,

Vermutungen und Voraussetzungen. Gegen Bayle gewendet,
sagt L., es sei keine notwendige Vernunftwahrheit, sondern nur
eine Präsumption, wenn ein Vormünder vom Gerichte als

mitschuldig betrachtet wird, der seinen Mündel an einem Verbrechen
nicht gehindert hat, obgleich er von der Gefahr wufste und sie

verhindern konnte. Allein metaphysisch notwendig sei auch hier
die Mitschuld nicht. Es läfst sich denken und L. führt Fälle

an, wo die Wahrheit allem Anschein entgegensteht. Dafs Gott

gut sei, und dafs es nicht zwei Götter, einen guten und einen
bösen gebe, steht für L. apriorisch fest, weil es aus dem Begriffe
Gottes folgt. Wenn uns nun aber die Erfahrung diesem Begriffe
widersprechende Thatsachen liefert, so ist das blofser Schein und
mufs nach dem absolut Wahren erklärt werden. — L. stellte

sich, so gut es seine philosophischen Voraussetzungen gestatteten,
auf den christkatholischen Standpunkt; suchte er ja selbst im
Sinne der katholischen Wahrheit eine Vereinigung der getrennten
Konfessionen zu bewerkstelligen. Die Kirche dachte er sich als

ein Geisterreieh, die Krönung seines Monadenreiches, ein Reich

Gottes, in welchem sich die Ordnung und Harmonie des menschlichen

Lebens am schönsten vollzieht (Erdmann, op. ph. I, 32).
Freilich sichtbar braucht dieses Reich nicht zu sein und deshalb

fällt es nicht notwendig mit der katholisch-hierarchischen Kirche
zusammen. Auch aufscrhalb dieses kirchlichen Verbandes hielt
sich L. für ein Glied der allgemeinen christlichen Kirche. Sein



336 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Vorurteil gegen das äufsere Kirchentum war daher unüberwindlich
und die ünionsversuche blieben erfolglos.

In dem aus diesem Anlafs mit Bossu et geführten Brief-
wechsel sträubt sich Leibniz gegen die Anerkennung des Trienter
Concils und der deutero-canonischen Schriften. Bossuet war der

scharfsinnigste und erfolgreichste Apologet der katholischen Wahrheit

gegen die Häresie. In seiner ebenso einfachen und klaren,
als eindringlichen exposition de la doctrine de l'église catholique
stellt B. alle jene Punkte der Lehre und des Kultus, welche als

schriftwidrig verworfen wurden, z. B. Heiligen- und Reliquien-
verehrung, Bufs- und Genugthuungswerke, die heil. Messe, als

Konsequenzen der wahren Auffassung Gottes und des
Gotteswerkes der Erlösung dar. Weit entfernt, die wahre
Gottesverehrung und den Glauben an Jesu Opfer und Genugthuung
zu schwächen, dienen die Heiligenverehrung, die Werke und die

hl. Messe nur der Vergegenwärtigung und Zueignung der
göttlichen Gnade. In der histoire des variations des églises
protestantes weist B. gegenüber der Einheit, Gleichheit und Unver.
änderlichkeit (semper et ubique) des katholischen Bekenntnisses
die Wandelbarkeit und Verschiedenheit der protestantischen
Konfessionen, namentlich in der Abendmahlslehi'e, nach. Die

Gestaltung der Lehre hing hier oft nicht von sachlichen, sondern

zeitlichen und persönlichen, rein politischen und subjektiven Gründen

ab. An Stelle einer objektiven Auktorität treten Männer, denen

zwar grofse Geistesgaben eine geistige Herrschaft sichern, die

aber nur der Stolz verleiten konnte, sich als religiöse Auktori-
täten zu gebärden.

Seine Sicherheit, Klarheit und energische Schärfe verdankt
Bossuet vorzüglich dem positiven und historischen Standpunkt,
den er einnimmt. Viel weniger von abstrakten Ideen, wie

Fenelon, als von historischen Thatsachen ausgehend, gewinnt B.

eine Universalität der Auffassung, die alles ins richtige Licht
stellt, nichts überschätzt und nichts vernachlässigt, was wesentlich

ist.
Zum erstenmal wieder nach Augustinus versucht es Bossuet,

vom universalhistorischen Gesichtspunkt der heiligen Schrift die



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Genken etc. 337

Bewegung der Völker zu überschauen (discours sur l'histoire
universelle). Allen Wechsel und allen Wandel hält B. für wertlos

gegenüber dem Ewigen und Gleichen, um das sich alles
Veränderliche dreht. Einen Fortschritt und eine Entwicklung gibt
es für ihn nicht. Überall entdeckt er die gleiche Wahrheit,
denselben Glauben und dasselbe Walten Gottes. Wohl gibt es

Verschiedenheiten in den religiösen Auffassungen und verschiedene
historische Geschicke, aber diese Verschiedenheiten lassen sich

aus einem folgerechten Plane nicht erklären. Es sind immer

partikuläre Gründe, welche hier so und dort anders das geistige,
religiöse und das politische Leben gestalten.

Das Wesen des Glaubens, die wahre Religion, besafs schon

das Judentum. Der Glaube an die Erlösung war dem Keime
nach schon in den typisch-prophetischen Messiasideen vorhanden,
der B. die eingehendste Untersuchung widmet. Den Höhepunkt
erreicht sein Buch in der Darstellung der Person, des Lebens

und der Lehre Jesu. In seiner menschlich-geschichtlichen
Gestalt erscheint Jesus als das mild- und hilfreichste Wesen, heilend,

erleuchtend, tröstend. Er anerkennt die bestehenden religiösen
Einrichtungen und fügt sich der jüdischen Rechts- und Religionsordnung.

Aber ihr Recht erlischt mit der Verurteilung und dem

Tode Jesu. „Alles ist vollbracht." „Mit diesem Wort ändert
sich alles in der Welt: das Gesetz hört auf, seine Bilder
vergehen und seine Opfer werden durch ein vollkommeneres Opfer
ersetzt." Mun wird alles neu und das Alte enthüllt sich. Was

Schatten war, wird Wahrheit, zur Blüte entwickelt sich die

Knospe und zur Frucht die Blüte. „Run sind uns die

unbegreiflichen Geheimnisse des göttlichen Wesens gegeben, die

unsagbare Gröfse seiner Einheit und der unerschöpfliche Reichtum

dieser Natur, die, im Innern noch fruchtbarer als nach aufsen,
sich ohne Teilung drei Personen gleichmäfsig mitzuteilen
vermag." Là donc nous sont proposées les profondeurs incompréhensibles

de l'Etre divin, la grandeur ineffable de son unité, et
les richesses infinies de cette nature plus féconde encore au

dedans qu'au dehors, capable de se communiquer sans division
à trois personnes égales.



338 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Das trinitarische Leben Gottes wird uns geoffenbart. Das

Wort Gottes, sein Gedanke, seine Weisheit hat sich mit der
menschlichen Natur geeint, nicht wie die Seele sich mit dem.

Leibe verbindet. Denn die Seele wird vom Leibe beeinflufst,
verwirrt, geschwächt und beunruhigt. Aber bei Christus beherrscht
alles das Wort und bestimmt es in seinem Sinne: immuable et
inaltéi-able, il domine en tout et partout la nature qui lui est
unie. Alles, was Christus denkt, will und spricht, ist vom Worte
belebt und geleitet, ist der Weisheit würdig und wert. „Deshalb

ist alles Licht in ihm; sein Benehmen ist eine Regel, seine

Wunder sind Lehren, seine Werke sind Geist und Leben" (c'est

pourquoi tout est lumière en Jésus-Christ; sa conduite est une

règle, ses miracles sont des instructions; ses paroles sont esprit
et vie).

Wir vermögen freilich das Geheimnis nicht zu fassen und
in uns selbst das Bild der göttlichen Geheimnisse zu entdecken.
Die Sinne beherrschen uns. „Aber sowenig wir in dieses

Geheimnis einzudringen und in uns das Bild der beiden Geheimnisse

zu entdecken wissen, die das Fundament unseres Glaubens

bilden, so genügt das doch, uns über alles zu erheben und nichts
Menschliches vermag uns mehr zu rühren." So klar und

bestimmt, so sicher und fest ward uns zuvor das Wesen und die

Bestimmung, der Wert und der Zweck der Seele nicht enthüllt.
Der Glaube an die Fortdauer der Seele ward bei den Heidon
Anlafs der Idololatrie, Nekromantik und der Menschenopfer,
bei den Juden aber finden sich nur Spuren dieses Glaubens.

Christus sagte uns nicht nur, dafs, sondern auch was ein ewiges
Leben ist. Der hohen Bestimmung der Seele mufs aber auch

der Tugendwert, die Vollkommenheit entsprechen, die sie sich

erringt. „Die Seele aller Tugend und der Inbegriff des Gesetzes

ist die Liebe." „Mit der Liebe Gottes uns zu begnügen lehrte
uns Christus." Die Nächstenliebe und Selbstüberwindung
entwickelt er als Folge der Gottesliebe. „II nous propose l'amour

du prochain jusqu' à étendre sur tous les hommes cette inclination
bienfaisante, sans en excepter nos persécuteurs; il nous propose
la modération des désirs sensuels, jusqu'à retrancher tout à fait



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 339

nos propres membres, c'est a dire ce qui tient le plus vivement
et le plus intimement à notre coeur; il nous propose la soummis-
sion aux ordres de Dieu jusqu'à nous réjouir des souffrances

qu'il nous envoie; il nous propose l'humilité, jusqu'à aimer les

opprobres pour la gloire de Dieu. Auf dieser Grundlage
vervollkommnet er alle Stände des menschlichen Lebens. Die Ehe
und Ehelosigkeit erhält eine höhere Weihe. Die höheren
Lebensstellungen sollen dem Dienste der niederen Stände gewidmet
sein, und die Untergebenen sollen Gottes Ordnung in der Aukto-
rität erblicken.

Die höchste Idee ist die des Kreuzes. „Das Kreuz ist der
Beweis des Glaubens, die Grundlage der Hoffnung, die vollendete

Reinigung der Liebe." Jesus ist das Bild der vollendeten Tugend,
die nichts von der Welt erwartet und trotz aller Verfolgungen
nicht aufhört, Gutes zu thun. Seine Wohlthaten selbst ziehen

ihm seine Leiden zu. Auch seine Freunde verlassen ihn: er
stirbt, von Gott und den Menschen verlassen. Christus hat die

Idee der Tugend, des verkannten und leidenden Gerechten

verwirklicht, wie sie der weiseste der heidnischen Philosophen
geschaut und erkannt hatte. Was hätte auch ein menschgewordener
Gott Gröfseres thun können, als die Tugend lebendig
darzustellen? Das höchste Geheimnis des Kreuzes aber liegt darin,
dafs in ihm sich Himmel und Erde versöhnte. Mit Gott wesenhaft

geeint umfafst Christus mit Liebe die ganze Menschheit und

taucht unter in die Siindflut von Blut, in der er sich mit den

Seinen taufen sollte und läfst aus seinem Munde das Feuer

ausgehen, das alle Welt entzünden sollte (Luk. 12, 49 f.). Fassen

wir zusammen: Christus hat nach Bossuet die Welt theoretisch

über das Wesen Gottes und der Seele aufgeklärt, praktisch ihr
eine Richtung auf das Höchste gegeben und durch das Kreuz
und Leiden erhoben.

In der Kirche hinterliefs Christus eine Anstalt, in der sein

Werk fortgesetzt wird. Ihre göttliche Kraft bewährte die Kirche
in der Überwindung der gröfsten Schwierigkeiten und Hindernisse

und der Angriffe von innen und aufsen, der Häresieen und

Verfolgungen, und ihren göttlichen Ursprung in ihrer Einheit
Jahrbuch für Philosophie etc. III. 22



340 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glanben u. Denken etc.

und ununterbrochenen Dauer. Auch andere Sekten und
Religionen wollen von Gott herstammen, aber keine kann ihren
Stammbaum bis auf Christus, Moses und die Erschaffung der

Menschen zurück verfolgen, wie die katholische Kirche. „Wenn
Gott das Menschengeschlecht schuf, wenn er dasselbe, das nach

seinem Bilde geschaffen war, niemals über die Mittel zu belehren

verschmähte, wie man ihm dienen und gefallen könnte, so ist
jede Religionspartei, die ihren Stamm nicht bis zum Ursprung
der Welt zurückführen kann, nicht aus Gott." — „In der
fortwährenden Dauer seines Volkes erblicken wir einen sichtbaren
Erweis der göttlichen Macht. Wir erkennen, dafs die Kirche
einen immerwährenden Stamm hat, von dem man sich nicht
trennen kann, ohne sich zu verderben."

Bossuets Genius erreicht seinen Höhepunkt in den
weltberühmten Trauerreden. Mit dem Schwung und der Erhabenheit

eines Propheten schaut er hier in dem Geschicke, das die

ersten Personen des Staates betraf, das Walten Gottes. Der
Eitelkeit aller Erdengröfse, dem Richtigen und Leeren alles

irdischen Glanzes und aller Pracht setzt er die einzig wahren

Werte, die ewige Schönheit der Tugend und Gnade entgegen.
In die Religion, den Dienst Gottes, setzt er die ganze Aufgabe
des einzelnen Menschen, stehe er auch auf der höchsten Stufe

der Ehre und Macht, und in der Pflege und dem Schutze der

Religion erblickt er die Aufgabe und den Zweck der Staaten.

Aber auch der hohe Geist, der gottbegeisterte Mann, der
klare Denker, der er war, blieb nicht frei von Irrtum und von
menschlichen Schwächen. Man warf ihm in letzter Hinsicht
Nepotismus vor. Dafs er Führer und Leiter in der gallikanischen
Bewegung war, ist bekannt. Bossuet, die Blüte der französischen

Theologie, war auch der Brennpunkt der national-französischen

Bestrebungen. Doch mögen wir uns durch den Schatten, den

der grofse Mann warf, den Genufs des Lichtes, das von ihm

ausstrahlt, nicht verkümmern lassen!


	Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner Lösungsversuche [Fortsetzung]

