Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner
Lésungsversuche [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sﬁ;;bgsé?sé?sb§sd?sé£b H .6 .8 .6 .6 .8
N 3 ad e N B > B \P

ZUR GESCHICHTE DES KONFLIKTS ZWISCHEN
GLAUBEN UND DENKEN UND SEINER
LOSUNGSVERSUCHE.

Von
Dr. G. GRUPP.
IV.

Ee gibt Motive des Glaubens und Unglaubens, zu beiden
liegen in der Natur des Menschen Anfriebe, und weder der
{rlaube nach der Unglaube folgt mit Notwendigkeit aus dem
Drange der Natur. Hier hebt ein idealer Trieb den Menschen
hoher und hoher hinaus iiber die sinnliche Wirklichkeit, und dort
weist ihn der irdische Hang auf sich und die Umgebung als
sichersten Boden an. So hochfliegend seine Wiinsche und sein
Streben sind, so schwach ist sein Blick, so gering seine Einsicht
im (rebiete idealer Wirklichkeit. Manch tduschender Schein
drangt sich ihm auf mit dem Anspruch, Wahrheit zu bedeuten;
gar bunt ist das Meinen der Menschen iiber Gott und die Gotter.
Wo findet er im Wirrwarr der Ansichten Sicherheit und festen
Halt? Wo ist Wahrheit? Man macht sich die Antwort gar
oft zu leicht und ergreift, was sich am néchsten bietet, die Natur
oder den Glauben der Ahnen und mischt oft beides, um das eine
oder andere noch mehr zu verderben.

Die europiische Kulturwelt war bis in die Neuzeit herein
durchweg christlich, und sie fiihlte sich glicklich in diesem
Glauben. Sie loste die hiochsten theoretischen und praktischen
Probleme des Lebens im Lichte und unter dem erwirmenden



320 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etec.

Einfluls dieses Glaubens., Wir wissen, wie man sich von ihm
da und dort abkehrte und die Abkehr theoretisch zu begriinden
begann. Die philosophischen Systeme des Altertums mulsten
dazu dienen, den irdischen Tendenzen in der Vernunft eine Ver-
tretung zu schaffen und die unchristliche Haltung des sinnlichen
und geistigen Lebens zu rechtfertigen. Vorziiglich der Neu-
platonismus, der schon beim Aufbliihen der christlichen Religion
sich als Rivalen darstellte und eine ebenbiirtige Weisheit zu
lehren erbot, erwies sich, von Bruno u. a. restauriert, als gefihr-
lich. Spinoza setzte diese Theorie fort und gab ihr eine carte-
sianische Grundlage und Gestalt. Mit der Freimiitigkeit eines
Celsus und Porphyrius wagte er es zuerst wieder, die iiberlieferte
Religion der Juden, die alttestamentliche Offenbarung vom Stand-
punkt des Pantheismus aus zu beurteilen. Er war ein geschulter,
rabbinisch gebildeter Theologe und ein scharfer Denker.

Die platonischen und neuplatonischen Ideen, deren Schatten-
bilder die wirklichen Dinge sind, hatte Bruno in seinen Monaden
zu konkreterer und einfacherer Gestalt verdichtet; bei Spinoza
erscheinen sie wieder als die unzdhligen modi, in welchen sich
die unendliche Substanz besondert. Ehe Spinoza mit der carte-
sianischen Philosophie bekannt wurde, was erst nach dem Aus-
schlufs aus der jidischen Gemeinde (1656) geschah, hatte er
wohl die Einzeldinge in einer Bruno verwandten Weise gedacht.
Cartesius, der zwischen Ausdehnung und Denken einen substan-
tiellen Unterschied statuiert, veranlafste sodann die Unterschei-
dung von Modis der Ausdehnung und des Denkens. Die Substanzen
der Ausdehnung und des Denkens, in welchen alle individuelle
Verschiedenheit verschwindet, die Welt der Geister und Korper,
stehen bei jenem so unvermittelt nebeneinander, dals ein dritter
Faktor, Gott, eine Verbindung herstellen mufs. Spinoza, beherrscht
von dem streng monotheistischen Gedanken des Judentums, suchte
im Sinne der Vernunfteinheit nicht blofs Ausdehnung und Denken
unter sich, sondern auch mit einem Ersten und Letzten, mit der
W elteinheit, zu verbinden. Er legte sich die Frage vor, ob nicht
das eine die Ursache des andern, oder ob sie nicht blofs unter
dem subjektiven Gesichtspunkt der Anschauung, wie Denken und



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 321

Wollen, bei Gott verschieden sind. Letzterer Annahme scheint
Spinoza nicht ganz abgeneigt gewesen zu sein. Denn es ist
doch ,unser Verstand®, der in der unendlichen Substanz diese
beiden Unterschiede als Offenbarungen ihres Wesens entdeckt
{tanquam ejus essentiam constituens). So erkldrt er denn auch
die kausal sich gegenseitig bedingende Reihenfolge der Ideen
(Modi des Denkens) und die der Dinge (Modi der Ausdehnung)
als identisch: ordo et connexio idearum idem est ac ordo et
connexio rerum. So sehr sich indessen beide Reihen- und An-
schauungsweisen decken, besteht doch zwischen Denken und
Ausdehnung der reale Unterschied, dals sie als verschiedene
Attribute, Eigenschaften, Wesensmomente oder Merkmale der-
selben Substanz sich darstellen. Die pantheistische Vermischung
Gottes und der Einzeldinge, der idealen und realen Ordnung,
des Denkens und der Ausdehnung begriindet Spinoza mit einer
scheinbaren Stringenz durch gewisse Axiome iiber den reellen
und ideellen Zusammenhang der Dinge.

Das erste lautet: Alles, was ist, ist entweder in sich oder
in einem andern; ein drittes sagt die Notwendigkeit der Aus-
einanderfolge von Ursache und Wirkung und die Notwendigkeit
ciner Ursache fiir eine Wirkung aus, Diesen Axiomen entspricht
in der ideellen Ordnung die Notwendigkeit einer immanenten
oder transeunten und kausalen Erkenntnis, Die Dinge miissen
aus sich oder aus einem andern erkannt werden, wenn sie in
sich oder in einem andern sind oder daraus hervorgehen. TJnd
umgekehrt sind sie in sich oder in einem andern, wenn sie in
sich oder aus einem andern erkannt werden.

Die Einzeldinge hdngen unter sich und mit der alleinen
Substanz kausal zusammen, zwischen den Attributen aber besteht
keine Gemeinschaft und kein kausales Verhéltnis, wie sie auch
unabhingig von einander erkennbar sind. Sie konnten
als unabhingige Substanzen neben einander stehen bleiben, wenn
die Vernunft nicht notwendig auf eine beide Substanzen verbin-
dende Einheit hindringen wiirde. Der Einheitsgedanke muls sie
zu beinahe phénomenalen Attributen herabsetzen. Wie die Attri-
bute, so erdriickt der Einheitsgedanke die Einzeldinge. Diese



322 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen (Glauben u. Denken ete.

sind blofs modi, weil sie in alio sunt und aus einem an-
dern erkannt werden. Der Ausdruck in alio esse ist sehr
unbestimmt und unklar, und diese Unklarheit begiinstigt den
Schein eines mathematischen Beweises des Pantheismus.

Dinge und Geister konnen in Gott sein, ohne deshalb aut-
zuhoren, selbstindige Substanzen zu sein. Die Welteinheit hin-
dert nicht eine diskrete Vielheit abhidngiger Wesen. Es war
ein falsches Vorurteil, dafs das Postulat philosophischer Deut-
lichkeit und Wahrheit entweder in strenger Einheit oder Viel-
heit der Substanzen sich erfiille. Es handelt sich nur darum,
den Zusammenhang der Dinge im letzten Grunde zu wahren,
aber nicht sie zu einem Ganzen zu verschmelzen.

Das Allerdunkelste ist der Begriff Gottes, eines Wesens,
dem alles intellektuelle und ethische Leben, alles Fiirsichsein
tfehlt. Der Gottesbegriff hat-eigentlich nur den Wert, die gesetz-
lichen Zusammenhinge und die Bedingtheit alles Seins und die
Notwendigkeit des Wollens zu erklaren. Ein solcher Gott kann
sich natiirlich nicht im eigentlichen Sinre offenbaren. Was an
wertvollem Gehalt sich aus dem Inhalte der hl. Schrift ausheben
lilst, ist das Gesetz Gottes, das Natur- und Sittengesetz. In
seinem tractatus theologicopoliticus, der vielfach etwas vorsichtig
abgefalst ist, sucht er den Nachweis zu liefern, dals die heilige
Schrift in letzter Instanz selbst nichts anderes bezweckte, und
was sie aulserdem namentlich an Bildern des Gottlichen enthalt,
auf Rechnung der subjektiven Einbildung zu schreiben sei. Gott
habe sich, so wird hypothetisch die Untersuchung eingeleitet,
Moses und den Propheten nur durch sinnliche Zeichen geoffen-
bart, wihrend Christus ihn von Angesicht zu Angesicht sah und
eine hohere Offenbarung brachte. Christus habe das Gesetz
Gottes als solches gelehrt, wihrend es im A. T. zeitliche Riick-
sichten enthalte und mit einer irdischen (resetzgebung in Ver-
bindung stehe. Das Alte Testament sei der vulgiren sinnlichen
Auffassung angepalst, omnia verba et rationes captul plebis ac-
comodat (v. 39), praktisch gebe es irdische Triebfedern und
theoretisch erhebe es sich nicht zur Vernunfterkenntnis — das
ist der Sinn der Ausfiihrungen Spinozas. Ceremonien, historische



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen (Glauben u. Denken ete. 323

—

Thatsachen und Wunder geben Partikuldres, Kinzelnes und an
sich Bedeutungsloses, wihrend die Vernanfireligion aut Dauern-
des, immer geltende Begriffe und gleiche allgemeine Motive sich
grinden miisse. Den bekannten Grundsatz Lessings, dals histo-
rische Thatsachen nicht dem Beweise metaphysicher Wahrheiten
dienen konnen, und den Grundsatz Kants, dals positive Religions-
satzungen als statutarische und hierarchische Mittel fir eigent-
liche Religiositit geringen oder keinen Wert haben, finden wir
dem Wesen nach schon bei Spinoza: Nec fides historiarum,
quantumvis certa, Del cognitionem, et consequenter vec etiam
Dei amorem nobis dare potest. Amor enim Dei ab eius cognitione
oritur; eius autem cognitio ex communibus wnotionibus per se
certis et notis hauriri debet. — Videmus legem divinam naturalem
non exigere ceremonias, hoc est actiones, quae in se indifferentes
sunt et solo instituto bonae vocantur. — Quae ex solo mandato
et instituto bona sunt vel ex eo quod alicuius boni sint reprae-
sentamina, ea nostrum intellectum perficere nequeunt, nec aliud
nisi merae umbrae sunt nec inter actiones, quae quasi proles aut
fructus intellectus et sanae mentis sunt, numerari possunt (IV,
18 ff). Es ist allerdings richtig, historische Thatsachen und
Ceremonien hahen an sich keine Bedeutung, aber sie konnen zu
Gefifsen des hochsten Gehaltes gemacht werden. Die Erschei-
nung eines oder dreier Boten wie bei Abraham, einer Flamme,
einer Rauchséule, einer Krankenheilung, die Stillung eines Meer-
sturmes etc. hat an sich keine Bedeutung, einen hohern Sinn
gewinnen diese Thatsachen nur, wenn Anzeichen, Worte und
Nebenumstande damit verkniipft sind, welche einen Zusammen-
hang mit dem Hochsten, mit der Idee Gottes, wie sie im Herzen
wohnt, erschliefsen lassen. Ceremonien miissen durch das be-
gleitende Wort oder ihre Form, die auf gottliche Einsetzung
zuriickreicht, Gott und das Gottliche andeuten oder ihre hohe
Herkunft bewihren. Die Hauptsache ist immer der tiefere Sinn,
und alles Gewicht liegt aut dem Geiste, zu dem sich dies Aufsere,
Endliche und Vergingliche nur wie eine Hiille verhilt, und es
scheint auch ohne Zeichen und Formen das Hochste und Grofste
erfafst werden zu konnen.
Jahrbueh fiir Philosophie ete. 111 ' 21



524  7Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etec.

Nichtsdestoweniger ist auch, abgesehen von der mensch-
lichen Beschrianktheit, welche nur am Sinnlichen und Eundlichen
sich das Unsinnliche und Unendliche zu vergegenwértigen und
zu erfassen vermag, eine endliche Form mindestens fiahig, das
Ewige und Ubernatiirliche ideell und sogar reell zu vergegen-
wartigen. Das alles wird freilich unmiglich, sobald man mit
Spinoza annimmt, dals sich Gottes Wesen in der Schopfung er-
schopft, dals er nur natura naturans ist und nicht frei dariiber
hinausragt. Nur von diesem Standpunkt aus gewinnen seine
Einwendungen hauptsachlich gegen das Wunder ihre scheinbare
Stringenz.

Ein Wunder als eine Verletzung der Naturordnung miisse,
meint Sp., eher zum Zweifel als zum Glauben an Gott beitragen.
GGottes Dasein griinde sich fiir uns auf’ feste, unerschiitterliche
Griinde iiber einen ebenso festen und sichern Bestand und Ord-
nung der Natur, auf die ewig giiltigen Gesetze der Natur. Ein
Wunder bringe nur Verwirrung in die Ordnung der Dinge und
Gedanken. Was daher die heilige Schrift an Wundern berichte,
miisse entweder dem eigentlichen Sinn nach als natiirliches Ge-
schehnis oder schon urspriinglich als eine falsche Auffassung des
Berichterstatters angesehen werden, umsomehr als uns keine eigent-
liche Zeugen der betreffenden Thatsachen selbst entgegen treten
und keine urspriinglichen Zeugnisse mehr vorliegen. Abgesehen
davon ndmlich, dals der wahre Text der heil. Schrift vielfach
verloren und entstellt sei, stammen die geschichtlichen Berichte
alle aus spaterer Zeit und sind den Ereignissen nicht gleich-
zeitig. Weder Moses noch Josua sind Verfasser der nach ihnen
benannten Schriften. Die Apostel des neuen Bundes geben sich
nicht, wie die Propheten, als gottbegeistert aus und wollen keine
unmittelbaren Offenbarungen Gottes mitteilen, sondern treten nur
als Lehrer auf. Heilig und gottlich heifst die Schrift nur ihres
Zweckes, nicht ihres Ursprunges wegen: sacrum et divinum
vocatur, quod pietati et religioni exercendae destinatum est.

Das Kriterium heiliger Schriften und ihr wahrer
Gehalt sei das gottliche Gesetz und alles iibrige,



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 925

Zieichen, Ceremonien und Mysterien, haben nur einen
Nebenwert als Mittel des Gehorsams,

Spinoza versucht es allen Ernstes, seine These aus der heil.
Schrift selbst zn beweisen, obwohl er sich selbst aufs schérfste
gegen die gewaltsamen und gezwungenen Deutungen der heil.
Schrift ausspricht und sagt: theologos sollicitos plerumque fuisse,
quomodo sua figmenta et placita ex sacris literis extorquere pos-
sent et divina auctoritate munire. Schon vom philosophischen
Standpunkte aus hitte er sich sagen miissen, dals ein Gesetz,
also auch das Natur- und Sittengesetz, um eines Zweckes willen
da sel. Er leugnet zwar die Herrschaft des Zweckes in der
Natur, setzt aber selbst seiner Philosophie in der Erkenntnis und
Liebe Gottes einen letzten Zweck. Das ist eben auch der hochste
Zweck der Religion, Erkenntnis und Liebe Gottes, freilich nicht
blofs eine intellektuelle Liebe zu einem blofsen Vernunftschema,
ciner abstrakten Weltformel — mehr ist der Gottesgedanke bei
Spinoza nicht — sondern lebendige Liebe und Lebensgemein-
schaft mit dem lebendigen Gott, XErhebung, Erleuchtung und
Gpnade. Der lebendige, personliche Gott des Christentums, er-
haben iber die Natur, kann die Kette der Zeit und die Aus-
dehnung des Raumes durchbrechen und in einem Momente und
an einem Punkte die Fiille der Macht hervortreten und dem
Menschengeiste offenbaren lassen. In Zeichen und Wundern
kann er eine voriibergehende sichtbare Handlung, ein endliches
Ding dazu wahlen, Anschauung und Krifte Gottes zu vermitteln,
Der personliche Gott kann die natiirliche Wirkung eines Dinges,
ohne dals die Naturgesetze ihre Geltung verlieren, so steigern
und erhohen, dals z. B. Wasser und Brot quantitativ und qua-
litativ ganz anders wirken: er kann die Quantitit des Brotes
vermehren und die Qualitdt des Wassers in Wein verwandeln.
Die Naturgesetze bleiben deshalb doch bestehen; nur wenn sie
allerdings Gottes Wesen selbst wiren, miilste eine Verletzung
derselben eine Verletzung des gottlichen Wesens sein. Der
wahre Gott geht nicht auf in der Natur und den Menschen, er
ist frei und erhaben iiber die Welt und vermag sich in einer
besonderen iibernatiirlichen Weise zu offenbaren, sei es, dals er

' 4



326 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

unmifttelbar mit dem Menschengeiste verkehrt, ihn erleuchtet und
kraftigt, sei es, dals er die Naturerscheinungen und natiirliche
Krifte zum Medium wahlt. Wenn also die Ménner der Offen-
barung Gott in der Flamme oder im sanft wehenden Winde
(Elias), in der Rauchsdule oder in der Wolke (Schechina), wenn
sie ihn als Konig auf priachtigem Throne (Jesaias) oder in einer
feurigen Lufterscheinung erblickten, in der sich verschiedene
Gestalten zu einem Bilde verbanden (Ezechiel), so war das nicht
die Phantasie der Seher, sondern objektive Wahrheit. Nicht der
Mensch, sondern Gott selbst wahlte das Symbol, und kein ein-
ziges Moment berechtigt dazu, diese Thatsachen mit dem Glauben
der Heiden zu vergleichen, welche in besonders lebhaften Natur-
erscheinungen, wie in der Sonne, dem Gewitter, Gott und bald
Gotter lokalisiert dachten.

Das Bestechende und scheinbar Zwingende der Spinozistischen.
Philosophie bestand darin, dafs sie die metaphysischen Bediirt-
nisse des Menschen nach Kinheit, einem absoluten und unend-
lichen Sein, zu befriedigen versprach, ohne einen Dualismus
aufzustellen. Der ontologische Gottesbeweis des Cartesius, der
alle anderen Beweise verdrangte, konnte eben so gut als zu
gunsten des Theismus auch zu gunsten des Pantheismus ver-
wendet werden. Erst eine nahere Betrachtung der Natur und
des Geistes konnte ergeben, dafs sie der Idee des Absoluten,
wie sie die Seele erfiillt, nicht geniigen koannen, dafs wir ihre
Wirklichkeit jenseits der Natur und des Menschengeistes suchcn
miissen. Dies erkannte Fenelon. Prinzipiell -mit Cartesius iiber-
einstimmend, will er diesen weniger berichtigen, als erginzen,
und die Konsequenzen, die Spinoza aus der Cartesianischen Phi-
losophie zu ziehen versuchte, ablehnen. Daher liegt die Pointe
seines ca. 1729 geschriebenen Werkes de l'existence et des
attributs de dieu in einer allerdings nur unvollstindigen Wider-
legung Spinozas. Die Schrift zerfillt in zwei Teile. Der eine
mehr induktive Teil sucht Gott aus der Ordnung der Natur nnd
der Natur des menschlichen Geistes zu erweisen. Der zweite
mehr deduktive Teil bewegt sich im Anschluls an Cartesius in
ontologischen Untersuchungen. Das Universum, eine sichtbare



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 327

Darstellung Gottes — bildet die erste These des Buches, die
mehr durch lebendige Schilderung und Beschreibung, als durch
philosophisches Raisonnement bewiesen wird. Die Hauptbeweise
aber fliefsen aus der psychologischen Betrachtung. Die mensch-
liche Vernunft weist in ihren Vermogen und in dem Besifze aus
der Erfahrung unableitbarer Ideen auf einen hohern Ursprung
and das Dasein eines hohern Wesens hin. Die Ideen der Ein-
heit und des Unendlichen, durch keine Beobachtung erzeugbar,
gehen der Erkenntnis des Endlichen und Vielfachen voraus. Eine
Reihe anderer ldeen, allgemein ewig und unverénderlich, leitet
das Denken; es ist eine Regel in uns, die uns nie irren lielse,
wenn wir nicht ungelehrig und voreilig wiren. Uber den Irr-
gingen und dem Dunkel subjektiver Meinungen leuchtet die all-
gemeine Vernunft wie eine (Geistersonne und léfst den Chinesen
und Peruaner, den alten Griechen und den modernen Franzosen
Gleiches denken; sie verbindet die Menschen iiber die Spanne
der Zeiten und des Raumes. Wie im Erkennen offenbart sich
im Wollen eine hohere Wirklichkeit. Der Mensch ist als frei
ein Abbild Gottes und vermag das Hichste, was es auf Erden
gibt, die Tugend, das Gute, nur durch Gott zu erreichen,

Der zweite Teil beginnt in den Geleisen des Cartesius mit
dem Zweifel an aller Realitit und Wahrheit. Unbezweifelbar
bleibt nur die Thatsache, dafs ich ein denkendes Wesen bin,
welches nach Wahrheit strebt. Die Wahrheit ist Ziel und In-
halt meines Erkennens. Nun ist aber Sein und Wahrheit das-
selbe. (bt es also kein wahres Sein, keine Wahrheit, wie der
Zweifel meint, dann ist mein Erkennen leer und der erkennende
Geist selbst ist nichts. Das denkende Nichts muls aber doch
irgendwo herstammen, und so leitet der damals noch nicht an-
gegriffene Kausalititsgedanke aus dem Zweifel heraus. — Ich
finde in mir die Ideen des Seins, das durch sich selbst ist, die
Ideen des unendlichen und notwendigen Seins, eines Seins, das
niemals abhéngig potenziell, sondern aktuell und vollendet ist.
Diese Ideen hat sich der Mensch weder selbst gebildet noch
1st er das, was sie ausdriicken. Vielleicht ist es die Summe der
Einzeldinge, das Universum, wie Spinoza will. Dann ist aber



328  Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

das Unendliche bewegt, wechselnd beschrinkt und mangelhatt.
Mit Aristoteles hélt F. den Begriff der Bewegung als eines Uber-
ganges von der Potenz zum Actus von Gott, dem reinen Actus,
fern. Noch viel weniger als das Universum konnte das Einzel-
ding, das Atom unendlich, oder die Welt eine unendliche Samm-
lung von Unendlichkeiten sein. Der Idee des Unendlichen kann
nur ein einfaches und unteilbares, unbewegliches und unverander-
liches Unendliches, ein Sein, das immer ein und dasselbe ist,
entsprechen. In der Idee und in den Ideen ist (rott uns selbst
gegenwirtig oder ,,die Ideen sind Gott selbst. — Die Ideen miissen
eine Realitdt haben. Wenn vergingliche Dinge wirklich sind, wie
viel mehr ein unverianderliches Wesen, wovon ich zundchst wie von
Sinnendingen allerdings nur eine Idee besitze. Il faut donc trouver
dans la nature quelque chose d’existant et de réel qui soit mes
idées; quelque chose qui soit au dedans de moi et qui ne soit point
moi, qul me soit superieur, qui so't en moi lors meme que je
n’y pense pas, avec qui je croie étre seul, comme si je w’étois
qu'avec moi-méme; enfin qui me soit plus présent et plus intime
que mon propre fonds. Ce je ne sais quoi si admirable, si fa-
milier et si inconnu ne peut étre que Dieu. Im Unendlichen
sehe ich das Endliche, d. h. in Gott die Einzeldinge. Gott ist
das ,unmittelbare Objekt meiner Erkenntnis“. Die einzelnen
Wesen sehe ich als verschiedene Grade der Vollkommenheit in
Gott. Wir glauben in den weiteren Ausfiihrungen dieses Ge-
dankens Malebranche zu horen. F. hat sich vollstindig seine
Ideen angeeignet, ohne dals ihn Spinozas Konsequenz irre
machen wiirde. So heilst es: Gott bedarf, sich der Seele zu
offenbaren, weder der Species, noch der Bilder, noch des Lichtes
(der Aufklarung, lumieres). Die hochste Wahrheit ist aufs hochste
intelligibel. Das Sein aus sich ist durch sich erkennbar; das
unendliche Sein ist in allem gegenwdrtig. Das Mittel, durch
welches sich Gott der Seele nahebrichte, wire als erschaffenes
Ding nicht aus sich, sondern durch Gott erkennbar, konnte also
zur Erkenntnis Gottes nichts beitragen. Eben dieser Ansicht
war auch Spinoza und nahm demgemadfs an, dals die alttestament-
lichen Zeichen und Symbgqle Gottes keine objektiv reale Bedeutung



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete, 9529

—— i

hitten. Als endliche Naturdinge vermogen sie am gittlichen
Wesen nur eine sehr beschriinkte Seite zu enthiillen. Nur im
(ranzen der Welt offenbart sich Gott, und nach Fenelon ist die
Offenbarung Gottes im Geiste viel klarer und urspriinglicher als
in der Natur. FErst aus der Gottesidee der Seele gewinnen
die Ideen in der Natur die Ordnung und Konstanz ihrer For-
men, ihren Sinn und ihre Bedeutung. F. huldigt einem nicht
unbedenklichen Spiritualismus, der auf praktischem Gebiet alle
sinnlichen Triebfedern der Gottesliebe ausschlofs. Mit den kirch-
lichen Einrichtungen und Ansichten stimmte eine solche An-
schauung nicht ganz iiberein. Wir wollen nicht davon reden,
dafs nach der wahren Philosophie der menschliche Geist von
der Betrachtung des Sinnlichen und Sichtbaren zum Unsichtbaren
und Unendlichen sich erhebt, dafs er immer der sinnlichen Vor-
stellungen bedarf, um das Unsinnliche zu denken — denn immer-
hin mufls eine Ahnung, eine dunkle Idee des Unendlichen in der
Seele gegenwartig sein —; allein noch wichtiger ist, dafs die
gottliche Offenbarung und die kirchlichen Einrichtungen, sich der
menschlichen Schwache anpassend, sinnliche Mittel und Zeichen
wihlt, um das Hochste zu vermitteln. Diese Zeichen sind, wie
Pascal bemerkt, fiir die Starken wie fiir die Schwachen berechnet
und ganz geeignet, den Geistesstolz zu brechen. Keiner Zeichen
und keiner sinnlichen Hiilfsmittel zu bediirfen, stellt einen hohen
Grad des geistlichen Lebens dar. Allein eine solche Erhebung
droht leicht in Uberhebung umzuschlagen, wie sie uns bei anti-
nomistisch gesinnten Mystikern begegnet. Die aufrichtige From-
migkeit und die Glaubenstreue Fenelons soll damit natiirlich nicht
angezweifelt oder verdéichtigt werden. Als eines der edelsten,
mildesten und freimiitigsten Glieder der franzosischen Kirche in
ihrer Bliitezeit steht F. iiber allen Tadel erhaben. Eine echte
Johannesnatur, voll Schwung und doch voll Einfalt, voll Liebe
und Hingebung bewahrte er die Treue gegen die Kirche auch
in einer grofsen Versuchung und unterwarf sein Meinen ihrem
Urteile.

Gegen die kritischen Angriffe Spinozas auf die hl. Schrift
des A. T. wendet sich der Oratorianer Richard Simon, der



330 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

Begriinder der Bibelkritik. Er gibt zu, dafs die hl. Schrift im
Verlauf der Zeiten mancherlei Zusitze und Verdnderungen er-
halten habe, allein auch in der verdnderten und erweiterten
Gestalt habe die hl. Schrift gottliche Auktoritdt. Die Propheten,
zu denen wie Moses auch die Verfasser des Buches der Konige,
Paralipomena etc. gerechnet werden, hatten die Vollmacht, Zu-
sdtze und Ergdnzungen an den heiligen Schriften anzubringen.
Aus prophetischem Geiste hervorgegangen, hat demnach die heil.
Schrift in ihrem ganzen Bestand gleichmilsigen Wert fiir die
Religion. Die Religion stiitzt sich iiberhaupt nicht blols auf eine
tote Schrift, sondern auch auf die lebendige Tradition, von welcher
der Bestand und die Bedeutung der hl. Schrift selbst abhingig
ist. In mancher Hinsicht allzu freisinnig, erfuhr Simon Angriffe
von DBossuet, der fast zu sehr, wie Werner sagt, am Buch-
staben hing.,

Pierre Bayle, ein Kopf von wahrhaft erstaunlichem
Wissen, machte die Kluft zwischen Glauben und Denken unaus-
fillbar. Der Zwiespalt der Skepsis, der Zweifel erscheint bel
ihm in einer Schirfe, die keine Ruhe mehr moglich macht. Er
stellt sich weder entschieden auf Seiten der Vernunft aus Mo-
tiven, die aus Heuchelei, konventionellen Riicksichten und Denk-
gewohnheiten gemischt sind, noch auf Seiten des (laubens, weil
er der Vernunft und Freiheit in seinem Sinne véllig widerspricht
und zum rechtschaffenen Leben iiberflisssig ist. Der schon von
heidnischen Philosophen aufgestellten Annahme, die Religion sei
ein Produkt der Bildung, ein Werk der Erfindung, eine Mischung
von Wahn und Tauschung, ist B. nicht abgeneigt. Herrscher
und Priester mogen sie erfunden haben, jene, um das Volk im
Zaume zu halten, diese, um es auszuniitzen. Der Wahn der
Menge, ihr Aberglaube that das iibrige. Auch das Christentum,
die reine, wahre Religion Christi, habe sich im Verlaufe der
Zeit. mit Aberglauben und Idololatrie gemischt. Dahin zéhlt B.
die abergldubischen Ansichten von den Kometen. Gegeniiber der
volkstiimlichen Deutung eines damals erschienenen Kometen als
gottlichem Schreck- und Wunderzeichen zur Bekehrung der
Atheisten stellte B. die Behauptung auf, dafs Aberglaube und



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 991

Idololatrie noch schlimmer sei, als Atheismus. Es gibe viele
atheistische Volker, die gut seien und deuen es wohl ergehe.
Dennoch stimmt aber B. nicht jenen bei, die wie Socinus mit
Abweisung aller Mysterien nur das Vernunftgeméalse vom Glauben
iibrig lassen. Er meint, ,man wire ein Schwirmer, wenn man
meinte, der Biirger und Bauer, der Krieger und Edelmann wiirden
von einem driickenden Joche befreit, wenn man sie vom Glauben
an die Trinitdt und die hypostatische Union befreien wiirde. Sie
befreunden sich viel besser mit einer geheimnisvollen, unbegreif-
lichen, unverniinftigen Religion: man bewundert viel mehr das,
was man nicht begreift und macht sich davon eine erhabene und
trostlichere Vorstellung.“ ,,Gott hat sich in seiner unendlichen
Giite der Natur des Menschen angepalst, indem er in seiner
Offenbarung das Dunkel mit dem Lichte mischte (dict. hist.
s. ¢. Socinus). Im Denken und Fiihlen Bayles zersetzt sich
gegenseitig der Glaube und das Denken. Gegen die Vernunft
fiithrt er den Glauben und gegen den Glauben die Vernunft ins
Feld. Jedes Dogma, sagt B., miisse bei dem hochsten Parlament
der Vernunft einregistriert werden, die Vernunft aber sei eine
Penelope, die ihr eigenes Gewebe wieder auftrennt, die Philo-
sophie ein dtzendes Pulver, welches Fleisch und Knochen zerfrifst.
Die Dogmen gehen gegen die Vernunft, nicht nur iiber sie hinaus.
Es sei, wie wenn uns ein ferner viereckiger Turm als rund er-
scheint, so gehe die Wahrheit auch nicht nur iiber, sondern
gegen unser schwaches Gesicht; die Dogmen stimmen wohl viel-
leicht mit der gottlichen, aber nicht mit der menschlichen Ver-
nunft iiberein, B, stellt sich auf einen ganz exklusiv-theologischen
Standpunkt, um einen klaffenden Widerspruch mit der Welt-
wirklichkeit zu gewinnen. Gottes Allwirksamkeit und Allwissen
steigert er zu einer Hohe an, dals die sekundiren Ursachen und
die menschliche Freiheit verschwinden. In seinem diistern, griible-
rischen Gemiit erweitert sich die Summe des moralischen und
physischen Ubels auf Erden zu einer Grifse und Ausdehnung,
dafs, wenn iiberhaupt eine metaphysische Erklirung gesucht
werden soll, diese pur in dem Widergott der Manichier gefunden
werden kann. Die Geschichte ist thm eine Sammlung von Ver-



332 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

brechen und Leiden und die Menschheit ganz mit Elend erfillt.
Mit der strengern Richtung der Theologen nimmt B. an, die
meisten Menschen verfallen wegen der Erbsiinde, die aut ihnen
lastet und sich immerfort neu erzeugt, dem ewigen Verderben.
Und doch ist es die Freiheit, ein gottliches Geschenk, dessen
Gebrauch und Mifshrauch die Menschen zu Grunde richtet. Ein
solches Geschenk, wie die Freiheit, dessen (zebrauch, wie voraus-
zusehen war, nur ins Verderben stiirzte, kann nur ein boses
Wesen geben, welches seine Feinde damit vernichten will. Einem,
von dem man weils, dafs er sich selbst morden will, gibt man
keinen Dolch oder seidenen Faden zum Erhdngen. Wiirde ein
Vormiinder oder Vater oder Freund zulassen, dals die ihm an-
vertraute Person einer Versuchung sich aussetzt, in der sie
unterliegen mufs, so wiirde er gerichtlich bestraft werden. Ein
Wohlthater gibt sogleich seine Wohlthaten und quélt nicht erst
mit Leiden. Ein Herrscher sucht seinen Ruhm darin, unter
seinen Unterthanen Ruhe und Frieden aufrecht zu erhalten, er
lifst nicht zu, dals ein Laster oder eine Unordnung sich ein-
schleicht, sondern erstickt sie im Keime. Wenn ein ganzes Volk
sich der Rebellion schuldig gemacht hat, verzeiht man nicht dem
hundertsten Teil und richtet die anderen hin, Ein Arzt em-
pfiehlt dem Kranken nicht ein Heilmittel, von dem er weils, dals
er es zuriickweist (es ist damit die christliche Gnade gemeint).
Mit diesen und #hnlichen Beispielen aus dem menschlichen Leben
veranschaulicht B. die Handlungsweise Gottes, ganz charakte-
ristisch fir die Zeit, welche den Menschen in den Mittelpunkt
der Betrachtung geriickt hatte und bald ihren halb heidnischen
halb christlichen Humanititsbegriff entwickeln wird.

Wenn B. alles in Schatten hiillt und dem Geist der Finster-
nis Raum gibt, so 10st Leibniz alles Dunkle und Triibe in Licht
aut, Das Bose in der Welt, das Gott zuldfst, um Gutes daraus
zu bereiten, ist der Dissonanz vergleichbar, die der Erhohung
der Harmonie dient, oder den Schatten, welche die hellen Farben
verstirken. Es hat also eine untergeordnete Bedeutung als Mittel
zum Zweck und bringt uns erst den vollen Genuls des Wohl-
seins, wie wir auch erst, nachdem wir krank waren, den Wert



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 933

der (GGesundheit zu schidtzen wissen. So haben die jenseitigen
Straten der Ewigkeit ihren Zweck nicht in sich, sondern dienen
tntweder zur Besserung oder zur Abschreckung der Erd- und
Sternbewohner (theodicée 133). Zwar nimmt L. ewige Héllen-
strafen an, weil im Sinne seines Systems der Zustand der Siinde
in der Ewigkeit fortdauern mufs. Aber immerhin schwicht er
den furchtbaren Erweis der gottlichen Gerechtigkeit ab und die
Liebe und Milde Gottes verdringt den Gedanken der Gerech-
tigkeit. Gott hat die beste Welt erschaffen. Die Welt muls
uns als ein vollgiltiger Ausdruck der gottlichen Vollkommenheit
gelten und nicht als ein zufilliges Spiel seiner Schopferwillkiir.
Die Freiheit Gottes ist nicht Willkiir und so auch die des
Menschen nicht, was er namentlich Bayle gegeniiber betont. Es
ist eine Freiheit zur Wahl des Bessern und Besten. Das Ratsel
freilich, warum die ersten Menschen das Schlechte wahlten, kann
uns L. nicht losen und bleibt immer zweifelhaft, ob die Welt
ohne Erbsiinde nicht dennoch besser gewesen wire, wenn
Aungustinus sie auch felix culpa nennt.

Gehen wir kurz auf das System des Leibniz ein. L. lenkt
von Cartesius und Spinoza zu der édlteren Wahrheit zuriick, von
der er besonders die Teleologie, die Finalursachen entlehnt. Nicht.
aus dem Allgemeinen, sondern aus dem Einzelnen erbaut er die
Welt. An Stelle des cartesianischen Substanzbegriffes machte
er den zuerst von Pythagores, spater von den Neuplatonikern
und Bruno verwendeten Begriff der Monaden zu seinem Prinzip.
Die cartesianische Philosophie verlegte in den universalen Zu-
sammenhang der Ausdehnung und des Denkens, die substanzielle
metaphysische Wahrheit, die Einzeldinge sind ihr phinomenal.
Leibniz findet zwar auch die Einheit nur in einer metaphysischen
Wesenheit, ihm erscheint aber umgekehrt der mechanisch-mathe- .
matische Zusammenhang der Dinge als phédnomenal, wahrend die
Monaden, die metaphysischen, unrdumlichen und immateriellen
Realititen sind, deren innere Beziehungen sich uns unter der
Form geometrisch - mechanischer Gesetzlichkeit darstellen. An
Stelle des cartesianischen Mechanismus setzt L. einen atomistischen
Dynamismus. Die Monaden sind Entelechieen, wirksame Krifte,



334 7Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

e , e T mo g g -

die sich zu grofseren Gebilden zweckvoll vereinen konnen. Alles
entwickelt sich aus sich spontan mit immanenter (resetzlichkeit:
die mit Korpern verbundenen Seelenmonaden erzeugen aus sich
alle Vorstellungen und Ideen und ohne direkten Einfluls laufen
daneben die entsprechenden sinnlichen Wahrnehmungen und Be-
wegungen nach ewiger Ordnung her; alles Wachstum ist nur
Evolution, im Ursamen sind alle Organismen schon priformiert.
Alle Menschen sind schon in limbo Adami enthalten. Gott hat
von Anfang an alles zusammengeordnet und seitdem lauft der
Weltprozels mit maschinenartiger Prazision. Ein perpetuus Dei
concursus ist diesem System nicht notig. Die gegenseitige kau-
sale Verkettung der Dinge ist ein Schein, da ein duflserer Ein-
fluls nicht moglich. In dieser Hinsicht widerstreitet die Leibnizsche
Philosophie aller Wahrscheinlichkeit, und gleich von Anfang
erhob sich Widerspruch.

Die Zentralmonade ist Gott, die primitive Monade, aus der
alle iibrigen gleichsam durch Ausstrahlung entstanden sind. Der
Ausdruck fulguration klingt pantheistisch; auch lassen sich im
Sinne eines monistischen Pantheismus seine Monaden deuten, die
bis zur untersten seelisch belebt sind. Doch wollte L. mit red-
licher Absicht den Theismus aufrecht erhalten. Die christliche
Religion ist ihm die wahre natiirliche Religion, welcher Christus
eine gesetzliche und dogmatisch autoritative Bedeutung gab
(Jésus-Christ acheva de faire passer la Religion naturelle en loi
et de lui donner lautorité d’un dogme public). In ihr wurde die
Religion der Weisen zur Religion des Volkes. Die Frommigkeit
und der religiose Eifer entbehrt aber oft des Lichtes. So ge-
schah es, dafs der wahre Geist des Christentums mit Ceremonien
und dogmatischen Formen erdriickt wurde: la dévotion a été
ramenée aux cérémonies, et la Doctrine a été chargée de for-
mules. Der Frommigkeit fehlte die wahre Nachsten- und Gottes-
liebe: man glaubte den Néchsten lieben zu konnen, ohne ihm
zu dienen, und Gott, ohne ihn zu kennen. Lange hat der Wahn
gedauert und noch nicht ist das Reich der Finsternis ganz ver-
schwunden. — Dafs indessen die jiidisch-christliche Religion der
Forschung und Wissenschaft zugéngliche Dogmen hat, bildet



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 339

thren Vorzug gegeniiber den heidnischen Religionen, die fast
ganz in rituellen Ubungen aufgehen. Die Offenbarungsreligion
ist mehr, als die Vernunftreligion. Der Glaube geht iiber die
Vernunft hinaus. ,,Der Glaube ist mehr als blofse Meinung und
hangt nicht ab von den Anldssen und Motiven, die ihn haben
entstehen lassen; er geht hinaus iiber den Verstand und beméch-
tigt sich des Willens und Herzens, um uns mit Wéirme und
Freude das Gesetz Gottes erfiillen zu lassen, ohne noch an die
Grinde zu denken (th. 39). Glaubenswahrheiten gehen nicht gegen
die Vernuntt, insofern sie notwendige und ewige Wahrheiten ent-
hilt, sondern nur gegen den Anschein, gegen Wahrscheinlich-
keiten, Vermutungen und Voraussetzungen. Gegen Bayle gewendet,
sagt L., es sel keine notwendige Vernunftwahrheit, sondern nur
eine Prasumption, wenn ein Vormiinder vom Gerichte als mit-
schuldig betrachtet wird, der seinen Miindel an einem Verbrechen
nicht gehindert hat, obgleich er von der Gefahr wulste und sie
verhindern konnte. Allein metaphysisch notwendig sei auch hier
die Mitschuld nicht. KEs lalst sich denken und L. fihrt Félle
an, wo die Wahrheit allem Anschein entgegensteht. Dals Gott
gut sei, und dafls es nicht zwei (zdtter, einen guten und einen
bosen gebe, steht fiir L. apriorisch fest, weil es aus dem Begriffe
Gottes folgt. Wenn uns nun aber die Erfahrung diesem Begrifle
widersprechende Thatsachen liefert, so ist das blofser Schein und
mufs nach dem absolut Wahren erklirt werden. — L. stellte
sich, so gut es seine philosophischen Voraussetzungen gestatteten,
autf den christkatholischen Standpunkt; suchte er ja selbst im
Sinne der katholischen Wahrheit eine Vereinigung der getrennten
Konfessionen zu bewerkstelligen. Die Kirche dachte er sich als
ein (eisterreich, die Kronung seines Monadenreiches, ein Reich
(Gottes, in welchem sich die Ordnung und Harmonie des mensch-
lichen Lebens am schonsten vollzieht (Erdmann, op. ph. I, 32),
Freilich sichtbar braucht dieses Reich nicht zu sein und deshalb
féallt es nicht notwendig mit der katholisch-hierarchischen Kirche
zusammen. Auch aufserhalb dieses kirchlichen Verbandes hielt
sich L. fiir ein Glied der allgemeinen christlichen Kirche. Sein



336  Zur Geschichte d, Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

Vorurteil gegen das aufsere Kirchentum war daher uniiberwindlich
und die Unionsversuche blieben erfolglos.

In dem aus diesem Anlals mit Bossuet gefiihrten Briet-
wechsel straubt sich Leibniz gegen die Anerkennung des Trienter
Concils und der deutero-canonischen Schriften. Bossuet war der
scharfsinnigste und erfolgreichste Apologet der katholischen Wahr-
heit gegen die Héresie. In seiner ebenso einfachen und klaren,
als eindringlichen exposition de la doctrine de 'église catholique
stellt B. alle jene Punkte der Lehre und des Kultus, welche als
schriftwidrig verworfen wurden, z B. Heiligen- und Reliquien-
verehrung, Bufls- und Genugthuungswerke, die heil. Messe, als
Konsequenzen der wahren Auffassung Gottes und des Gottes-
werkes der Erlosung dar. Weit entfernt, die wahre Gottes-
verehrung und den Glauben an Jesu Opfer und Genugthuung
zu schwichen, dienen die Heiligenverehrung, die Werke und die
hl. Messe nur der Vergegenwartigung und Zueignung der gott-
lichen Gnade. In der histoire des variations des églises pro-
testantes weist B. gegeniiber der Einheit, Gleichheit und Unver.
dnderlichkeit (semper et ubique) des katholischen Bekenntnisses
die Wandelbarkeit und Verschiedenheit der protestantischen
Konfessionen, namentlich in der Abendmahlslehre, nach. Die
Gestaltung der Lehre hing hier oft nicht von sachlichen, sondern
zeitlichen und personlichen, rein politischen und subjektiven Griin-
den ab. An Stelle einer objektiven Auktoritit treten Ménner, denen
zwar grolse Geistesgaben eine geistige Herrschaft sichern, die
aber nur der Stolz verleiten konnte, sich als religiose Auktori-
taten zu gebarden.

Seine Sicherheit, Klarheit und energische Schirfe verdankt
Bossuet vorziiglich dem positiven und historischen Standpunkt,
den er einnimmt. Viel weniger von abstrakten Ideen, wie
Fenelon, als von historischen Thatsachen ausgehend, gewinnt B.
eine Universalitit der Auffassung, die alles ins richtige Licht
stellt, nichts iiberschétzt und nichts vernachldssigt, was wesent-
lich ist.

Zum erstenmal wieder nach Augustinus versucht es Bossuet,
vom universalhistorischen Gesichtspunkt der heiligen Schrift die



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete, 337

Bewegung der Vilker zu iiberschauen (discours sur Ihistoire
universelle). Allen Wechsel und allen Wandel hélt B. fiir wertlos
gegeniiber dem HEwigen und Gleichen, um das sich alles Ver-
anderliche dreht. Einen Fortschritt und eine Entwicklung gibt
es fir ihn nicht. Uberall entdeckt er die gleiche Wahrheit,
denselben Glauben und dasselbe Walten Gottes. Wohl gibt es
Verschiedenheiten in den religiosen Auffassungen und verschiedene
historische Geschicke, aber diese Verschiedenheiten lassen sich
aus einem folgerechten Plane nicht erkldren. Es sind immer
partikuldre Griinde, welche hier so und dort anders das geistige,
religiose und das politische Leben gestalten.

Das Wesen des Glaubens, die wahre Religion, besals schon
das Judentum. Der Glaube an die Erlosung war dem XKeime
nach schon in den tyvpisch-prophetischen Messiasideen vorhanden,
der B. die eingehendste Untersuchung widmet. Den Hohepunkt
erreicht sein Buch in der Darstellung der Person, des Lebens
und der Lehre Jesu. In seiner menschlich-geschichtlichen Ge-
stalt erscheint Jesus als das mild- und hilfreichste Wesen, heilend,
erleunchtend, trostend. Xr anerkennt die bestehenden religiosen
Einrichtungen und fiigt sich der judischen Rechts- und Religions-
ordnung. Aber ihr Recht erlischt mit der Verurteilung und dem
Tode Jesu. ,,Alles ist vollbracht. ,,Mit diesem Wort andert
sich alles in der Welt: das Gesetz hort auf, seine Bilder ver-
gehen und seine Opfer werden durch ein vollkommeneres Opfer
ersetzt.“ Nun wird alles neu und das Alte enthiillt sich. Was
Schatten war, wird Wahrheit, zur Bliite entwickelt sich die
Knospe und zur Frucht die Bliite. ,,Nun sind uns die unbe-
greiflichen Geheimnisse des géttlichen Wesens gegeben, die un-
sagbare Grifse seiner Kinheit und der unerschopfliche Reichtum
dieser Natur, die, im Innern noch fruchtbarer als nach auflsen,
sich ohne Teilung drei Personen gleichmilsig mitzuteilen ver-
mag.“ L& donc nous sont proposées les profondeurs incompré-
hensibles de I'Etre divip, Ja grandeur ineffable de son unité, et
les richesses infinies de cette nature plus féconde encore au
dedans qu’au dehors, capable de se communiquer sans division
a trois personnes égales.



338 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen (Glauben u. Denken ete.

Das trinitarische Leben Gottes wird uns geoffenbart. Das
Wort (rottes, sein Gedanke, seine Weisheit hat sich mit der
menschlichen Natur geeint, nicht wie die Seele sich mit dem
Leibe verbindet. Denn die Seele wird vom Leibe beeinflulst,
verwirrt, geschwicht und beunruhigt. Aber bei Christus beherrscht
alies das Wort und bestimmt es in seinem Sinne: immuable et
inaltérable, il domine en tout et partout la nature qui lui est
unie. Alles, was Christus denkt, will und spricht, ist vom Worte
belebt und geleitet, ist der Weisheit wiirdig und wert. ,Des-
halb ist alles Licht in ihm; sein Benehmen ist eine Regel, seine
Wunder sind Lehren, seine Werke sind Geist und Leben® (c'est
pourquoi tout est lumiére en Jésus-Christ; sa conduite est une
regle, ses miracles sont des instructions; ses paroles sont esprit
et vie).

Wir vermogen freilich das Geheimnis nicht zu fassen und
in uns selbst das Bild der gottlichen Geheimnisse zu entdecken.
Die Sinne beherrschen uns. , Aber sowenig wir in dieses (re-
heimnis einzudringen und in uns das Bild der beiden Geheimnisse
zu entdecken wissen, die das Fundament unseres Glaubens bil-
den, so geniigt das doch, uns iiber alles zu erheben und nichts
Menschliches vermag uns mehr zu rithren. So klar und be-
stimmt, so sicher und fest ward uns zuvor das Wesen und die
Bestimmung, der Wert und der Zweck der Seele micht enthiillt.
Der Glaube an die Fortdauer der Seele ward bei den Heiden
Anlafs der Idololatrie, Nekromantik und der Menschenopfer,
bei den Juden aber finden sich nur Spuren dieses Glaubens.
Christus sagte uns nicht nur, dals, sondern auch was ein ewiges
Leben ist. Der hohen Bestimmung der Seele muls aber auch
der Tugendwert, die Vollkommenheit entsprechen, die sie sich
erringt. ,,Die Seele aller Tugend und der Inbegriff des Gesetzes
ist die Liebe.“ , Mit der Liebe Gottes uns zu begniigen lehrte
uns Christus. Die Néchstenliebe und Selbstiiberwindung ent-
wickelt er als Folge der Gottesliebe. Il nous propose l'amour
du prochain jusqu' & étendre sur tous les hommes cette inclination
bienfaisante, sans en excepter nos persécuteurs; il nous propose
la modération des désirs sensuels, jusqu'a retrancher tout a fait



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 3839

_—

nos propres membres, c’est a dire ce qui tient le plus vivement
et le plus intimement & notre coeur; il nous propose la soummis-
sion aux ordres de Dieu jusqu’a nous réjouir des souffrances
qu'il nous envoie; il nous propose I'humilité, jusqu'a aimer les
opprobres pour la gloire de Dieu. Auf dieser Grundlage ver-
vollkommnet er alle Stidnde des menschlichen Lebens. Die Ehe
und Ehelosigkeit erhélt eine héhere Weihe. Die héheren Lebens-
stellungen sollen dem Dienste der niederen Stinde gewidmet
sein, und die Untergebenen sollen Gottes Ordnung in der Aukto-
ritit erblicken.

Die hochste Idee ist die des Kreuzes. ,Das Kreuz ist der
Beweis des Glaubens, die Grundlage der Hoffnung, die vollendete
Reinigung der Liebe.“ Jesus ist das Bild der vollendeten Tugend,
die nichts von der Welt erwartet und trotz aller Verfolgungen
nicht aufLort, Gutes zu thun. Seine Wohlthaten selbst ziehen
ihm seine Leiden zu. Auch seine Freunde verlassen ihn: er
stirbt, von Gott und den Menschen verlassen. Christus hat die
Idee der Tugend, des verkannten und leidenden (Gerechten ver-
wirklicht, wie sie der weiseste der heidnischen Philosophen ge-
schaut und erkannt hatte. Was hétte auch ein menschgewordener
Gott Grifseres thun konnen, als die Tugend lebendig darzu-
stellen? Das hiochste Geheimnis des Kreuzes aber liegt darin,
dafs in ihm sich Himmel und Erde verscéhnte. Mit Gott wesen-
haft geeint umfafst Christus mit Liebe die ganze Menschheit und
taucht unter in die Siindflut von Blut, in der er sich mit den
Seinen taufen sollte und lafst aus seinem Munde das Feuer aus-
gehen, das alle Welt entziinden sollte (Luk. 12, 49 f). Fassen
wir zusammen: Christus hat nach Bossuet die Welt theoretisch
iiber das Wesen Gottes und der Seele aufgeklirt, praktisch ihr
eine Richtung auf das Hochste gegeben und durch das Kreuz
und Leiden erhoben.

In der Kirche hinterliefs Christus eine Anstalt, in der sein
Werk fortgesetzt wird. Ihre gottliche Kraft bewéhrte die Kirche
in der Uberwindung der grofsten Schwierigkeiten und Hinder-
nisse und der Angriffe von innen und aufsen, der Héresieen und
Verfolgungen, und ihren gottlichen Ursprung in ihrer Einheit

Jahrbuch fiir Philosophie etc. IJI, 29



340 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

und ununterbrochenen Dauer. Auch andere Sekten und Reli-
gionen wollen von Gott herstammen, aber keine kann ihren
Stammbaum bis auf Christus, Moses und die Erschaffung der
Menschen zuriick verfolgen, wie die katholische Kirche. ,,Wenn
Gott das Menschengeschlecht schuf, wenn er dasselbe, das nach
seinem Bilde geschaffen war, niemals iiber die Mittel zu belehren
verschméhte, wie man ithm dienen und gefallen konnte, so ist
jede Religionspartei, die ihren Stamm nicht bis zum Ursprung
der Welt zuriickfiihren kann, nicht aus Gott.* — ,In der fort-
wéahrenden Dauer seines Volkes erblicken wir einen sichtbaren
Erweis der gottlichen Macht. Wir erkennen, dafls die Kirche
einen immerwahrenden Stamm hat, von dem man sich nicht
trennen kann, ohne sich zu verderben.

Bossuets Genius erreicht seinen Hohepunkt in den welt-
beriihmten Trauerreden. Mit dem Schwung und der Erhaben-
heit eines Propheten schaut er hier in dem Geschicke, das die
ersten Personen des Staates betraf, das Walten Gottes. Der
Eitelkeit aller Erdengrdfse, dem Nichtigen und Leeren alles
irdischen Glanzes und aller Pracht setzt er die einzig wahren
Werte, die ewige Schionheit der Tugend und Gmnade entgegen.
In die Religion, den Dienst Gottes, setzt er die ganze Aufgabe
des einzelnen Menschen, stehe er auch auf der hochsten Stufe
der Ehre und Macht, und in der Pflege und dem Schutze der
Religion erblickt er die Aufgabe und den Zweck der Staaten.

Aber auch der hohe Geist, der gottbegeisterte Mann, der
klare Denker, der er war, blieb nicht frei von Irrtum und von
menschlichen Schwichen. Man warf ihm in letzter Hinsicht
Nepotismus vor. Dafs er Fithrer und Leiter in der gallikanischen
Bewegung war, ist bekannt. Bossuet, die Bliite der franzdsischen
Theologie, war auch der Brennpunkt der national-franzosischen
Bestrebungen. Doch mogen wir uns durch den Schatten, den
der grofse Mann warf, den Genufs des Lichtes, das von ihm
ausstrahlt, nicht verkiimmern lassen!

00—



	Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner Lösungsversuche [Fortsetzung]

