Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundislav

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HIL. THOMAS

VON AQUIN.
Von
FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

———0 S e———

12. So oft der hl. Thomas die Wesenheit der Engel unter-
sucht, kommt er zu dem Resnltate: ,die Engel sind zwar, ihrer
Wesenheit nach, einfache Geschopfe, nichtsdestoweniger sind auch
sie aus der Wesenheit und dem Dasein zusammengesetzt“. Eine
weitere diesbezﬁglich\e Stelle bieten die Quodlibeta.!) Daselbst
schreibt der englische Lehrer im Argumente ,,sed contra®: ,Sed
contra est quod dicitur in Comm. libri de causis, quod intelligentia,
quam dicimus Angelum, habet essentiam et esse®. Im Artikel
selbst heist es dann: ,Dupliciter aliquid de aliquo praedicatur.
Uno modo essentialiter, alio modo per participationem. Lux enim
praedicatur de corpore illuminato participative. Sed si esset
aliqua lux separata, praedicaretur de ea essentialiter. Secundum
hoc ergo dicendum est, quod ens praedicatur de solo Deo
essentialiter, eo quod esse divinum est esse subsistens et ab-
solutum. De qualibet autem creatura praedicatur per parti-
cipationem, Nulla enim creatura est suum esse, sed est
habens esse. Sic et Deus dicitur bonus essentialiter, quia est
ipsa bonitas; creaturae autem dicuntur bonae per participationem,
quia habent bonitatem. Unumquodque enim inquantum est,

1) Quodlib. 2. q. 2. a. 3. edit. Venet. 1753.



. Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 289

bonum est, secundum illud Augustini (in 1. d. doctr. christiana),
quod inquantum sumus, boni sumus. Quandocunque autem ali-
quid praedicatur de altero per participationem, oportet ibi aliquid
esse praeter id, quod participatur. Kt ideo in qualibet
creatura est aliud ipsa creatura, quae habet esse, et ipsum
esse ejus. Et hoc est quod Boéthius dicit (in libr. de hebdom.)
quod in omni eo quod est, citra primum, aliud est esse et quod est.*

Nun erklart S. Thomas, wie das Anteilnehmen zu verstehen sel.

»Sed sciendum est, quod aliquid participatur dupliciter.
Uno modo quasi existens de substantia participantis, sicut
genus participatur a specie. Hoc autem modo esse non parti-
cipatur a creatura. Id enim est de substantia rei, quod cadit
in ejus definitione. Ens autem non ponitur in definitione crea-
turae, quia nec est genus nec differentia. Unde participatur sicut
aliquid non existens de essentia rel. Kt ideo alia quaestio
est: ,,an est“ et ,quod est’. Unde cum omne quod est praeter
essentiam rel, dicatur accidens, esse, quod pertinet ad quae-
stionem ,an est, est accidens. Et ideo Commentator dicit
(in 5to metaphys.) quod ista propositio: Socrates est, est de
accidentall praedicato, secundum quod importat entitatem rei, vel
veritatem propositionis. Sed verum est, quod hoc nomen ,ens“,
secundum quod importat rem, cui competit hujusmodi esse, sic
significat essentiam rei et dividitur per decem genera, non tamen
univoce, quia non eadem ratione competit omnibus esse, sed sub-
stantiae quidem per se, aliis autem aliter. Sic ergo in angelis
est compositio ex essentia et esse, non tamen est compositio
sicut ex partibus substantiae, sed sicut ex substantia et
eo quod adhaeret substantiae.”

Der erste Einwurf gegen den Artikel lautet: Der Engel ist
nicht substantiell aus der Wesenheit und dem Dasein zusammen-
gesetzt, denn: essentia angeli est ipse angelus, quia quidditas
simplicis est ipsum simplex. Si ergo angelus componeretur ex
essentia et esse, componeretur ex se ipso et alio. Hoc autem
est inconveniens. — Darauf antwortet der englische Lehrer folgen-
des: ,Aliquando ex his, quae simul junguntur, relinquitur
aliqua res tertia, sicut ex anima et corpore constituitur humani-



290 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

tas, quae est homo. Unde homo componitur ex anima et corpore.
Aliquando autem ex his quae simul junguntur non resultat res
tertia, sed resultat quaedam ratio composita, sicut ratio hominis
albl resolvitur in rationem hominis, et in rationem albi. Et in
talibus componitur aliquid ex seipso et alio sicut album compo-
nitur ex eo quod est album et ex albedine. Der zweite Ein-
wurf sucht die substantielle Zusammensetzung aus der Wesenheit
und der Existenz deshalb zu bestreiten, weil niemals ein Accidens
mit der Substanz eine substantielle Zusammensetzung eingehen
konne. Nun sei die Existenz des Engels ein Accidens, weil,
nach Hilarius (libr. de Trinit.), nur in Gott die Existenz nicht
ein Accidens, sondern die subsistierende Wahrheit selber sel.
Dieser Schwierigkeit begegnet der hl. Thomas mit den Worten:
,esse est Accidens, non quasi per accidens se habens,
sed quasi actualitas cujuslibet substantiae. Unde ipse Deus,
qui est sua actualitas, est suum esse®.

Von Gott allein, so lehrt also der Doctor Angelicus, wird
das Sein wesentlich ausgesaglt, denn Gott allein ist das sub-
sistierende, absolute Sein. Von jeder Kreatur wird es durch
Teilnahme ausgesagt, weil jede Kreatur das Sein hat, nicht
aber das Sein ist, daher nicht subsistierendes Sein genannt
werden darf. So oft nun Etwas von einem Audern durch Anteil-
nahme ausgesagt wird, mufs in diesem Andern neben dem, was
es infolge der Anteilnahme hat, noch ein zweites sich finden.
Darum ist in jeder Kreatur die Kreatur selber, welche das
Dasein hat, und noch ,,ein Anderes“, namlich die Existenz der-
selben. Das Geschopf hat indessen nicht Anteil an dem Sein
wie die Art an der Gattung, so dafs die Existenz etwa zur
Substanz des Geschopfes gehiorte. Nein, das Dasein gehort
nicht zur Wesenheit des Dinges. Daher sind die Fragen,
ob Etwas sei, und was es sei, verschieden. Das Dasein ist
folglich etwas fiir die Wesenheit des Dinges ganz und gar Zu-
falliges, denn es liegt aulserhalb der Wesenheit desselben, Sagen
wir also: Socrates existiert, so ist das eine zufillige (accidentelle)
Aussage. Die Sache, von der wir aussagen, dals sie sei,
bezeichnet allerdings deren Wesenheit. Darum wird sie in die



Das Verhiltnis der Wesenheit za dem Dasein ete. 291

10 Kategorieen eingereiht. Die Engel sind folglich auch zusammen-
cesetzt und zwar aus der Wesenheit und dem Dasein. Jedoch
darf man diese Zusammensetzung nicht auf diec Art sich denken,
dals sie aus Teilen der Substanz selber sich vollziehe. Diese
Zusammensetzung besteht vielmehr aus der Substanz und aus
demjenigen, was der Substanz adhériert. Dieses Adhé-
rierende, die Existenz, kounstituiert nicht mit der Wesenheit ein
Drittes, sondern es ist die Aktualitit der Substanz selber. Das
Licht in dem beleuchteten Korper ist nicht der Korper selber,
dieser hat vielmehr Anteil an dem Lichte. Ebenso wenig ist
der weilse Gegenstand die weifse Farbe selber. Das Licht,
an welchem der beleuchtete Korper Anteil hat, ist fiir ithn etwas
Znfilliges, gleichwie auch die weilse Farbe an dem weilsen
Gegenstande ein Zufalliges ist. Das Licht sowohl, wie auch die
weilse Farbe, sind daher vom Subjekte, das beleuchtet und weils
ist, real unterschieden. In ahnlicher Weise ist auch die Exi-
stenz hinsichtlich der Wesenheit ein Zufilliges, folglich avch von
der Wesenheit real Unterschiedenes. Wir sagen in #hnlicher
Weise, denn das Licht an dem beleuchteten Korper, und die
weifse Farbe an dem weilsen Gegenstande sind Accidenzen per
accidens und gehoren zudem in die Kategorie des Accidens. Die
Existenz aber ist nicht ein Accidens per accidens, sondern die
Aktualitdat im formellen Sinne, der Wesenheit selber.

Wenn wir nun die Frage stellen: von welchem Unter-
schiede redet hier der englische Lehrer? Fiir welchen, den
realen oder den virtuellen, entscheidet sich der Doctor An-
gelicus? welche Antwort wird jeder unbefangene Leser darauf
zu erteilen genitigt sein? Wir zweifeln nicht einen Augenblick,
dafls jedem sich die Uberzeugung aufdringen werde, der heil.
Thomas konne hier unmoglich vom virtuellen, der englische
Lehrer miisse vom realen Unterschiede sprechen.

P. Limb. jedoch meint, der hl, Thomas rede in allen seinen
Werken nur von einer ,,metaphysischen und logischen* Zusammen-
setzung, zu welcher weiter nichts erforderlich sei, als dals wir
dasjenige, was in der Sache ein und dasselbe ist, durch unser
Denken nach Art von Teilen auffassen. Ein andersmal

Jahrbuch fiir Philosophie ete, 111, 10



282 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

sagt der Herr Autor, man miisse die Zusammensetzung des Ab-
strakten mit dem Konkreten aus dem hl. Thomas herauslesen. Dieses
sei die richtige Lehre des Doctor Angelicus. Nun horen wir
aber aus dem Munde des englischen Meisters, diese Teile der
Zusammensetzung seien nicht zu denken als Teile der Sub-
stanz. Haben wir hier nicht den geraden Gegensatz vor uns?
Sind denn die Teile des P. L., die animalitas und rationalitas
im Menschen, nicht Teile der Substanz? Und sind das Ab-
strakte und Konkrete nicht abermals Teile der Substanz? Das
Abstrakte nennt S. Thomas (1. p. q. 3. a. 3) den pars formalis
des Konkreten und das Kornkrete ist ja das Wesen oder Einzel-
ding selber. Das Sein aber, so horen wir den Heiligen hier
sagen, sel ein Accidens. Folglich kann es nicht das Abstrakte
sein. Ebenso wenig kann das Sein das Konkrete, das Sub-
sistierende bedeuten. Dann wire das Subsistierende ein Accidens
zu dem Subsistierenden, d. h. zu sich selber, denn das Sub-
sistierende ist das, was ist (quod est), das Sein hingegen das,
wodurch ein Ding ist (quo est). Die Subsistenz ist fiir das
Subsistierende nicht ein Accidens, sondern ein konstitutiver
Teil. Fiir die Wesenheit der aus Materie und Form zusammen-
gesetzten Dinge ist die Subsistenz allerdings ein Accidens, das
Accidens hier im Sinne des heil. Thomas genommen. Allein
S. Thomas behandelt die Fragen iiber die Subsistenz resp. iiber
das Abstrakte und Konkrete und die Frage iiber die Existenz
als zwel verschiedene Fragen getrennt.!) Dazu kommt aber
noch, dafs diese Auffassung auf die Natur des Engels keine An-
wendung findet. In Bezug auf die Natur und Subsistenz ist der
Engel nicht zusammengesetzt aus sich selber und einem An-
dern. Hierin, lehrt S. Thomas, ist der Engel einfach, nicht aber
zusammengesetzt. Beziiglich der Wesenheit und Existenz jedoch,
ist der Engel, wie jede Kreatur iiberhaupt, zusammengesetzt aus
sich selber und ,einem Andern“. Darum kann der Doctor
Angelicus unmdéglich unter dem ,,Sein“ das Konkrete verstanden
haben. Der an diesen 3. Artikel sich anschlielsende 4. lautet:

Hoefr. 1, p. q. 8. a. 3 und a. 4.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 203

,Utrum in angelo sit idem Suppositum et natura?“ Wozu diese
Frage, wenn im vorausgehenden Artikel das esse gleichbe-
deutend ist mit Suppositum? Auch das Wort: ,adhérieren®,
welches der Heilige vom ,,Sein‘“ behauptet, widerspricht dieser
Ansicht. Man kann sagen, dals das Abstrakte dem Konkreten
inhiriere, niemals aber, dals es adhariere. In diesem Artikel
schliefst der hl. Thomas auch jene Ansicht aus, die behauptet:
es sei von der Wesenheit die Rede, bevor sie existiert. Denn
P. Limb. sagt uns selber (l. ¢. Seite 8), dals dieses nicht in Frage
stehe, indem hierin ein negativ realer Unterschied bestehe.
Wie soll ferner der moglichen Wesenheit (essentiae possibili)
‘das Sein adhérieren? Die Wesenheit im Zustande der objek-
tiven Potenz ist etwas rein Ideales. Das Ideale kann niemals
-aufnehmendes Subjekt eines aktuellen Realen sein. Uberdies ist
die Zusammensetzung aus der moglichen Wesenheit und der
-aktuellen Existenz nicht eine solche in der Wirklichkeit (in facto
esse), sondern nur im Werden (in fieri), insofern wir namlich uns
das Wesen vom méoglichen Sein zum wirklichen iibergehend
denken. In dem wirklich existierenden Wesen bleibt ja die
Wesenheit nicht im Zustande der objektiven Moglichkeit, son-
dern sie ist aulserhalb dieses Zustandes. Dieser Zustand hort
auf, sobald das Ding die Existenz erhilt. Folglich kann das
Geschopf in diesem Zustande nicht mit der Existenz ein Wesen
zusammensetzen. Mit dem, wodurch ein Anderes aufgehoben
wird, kann man nichts zusammensetzen.

Es ist also die reale Wesenheit und die aktuelle Existenz
des Geschopfes, iiber welche der hl. Thomas in diesem Artikel
sich #dulsert. Die reale Wesenheit ist das Subjekt, das Sein ad-
hiriert dieser Wesenheit, als ihre Aktualitit, und der Unter-
schied zwischen beiden ist ein realer.?)

13. In depselben Quodlibeta?®) untersucht der englische
Lehrer die Wesenheit der menschlichen Seele. Auf die Frage:
ob die Seele aus Materie und Form zusammengesetzt sei, er-

1) Diesen Artikel aus den Quodlibeta des hl. Thomas scheint P. Limb.
abermals nicht zu kennen.
?) Quodl. 3. q. 8. a. 20.

169"



294 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

widert der Heilige: ,,Si materia dicatur omne illud, quod est
in potentia quocunque modo, et forma dicatur omnis actus: necesse
est ponere, quod anima humana et quaelibet substantia
creata sit composita ex materia et forma. Omnis enim sub-
stantia creata est composita ex potentia et actu. Manifestum
est enim, quod solus Deus est suum esse, quasi essentialiter exi-
stens, inquantum scilicet, suum esse est ejus substantia. Quod
de nullo alio dici potest. KEsse enim subsistens non potest esse
nisi unum, sicut albedo subsistens non potest esse nisi una. Oportet
ergo, quod quaelibet alia res sit ens participative, ita quod
aliud sit in eo substantia participans esse, et aliud ipsum esse
participatum. Omne autem participans se habet ad participatum,
sicut potentia ad actum. Unde substantia cujuslibet rei
creatae se habet ad suum esse, sicut potentia ad actum. Sic
ergo omnis substantia creata est composita ex potentia et actu,
id est ex eo quod est et esse ut Boéthius dicit (in libr. de hebd.)
sicut album compositur ex eo quod est album et albedine.”

Jede Kreatur ist also aus Materie und Form zusammen-
gesetzt, wenn man unter Materie die Potenz und unter Form
einen Akt iiberhaupt versteht. Und der Grund davon ist der,
weil keine Kreatur das Sein wesentlich besitzt. In Gott allein
gehort das Sein zur Substanz selber, ist also real identisch mit
ihr. Im Geschopfe liegt das Sein aufserhalb der Substanz. Darum
hat es nur Anteil an dem Sein, und in ihm ist ,,ein Anderes‘
die Substanz, welche am Sein Anteil hat, und ,ein Anderes”
das Sein selber, welches die Substanz durch Anteilnahme besitzt.
Dié Substanz bildet daher beziiglich des Seins die Potenz, und
das Sein ist ihr Akt.

Man kann diese Stelle des englischen Meisters durch eine
Erkldrung nicht noch verstindlicher machen, als sie schon in sich
ist. Jedes Geschopf ist zusammengesetzt, weil die Existenz des-
selben aufser der Wesenheit oder Substanz liegt. —-

P. L. kommentiert diesen Text des hl. Thomas in folgender
Weise:1) , Gott allein ist durch sich. Jedes Ding, aulser Gott,

1) 1. ¢. Seite 36.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 295

gebracht, mit einem Worte: jedes Ding ist ein Seiendes (ens)
durch Anteilnahme. Was aber von einem Andern ist, existiert
nicht aus sich, sondern kann blofs existieren, und so ist aller-
dings ,ein Anderes“ die Wesenheit und ,ein Anderes” das Sein,
Denn vorher war es blofs in der Potenz, jetzt ist es actu. Ganz
zutreffend und mit vollem Rechte sagt man daher, die Substanz
oder Wesenheit jedes geschaffenen Dinges verhalte sich zu ihrem
Dasein, wie die Potenz zum Akte. Das, was frither in der
Moglichkeit zu existieren war, ist von Gott in den Akt oder in
die Existenz iibergefihrt worden. Darum konnen in ihm durch-
aus Potenz und Akt unterschieden werden. Daher unterscheiden
wir und geben als richtig zu, dals ,ein Anderes die Substanz
oder Wesenheit und ,,ein Anderes“ die Existenz selber sei, weil
diec Wesenheit, da sie aus sich nur die objektive Potenz bildet,
von einem Andern aber in den Akt gesetzt wurde, zur Exi-
stenz sich verhdlt wie die Potenz zum Akte. Behauptet man
jedoch, dafs im Seienden (ens), das ein Seiendes durch Anteil-
nahme 1st, die Substanz oder Wesenheit eine andere Sache sel
als die Existenz, an welcher die Substanz Anteil hat, so dafs
die Wesenheit als subjektive Potenz, das Dasein aber als der
dieser Potenz entsprechende Akt aufgefalst wird, so miissen wir
dies bestreiten.*

Wer diesen Kommentar des Herrn Autors mit dem Inhalie
der Stelle aus 8. Thomas vergleicht, wird finden, dals das, was
P. Limb. hier sagt, mit dem Texte des hl. Thomas selber in
gar keinem Zusammenhange steht. Nicht darnm hat der Doctor
Angelicus gefragt, woher die Existenz des Geschopfes komme,
sondern wie die Wesenheit zu ihr sich verhalte. Ob die Exi-
stenz des Geschopfes mit der Wesenheit desselben real identisch
sei, das ist der Fragepunkt, den der englische Lehrer sich vor-
legt. (Utrum anima sit composita ex materia et forma.) Der
hl. Thomas lehrt: jedes Geschopf sei aus Materie und Form,
d. h. aus Akt und Potenz, aus der Wesenheit und der Existenz
zusammengesetzt, weil die Existenz nicht zu der Sub-
stanz oder Wesenheit des Geschopfes gehort. Aus
diesem Grunde sei im Geschopfe ,ein Anderes“ die Wesenheit



296 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

und ,ein Anderes” die Existenz. P. Limb. hingegen lalst den.
Heiligen sagen: jedes Geschopf sei von einem Andern, ndmlich
von Gott, hervorgebracht uad darum ein Seiendes durch Anteil-
nahme. Auf diesen Grund hin sei ,,ein Anderes die Wesen-
heit und ein Anderes* die Existenz. Der Herr Autor hat offenbar
hier den hl. Thomas nicht richtig verstanden. Der Heilige stellt.
das Sein durch Anteilnahme dem Sein durch die eigene Wesen-
heit gegeniiber. Gott hat das Sein durch seine Wesenheit oder
Substanz, nicht durch Anteilnahme an dem Sein, weil seine
Wesenheit die Existenz selber, also real mit ihr identisch ist.
Das konstitutive Prinzip der Wesenheit ist auch das konstitutive
Prinzip der Existenz und umgekehrt. Aus diesem Grunde
ist in Grott nicht ,,ein Anderes‘ die Wesenheit und ,,ein Anderes®
die Existenz. Die Wesenheit oder Substanz des Geschopfes
aber schlielst die Existenz nicht ein, letztere, die Existenz, geht
nicht aus der Wesenheit oder den konstitutiven Prinzipien der-
selben hervor. Die Existenz liegt anlserhalb der Wesenheit.
Darum ist sie von der Wesenheit real unterschieden oder ,ein
Anderes®. Das Geschopt existiert durch Teilnahme an dem Sein,
bedeutet also demnach in erster Linie nicht, wie der Herr
Autor meint, soviel als: das Geschopt hat das Dasein von einem
Andern, sondern es besagt zuniichst nur, die Existenz des Ge-
schopfes ist nicht die Substanz desselben, ist real von derseiben
unterschieden. Krst unter dieser Voraussetzung folgt dann die
Richtigkeit des von P. Limb. aufgestellten Satzes: das Geschopt
habe seine Existenz von einem” Andern, von Gott. Ohne die
Voraussetzung des realen Unterschiedes ist die Behauptung des
Herrn Autors unrichtig. ,,Was ein Ding durch seine Quidditét
hat, das hat es nicht von einem Andern®, so lautet die Sentenz
des englischen Lehrers. Die Argumentation des P. Limb. mufls
daher, um richtig zu sein, umgekehrt werden. Der Herr Autor
sagt: ,,was von einem Andern ist, das existiert nicht aus sich*.
Es mufs heifsen: was nicht aus sich, durch und vermige seiner
Wesenheit ist, d. h. dasjenige, dessen Dasein aufserhalb der
Wesenheit und deshalb real von ihr unterschieden ist, existiert
nicht aus sich oder durch sich, sondern durch ein Anderes, durch



Das Verhédltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 297

Gott. Ferner sagt P. Limb.: ,,was durch ein Anderes ist, das
existiert nicht aus sich, sondern kann blofs existieren®. Auch
dieser Ausspruch verlangt, um richtig zu sein, einen andern
als notwendige Voraussetzung. Halten wir ndmlich Wesenheit
und Existenz des Geschioptes fiir real identisch, so kénnen wir
nicht sagen: ,das Geschopf kann blofs existieren”, nein, dann
sind wir genétigt zu sagen: ,das Geschopf mufls existieren®.
Denn wie es das Wesenheit-sein nicht von einem Andern, son-
dern durch seine eigene Quidditit hat, so hat es dann auch das
Dasein, die Existenz durch die konstitutiven Prinzipien seiner
Wesenheit. Folglich ist das Geschopf nicht blofs in der objek-
tiven Potenz, es muls, im Gegenteil, in der Wirklichkeit
sein. Dadurch ist dann abermals der Begriff: ,Geschopf* auf-
cehoben. Das Geschopf ist unerschaffen, denn es ist notwendig
da. Das an sich blofs Mogliche, die objektive Potenz, hat folglich
ihren Grund im realen Unterschiede zwischen der Wesenheit
und dem Dasein des Geschopfes. Auf die weitere Ausfiihrung
des Herrn Autors brauchen wir nicht mehr ndher einzugehen.
Seine Argumentation hat immer, durch die ganze Broschiire hin-
durch, denselben Refrain: bevor die Wesenheit existierte, friither
war die Wesenheit des GGeschépfes nur mdglich, war sie in der
potentia objectiva. In diesem Zustande betrachfet, unterscheidet
sie sich real von sich selber im Zustande ihres aktuellen Daseins.
Allein sobald sie existiert, unterscheidet sie sich blols virtuell
oder vermoge unserer Auffassung. Der Grund, warum wir nicht
weiter auf diese Ansicht eingehen, ist klar. P. Limb. hat uns
ja selber versichert, dals es sich gar nicht um die mogliche
Wesenheit, um das Geschopfim Zustande der objektiven Potenz
handle. Alle Autoren seien hierin einer Meinung, dals nidmlich
der Unterschied diesbeziiglich als ein realer angenommen wer-
den miisse. Warum der Herr Autor trotzdem den Argumenten
des hl. Thomas gegeniiber immer und immer wieder auf diese
objektive Potenz sich beruft und damit die Stellen aus dem
englischen Lehrer zu erkliren sich bemiiht, ist uns allerdings
ganz und gar unverstdndlich. Dals der hl. Thomas immer nur
von dem Verhiltnis der moglichen Wesenheit zu derselben



298 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Wesenheit, sobald sie existiert, gesprochen haben, von dem Ver-
haltnisse der existierend en Wesenheit zu dieser ihrer Existenz
aber uns niemals ein Wort sagen soll, ist eine Behauptung, die
dem englischen Meister selber wenig zur Ehre gereicht und seine
Genauigkeit, den herrlichen Autbau und die sonst allgemein an-
erkannte Vollendung seines Lehrsystems in einem sonderbarem
Lichte erscheinen lilst. KEbenso entschieden unrichtig ist die
Ansicht des Herrn Autors, S. Thomas habe gelehrt, Wesenheit
und Existenz der Geschopfe seien deshalb ,ein Anderes“ und
»ein Anderes”, weil die Existenz von Gott komme. Dariiber
steht in der vorhin zitierten Stelle des Doctor Angelicus nicht
ein Wort. Ein Anderes und ein Anderes sind sie, weil sie sich
real von einander unterscheiden, indem die Existenz aulserhalb
der Substanz oder Wesenheit liegt, fiir die Wesenheit also ein
Accidens ist.

Noch in anderer Weise lidlst sich darthun, dafs P. Limb.
den hl. Thomas nicht richtig verstanden hat. Der Herr Autor
sagt: 1) ,,Die Substanz und Existenz sind deshalb ,ein Anderes
und ,ein Anderes”, weil die Wesenheit, aus sich in der objek-
tiven Potenz, von einem Andern in den Akt iibergefihrt worden
ist. Daher verhilt sie sich zur Existenz wie die Potenz zum
Akte. — Zu wem steht nun die Wesenheit im Verhéltnisse der
Potenz? Zu sich selber? oder zu Gott, der sie hervorgebracht?
oder zu einem Dritten? Das erste ist unmoglich, denn die Potenz
ist mnach 8. Thomas aufnehmendes Prinzip. Nichts aber kann
sich selber aufnehmen. Folglich ist nichts zu sich selber in der
Potenz. Das zweite ist unrichtig, denn, wie P. Limb. selber ge-
steht, handelt es sich in dieser Streitfrage nicht um die mog-
liche, sondern um die existierende Wesenheit. Die existierende
Wesenheit aber ist nicht mehr in der Potenz zu der wirkenden
Ursache, sondern sie ist aulserhalb ihrer Ursachen. KEs bleibt
demmnach nur das Dritte iibrig: die Existenz, zu welcher die
Wesenheit in der Potenz ist. Da nun nichts zu sich selber in
der Potenz ist, so muls dieses Dritte, die Existenz, etwas von

1y 1. e. Seite 37.



Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 259

der Wesenheit real Unterschiedenes sein. Mit Recht bemerkt
daher der englische Lehrer, die Wesenheit sei in der Potenz
zam partizipierten Sein. Der Herr Autor konfundiert noch
dazu die wirkende Ursache mit der formalen. Die Wesenheit
wird nicht gemifs der wirkenden Ursache existierend genannt,
sondern nach demn, was ihr, als der causa formalis, die Wirk-
lichkeit verleiht. Dem hl. Thomas ist die Existenz der Akt,
wodurch die Wesenheit da 1st. ,,Das Wort: Akt, schreibt
P. Kleutgen,!) bezeichnet eigentlich nicht sowohl das Wirk-
liche, als das, wodurch etwas, das sein kann, wirklich ist oder
wird, also was die Wirklichkeit verleiht. Und zwar ist dies
nicht blofs wahr, wenn es in seiner urspriinglichen Bedentung,
fiir eine verdndernde Thétigkeit ndmlich, genommen wird, sondern
auch, wenn es blofse Wirksamkeit, oder auch Fihigkeit oder
Form bedeutet. Jedoch darf man alsdann unter dem Wirklich-
keitverleihen kein Erzeugen oder Hervorbringen verstehen; denn
in diesen Fillen ist der Actus Ursache der Wirklichkeit nach
Art der Form (causa formalis) und nicht nach Art einer wirken-
den Kraft (causa efficiens), wie z. B. das Leben die Ursache ist,
weshalb der Lebendige lebt.“ Nicht von der wirkenden, sondern
von. der formalen Ursache ist die Rede, wenn wir fragen, wodurch
die Wesenheit existiere, welches der Grund sei, dals sie thatséichlich
da ist, wiihrend sie auch nicht da sein konnte. Indem nun P. Limb.
den realen Unterschied zwischen der Wesenheit und der Existenz
bestreitet, andererseits aber doch wieder behauptet, die Wesen-
heit sei in der Potenz, in potentia objectiva, so kann dasjenige, be-
ziiglich dessen die Wesenheit in der Potenz sein soll, nur die wir-
kende Ursache sein. Aus sich ist sie moglich, daher in der objek-
tiven Potenz zu Gott, der wirkenden Ursache. Zu sich selber steht
sie nicht in der Potenz. Dafs der Herr Autor die hervorbringende
Ursache im Auge habe, geht nicht nur deutlich aus dieser Stelle
hervor, sondern noch viel bestimmter und klarer aus dem, was
er am Schlusse seiner Broschiire schreibt. Dort heilst es namlich,?)
wJedes Ding, das von einem Andern hervorgebracht werden muls,

1) Philos. der Vorzeit. 2. B. 2. Aufl. Seite 53. n. 570.
5) 1. ¢. Seite 68.



300 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

ist, sobald es existiert, nicht so fast, weil es existiert (quia est),
sondern weil es gemacht und geschaffen worden ist. Da-
durch geschieht es, dals mit der gesetzten Bedingung des Be-
wirkens (effectionis) jenes Ding in Wahrheit und eigentlich Etwas!)
ist und so genannt wird. So lange aber diese Bedingung nicht
gesetzt wird, ist es nichts und wird auch als solches erachtet.
Daher offenbart sich der innerste Grund (ratio intima) des ge-
schaffenen Seienden vorziiglich (potissimum) darin, dafls es ,von
einem Andern“ gemacht und hervorgebracht worden ist. Daraus
folgt, dals das geschaffene Seiende, aus sich selber und durch
seine Wesenheit, nicht in actu ist, sondern nur in der Potenz,
damit es von einem Andern in den Akt ibergefiihrt werde.
Daraus folgt weiters, dals das Ganze, welches wir unter Setzung
der Bedingung des Erschaffens als existierend auffassen, wir nur
als in der Potenz, dals es hervorgebracht werde und existiere,
auffassen konnen, sobald diese Bedingung entfernt und negiert
wird. Obgleich demnach Wesenheit und Existenz sachlich eins
und dasselbe sind, welil alles das, was wir unter Sefzung der
Bedingung des Bewirkens als existierend auffassen, und was
ohne diese Bedingung (semota conditione) wir als in der Mog-
lichkeit zu existieren uns denken, die Wesenheit selber ist. Jedoch
haben wir ein objektives Fundament, auf welches gestiitzt unser
Verstand die Existenz von der Wesenheit unterscheidet, und
diese auf jene, gleichsam als die Potenz auf den Akt, oder als
das aufnehmende Subjekt auf den aufgenommenen Akt, bezieht.
Diese Beziehung ist aber nicht in der Sache selber, denn jene
Potenz ist nicht eine reale und subjektive, sondern nur eine
objektive und logische, weil die Wesenheit, welche getrennt von
der Existenz in Betracht kommt, nicht etwas Physisches ist,
sondern nur formaliter, insofern sie den Gegenstand einer Er-
kenntnis bildet.

Das ist allerdings eine ganz arge Begriffsverwirrung, wie
sie hier zutage tritt. Nicht die Existenz also ist der Grund.

1) Dafs ein Ding nicht Etwas, d. h. eine Wesenheit wird durch
ecine wirkende Ursache, werden wir spiiter aus S. Thomas und andern Autoren
nachweisen,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 301

dafs ein Ding da ist, sondern den eigentlichen, und zwar innersten
Grund bildet das Hervorbringen, die effectio, der wirksamen Ur-
sache. Es ist nicht moglich, noch deutlicher die causa formalis
mit der wirkenden zu verwechseln. Damit ist denn auch der
Weg zu unlosbaren Schwierigkeiten gesbnet.!) Zunichst ver-
stofst es gegen alle und jede Philosophie, die wirkende Ursache
als den innersten Grund anzufiihren, warum ein Wesen existiert.
Keinem Menschen wird es je einfallen, auf die Frage, warum
die Wand weils ist, zn antworten, weil der berufene Handwerker
sie weils angestrichen hat. Jeder wird und mufls denknotwendig
sagen: deshalb ist sie weils, weil sie die weilse Farbe besitzt.
Dasselbe gilt auch in unserer Frage. Der Grund, warum das
Geschopt existiert, ist, weil es die Existenz hat. Woher sie ge-
kommen, um das handelt es sich gar nicht. Den formalen Grund
wiinschen wir bei dieser Frage zu wissen, nicht aber die wirkende
Ursache. Den zweiten Verstols gegen alle und jede Philosophie
hat P. Limb. dadurch gemacht, dals er die wirkende, also dufsere
Ursache, als den innern, ja innersten Grund einer Sache
hinstellt. Den #ulsern Grund als innersten angeben, heilst doch
den Widerspruch aut die Spitze treiben. Eine dritte Schwierig-
keit liegt darin, dafs der hl. Thomas lehrt, die Wesenheit sei
in der Potenz zum Sein. Haben wir den innersten Grund der
Existenz des Geschopfes in der aulsern Ursache, also in Gott
zu suchen, so ist das Geschopf nach der Sentenz des Doctor
Angelicus in der Potenz sum Sein, das heifst zu Gott. Folglich
18t Gott das Sein der Kreatur. Gemils des Seins ist ja, wie
der Herr Autor sagt, jedes Ding etwas und wird so genaunt.
Mit dieser Sentenz hat P. Limb. nicht nur die ganze gesunde
Philosophie gegen sich, welche erklart, dals die wirkende Ursache
immer getrennt vom Bewirkten, und eben darum eine iufsere
sei, sondern ein Irrtum von noch grolserer (Gefahr wiirde damit

1) Nach diesem Prinzip wiire schliefslich auch zwischen Wesenheit
und Accidens nicht mehr ein realer Unterschied. Denn so gut wie die
Wesenheit, ist auch das Accidens ein Geschaffenes, durch die wirk-
same Ursache Gewordenes.



302 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

ausgesprochen. Wenn man sagt, schreibt S. Thomas,!) die Dinge
seien nicht durch sich, sondern durch Gott, so ist das nicht von
der innern formalen Ursache zu verstehen. Denn was diese
betrifft, so sind die Geschopfe durch ihr eigenes, das ge-
schaffene Sein. Man hat also jenes ,,durch® auf die dulsere, vor-
bildliche und wirkende Ursache zu beziehen.?) Der Irrtam, vor
dem wir warnen miissen, ist das System des Pantheismus. Exi-
stiert nimlich das Geschopf nicht so fast, weil es ist, d. h. weil
es eine Existenz hat, sondern weil es hervorgebracht und bewirkt
worden ist, so liegt es offenbar sehr nahe, dals, da es sich um
den innern formalen Grund handelt, wie P. Limb. selber gesteht,?)
nicht um den &dufsern wirksamen, nach dieser Theorie Gott als
die innere formale Ursache angenommen werde. Gott wire in
diesem Falle das esse participatum der Kreatur, wiirde von der
Kreatur anfgenommen, verhielte sich zu ihr wie ein Accidens etc.
Der englische Meister trdgt in Bezug auf Gott das gerade Gegen-
teil vor von dem, was der Herr Autor behauptet. Dem Heiligen
ist der innere formale Grund, warum die Geschopfe existieren,
ithr eigenes Sein, nicht aber die wirkende Ursache, Dieses Sein
wird von der Kreatur aufgenommen, denn sie ist in der Potenz
zu 1thm. An diesem Sein hat die Kreatur Anteil. Es kommt
zur Wesenheit hinzu (advenit), das Geschopt wird ein Seiendes
genannt, weil es das Sein hat. Die Benennung eines Dinges
geschieht mit Ausnahme der Beziehung (relatio) nicht in Ruck-
sicht auf eine aulsere, sondern im Hinblicke aut die innere Ur-
sache.t) Wie konnte 8. Thomas in dieser Weise sprechen, wenn

1) 1. dist. 8. ¢. 1. a. 2. ¢. und ad 2um.

?) Sicut dicit Bernardus serm. 4. sup. cant. Deus est esse omnium
non essentiale, sed causale. . . . Divinum esse producit esse creaturae in
similitudine sui imperfecta. Et ideo esse divinum dicitur esse omnium rerum,
a quo omne esse creatum effective et exemplariter manat. . . . Esse
creatum non est esse ,,per aliud, si ly ,,per* dicat causam formalem
intrinsecam. Imo ipso formaliter est creatura. Si autem dicat causam
formalem extra rem, vel causam effectivam, sic est per esse divinum et
non per se.

3) L. e. Seite 12.

4) Cfr. 1. p. q. 13. a. 11, ¢. — 1ib. q. 87. a. 2 c. und ad 2um. ib
q. 6. a. 4. ¢, — 1,2 q. 7. a. 2. ad 1um, '



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 303

er nichts anderes dabei im Auge hat als die wirkende Ursache,
die Thitigkeit (effectio) dieser Ursache. Die Kreatur existiert
also, weil sie ist, d. h. weil sie das von einem andern hervor-
gebrachte und ihr mitgeteilte Sein in sich hat. Und in der
That! Entweder erhilt die Wesenheit etwas durch die Thitig-
keit (effectio) des andern, was sie aus sich nicht hatte, oder sie
erhalt nichts. Erhélt sie nichts, so bleibt sie in der Moglichkeit,
in der potentia objectiva, sie ist und bleibt essentia possibilis.
Erhiil¢ sie etwas, so kann es nur ein Zweifaches sein, namlich:
das, wodurch sie Wesenheit, oder das, wodurch sie existie.
rende Wesenheit wird. Ersteres, lehrt der Doctor Angelicus,
hat das Geschopt nicht durch ein Anderes, sondern durch
sich, durch seine Quidditit. Folglich eriibrigt nur das letztere.
Die Wesenheit erhilt durch die wirkende Ursache etwas, namlich
das Sein, die Existenz. Dieses Sein, die Existenz, ist dann der
mnerste Grund, wodurch das Geschopf ist, nicht aber die effectio,
Eine andere Schwierigkeit folgt aus der Bemerkung, ,,die gesetate
Bedingung der effectio sei der Grund, dals ein Ding Etwas sel
und dafiir gehalten werde“. Abgesehen von der Unrichtigkeit,
dals ein Ding durch die wirkende Ursache Etwas werde, ist
es ebenso unrichtig zu behaupten, die gesetzte Bedingung, also
die conditio sine qua non, sei der Grund, der formelle innere
Grund, dals ein Ding Etwas sei und dafiir gehalten werde. Die
Thitigkeit der wirkenden Ursache (effectio), das Setzen dieser
Bedingung ist allerdings notwendig (conditio sine qua non), dals
eine Wirkung entstehe, allein der innerste Grund, dals das
Bewirkte existiere, ist sie nicht.

Aber vielleicht falst der Herr Autor diese ,,effectio“ im passiven
Sinne? Versteht er darunter die creatio passiva? Der innerste
Grund, warum ein Ding ist, widre dann die Bezichung des
Geschopfes zur hervorbringenden Ursache. Allein, damit ist der
Sache sehr schlecht gedient. Das hielse abermals eine Unrich-
tigkeit vorbringen. ,Das Sein, schreibt Johannes a S. Thoma,?)
1st nicht eine dulsere Benennung, hergeleitet aus der voraus-

1) in 1. p. D. Thom. q. 3. disp. 4. a. 3.



304 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

gegangenen Hervorbringung, noch auch eine blofse Beziehung
der Abhingigkeit von der wirkenden Ursache. Das Sein ist viel-
mehr etwas schr Reales und benennt die Sache innerlich.
Kein Ding wird ja als im Besitze des Seins bezeichnet, aufser
es ist in sich etwas Reales. Von der Negation unterscheidet
es sich dadurch, dafs es sich aufser dem Nichts befindet. Das
Sein mufs somit notwendig etwas Reales in sich sein, nicht
aber blols eine &duflsere Benennung. Diese setzt ja im also Be-
nannten nichts. Auch ist das Sein nicht eine reine Beziehung
(relatio) zu einem Andern, der wirkenden Ursache. Kin jedes
Ding hat das Sein in Bezug auf sich. Nur insofern besitzt es
das Sein, als es dasselbe in sich hat.“ Horen wir iiberdies
noch den Doctor Angelicus selber:!) , Allerdings schlielst die
Schopfung, passiv genommen, eine Beziehung, und zwar eine reale,
in sich. Aber dasjenige, woraus die Beziehung der Schiépfung
hauptsichlich (principaliter) entsteht, ist die fiir sich bestehende
Sache (res subsistens), von welcher die Beziehung der
Schopfung verschieden ist. Diese, die Beziehung, ist zwar
auch ein Geschaffenes, aber nicht in erster (principaliter), sondern
nur in zweiter (secundario) Linie, némlich als etwas Mitge-
schaffenes.“ Anderswo?) sagt der Heilige: ,Die Schopfung,
passiv genommen, ist allerdings eine Beziehung. Allein, insofern
diese Beziehung in Wahrheit eine solche ist, bildet das Geschipf
deren Subjekt, und hat friither das Sein als sie selber,
sowie iiberhaupt das Subjekt friiher ist als das Accidens.“ Aus
all’ dem geht hervor, dafls die Schopfung, weder aktiv noch auch
passiv genommen, den innern formalen Grund bildet, warum
die Kreatur existiert.?)

1) de potentia ¢. 3. a. 3 ad 7um.

) 1. p. q. 45. a. 3. ad 3um. Respectus, quo essentia rei refertur
ad Deum ut ad principium, est ,aliud”“ quam essentia. Cf. de veritate.
q. 21, a. 5. ad 5um.

%) Daraus ergibt sich auch die Unrichtigkeit dessen, was P. Kleutgen
irgendwo sagt. (Philos. der Vorz. 2. B. 2. Aufl. Seite 735. n. 944.) Der
genannte Herr Autor schreibt: ,,Nur jenes Wesen ist seinem Sein nach
absolut, dem das Sein nicht infolge seiner Beziehung, die es zu einem An-
dern hat, sondern seiner selbst wegen zukommt.* Die Beziehung zu einem



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 305

Fassen wir das Resultat unserer Untersuchung der Lim-
bourgschen Theorie kurz zusammen, so lautet es: Der Herr

Andern, so horen wir S. Thomas lehren, ist nicht der Grund, dafs ein
Ding das Sein besitzt, sondern die Beziehung folgt erst auf das Sein, und
letzteres ist frither als die Beziehung. Man kann also nicht sagen, ein
Ding sei inf olge der Beziehung zu einem Andern. Die Worte |, seiner
selbst wegen zukommen** haben also einen andern als den von P. Kleutgen
angedeuteten Sinn. Sie besagen niimlich, dals in jenem Dinge, dem das
Sein ,,um seiner selbst willen zukommt, das Sein real identisch ist mit
der Wesenheit, indem das Prinzip, durch welches die Wesenheit konstituiert
wird, auch zugleich das Sein konstituiert. Darum kommt das Sein einer
Wesenheit dieser Art ,,um ihrer selbst willen® zu. Der Beweis ist sehr
einfach, denn P. Kleutgen sagt in kurzen Worten: das Geschopf ist infolge
elner Beziehung, d. h. ein ,ens ab alio“, Gott ist nicht infolge einer Be-
zichung, d. h. ein ,,ens a se®, durchaus unbedingt und voraussetzungs
los. Dies sei nach dem Eingestindnisse aller der erste und eigent-
lichste Begriff des Absoluten. Dann fihrt der genannte Herr Autor fort
{(ib. n. 945): ,,Allein wenn die Absolutheit des Seins zuniichst diese Unab-
hingigkeit bedeutet, so wird sie doch durch dieselbe nicht in erschipfender
Weise erkliirt. Zu ihrer nihern Bestimmung bediente sich die Scholastik
es Begriffes der lautern Wirklichkeit (actus purus), weil durch denselben
von Gott jede Potentialitit ausgeschlossen wird.* — Verhilt sich die Sache
in der That also, dann miissen wir uns mehrere Fragen erlauben. Wenn
der Begriff Gottes als eines ,,ens a se der erste und cigentlichste,
nach aller Eingestindnis ist, wie kommt es dann, dals das Wesen Gottes
dadurch doch nicht in erschépfender Weise erklirt wird? Durch den
“rsten und eigentlichsten Begriff wird doch jedes Wesen am er-
schopfendsten bestimmt. Aus den Worten des P. Kleutgen folgt also zur
Evidenz, dals der Begriff Gottes als eines ,ens a se‘ nicht der erste
ind eigentlichste ist. Dies ist vielmehr der Begriff des ,,actus purus®,
der jede Potentialitit von Gott ausschlielst. Dieses kann aber nur
ceschehen, wenn Gottes Wesenheit real identisch ist mit seinem Dasein.
Nur in diesem Falle hat Gott keine Potentialitit. Der erste und
eigentlichste Begriff Gottes ist mithin der eines ,actus purus®, der
eines ,ens a se* ist dann notwendige Konsequenz. Daraus folgt weiters
zur Evidenz, dals der erste und eigentlichste Begiiff des Geschopfes
nicht der Begriff eines ,ens ab alio® ist, sondern der Begriff eines
srealiter compositi ex potentialitate et actu®. Der Begriff des ,,ens ab alio*
ist notwendige Konsequenz. Ferner: wenn die Scholastiker den ersch ¢ pfen-
den Begriff Gottes im ,,actus purus®, d. h. also in der realen Identitiit
der gittlichen Wesenheit mit dem Dasein finden, kann man es dann noch
dahingestellt sein lassen, ob S. Thomas den realen Unterschied in den



¥

306 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Autor hat manches vorgebracht, was nach seinem eigenen frithern
Gestdndnisse nicht zur Sache gehort, weil dariiber nie ein Streit
geherrscht hat; im iibrigen aber enthalt die Argumentation des
Herrn Autors gerade sehr viele Unrichtigkeiten. Der Beweis
fiir dieses unser Urteil ergibt sich ans dem vorhin Gesagten von
selber. Denn es ist unrichtig, dafs die Kreatur in erster Linie
deshalb ein ,ens participative” sei und genannt werde, weil sie
die Existenz von einem Andern hat. Das ist die Kon-
sequenz, nicht aber der innerste Grund. Der eigentliche Grund
ist im realen Unterschiede zwischen der Wesenheit und Exi-
stenz des Geschopfes zu suchen. Weil weder die Wesenheit
noch die konstitutiven Prinzipien derselben die Existenz enthalten,
also real von der Existenz unterschieden sind, deshalb mufs die
Kreatur das Dasein von einem Andern erhalten. Hitte das
(Geschopf die Existenz durch seine Quidditit, so wire das Ge-
schopt durch sich, nicht durch ein Anderes da. (Quidquid res
habet per suam Quidditatem, habet per se, non ab alio,) In
zwelter Linie, ndmlich auf Grund des realen Unterschiedes,
wird das Geschopf auch ein ,,ens participative® genannt, weil es
die Existenz von einem Andern hat. Dies ist jedoch Folge,
nicht innerster Grund, das ,ens participative ist der kontradik-
torische Gegensatz zu dem ,,ens per essentiam®. Richtig ist, dals
,ein Anderes” dic Wesenheit und ,ein Anderes”“ die Existenz
ausmacht, indem die Wesenheit frither in der blolsen Potenz
war, jetzt aber in actu sich befindet. Allein umn die essentia
possibilis, die offenbar hier gemeint ist, handelt es sich nicht,
behauptet P. Limb. selber. Zwischen der moglichen und ak-
tuellen Wesenheit ist ein realer Unterschied allgemein zugegeben.
Es ist auch unrichtig, dals die Substanz oder Wesenheit des
Geschopfes deshalb zu ihrem Sein, wie die Potenz zum Akte sich
verhalte, weil das, was frither in der Moglichkeit zu existieren

Kreaturen gelehrt habe? Gehort S. Thomas nicht zu den Scholastikern 7
Und lehrt der Doctor Angelicus nicht bestindig, das Sein der Kreatur sei
mit einer Potentialitit vermischt? Endlich fragen wir, ob blofs die
Thomisten ,,im strengsten Sinne‘‘ zu den Scholastikern zu rechnen sind?
Nur diese sollen den realen Unterschied gelehrt haben.



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 307

war, von Gott in den Akt iibergefiihrt wurde. Denn dieses Mog-
liche, die Wesenheit im Zustande der objektiven Potenz, kann
gar nicht aktuell werden. Dieses Mogliche ist ja nichts anderes
als das Ideale, oder die causa exemplaris. Das Ideale aber er-
hilt nach einstimmiger Lehre der Philosophen, Hegel mit seinem
Anhange natiirlich ausgenommen, niemals die Wirklichkeit. Die
Wesenheit in der objektiven Potenz wird folglich niemals actu.
Die wirkende Ursache kann Etwas nach diesem Ideale als dem
Vorbilde aktuell hervorbringen. Was ist nun dieses Etwas, das
nach dem Ideale actu geschaffen wird? In der Theorie des
P. Limb. kann es nur die Existenz selber sein. Das Potentiale,
d. h. die Wesenheit im Zustande der subjektiven Potenz,
nimmt der Herr Autor nicht an; die Wesenheit im Zustande der
objektiven Potenz kann nicht geschaffen werden: folglich ist
nur die Existenz allein zu erschaffen. Nun lehrt aber S. Thomas,
die Existenz sei nicht das, was, sondern das, wodurch Etwas
als geschaffen, d. h. actu da ist. Ferner sagt der Heilige, die
Existenz sei nicht das, was geschaffen, sondern das, was mit-
geschaffen wird. Endlich haben wir in diesem Falle thatsachlich,
a parte rei, die Existenz allein. Die Existenz ist aber der Akt.
Folglich ist das (Geschépf actus purus. Die objektive Potenz
bleibt nicht in der existierenden Wesenheit, sie wird viel-
mehr durch die Existenz, als durch ihr Gegenteil, aufgehoben.
(Ganz unrichtigerweise sagt also P. Limb. ,in eo“ d. h. in dem,
was frither in der objektiven Potenz war, jetzt aber von Gott
aktuiert worden ist, sel noch Potenz und Akt zu unterscheiden.
Die objektive Potenz ist nicht mehr und die subjektive verwirtt
der Herr Autor. Konsequent seiner Lehre kann es also nur die
Existenz allein sein, die a parte rei vorhanden ist. Damit ist
das Geschopt actus purus, das heilst, es ist geschaffen und zu-
gleich ungeschaffen. Oder soll vielleicht das Geschopf aus dem
Idealen, als der Potenz, und dem Aktualen, als dem Akte zu-
sammengesetzt sein? ,Freilich, schreibt P. Kleutgen,!) besteht
nach der Lehre des hl. Thomas das Ding aus der Wesenheit,

1) 1. e. Seite 66. n. 576.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. I11, 20)



308 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

als dem Vermogen zu sein, und dem Dasein, als dem Akte oder
der Verwirklichung dieses Vermdgens; aber man darf dies Ver-
mogen, zu sein, nicht mit der Moglichkeit, zu sein, die durch den
Begriff gegeben ist (also mit der potentia objectiva), verwechseln.
Denn wie Cajetan bemerkt, wire es absurd, sich ein Wesen, den
Menschen z. B., aus einem moglichen und wirklichen Menschen
zusammengesetzt zu denken, weil das ebensoviel heifsen wiirde,
als der Nichtseiende werde mit dem Seienden ein Wesen. Man
erinnere sich also, dals man vom Vermodgen, zu sein (dem Sein-
konnen), im doppelten Sinne reden kann. Entweder will man
dadurch nichts anderes ausdriicken, als dals die Dinge Gegen-
stand der Erkenntnis und Macht ihres Urhebers sind (potentia
objectiva); oder man versteht unter jenem Vermdgen, zu sein,
etwas nicht mehr blofs in seinen Ursachen, sondern in sich
Seiendes, ein schon Reales, das jedoch noch der vollen Verwirk-
lichung bedarf (potentia receptiva seu subjectiva).1) Dem Herrn
Autor stehen also nur drei Wege offen: entweder muls er die
subjektive Potenz anerkennen, oder das (reschopf zusammenge-
sctzt sein lassen aus dem Idealen und Aktualen, oder die Exi-
stenz allein, ohne Zusammensetzung mit einem Andern, und da-
mit den actus purus der Kreatur verteidigen. Bekennt sich
P. Limb. zur Potentia subjectiva, so ist damit der reale Unter-
schied zwischen Wesenheit und Existenz gegeben; oder der Herr
Autor behauptet, aut den zwei ersten Wegen wandelnd, um mit
Cajetan zu reden, Absurdititen.

Darum ist es ferner unrichtig, dals die Wesenheit in der
objektiven Potenz zur Existenz sich verhalte, wie die Potenz zum
Akte. Die Potenz und der Akt, das Aufnehmende und Aufzu-
nehmende, miissen in eodem genere sein. Die objektive Potenz,

1) P. Kleutgen gibt also zu, dafs S. Thomas etwas nicht blofs in
seinen Ursachen Mogliches, sondern in sich Seiendes, ein schon Reales
annehme, das jedoch noch der vollen Verwirklichung bedarf. Kann man
dann noch, ohne Widerspruch mit sich selber, ,,es dahingestellt sein lassen®,
wie derselbe P. Kleutgen sagt, ob der Doctor Angelicus, zwischen diesem
in sich Seienden und schon Realen, nimlich der Wesenheit, das noch seiner
vollen Verwirklichung bedarf, und dieser vollen Verwirklichung, der Exi-
stenz, einen realen Unterschied angenommen habe?



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 309

das Jdeale aber ist mit dem realen Akte, der Existenz, nicht in
eodem genere. Auch ist es unrichtig, dals die Kreatur nicht so
fast sei, weil sie existiert, sondern, weil sie von Gott geschaffen
und hervorgebracht worden ist. Denn jedes Ding wird nach
dem benannt, was es in sich hat, nicht nach der aulsern Ur-
sache. Die Relation hat ein édufseres zum terminus, allein die
Existenz ist keine Relation, sondern diese letztere folgt auf das
Dasein. Es ist richtig, dafs die Sache in Wahrheit und eigent-
lich erst dann existiert, wenn sie hervorgebracht, die Bedingung
des Hervorbringens gesetzt worden ist. Aber unrichtig ist die
Behauptung, dafs das Setzen dieser Bedingung den innersten
Grund der Existenz des geschaffenen Seienden darstelle. Die
Thitigkeit der wirkenden Ursache ist niemals innerster Grund.
Ebenso ist es unrichtig, dals durch das Setzen dieser Bedingung
das Ding Etwas sei und dafiir gehalten werde. Etwas ist das
Ding auch ohne wirkende Ursache, néimlich durch seine Quidditt.
Es ist richtig, dals nichts iibrig bleibt in der Wirklichkeit als
das possibile, wenn man die Thétigkeit der wirkenden Ursache,
das Setzen dieser Bedingung wegnimmt und negiert (semota et
negata hac conditione). Allein es ist ganz und gar unrichtig,
dafs 8. Thomas oder irgend ein Thomist je gelehrt haben soll,
die Wesenheit der Geschiopte bleibe auch getrennt von einer
Existenz als realer Teil, oder sie setze zu ihrem Dasein nicht
eine wirkende Ursache voraus. Der Herr Autor konfundiert
wiederum das Unterschieden-sein mit dem Getrennt-sein. Uber-
haupt leidet die ganze Broschiire an der notwendigen Klarheit
der Begriffe. Am Anfange finden wir allerdings das richtige
Wort: ,,distinctum®. Spéter aber wechseln die termini: ,differre®,
»separari, als wire das alles eins und dasselbe. Der Ausspruch
des P. Limb. endlich: ,,Wesenheit und Existenz seien der Sache
nach identisch, weil wir alles das, was wir mit der Setzung der
Bedingung als existierend, ohne Setzung derselben aber uns nur
als in der Moglichkeit denken, ist ebenso unrichtig, wie alles
frithere. Wir denken uns in beiden Fillen eine und dieselbe
Wesenheit als solche. So oft wir die Wesenheit als solche
denken, abstrahieren wir von der Existenz oder Nichtexistenz.

oo



310 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Denken wir uns die Wesenheit, nicht als solche, sondern be-
stimmt als existierende oder bestimmt als nicht existierende, s
konnen wir allerdings im ersteren Falle nicht von der Existenz
absehen, wie wir im letzteren es thun miissen. Jedoch denken
wir in beiden Féllen dabei nicht an die wirksame &ufsere, son-
dern an eine innere formale Ursache. Nur wenn wir das Ge-
schopt als Geschdpf auffassen, miissen wir die aulsere Ursache
mitdenken, dann betrachten wir die Kreatur eigens in ihrer
Beziehung zur hervorbringenden Ursache.

Welches ist nun in Wahrheit der innere formale Grund,
dals das Geschopt ist oder existiert? Die Wesenheit selber ist
es nicht, ,,denn, sagt P. Limb. (Seite 6), das geschaffene Seiende,
well von einer duflsern Ursache hervorgebracht, ist oder existiert
nicht durch seine Wesenheit“. Gott, die wirkende Ursache,
1st es auch mnicht, denn dies ist der dufsere, nicht aber der
innere formale Grund. Es kann also nur Etwas sein, das zu
dieser Wesenheit hinzukommt, von der wirkenden Ursache dieser
Wesenheit mitgeteilt und, damit es eben den innern formalen
Grund bilde, von der Wesenheit in sich selber aufgenommen
wird: ,,adhaeret essentiae”, bemerkt der englische Lehrer. Dies
ist eben die Existenuz.

Kein Unternehiuen ist demnach aussichtsloser, als dieses,
dafs man den hl. Thomas fir die Verteidigung des virtuellen
Unterschiedes eintreten lassen will. Der Wortlaut seiner klaren
und bestimmten Ausdrucksweise spricht zu entschieden die An-
schauung des Doctor Angelicus iiber die aufgeworfene Frage aus,
als dafs es je gelingen konnte, den Heiligen, ohne ihm Gewalt
anzuthun, auf eine andere Seite zu ziehen. Jeder diesbeziigliche
Kommentar wird die Gesetze der Interpretation in ihrer An-
wendung auf S. Thomas verletzen. Dafs jeder dadurch vielfach
mit sich selber in Widerspruch gerat, das bringt ein derartiges
Unternehmen selber mift sich.

14. In einem spitern Werke!) hebt der hl. Thomas aller-
dings zunéchst nur das Eine hervor, ndmlich dafls jedes Geschopt

1) 1. p. q. 44. a. 1.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 311

das Sein von Gott haben miisse. Jedoch darf man nicht ver-
gessen, dals der Doctor Angelicus daselbst nur die Absicht hatte,
darzuthun, alles sei von Gott geschaffen worden. Die Frage,
welche der Heilige erortert, lautet: ,Utrum sit necessarium
omne ens esse creatum a Deo®. Allein aus der Anftwort, welche
S. Thomas im Artikel und in der Losung der Schwierigkeiten
erteilt, ist das Gegenteil bewiesen von dem, was P. Limb. er-
schliefsen will. Der Heilige schreibt: ,,Necesse est dicere, omne
ens, quod quocunque modo est, a Deo esse. Si enim aliquid
invenitur in aliquo per participationem, necesse est, quod cau-
setur in ipso ab eo, cui essentialiter convenit, sicut ferrum fit
ignitum ab igne. Ostensum est autem supra, q. 3. a. 4., cum
de divina simplicitate ageretur, quod Deus est ipsum esse per se
subsistens; et iterum ostensum est q. 11. a. 3. et 6., quod esse
'subsistens non potest esse nisi unum, sicut si albedo esset sub-
sistens, non posset esse nisi una, cum albedines multiplicentur
secundum recipientia. Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo
non sint suum esse, sed participent esse. Necesse est igitur,
omnia, quae diversificantur secundum diversam participationem
essendi, ut sint perfectius vel minus perfecte, causari ab uno
primo ente, quod perfectissime est. Unde et Plato dixit quod
necesse est ante omnem multitudinem ponere unitatem; et Aristo-
teles dicit, in 2, metaphys. quod id, quod est maxime ens et
maxime verum, est causa omnis entis et omnis veri, sicut id quod
maxime calidum est, est causa omnis caliditatis.”

Als ersten Einwurf gegen den Artikel bringt S. Thomas
folgendes vor: ,Eine Sache kann sein ohne das, was aulserhalb
ihres Begriffes liegt; z. B. der Mensch ohne weilse Farbe. Nun
ist die Beziehung des Verursachten zur Ursache nicht im Begriffe
des Seienden enthalten, weil manche Dinge ohne diese Beziehung
anfgefalst werden konnen. Daher konnen sie auch ohne dieselbe
existieren. Folglich ist nicht alles von Gott erschaffen.“ Der
englische Lehrer erwidert auf diese Schwierigkeit: ,,Obgleich
die Beziehung zur Ursache nicht in der Definition des verur-
sachten Seienden enthalten ist, folgt sie doch auf all’ das, was
zum Begriffe gehort. Denn daraus, dals Etwas ein Seiendes



o212 Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

durch Anteilnahme ist, folgt, dals es von einem Andern verur-
sacht worden ist. KEin Seiendes dieser Art kann nicht sein, ohne.
dafs es verursacht worden ist, gleichwie ein Mensch nicht sein
kann, ohne dafs er risibilis ist.*

Der Doctor Angelicus unterscheidet also zwei Dinge, In-
dem er sagt: wenn sich ,,Etwas“ in ,einem Andern‘ durch An-
teilnahme vorfindet, mufls ,,dieses Etwas“ in ,,dem Andern‘ von
demjenigen verursacht sein, dem ,dieses Etwas“ wesentlich zu-
kommt, gleichwie das KHisen vom Feuer glithend gemacht wird.
Gott ist das subsistierende Sein, und Er ist es einzig und allein,
weil es nicht zwel subsistierende Sein geben kann. Folglich
ist alles andere, aulser Gott, nicht das eigene Dasein, d. h. die
Existenz ist nicht die Wesenheit, oder ein Teil, ein konstitutives.
Prinzip derselben, sondern das Geschdpf hat die Existenz durch
Anteilnahme an dem Sein, welches folglich aulserhalb der Wesen-
heit liegt. Verhilt es sich also und wird das Sein vervielfiltigt,.
determiniert und beschridnkt, je nach dem Subjekte, welches die
Existenz aufnimmt, so dafs dieses dadurch mehr oder weniger
vollkommen wird, so muls das Sein verursacht sein vom Ersten
Seienden, in dem das Sein sich am vollkommensten findet. Aus
diesem Artikel geht abermals zur Kvidenz hervor, dals der heil.
Thomas das Wort: ,ens participative, ens per participationem"
gerade so versteht, wie in den von uus frither zitierten Stellen.
Auch hier ist dem Heiligen das ens per participationem jenes
Wesen, dem die Existenz nicht wesentlich zukommt, sondern.
zufdllig, weil das Sein aufserhalb der Bestandteile der Wesenheit.
liegt. Damit ist dann auch der reale Unterschied zwischen der
Wesenheit und dem Dasein gegeben. Darum findet sich ,,Etwas*,
die Existenz, in ,,einem Andern®, in der Wesenheit. Und weil
dieses ,,Etwas“ nicht die Wesenheit selber ist, sondern blofs in
ihr sich vorfindet, deshalb muls es verursacht sein vom Krsten
Seienden, in welchem das Sein die Wesenheit selber ist. Die
Existenz ist nicht in Gott, darum auch nicht ,in einem Andern
sondern sie selber ist Gott, d. h. Gottes Wesenheit. Be-
ziiglich der Geschopfe ist die Existenz in der Kreatur, und
darum in ,einem Andern*



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 313

P. L. gewinnt aus dieser Stelle des englischen Meisters
ein anderes Resultat. Der Herr Autor schreibt:1) ,,Gott ist ein
Seiendes durch seine Wesenheit, weil Er seine Existenz ist.
Jedes andere Seiende ist ein solches durch Anteilnahme, weil
Gott fiir alles Andere die Ursache des Seins ist. Darum
begreifen wir, dals Gott das Erste Seiende ist, da Er durch sich
und kraft seiner Wesenheit existiert. Kein Ding also, dessen
Wesenheit nicht sein Dasein ist, existiert durch seine W esenheit,
sondern durch die Anteillnahme an irgend Etwas, namlich an
dem Dasein selber. Da nun die Sache sich so verhilt, negieren
wir, dafs von S. Thomas das Seiende deshalb ein partizipiertes
genannt werde, weil die Wesenheit desselben, das Dasein, gleichsam
als eine von sich unterschiedene Sache, in sich aufnehme oder
an ihr Anteil nehme. Wir geben indessen zu, dals das Seiende
deshalb ein partizipiertes genannt werde, weil es seine Existenz
von einem Andern, als der wirkenden Ursache erlangt, oder
insofern es gemacht worden ist. Weil das existierende Ding
durch die Kraft des Agens, d. h. von Gott bewirkt worden ist,
deshalb ist es von sich aus (de se) nur im mdglichen Zustande,
oder rein nur in der objektiven Potenz. Die Wesenheit, auf
diese Art und an sich selber betrachtet, ist nicht der Akt, noch
bezeichnet sie einen Akt. Darum ist auf diese Weise der Akt
unterschieden von der Wesenheit. Nur dies und nichts Anderes
lehrt S. Thomas immer und iuberall. Die Gegner jedoch setzen
stets voraus, das Seiende werde darum ein ,partizipiertes“ und
ein Seiendes durch Anteilnahme genannt, weil die Wesenheit
desselben thatsdchlich und in der Wirklichkeit an der Existenz
Anteil habe und dieselbe aufnehme, so dals die Wesenheit eine
unterschiedene Sache und die subjektive Potenz bilde, in welcher
eine andere Sache, die Existenz namlich, gleichsam als der auf-
genommene Akt enthalten ist. Der hi. Thomas schreibt doch in
ausdriicklichen Worten, seine Meinung &ulsernd, die Wesenheit
werde in der Potenz genannt: ,entweder zur Existenz, die sie
von Gott empfingt, und darum, wie wir dargethan haben, in

1) L. ¢. 8. 37 f.



314 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

der Potenz in Bezug auf die wirkende Ursache®, oder ,weil
jedes Ding, das ein Anderes (aliquid) nicht aus sich hat, sondern
von einem Andern erhélt, moglich oder in der Potenz zu dem-
selben ist. Daher ist die Quidditdt, wie die Potenz, und ihr
erworbenes Sein ist wie der Akt. Folglich kann die Wesenheit
zwar Potenz genannt werden, weil sie aus sich, oder actu, nicht
ist, sondern blofs moglich; keineswegs aber, als ware sie eine
aufser ihre Ursachen gesetzte Sache, die eine andere Sache,
wodurch sie als existierend konstituiert wird, in sich aufnehme.
Darum mufls man, auf die Auktoritdt des hl. Thomas hin, die
Existenz als eine von einem Andern empfangene bezeichnen.
Nirgends aber lehrt der hl. Thomas, dals die Existenz in
einem Andern aufgenommen werde.” Einige Seiten spiter (8. 49)
schreibt der Herr Autor: ,,Die Ansicht des hl. Thomas ist diese:
Die Existenz ist eine von einem Andern, nidmlich von Gott
empfangene. Dals aber die Existenz aufgenommen sei in einem
Andern, namlich in der Wesenheit, als in der subjektiven Potenz,
daher in einer unterschiedenen Sache, dies hat der hl. Thomas
nirgends gelehrt. Niemand kann darum, aufser hochstens
von Parteileidenschaft getrieben (partium studio commotus),
auf gewisse und sichere Ari nachweisen, dafs der hl. Thomas
die gegenteilige Lehre vorgetragen habe.

Dieser etwas eigentiimlichen Argumentation des P. Limb.
gegeniiber wollen wir mit Gewilsheit und voller Sicherheit den
Beweis erbringen, dals der Herr Autor entweder den hl. Thomas
iitberhaupt nie gelesen hat, oder, dafs er ithn absichtlich
nicht verstehen will. Priifen wir die einzelnen Behauptungen
des P. Limb., indem wir sie mit dem Texte des hl. Thomas ver-
gleichen. ,Gott ist ein Seiendes durch seine Wesenheit, weil
Er seine Existenz ist: jedes andere Seiende ist ein solches durch
Anteilnahme, weil Gott fiir alles Andere die Ursache des Seins
ist.“  Mit andern Worten: die Geschiopfe sind entia participative,
per participationem, weil sie das Dasein von einem Andern haben.
Ein ens durch Anteilnahme bedeutet, nach dem Herrn Autor,
so viel als: das Sein von einem Andern haben. Vernehmen wir
nun, was S. Thomas sagt: Si enim aliquid invenitur in aliquo



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 31

—

per participationem, necesse est quod causetur in ipso ab eo,
cul essentialiter convenit. Stellen wir nun die Erklarung des
Herrn Autors unter den ersten Teil dieses Satzes, so heilst er:
»S1 enim aliquid invenitur in aliquo ab aliquo alio, necesse est
quod causetur ab illo alio und zwar illo, cui essentialiter con-
venit. In der Antwort auf den ersten Einwurf sagt der Doctor
Angelicus: ,,ex hoc, quod aliquid per participationem est ens,
sequitur, quod sit causatum ab alio. Nach dem Prinzip des
P. Limb. lautet der Satz: ,ex hoc quod aliquid est ens ab alio,
sequitur, quod sit causatum ab alio“. Wir fragen doch mit Recht,
welchen Grund der heil. Thomas etwa gehabt haben mag, um
solche selbstverstindliche Dinge, wahre Tautologieen niederzu-
schreiben., Denn dafs ein Wesen, das von einem Andern ist,
von diesem Andern verursacht sei, braucht uns S. Thomas nicht
erst zu beweisen.!) Darum ist es ganz und gar absurd, den
hl. Thomas lehren zu lassen, das ,,ens per participationem® sei in
erster Linie gleichbedeutend mit dem ,,ens ab alio®. Es ist daher
auch vollstindig unrichtig, dafs jedes Seiende, auflser Gott, des-

e —

1) Ganz dasselbe Beispiel lesen wir auf Seite 49 der Limbourgschen
Broschiire. Der Herr Autor zitiert dort folgende Worte des hl. Thomas
(1. contr. Gent. cap. 22): nulla igitur res, cujus essentia non est suum esse,
est per essentiam, sed participatione alicujus scilicet ipsius esse. Nun
lifst P, Limb. den hl. Thomas folgendes lehren: ,,Das Sein jeder Kreatur
ist nach Gattung und Art endlich, denn es ist ein partizipiertes und
folglich notwendig endlich. Das esse participatum ist aber dem
P. Limb. identisch mit dem esse ab alio. Warum ist das Sein der Kreatur
ein partizipiertes? Der Doctor Angelicus antwortet: quia nulla res,.cujus
essentia non est suum esse, est per essentiam. Das: non per essentiam
esse bedeutet aber nach der Ansicht des Herrn Autors soviel als: esse ab
alio. Der Beweis des hl. Thomas lautet also im Sinne des P. Limb.: , Das
Sein jedes Geschopfes ist endlich, denn es ist ein partizipiertes, d. h. von
einem Andern. Und es ist von einem Andern, weil es nicht durch die
Wesenheit, d. h. weil es von einem Andern ist. Wenn der hl. Thomas in
der Wirklichkeit nicht geistreicher argumentiert, als P. Limb. ihn argu-
mentieren lifst, dann verdient er wahrlich nicht vom heiligen Vater der
studierenden Jugend als Vorbild zur Nachahmang empfohlen zu werden.
Das non esse per essentiam, sed per participationem mufs also einen ganz
andern Sinn haben, als P. Limb. behauptet.



316 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

halb ein solches sei, weil Gott fiir alles Andere die Ursache des
Seins bildet. Man vergleiche die von uns frither angegebenen
Ausspriiche des hl. Thomas. Ein Seiendes wird jedes Ding ge-
nannt, weil es das Sein in sich hat, ohne Ricksicht, woher
dieses Sein komme. Und ein Seiendes durch Anteilnahme wird
jedes Ding genannt, wenn es das Sein zwar in sich hat, jedoch
so, dals das Sein nicht die Wesenheit selber ist, oder als Teil
zur Wesenheit gehort. Der Argumentation des Herrn Autors
gebricht es indessen auch an Logik. P. L. will doch den Gegen-
satz zwischen Gott und der Kreatur hervorheben. Nun, wie
geschieht dies? , Gott ist ein Seiendes durch seine Wesen-
heit, weil er seine Existenz ist.“ Wie lautet nun der
kontradiktorische Gegensatz? Der Herr Autor antwortet: die
Kreatur ist ein Seiendes durch Anteilnahme, weil Gott die
Ursache des Seins jeglicher Kreatur ist. — Dies ist doch
nicht der kontradiktorische Gegensatz?! Dieser heilst vielmehr:
die Kreatur ist ein Seiendes nicht durch ihre Wesenheit,
weil diese (die Wesenheit) nicht ihre Existenz ist. Der
Satz: weil Gott fiir Alles die Ursache des Seins ist
gehort absolut nicht in die Verbindung mit dem Vorausgehenden.
Ein Seiendes durch seine Wesenheit (ens essentialiter) nennt
aber der hl. Thomas dasjenige, dessen Wesenheit real identisch
ist mit dem Sein, d. h. dessen die Wesenheit konstituierendes
Prinzip zugleich konstitutives Prinzip des Daseins ist. Folglich
ist im Gegensatz zu diesem ein nicht durch seine Wesenheit
Seiendes, oder ein Seiendes durch Anteilnahme dasjenige, dessen
Existenz nicht zur Wesenheit gehort und darum real von ihr
unterschieden ist. Logisch richtig muls also der Satz des P. Limb.
lauten: Gott ist nicht von einem Andern, sondern durch
seine Wesenheit, weil Er, d. h. seine Wesenheit real identisch
1st mit seiner Existenz; die Kreatur ist von einem Andern,
nicht durch ihre Wesenheit, weil sie, d. h. ihre Wesenheit,
nicht real identisch ist mit der Existenz. Das ist aber die
Lebre des heiligen Thomas und der Thomisten. Ferner lehrt
S. Thomas, das Geschopf sei ein Seiendes durch Anteilnahme.
An was hat nun das Geschopt Anteil? Offenbar an dem, wozu



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 317

es in der Potenz ist. ,In der Potenz aber, bemerkt der Herr
Autor, ist, wie wir dargethan haben, die Wesenheit in Bezug
auf die wirkende Ursache.”“ Folglich, schlielsen wir unsererseits,
hat die Wesenheit Anteil an der wirkenden Ursache.
Die wirkende Ursache ist eine causa extrinseca, durchaus ver-
schieden von der Wesenheit. An dieser, zumal an Gott, kann
die Kreatur nicht in dieser Weise Anteil haben. Das, woran
die Kreatur Anteil hat, und zu dem sie im Verhédltnis der Potenz
steht, ist das Sein. Das Sein ist aber nicht identisch mit der
wirkenden Ursache; Gott ist nicht das Sein der Kreatur, denn
dieses, lehrt abermals S. Thomas, kommt zur Wesenheit hinzu
und bildet zu ihr ein Accidens. Weiter sagt P. Limb.: ,Jedes
Ding, das ein Anderes nicht aus sich hat, sondern von einem
Andern erhalt, ist ebenfalls moglich oder in der Potenz zu
demselben.” Dieses Mogliche, die objektive Potenz, das Ideale
ist, wie wir nachgewiesen, nicht in der Potenz von Gott die
Existenz zu erhalten. Das hat S. Thomas wahrlich nirgends
gelehrt. ,,Kein Ding also, heilst es dann, dessen Wesenheit richt
sein Dasein ist, existiert durch seine Wesenheit, sondern durch
die Anteilnahme an irgend einem Andern, ndmlich an dem Dasein
selber. Was ist nun dieses Sein, an dem die nicht durch ihre
Wesenheit existierende Sache Anteil hat? Ist dieses Dasein
(zott? ist es die Wesenheit selber? Dann wiirde die Wesenheit
an der Wesenheit, d. h. an sich selber Anteil nehmen. Und
doch leugnet der Herr Autor, dafs die Wesenheit, welche an
dem Dasein Anteil hat, an einer von ihr selber unterschiedenen
Sache Anteil habe. Im Gegenteil, ,,die Wesenheit hat Anteil
an dem Sein, und deshalb ist das Sein ein partizipiertes, weil
die Wesenheit ihre Existenz von einem Andern erhalt®
Ferner: weil ,,das existierende Ding durch die Kraft des Agens,
d. h. von Gott hervorgebracht worden ist, deshalb ist es von
sich aus, nur im moglichen Zustande, oder rein nur in der
objektiven Potenz‘. — Das heilst also: das existierende Ding
ist von sich aus nur ein rein moégliches Ding, und zwar des-
halb, weil es von Gott hervorgebracht worden ist. ,Die
Wesenheit, auf diese Weise betrachtet, ist nicht der Akt, noch



318 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

bezeichnet sie einen Akt. Darum ist auf diese Weise der Akt
unterschieden von der Wesenheit. — Wir sind aufser Stande,
uns mit dieser Logik zurechtzufinden. Das existierende Ding
ist de se ein nichtexistierendes, weil es von einer wirkenden
Ursache die Existenz erhalten hat. Die existierende Wesen-
heit, de se betrachtet, ist nicht der Akt, dieser ist vielmehr
unterschieden von ihr. Die existierende Wesenheit, aus sich
betrachtet, ist das Mogliche, die objektive Potenz. Folglich ist
das existierende Ding zusammengesetzt aus dem Moglichen,
der objektiven Potenz und dem Akte, eine Behauptung, die Cajetan
und mit ihm P. Kleutgen absurd nennen.




	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

