
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundislav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von

FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

12. So oft der hl. Thomas die Wesenheit der Engel untersucht,

kommt er zu dem Resultate: „die Engel sind zwar, ihrer
Wesenheit nach, einfache Geschöpfe, nichtsdestoweniger sind auch

sie aus der Wesenheit und dem Dasein zusammengesetzt". Eine
weitere diesbezügliche Stelle bieten die Quodlibeta.1) Daselbst

schreibt der englische Lehrer im Argumente „sed contra": „Sed
contra est quod dicitur in Comm. libri de causis, quod intelligentia,
quam dicimus Angelum, habet essentiam et esse". Im Artikel
selbst heist es dann: „Dupliciter aliquid de aliquo praedicatur.
Uno modo essentialiter, alio modo per participationem. Lux enim

praedicatur de corpore illuminato participative. Sed si esset

aliqua lux separata, praedicaretur de ea essentialiter. Secundum

hoc ergo dicendum est, quod ens praedicatur de solo Deo

essentialiter, eo quod esse divinum est esse subsistens et ab-

solutum. De qualibet autem creatura praedicatur per
participationem. Nulla enim creatura est suum esse, sed est
habens esse. Sic et Deus dicitur bonus essentialiter, quia est
ipsa bonitas; creaturae antem dicuntur bonae per participationem,
quia habent bonitatem. Unumquodque enim inquantum est,

*) Quodlib. 2. q. 2. a. 3. edit. Venet. 1753.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 289

bonum est, secundum illud Augustini (in 1. d. doctr. Christiana),
quod inquantum sumus, boni sumus. Quandocunque autem

aliquid praedicatur de altero per participationem, oportet ibi aliquid
esse praeter id, quod participatur. Et ideo in qualibet
creatura est aliud ipsa creatura, quae habet esse, et ipsum
esse ejus. Et hoc est quod Boëthius dicit (in libr. de hebdom.)

quod in omni eo quod est, citra primum, aliud est esse et quod est."
Nun erklärt S. Thomas, wie das Anteilnehmen zu verstehen sei.

„Sed sciendum est, quod aliquid participatur dupliciter.
Uno modo quasi existens de substantia participants, sicut

genus participatur a specie. Hoc autem modo esse non
participatur a creatura. Id enim est de substantia rei, quod cadit
in ejus definitione. Ens autem non ponitur in definitione crea-
turae, quia nec est genus nec differentia. Unde participatur sicut
aliquid non existens de essentia rei. Et ideo alia quaestio

est: „an est" et „quod est". Unde cum omne quod est praeter
essentiam rei, dicatur accidens, esse, quod pertinet ad quae-
stionem „an est", est accidens. Et ideo Commentator dicit
(in 5to metaphys.) quod ista propositio: Socrates est, est de

accidentali praedicato, secundum quod importât entitatem rei, vel
veritatem proposition^. Sed verum est, quod hoc nomen „ens",
secundum quod importât rem, cui competit hujusmodi esse, sic

significat essentiam relet dividitur per decern genera, non tarnen

univoce, quia non eadem ratione competit omnibus esse, sed sub-

stantiae quidem per se, aliis autem aliter. Sic ergo in angelis
est compositio ex essentia et esse, non tarnen est compositio

sicut ex partibus substantiae, sed sicut ex substantia et

eo quod adhaeret substantiae."

Der erste Einwurf gegen den Artikel lautet: Der Engel ist
nicht substantiell aus der Wesenheit und dem Dasein zusammengesetzt,

denn: essentia angeli est ipse angelus, quia quidditas
simplicis est ipsum simplex. Si ergo angelus componeretur ex
essentia et esse, componeretur ex se ipso et alio. Hoc autem
est inconveniens. — Darauf antwortet der englische Lehrer folgendes:

„Aliquando ex his, quae simul junguntur, relinquitur
aliqua res tertia, sicut ex anima et corpore constituitur humani-



290 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

tas, quae est homo. Unde homo componitur ex anima et corpore.
Aliquando autem ex his quae simul junguntur non résultat res
tertia, sed résultat quaedam ratio composita, sicut ratio hominis

albi resolvitur in rationem hominis, et in rationem albi. Et in
talibus componitur aliquid ex seipso et alio sicut album componitur

ex eo quod est album et ex albedine." Der zweite
Einwurf sucht die substantielle Zusammensetzung aus der Wesenheit
und der Existenz deshalb zu bestreiten, weil niemals ein Accidens
mit der Substanz eine substantielle Zusammensetzung eingehen
könne. Nun sei die Existenz des Engels ein Accidens, weil,
nach Hilarius (libr. de Trinit.), nur in Gott die Existenz nicht
ein Accidens, sondern die subsistierende Wahrheit selber sei.

Dieser Schwierigkeit begegnet der hl. Thomas mit den Worten:

„esse est Accidens, non quasi per accidens se habens,
sed quasi actualitas cujuslibet substantiae. Unde ipse Deus,

qui est sua actualitas, est suum esse".

Von Gott allein, so lehrt also der Doctor Angelicus, wird
das Sein wesentlich ausgesagt, denn Gott allein ist das

subsistierende, absolute Sein. Von jeder Kreatur wird es durch
Teilnahme ausgesagt, weil jede Kreatur das Sein hat, nicht
aber das Sein ist, daher nicht subsistierendes Sein genannt
werden darf. So oft nun Etwas von einem Andern durch Anteilnahme

ausgesagt wird, mufs in diesem Andern neben dem, was

es infolge der Anteilnahme hat, noch ein zweites sich finden.
Darum ist in jeder Kreatur die Kreatur selber, welche das

Dasein hat, und noch „ein Anderes", nämlich die Existenz
derselben. Das Geschöpf hat indessen nicht Anteil an dem Sein

wie die Art an der Gattung, so dafs die Existenz etwa zur
Substanz des Geschöpfes gehörte. Nein, das Dasein gehört
nicht zur Wesenheit des Dinges. Daher sind die Fragen,
ob Etwas sei, und was es sei, verschieden. Das Dasein ist
folglich etwas für die Wesenheit des Dinges ganz und gar
Zufälliges, denn es liegt aufserhalb der Wesenheit desselben. Sagen
wir also: Socrates existiert, so ist das eine zufällige (accidentelle)
Aussage. Die Sache, von der wir aussagen, dafs sie sei,
bezeichnet allerdings deren Wesenheit. Darum wird sie in die



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 291

10 Kategorieen eingereiht. Die Engel sind folglich auch zusammengesetzt

und zwar aus der Wesenheit und dem Dasein. Jedoch
darf man diese Zusammensetzung nicht auf die Art sich denken,
dafs sie aus Teilen der Substanz selber sich vollziehe. Diese

Zusammensetzung besteht vielmehr aus der Substanz und aus

demjenigen, was der Substanz adhäriert. Dieses Adhä-

rierende, die Existenz, konstituiert nicht mit der Wesenheit ein

Drittes, sondern es ist die Aktualität der Substanz selber. Das

Licht in dem beleuchteten Körper ist nicht der Körper selber,
dieser hat vielmehr Anteil an dem Lichte. Ebenso wenig ist
der weifse Gegenstand die weifse Farbe selber. Das Licht,
an welchem der beleuchtete Körper Anteil hat, ist für ihn etwas

Zufälliges, gleichwie auch die weifse Farbe an dem weifsen

Gegenstande ein Zufälliges ist. Das Licht sowohl, wie auch die
weifse Farbe, sind daher vom Subjekte, das beleuchtet und weifs

ist, real unterschieden. In ähnlicher Weise ist auch die
Existenz hinsichtlich der Wesenheit ein Zufälliges, folglich auch von
der Wesenheit real Unterschiedenes. Wir sagen in ähnlicher

Weise, denn das Licht an dem beleuchteten Körper, und die
weifse Farbe an dem weifsen Gegenstande sind Accidenzen per
accidens und gehören zudem in die Kategorie des Accidens. Die
Existenz aber ist nicht ein Accidens per accidens, sondern die

Aktualität im formellen Sinne, der Wesenheit selber.
Wenn wir nun die Frage stellen: von welchem

Unterschiede redet hier der englische Lehrer? Für welchen, den
realen oder den virtuellen, entscheidet sich der Doctor A n-

gelicus? welche Antwort wird jeder unbefangene Leser darauf

zu erteilen genötigt sein? Wir zweifeln nicht einen Augenblick,
dafs jedem sich die Überzeugung aufdrängen werde, der heil.
Thomas könne hier unmöglich vom virtuellen, der englische
Lehrer müsse vom realen Unterschiede sprechen.

P. Limb, jedoch meint, der hl. Thomas rede in allen seinen

Werken nur von einer „metaphysischen und logischen" Zusammensetzung,

zu welcher weiter nichts erforderlich sei, als dafs wir
dasjenige, was in der Sache ein und dasselbe ist, durch unser
Denken nach Art von Teilen auffassen. Ein andersmal

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 19



292 Das Verhältnis der Wesenheit zu dein Dasein etc.

sagt der Herr Autor, man müsse die Zusammensetzung des

Abstrakten mit dem Konkreten aus dem hl. Thomas herauslesen. Dieses

sei die richtige Lehre des Doctor Angelicus. Nun hören wir
aber aus dem Munde des englischen Meisters, diese Teile der

Zusammensetzung seien nicht zu denken als Teile der
Substanz. Haben wir hier nicht den geraden Gegensatz vor uns?
Sind denn die Teile des P. L., die animalitas und rationalitas
im Menschen, nicht Teile der Substanz? Und sind das

Abstrakte und Konkrete nicht abermals Teile der Substanz? Das

Abstrakte nennt S. Thomas (1. p. q. 3. a. 3) den pars formalis
des Konkreten und das Konkrete ist ja das Wesen oder Einzelding

selber. Das Sein aber, so hören wir den Heiligen hier

sagen, sei ein Accidens. Folglich kann es nicht das Abstrakte
sein. Ebenso wenig kann das Sein das Konkrete, das Sub-

sistierende bedeuten. Dann wäre das Subsistierende ein Accidens

zu dem Subsistierenden, d. h. zu sich selber, denn das
Subsistierende ist das, was ist (quod est), das Sein hingegen das,

wodurch ein Ding ist (quo est). Die Subsistenz ist für das

Subsistierende nicht ein Accidens, sondern ein konstitutiver
Teil. Für die Wesenheit der aus Materie und Form zusammengesetzten

Dinge ist die Subsistenz allerdings ein Accidens, das

Accidens hier im Sinne des heil. Thomas genommen. Allein
S. Thomas behandelt die Fragen über die Subsistenz resp. über
das Abstrakte und Konkrete und die Frage über die Existenz
als zwei verschiedene Fragen getrennt.1) Dazukommt aber

noch, dafs diese Auffassung auf die Natur des Engels keine
Anwendung findet. In Bezug auf die Natur und Subsistenz ist der

Engel nicht zusammengesetzt aus sich selber und einem
Andern. Hierin, lehrt S. Thomas, ist der Engel einfach, nicht aber

zusammengesetzt. Bezüglich der Wesenheit und Existenz jedoch,
ist der Engel, wie jede Kreatur überhaupt, zusammengesetzt aus
sich selber und „einem Andern". Darum kann der Doctor

Angelicus unmöglich unter dem „Sein" das Konkrete verstanden
haben. Der an diesen 3. Artikel sich anschliefsende 4. lautet:

q cfr. 1. p. q. 3. a. 3 und a. 4.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 293

„Utrum in angelo sit idem Supposition et natura?" Wozu diese

Krage, wenn im vorausgehenden Artikel das esse gleichbedeutend

ist mit Supposition? Auch das Wort: „adhärieren",
welches der Heilige vom „Sein" behauptet, widerspricht dieser
Ansicht. Man kann sagen, dal's das Abstrakte dem Konkreten

inhäriere, niemals aber, dafs es adhäriere. In diesem Artikel
schliefst der hl. Thomas auch jene Ansicht aus, die behauptet:
es sei von der Wesenheit die Rede, bevor sie existiert. Denn

P. Limb, sagt uns selber (1. c. Seite 8), dafs dieses nicht in Krage
stehe, indem hierin ein negativ realer Unterschied bestehe.

Wie soll ferner der möglichen Wesenheit (essentiae possibili)
das Sein adhärieren? Die Wesenheit im Zustande der objektiven

Potenz ist etwas rein Ideales. Das Ideale kann niemals
-aufnehmendes Subjekt eines aktuellen Realen sein. Überdies ist
die Zusammensetzung aus der möglichen Wesenheit und der
aktuellen Existenz nicht eine solche in der Wirklichkeit (in facto

esse), sondern nur im Werden (in fieri), insofern wir nämlich uns
-das Wesen vom möglichen Sein zum wirklichen übergehend
denken. In dem wirklich existierenden Wesen bleibt ja die
Wesenheit nicht im Zustande der objektiven Möglichkeit,
sondern sie ist aufserhalb dieses Zustandes. Dieser Zustand hört
auf, sobald das Ding die Existenz erhält. Kolglich kann das

Geschöpf in diesem Zustande nicht mit der Existenz ein Wesen
zusammensetzen. Mit dem, wodurch ein Anderes aufgehoben
"wird, kann man nichts zusammensetzen.

Es ist also die reale Wesenheit und die aktuelle Existenz
des Geschöpfes, über welche der hl. Thomas in diesem Artikel
sich äufsert. Die reale Wesenheit ist das Subjekt, das Sein ad-

häriert dieser Wesenheit, als ihre Aktualität, und der
Unterschied zwischen beiden ist ein realer.1)

13. In denselben Quodlibeta3) untersucht der englische
Lehrer die Wesenheit der menschlichen Seele. Auf die Krage:
ob die Seele aus Materie und Korm zusammengesetzt sei, er-

D Diesen Artikel aus den Quodlibeta des hl. Thomas seheint P. Limb,
abermals nicht zu kennen.

2) Quodl. 3. q. 8. a. 20.

19*



294 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

widert der Heilige: „Si materia dicatur omne illud, quod est

in potentia quocunque modo, et forma dicatur omnis actus : necesse
est ponere, quod anima humana et quaelibet substantia
creata sit composita ex materia et forma. Omnis eniin
substantia creata est composita ex potentia et actu. Manifestum
est eniin, quod solus Deus est suum esse, quasi essentialiter exi-
stens, inquantum scilicet, suum esse est ejus substantia. Quod
de nullo alio dici potest. Esse enim subsistens non potest esse

nisi unum, sicut albedo subsistens non potest esse nisi una. Oportet

ergo, quod quaelibet alia res sit ens participative, ita quod
aliud sit in eo substantia participans esse, et aliud ipsum esse

participatum. Omne autem participans se habet ad participatum,
sicut potentia ad actum. Unde substantia cujuslibet rei
creatae se habet ad suum esse, sicut potentia ad actum. Sic

ergo omnis substantia creata est composita ex potentia et actu,
id est ex eo quod est et esse ut Boëthius dicit (in libr. de hebd.)
sicut album compositor ex eo quod est album et albedine."

Jede Kreatur ist also aus Materie und Eorm zusammengesetzt,

wenn man unter Materie die Potenz und unter Form
einen Akt überhaupt versteht. Und der Grund davon ist der^
weil keine Kreatur das Sein wesentlich besitzt. In Gott allein
gehört das Sein zur Substanz selber, ist also real identisch mit
ifir. Im Geschöpfe liegt das Sein aufserhalb der Substanz. Darum,

hat es nur Anteil an dem Sein, und in ihm ist ,,ein Anderes"
die Substanz, welche am Sein Anteil hat, und „ein Anderes"
das Sein selber, welches die Substanz durch Anteilnahme besitzt.
Die4 Substanz bildet daher bezüglich des Seins die Potenz, und
das Sein ist ihr Akt.

Alan kann diese Stelle des englischen Aleisters durch eine

Erklärung nicht noch verständlicher machen, als sie schon in sich

ist. Jedes Geschöpf ist zusammengesetzt, weil die Existenz
desselben aul'ser der Wesenheit oder Substanz liegt. —

P. L. kommentiert diesen Text des hl. Thomas in folgender
Weise:1) „Gott allein ist durch sich. Jedes Ding, aufser Gott,,
ist von einem Andern, von Gott nämlich, gemacht und hervor-

i) 1. c. Seite 36.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 295

gebracht, mit einem Worte: jedes Ding ist ein Seiendes (ens)
durch Anteilnahme. Was aber von einem Andern ist, existiert
nicht aus sich, sondern kann blofs existieren, und so ist
allerdings „ein Anderes" die Wesenheit und „ein Anderes" das Sein.

Denn vorher war es blofs in der Potenz, jetzt ist es actu. Ganz

zutreffend und mit vollem Rechte sagt man daher, die Substanz

oder Wesenheit jedes geschaffenen Dinges verhalte sich zu ihrem

Dasein, wie die Potenz zum Akte. Das, was früher in der

Möglichkeit zu existieren war, ist von Gott in den Akt oder in

die Existenz übergeführt worden. Darum können in ihm durchaus

Potenz und Akt unterschieden werden. Daher unterscheiden

wir und geben als richtig zu, dafs „ein Anderes" die Substanz

oder Wesenheit und „ein Anderes" die Existenz selber sei, weil
die Wesenheit, da sie aus sich nur die objektive Potenz bildet,

von einem Andern aber in den Akt gesetzt wurde, zur
Existenz sich verhält wie die Potenz zum Akte. Behauptet man

jedoch, dafs im Seienden (ens), das ein Seiendes durch Anteilnahme

ist, die Substanz oder Wesenheit eine andere Sache sei

als die Existenz, an welcher die Substanz Anteil hat, so dafs

die Wesenheit als subjektive Potenz, das Dasein aber als der
dieser Potenz entsprechende Akt aufgefafst wird, so müssen wir
dies bestreiten."

Wer diesen Kommentar des Herrn Autors mit dem Inhalte
der Stelle aus S. Thomas vergleicht, wird finden, dafs das, was
P. Limb, hier sagt, mit dem Texte des hl. Thomas selber in

gar keinem Zusammenhange steht. Nicht darum hat der Doctor

Angelicus gefragt, woher die Existenz des Geschöpfes komme,
sondern wie die Wesenheit zu ihr sich verhalte. Ob die
Existenz des Geschöpfes mit der Wesenheit desselben real identisch
sei, das ist der Fragepunkt, den der englische Lehrer sich
vorlegt. (Utrum anima sit composita ex materia et forma.) Delhi.

Thomas lehrt: jedes Geschöpf sei aus Materie und Form,
d. h. aus Akt und Potenz, aus der Wesenheit und der Existenz
zusammengesetzt, weil die Existenz nicht zu der
Substanz oder Wesenheit des Geschöpfes gehört. Aus
diesem Grunde sei im Geschöpfe „ein Anderes" die Wesenheit



296 Das Verhältnis (1er Wesenheit zu dem Dasein etc.

und „ein Anderes" die Existenz. P. Limb, hingegen läfst den.

Heiligen sagen: jedes Geschöpf sei von einepi Andern, nämlich,

von Gott, hervorgebracht und darum ein Seiendes durch Anteilnahme.

Auf diesen Grund hin sei „ein Anderes die Wesenheit

und ein Anderes" die Existenz. Der Herr Autor hat offenbar

hier den hl. Thomas nicht richtig verstanden. Der Heilige stellt
das Sein durch Anteilnahme dem Sein durch die eigene Wesenheit

gegenüber. Gott hat das Sein durch seine Wesenheit oder

Substanz, nicht durch Anteilnahme an dem Sein, weil seine

Wesenheit die Existenz selber, also real mit ihr identisch ist.
Das konstitutive Prinzip der Wesenheit ist auch das konstitutive
Prinzip der Existenz und umgekehrt. Aus diesem Grunde
ist in Gott nicht „ein Anderes" die Wesenheit und „ein Anderes'"
die Existenz. Die Wesenheit oder Substanz des Geschöpfes
aber schliefst die Existenz nicht ein, letztere, die Existenz, geht
nicht aus der Wresenheit oder den konstitutiven Prinzipien
derselben hervor. Die Existenz liegt anfserhalb der Wesenheit.
Darum ist sie von der Wesenheit real unterschieden oder „ein.
Anderes". Das Geschöpf existiert durch Teilnahme an dem Sein,,
bedeutet also demnach in erster Linie nicht, wie der Herr
Autor meint, soviel als: das Geschöpf hat das Dasein von einem

Andern, sondern es besagt zunächst nur, die Existenz des

Geschöpfes ist nicht die Substanz desselben, ist real von derselben
unterschieden. Erst unter dieser Voraussetzung folgt dann die

Richtigkeit des von P. Limb, aufgestellten Satzes: das Geschöpf
habe seine Existenz von einem' Andern, von Gott. Ohne die

Voraussetzung des realen Unterschiedes ist die Behauptung des

Herrn Autors unrichtig. „Was ein Ding durch seine Quiddität
hat, das hat es nicht von einem Andern", so lautet die Sentenz
des englischen Lehrers. Die Argumentation des P. Limb, mufs

daher, um lüchtig zu sein, umgekehrt werden. Der Herr Autor
sagt: „was von einem Andern ist, das existiert nicht aus sich".
Es mufs heifsen : was nicht aus sich, durch und vermöge seiner
Wesenheit ist, d. h. dasjenige, dessen Dasein anfserhalb der
Wesenheit und deshalb real von ihr unterschieden ist, existiert
nicht aus sich oder durch sich, sondern durch ein Anderes, durch,



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 297

Gott. Ferner sagt P. Limb.: „was durch ein Anderes ist, das

existiert nicht aus sich, sondern kann blofs existieren". Auch
dieser Ausspruch verlangt, um richtig zu sein, einen andern
als notwendige Voraussetzung. Halten wir nämlich Wesenheit
und Existenz des Geschöpfes für real identisch, so können wir
nicht sagen: „das Geschöpf kann blofs existieren", nein, dann

sind wir genötigt zu sagen: „das Geschöpf mufs existieren".
Denn wie es das Wesenheit-sein nicht von einem Andern,
sondern durch seine eigene Quiddität hat, so hat es dann auch das

Dasein, die Existenz durch die konstitutiven Prinzipien seiner
Wesenheit. Folglich ist das Geschöpf nicht blofs in der objektiven

Potenz, es mufs, im Gegenteil, in der Wirklichkeit
sein. Dadurch ist dann abermals der Begriff: „Geschöpf"
aufgehoben. Das Geschöpf ist uuerschaffen, denn es ist notwendig
da. Das an sich blofs Mögliche, die objektive Potenz, hat folglich
ihren Grund im realen Unterschiede zwischen der Wesenheit
und dem Dasein des Geschöpfes. Auf die weitere Ausführung
des Herrn Autors brauchen wir nicht mehr näher einzugehen.
Seine Argumentation hat immer, durch die ganze Broschüre
hindurch, denselben Refrain: bevor die Wesenheit existierte, früher
war die Wesenheit des Geschöpfes nur möglich, war sie in der

potentia objectiva. In diesem Zustande betrachtet, unterscheidet
sie sich real von sich selber im Zustande ihres aktuellen Daseins.

Allein sobald sie existiert, unterscheidet sie sich blofs virtuell
oder vermöge unserer Auffassung. Der Grund, warum wir nicht
weiter auf diese Ansicht eingehen, ist klar. P. Limb, hat uns

ja selber versichert, dafs es sich gar nicht um die mögliche
Wesenheit, um das Geschöpf im Zustande der objektiven Potenz
handle. Alle Autoren seien hierin ein er Meinung, dafs nämlich
der Unterschied diesbezüglich als ein realer angenommen werden

müsse. Warum der Herr Autor trotzdem den Argumenten
des hl. Thomas gegenüber immer und immer wieder auf diese

objektive Potenz sieh beruft und damit die Stellen aus dem

englischen Lehrer zu erklären sich bemüht, ist uns allerdings
ganz und gar unverständlich. Dafs der hl. Thomas immer nur
von dem Verhältnis der möglichen Wesenheit zu derselben



298 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wesenheit, sobald sie existiert, gesprochen haben, von dem
Verhältnisse der existierenden Wesenheit zu dieser ihrer Existenz
aber uns niemals ein Wort sagen soll, ist eine Behauptung, die
dem englischen Meister selber wenig zur Ehre gereicht und seine

Genauigkeit, den herrlichen Aufbau und die sonst allgemein
anerkannte Vollendung seines Lehrsystems in einem sonderbarem
Lichte erscheinen läfst. Ebenso entschieden unrichtig ist die
Ansicht des Herrn Autors, S. Thomas habe gelehrt, Wesenheit
und Existenz der Geschöpfe seien deshalb „ein Anderes" und

„ein Anderes", weil die Existenz von Gott komme. Darüber
steht in der vorhin zitierten Stelle des Doctor Angelicus nicht
ein Wort. Ein Anderes und ein Anderes sind sie, weil sie sich

real von einander unterscheiden, indem die Existenz aufserhalb
der Substanz oder Wesenheit liegt, fiir die Wesenheit also ein
Accidens ist.

Hoch in anderer Weise läfst sich darthun, dafs P. Limb,
den hl. Thomas nicht richtig verstanden hat. Der Herr Autor
sagt: x) „Die Substanz und Existenz sind deshalb „ein Anderes"
und „ein Anderes", weil die Wesenheit, aus sieh in der objektiven

Potenz, von einem Andern in den Akt übergeführt worden
ist. Daher verhält sie sich zur Existenz wie die Potenz zum
Akte." — Zu wem steht nun die Wesenheit im Verhältnisse der
Potenz? Zu sich selber? oder zu Gott, der sie hervorgebracht?
oder zu einem Dritten? Das erste ist unmöglich, denn die Potenz

ist nach S. Thomas aufnehmendes Prinzip. Nichts aber kann
sich selber aufnehmen. Eolglich ist nichts zu sich selber in der
Potenz. Das zweite ist unrichtig, denn, wie P. Limb, selber
gesteht, handelt es sich in dieser Streitfrage nicht um die
mögliche, sondern um die existierende Wesenheit. Die existierende
Wesenheit aber ist nicht mehr in der Potenz zu der wirkenden
Ursache, sondern sie ist aufserhalb ihrer Ursachen. Es bleibt
demnach nur das Dritte übrig: die Existenz, zu welcher die
Wesenheit in der Potenz ist. Da nun nichts zu sich selber in
der Potenz ist, so mufs dieses Dritte, die Existenz, etwas von

D 1. c. Seite 37.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 2111»

der Wesenheit real Unterschiedenes sein. Mit Recht bemerkt
daher der englische Lehrer, die Wesenheit sei in der Potenz

zum partizipierten Sein. Der Herr Autor konfundiert noch
dazu die wirkende Ursache mit der formalen. Die Wesenheit
wird nicht gemäfs der wirkenden Ursache existierend genannt,
sondern nach dem, was ihr, als der causa formalis, die
Wirklichkeit verleiht. Dem hl. Thomas ist die Existenz der Akt,
wodurch die Wesenheit da ist. „Das Wort: Akt, schreibt
D- Kleutgen,1) bezeichnet eigentlich nicht sowohl das Wirkliche,

als das, wodurch etwas, das sein kann, wirklich ist oder

wird, also was die Wirklichkeit verleiht. Und zwar ist dies

nicht blofs wahr, wenn es in seiner ursprünglichen Bedeutung,
'für eine verändernde Thätigkeit nämlich, genommen wird, sondern

auch, wenn es blofse Wirksamkeit, oder auch Fähigkeit oder
Form bedeutet. Jedoch darf man alsdann unter dem
Wirklichkeitverleihen kein Erzeugen oder Hervorbringen verstehen ; denn
in diesen Fällen ist der Actus Ursache der Wirklichkeit nach
Art der Form (causa formalis) und nicht nach Art einer wirkenden

Kraft (causa efflciens), wie z. B. das Leben die Ursache ist,
weshalb der Lebendige lebt." Nicht von der wirkenden, sondern

von. der formalen Ursache ist die Rede, wenn wir fragen, wodurch
die Wesenheit existiere, welches der Grund sei, dafs sie thatsächlich
da ist, während sie auch nicht da sein könnte. Indem nun P. Limb,
den realen Unterschied zwischen der Wesenheit und der Existenz

bestreitet, andererseits aber doch wieder behauptet, die Wësen-

heit sei in der Potenz, in potentia objectiva, so kann dasjenige,

bezüglich dessen die Wesenheit in der Potenz sein soll, nur die
wirkende Ursache sein. Aus sich ist sie möglich, daher in der objektiven

Potenz zu Gott, der wirkenden Ursache. Zu sich selber steht
sie nicht in der Potenz. Dafs der Herr Autor die hervorbringende
Ursache im Auge habe, geht nicht nur deutlich aus dieser Stelle

hervor, sondern noch viel bestimmter und klarer aus dem, was

er am Schlüsse seiner Broschüre schreibt. Dort heilst es nämlich,"2)

„Jedes Ding, das von einem Andern hervorgebracht werden mufs,

Philos, der Vorzeit. 2. B. 2. Aufl. Seite 53. n. 570.

'<) 1. c. Seite 68.



300 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

ist, sobald es existiert, nicht so fast, weil es existiert (quia est),

sondern weil es gemacht und geschaffen worden ist.
Dadurch geschieht es, dafs mit der gesetzten Bedingung des Be-

wirkens(effectionis) jenes Ding in Wahrheit und eigentlich Etwas1)
ist und so genannt wird. So lange aber diese Bedingung nicht

gesetzt wird, ist es nichts und wird auch als solches erachtet.
Daher offenbart sich der innerste Grund (ratio intima) des

geschaffenen Seienden vorzüglich (potissimum) darin, dafs es „von
einem Andern" gemacht und hervorgebracht worden ist. Daraus

folgt, dafs das geschaffene Seiende, aus sich selber und durch
seine Wesenheit, nicht in actu ist, sondern nur in der Potenz,
damit es von einem Andern in den Akt übergeführt werde.
Daraus folgt weiters, dafs das Ganze, welches wir unter Setzung
der Bedingung des Erschaffens als existierend auffassen, wir nur
als in der Potenz, dafs es hervorgebracht werde und existiere,
auffassen können, sobald diese Bedingung entfernt und negiert
wird. Obgleich demnach Wesenheit und Existenz sachlich eins
und dasselbe sind, weil alles das, was wir unter Setzung der

Bedingung des Bewirkens als existierend auffassen, und was
ohne diese Bedingung (semota conditione) wir als in der
Möglichkeit zu existieren uns denken, die Wesenheit selber ist. Jedoch

haben wir ein objektives Fundament, auf welches gestützt unser
Verstand die Existenz von der Wesenheit unterscheidet, und
diese auf jene, gleichsam als die Potenz auf den Akt, oder als

das aufnehmende Subjekt auf den aufgenommenen Akt, bezieht.
Diese Beziehung ist aber nicht in der Sache selber, denn jene
Potenz ist nicht eine reale und subjektive, sondern nur eine

objektive und logische, weil die Wesenheit, welche getrennt von
der Existenz in Betracht kommt, nicht etwas Physisches ist,
sondern nur formaliter, insofern sie den Gegenstand einer
Erkenntnis bildet."

Das ist allerdings eine ganz arge Begriffsverwirrung, wie
sie hier zutage tritt. îvicht die Existenz also ist der Grund,

J) Dafs ein Ding nicht Etwas, d. h. eine Wesenheit wird durch
eine wirkende Ursache, werden wir später aus S. Thomas und andern Autoren
nachweisen.



301

dafs ein Ding da ist, sondern den eigentlichen, und zwar innersten
Grund bildet das Hervorbringen, die effectio, der wirksamen
Ursache. Es ist nicht möglich, noch deutlicher die causa formalis
mit der wirkenden zu verwechseln. Damit ist denn auch der

Weg zu unlösbaren Schwierigkeiten geebnet.1) Zunächst ver-
stöfst es gegen alle und jede Philosophie, die wirkende Ursache
als den innersten Grund anzuführen, warum ein Wesen existiert.
Keinem Menschen wird es je einfallen, auf die Frage, warum
die Wand weifs ist, zu antworten, weil der berufene Handwerker
sie weifs angestrichen hat. Jeder wird und mufs denknotwendig
sagen: deshalb ist sie weifs, weil sie die weifse Farbe besitzt.
Dasselbe gilt auch in unserer Frage. Der Grund, warum das

Geschöpf existiert, ist, weil es die Existenz hat. Woher sie

gekommen, um das handelt es sich gar nicht. Den formalen Grund
wünschen wir bei dieser Frage zu wissen, nicht aber die wirkende
Ursache. Den zweiten Verstofs gegen alle und jede Philosophie
hat P. Limb, dadurch gemacht, dafs er die wirkende, also äufsere

Ursache, als den innern, ja innersten Grund einer Sache

hinstellt. Den äufsern Grund als innersten angeben, heifst doch
den Widerspruch auf die Spitze treiben. Eine dritte Schwierigkeit

liegt darin, dafs der hl. Thomas lehrt, die Wesenheit sei

in der Potenz zum Sein. Haben wir den innersten Grund der
Existenz des Geschöpfes in der äufsern Ursache, also in Gott
zu suchen, so ist das Geschöpf nach der Sentenz des Doctor

Angelicas in der Potenz sum Sein, das heifst zu Gott. Folglich
ist Gott das Sein der Kreatur. Gemäfs des Seins ist ja, wie
der Herr Autor sagt, jedes Ding etwas und wird so genannt.
Mit dieser Sentenz hat P. Limb, nicht nur die ganze gesunde
Philosophie gegen sich, welche erklärt, dafs die wirkende Ursache
immer getrennt vom Bewirkten, und eben darum eine äufsere

sei, sondern ein Irrtum von noch gröfserer Gefahr würde damit

') Nach diesem Prinzip wäre scliliefslich auch zwischen Wesenheit
und Accidens nicht mehr ein realer Unterschied. Denn so gut wie die
Wesenheit, ist auch das Accidens ein Geschaffenes, durch die
wirksame Ursache Gewordenes.



302 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

ausgesprochen. Wenn man sagt, schreibt S. Thomas,1) die Dinge
seien nicht durch sich, sondern durch Gott, so ist das nicht von
der innern formalen Ursache zu verstehen. Denn was diese

betrifft, so sind die Geschöpfe durch ihr eigenes, das

geschaffene Sein. JVIan hat also jenes „durch" auf die äufsere,
vorbildliehe und wirkende Ursache zu beziehen.2) Der Irrtum, vor
dem wir warnen müssen, ist das System des Pantheismus.
Existiert nämlich das Geschöpf nicht so fast, weil es ist, d. h. weil
•es eine Existenz hat, sondern weil es hervorgebracht und bewirkt
worden ist, so liegt es offenbar sehr nahe, dafs, da es sich um
den innern formalen Grund handelt, wie P. Limb, selber gesteht,3)
nicht um den äufsern wirksamen, nach dieser Theorie Gott als

•die innere formale Ursache angenommen werde. Gott wäre in
diesem Falle das esse participatum der Kreatur, würde von der
Kreatur aufgenommen, verhielte sich zu ihr wie ein Accidens etc.

Der englische Meister trägt in Bezug auf Gott das gerade Gegenteil

vor von dem, was der Herr Autor behauptet. Dem Heiligen
ist der innere formale Grund, warum die Geschöpfe existieren,
ihr eigenes Sein, nicht aber die wirkende Ursache. Dieses Sein

wird von der Kreatur aufgenommen, denn sie ist in der Potenz

zu ihm. An diesem Sein hat die Kreatur Anteil. Es kommt

zur Wesenheit hinzu (advenit), das Geschöpf wird ein Seiendes

genannt, weil es das Sein hat. Die Benennung eines Dinges
geschieht mit Ausnahme der Beziehung (relatio) nicht in Rücksicht

auf eine äufsere, sondern im Hinblicke auf die innere
Ursache.'1) Wie könnte S. Thomas in dieser Weise sprechen, wenn

4) 1. dist. 8. q. 1. a. 2. c. und ad 2um.
2) Sicut dicit Bernardus serm. 4. sup. cant. Deus est esse omnium

non essentiale, sed causale. Divinum esse producit esse creaturae in
similitudine sui imperfecta. Et ideo esse divinum dicitur esse omnium rerum,
a quo omne esse ereatum effective et exemplariter manat. Esse

-creatum non est esse „per aliud", si ly „per" dicat causam formalem
intr-insecam. Imo ipso formaliter est creatura. Si autem dicat causam
formalem extra rem, vel causam effectivam, sic est per esse divinum et

non per se.

3) L. c. Seite 12.

4) Cfr. 1. p. q. 13. a. 11. c. — ib. q. 37. a. 2 c. und ad 2um. ib

<\. 6. a. 4. o. — 1. 2. q. 7. a. 2. ad lum.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 303

er nichts anderes dabei im Auge hat als die wirkende Ursache,,
die Thätigkeit (effectio) dieser Ursache. Die Kreatur existiert
also, weil sie ist, d. h. weil sie das von einem andern
hervorgebrachte und ihr mitgeteilte Sein in sich hat. Und in der
That! Entweder erhält die Wesenheit etwas durch die Thätigkeit

(effectio) des andern, was sie aus sich nicht hatte, oder sie

erhält nichts. Erhält sie nichts, so bleibt sie in der Möglichkeit,
in der potentia objectiva, sie ist und bleibt essentia possibilis..
Erhält sie etwas, so kann es nur ein Zweifaches sein, nämlich:
das, wodurch sie Wesenheit, oder das, wodurch sie existie
rende Wesenheit wird. Ersteres, lehrt der Doctor Angelicas,
hat das Geschöpf nicht durch ein Anderes, sondern durch
sich, durch seine Quiddität. Folglich erübrigt nur das letztere.
Die Wesenheit erhält durch die wirkende Ursache etwas, nämlich
das Sein, die Existenz. Dieses Sein, die Existenz, ist dann der
innerste Grund, wodurch das Geschöpf ist, nicht aber die effectio.
Eine andere Schwierigkeit folgt aus der Bemerkung, „die gesetzte
Bedingung der effectio sei der Grund, dafs ein Ding Etwas sei

und dafür gehalten werde". Abgesehen von der Unrichtigkeit,
dafs ein Ding durch die wirkende Ursache Etwas werde, ist
es ebenso unrichtig zu behaupten, die gesetzte Bedingung, also
die conditio sine qua non, sei der Grund, der formelle innere
Grund, dafs ein Ding Etwas sei und dafür gehalten werde. Die
Thätigkeit der wirkenden Ursache (effectio), das Setzen dieser

Bedingung ist allerdings notwendig (conditio sine qua non), dafs

eine Wirkung entstehe, allein der innerste Grund, dafs das

Bewirkte existiere, ist sie nicht.

Aber vielleicht fafst der Herr Autor diese „effectio" im passiven
Sinne? Versteht er darunter die creatio passiva? Der innerste

Grund, warum ein Ding ist, wäre dann die Beziehung des

Geschöpfes zur hervorbringenden Ursache. Allein, damit ist der
Sache sehr schlecht gedient. Das hiefse abermals eine Unrichtigkeit

vorbringen. „Das Sein, schreibt Johannes a S. Thoma,1)
ist nicht eine äufsere Benennung, hergeleitet aus der voraus-

0 in 1. p. D. Thom. q. 3. disp. 4. a. 3.



304 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

gegangenen Hervorbringung, noch auch eine blofse Beziehung
der Abhängigkeit von der wirkenden Ursache. Das Sein ist
vielmehr etwas sehr Reales und benennt die Sache innerlich.
Kein Ding wird ja als im Besitze des Seins bezeichnet, aufser

es ist in sich etwas Reales. Von der Negation unterscheidet

es sich dadurch, dafs es sich aufser dem Nichts befindet. Das

Sein mufs somit notwendig etwas Reales in sich sein, nicht
aber blofs eine äufsere Benennung. Diese setzt ja im also

Benannten nichts. Auch ist das Sein nicht eine reine Beziehung
(relatio) zu einem Andern, der wirkenden Ursache. Ein jedes

Ding hat das Sein in Bezug auf sich. Nur insofern besitzt es

das Sein, als es dasselbe in sich hat." Hören wir überdies
noch den Doctor Angelicus selber:x) „Allerdings schliefst die

Schöpfung, passiv genommen, eine Beziehung, und zwar eine reale,
in sich. Aber dasjenige, woraus die Beziehung der Schöpfung
hauptsächlich (principaliter) entsteht, ist die für sich bestehende

Sache (res subsistens), von welcher die Beziehung der
Schöpfung verschieden ist. Diese, die Beziehung, ist zwar
auch ein Geschaffenes, aber nicht in erster (principaliter), sondern

nur in zweiter (secundario) Linie, nämlich als etwas
Mitgeschaffenes." Anderswo2; sagt der Heilige: „Die Schöpfung,

passiv genommen, ist allerdings eine Beziehung. Allein, insofern
diese Beziehung in Wahrheit eine solche ist, bildet das Geschöpf
deren Subjekt, und hat früher das Sein als sie selber,
sowie überhaupt das Subjekt früher ist als das Accidens." Aus

all' dem geht hervor, dafs die Schöpfung, weder aktiv noch auch

passiv genommen, den innern formalen Grund bildet, warum
die Kreatur existiert.3)

') de potentia q. 3. a. 3 ad 7um.
2) 1- P- 1- 45. a. 3. ad 3nm. Respectus, quo essentia rei refertur

ad Deum ut ad prineipium, est „aliud" quam essentia. Cf. de veritate.
q. 21. a. 5. ad 5um.

s) Daraus ergibt sich auch die Unrichtigkeit dessen, was P. Kleutgen
irgendwo sagt. (Philos, der Vorz. 2. B. 2. Aufl. Seite 735. n. 944.) Der
genannte Herr Autor schreibt: „Nur jenes Wesen ist seinem Sein nach
absolut, dem das Sein nicht infolge seiner Beziehung, die es zu einem
Andern hat, sondern seiner selbst wegen zukommt." Die Beziehung zu einem



305

Fassen wir das Resultat unserer Untersuchung der Lim-
bourgschen Theorie kurz zusammen, so lautet es: Der Herr

Andern, so hören wir S. Thomas lehren, ist nicht der Grund, dafs ein

Ding das Sein besitzt, sondern die Beziehung folgt erst auf das Sein, und
letzteres ist früher als die Beziehung-, Man kann also nicht sagen, ein

Ding sei infolge der Beziehung zu einem Andern. Die Worte „seiner
selbst wegen zukommen" haben also einen andern als den von P. Kleutgen
angedeuteten Sinn. Sie besagen nämlich, dafs in jenem Dinge, dem das
Sein „um seiner selbst willen zukommt", das Sein real identisch ist mit
der Wesenheit, indem das Prinzip, durch welches die Wesenheit konstituiert
wird, auch zugleich das Sein konstituiert. Darum kommt das Sein einer
Wesenheit dieser Art „um ihrer selbst willen" zu. Der Beweis ist sehr
einfach, denn P. Kleutgen sagt in kurzen Worten: das Geschöpf ist infolge
einer Beziehung, d. h. ein „ens ab alio", Gott ist nicht infolge einer
Beziehung, d. h. ein „ens a se", durchaus unbedingt und voraussetz ungs"
los. Dies sei nach dem Eingeständnisse aller der erste und
eigentlichste Begriff des Absoluten. Dann fährt der genannte Herr Autor fort
Gh. n. 945): „Allein wenn die Absolutheit des Seins zunächst diese

Unabhängigkeit bedeutet, so wird sie doch durch dieselbe nicht in er s chöpfeuder
Weise erklärt. Zu ihrer nähern Bestimmung bediente sich die Scholastik
des Begriffes der lautern Wirklichkeit (actus purus), weil durch denselben

von Gott jede Potentialität ausgeschlossen wird." — Verhält sich die Sache

in der That also, dann müssen wir uns mehrere Fragen erlauben. Wenn
der Begriff Gottes als eines „ens a se" der erste und eigentlichste,
nach aller Eingeständnis ist, wie kommt es dann, dafs das Wesen Gottes
dadurch doch nicht in erschöpfender Weise erklärt wird? Durch den

ersten und eigentlichsten Begriff wird doch jedes Wesen am
erschöpfendsten bestimmt. Aus den Worten des P. Kleutgen folgt also zur
Evidenz, dafs der Begriff Gottes als eines „ens a se" nicht der erste
und eigentlichste ist. Dies ist vielmehr der Begriff des „actus purus",
der jede Potentialität von Gott ausschliefst. Dieses kann aber nur
geschehen, wenn Gottes Wesenheit real identisch ist mit seinem Dasein.
^Vur in diesem Falle hat Gott keine Potentialität. Der erste und

eigentlichste Begriff Gottes ist mithin der eines „actus purus", der
eines „ens a se" ist dann notwendige Konsequenz. Daraus folgt weiters
zur Evidenz, dafs der erste und eigentlichste Begriff des Geschöpfes
nicht der Begriff eines „ens ab alio" ist, sondern der Begriff eines

„realiter compositi ex potentialitate et actu". Der Begriff des „ens ab alio"
ist notwendige Konsequenz. Ferner: wenn die Scholastiker den erschöpfenden

Begriff Gottes im „actus purus", d. h. also in der realen Identität
der göttlichen Wesenheit mit dem Dasein finden, kann man es dann noch
dahingestellt sein lassen, ob S. Thomas den realen Unterschied in den



306 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Autor hat manches vorgebracht, was nach seinem eigenen frühem
Geständnisse nicht zur Sache gehört, weil darüber nie ein Streit
geherrscht hat; im übrigen aber enthält die Argumentation des

Herrn Autors gerade sehr viele Unrichtigkeiten. Her Beweis-

für dieses unser Urteil ergibt sich aus dem vorhin Gesagten von.

selber. Denn es ist unrichtig, dafs die Kreatur in erster Linie
deshalb ein „ens participative" sei und genannt werde, weil sie
die Existenz von einem Andern hat. Das ist die
Konsequenz, nicht aber der innerste Grund. Der eigentliche Grund
ist im realen Unterschiede zwischen der Wesenheit und
Existenz des Geschöpfes zu suchen. Weil weder die Wesenheit
noch die konstitutiven Prinzipien derselben die Existenz enthalten,,
also real von der Existenz unterschieden sind, deshalb mufs die

Kreatur das Dasein von einem Andern erhalten. Hätte das

Geschöpf die Existenz durch seine Quiddität, so wäre das

Geschöpf durch sich, nicht durch ein Anderes da. (Q.uidquid res
habet per suam CAuidditatem, habet per se, non ab alio.) In
zweiter Linie, nämlich auf Grund des realen Unterschiedes^
wird das Geschöpf auch ein „ens participative" genannt, weil es-

die Existenz von einem Andern hat. Dies ist jedoch Folge,,
nicht innerster Grund, das „ens participative" ist der kontradik
torische Gegensatz zu dem „ens per essentiam". Richtig ist, dafs

„ein Anderes" die Wesenheit und „ein Anderes" die Existenz,

ausmacht, indem die Wesenheit früher in der blofsen Potenz,

war, jetzt aber in actu sich befindet. Allein um die essentia

possibilis, die offenbar hier gemeint ist, handelt es sich nicht,,

behauptet P. Limb, selber. Zwischen der möglichen und
aktuellen Wesenheit ist ein realer Unterschied allgemein zugegeben.
Es ist auch unrichtig, dafs die Substanz oder Wesenheit des

Geschöpfes deshalb zu ihrem Sein, wie die Potenz zum Akte sich

verhalte, weil das, was früher in der Möglichkeit zu existieren

Kreaturen gelehrt habe? Gehört S. Thomas nicht zu den Scholastikern?
Und lehrt der Doctor Angelicus nicht beständig, das Sein der Kreatur' sei

mit einer Potentialitât vermischt? Endlich fragen wir, ob blofs die
Thomisten „im strengsten Sinne" zu den Scholastikern zu rechnen sind

Nur diese sollen den realen Unterschied gelehrt haben.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 307

war, von Gott in den Akt übergeführt wurde. Denn dieses
Mögliche, die Wesenheit im Zustande der objektiven Potenz, kann
gar nicht aktuell werden. Dieses Mögliche ist ja nichts anderes
als das Ideale, oder die causa exemplaris. Das Ideale aber
erhält nach einstimmiger Lehre der Philosophen, Hegel mit seinem

Anhange natürlich ausgenommen, niemals die Wirklichkeit. Die
Wesenheit in der objektiven Potenz wird folglich niemals actu.
Die wirkende Ursache kann Etwas nach diesem Ideale als dem

Vorbilde aktuell hervorbringen. Was ist nun dieses Etwas, das

nach dem Ideale actu geschaffen wird In der Theorie des

P. Limb, kann es nur die Existenz selber sein. Das Potentiale,
d. h. die Wesenheit im Zustande der subjektiven Potenz,
nimmt der Herr Autor nicht an; die Wesenheit im Zustande der

objektiven Potenz kann nicht geschaffen werden: folglich ist
nur die Existenz allein zu erschaffen. Nun lehrt aber S. Thomas,
die Existenz sei nicht das, was, sondern das, wodurch Etwas
als geschaffen, d. h. actu da ist. Ferner sagt der Heilige, die

Existenz sei nicht das, was geschaffen, sondern das, was
mitgeschaffen wird. Endlich haben wir in diesem Falle thatsächlich,
a parte rei, die Existenz allein. Die Existenz ist aber der Akt.
Folglich ist das Geschöpf actus purus. Die objektive Potenz

bleibt nicht in der existierenden Wesenheit, sie wird
vielmehr durch die Existenz, als durch ihr Gegenteil, aufgehoben.
Ganz unrichtigerweise sagt also P. Limb, „in eo", d. h. in dem,

was früher in der objektiven Potenz war, jetzt aber von Gott
aktuiert worden ist, sei noch Potenz und Akt zu unterscheiden.

Die objektive Potenz ist nicht mehr und die subjektive verwirft
der Herr Autor. Konsequent seiner Lehre kann es also nur die

Existenz allein sein, die a parte rei vorhanden ist. Damit ist
das Geschöpf actus purus, das heilst, es ist geschaffen und
zugleich ungeschaffen. Oder soll vielleicht das Geschöpf aus dem

Idealen, als der Potenz, und dem Aktualen, als dem Akte
zusammengesetzt sein? „Freilich, schreibt P. Kleutgen,besteht
nach der Lehre des hl. Thomas das Ding aus der Wesenheit,

') 1. c. Seite 66. n. 576.

Jahrbuch für Philosophie etc. III.



308 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

als dem Vermögen zu sein, und dem Dasein, als dem Akte oder
der Verwirklichung dieses Vermögens; aber man darf dies

Vermögen, zu sein, nicht mit der Möglichkeit, zu sein, die durch den

Begriff gegeben ist (also mit der potentia objectiva), verwechseln.
Denn wie Cajetan bemerkt, wäre es absurd, sich ein Wesen, den

Menschen z. B., ans einem möglichen und wirklichen Menschen

zusammengesetzt zu denken, weil das ebensoviel heifsen würde,
als der Kichtseiende werde mit dem Seienden ein Wesen. Man
erinnere sich also, dafs man vom Vermögen, zu sein (dem
Seinkönnen), im doppelten Sinne reden kann. Entweder will man
dadurch nichts anderes ausdrücken, als dafs die Dinge Gegenstand

der Erkenntnis und Macht ihres Urhebers sind (potentia
objectiva); oder mau versteht unter jenem Vermögen, zu sein,

etwas nicht mehr blofs in seinen Ursachen, sondern in sich
Seiendes, ein schon Reales, das jedoch noch der vollen Verwirklichung

bedarf (potentia receptiva seu subjectiva)." *) Dem Herrn
Autor stehen also nur drei Wege offen: entweder mufs er die

subjektive Potenz anerkennen, oder das Geschöpf zusammengesetzt

sein lassen aus dem Idealen und Aktualen, oder die
Existenz allein, ohne Zusammensetzung mit einem Andern, und
damit den actus purus der Kreatur verteidigen. Bekennt sich

P. Limb, zur Potentia subjectiva, so ist damit der reale Unterschied

zwischen Wesenheit und Existenz gegeben; oder der Herr
Autor behauptet, auf den zwei ersten Wegen wandelnd, um mit
Cajetan zu reden, Absurditäten.

Darum ist es ferner unrichtig, dafs die Wesenheit in der

objektiven Potenz zur Existenz sich verhalte, wie die Potenz zum
Akte. Die Potenz und der Akt, das Aufnehmende und
Aufzunehmende, müssen in eodem genere sein. Die objektive Potenz,

U P. Kleutgen gibt also zu, dafs S. Thomas etwas nicht blofs in
seinen Ursachen Mögliches, sondern in sich Seiendes, ein schon Reales
annehme, das jedoch noch der vollen Verwirklichung bedarf. Kann man
dann noch, ohne Widerspruch mit sich selber, „es dahingestellt sein lassen",
wie derselbe P. Kleutgen sagt, ob der Doctor Angelicus, zwischen diesem

in sich Seienden und schon Realen, nämlich der Wesenheit, das noch seiner
vollen Verwirklichung bedarf, und dieser vollen Verwirklichung, der
Existenz, einen realen Unterschied angenommen habe?



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 30Ü

das Ideale aber ist mit dem realen Akte, der Existenz, nicht in
eodem genere. Auch ist es unrichtig, dal's die Kreatur nicht so

fast sei, weil sie existiert, sondern, weil sie von Gott geschaffen
und hervorgebracht worden ist. Denn jedes Ding wird nach

dem benannt, was es in sich hat, nicht nach der äufsei'n
Ursache. Die Relation hat ein äufseres zum terminus, allein die

Existenz ist keine Relation, sondern diese letztere folgt auf das

Dasein. Es ist richtig, dafs die Sache in Wahrheit und eigentlich

erst dann existiert, wenn sie hervorgebracht, die Bedingung
des Hervorbringens gesetzt worden ist. Aber unrichtig ist die

Behauptung, dafs das Setzen dieser Bedingung den innersten
Grund der Existenz des geschaffenen Seienden darstelle. Die

Thätigkeit der wirkenden Ursache ist niemals innerster Grund.
Ebenso ist es unrichtig, dafs durch das Setzen dieser Bedingung
•das Ding Etwas sei und dafür gehalten werde. Etwas ist das

Ding auch ohne wirkende Ursache, nämlich durch seine Quiddität.
Es ist richtig, dafs nichts übrig bleibt in der Wirklichkeit als

das po s si bile, wenn man die Thätigkeit der wirkenden Ursache,
das Setzen dieser Bedingung wegnimmt und negiert (semota et

negata hac conditione). Allein es ist ganz und gar unrichtig,
•dafs S. Thomas oder irgend ein Thomist je gelehrt haben soll,
die Wesenheit der Geschöpfe bleibe auch getrennt von einer
Existenz als realer Teil, oder sie setze zu ihrem Dasein nicht
eine wirkende Ursache voraus. Der Herr Autor konfundiert
wiederum das Unterschieden-sein mit dem Getrennt-sein.
Überhaupt leidet die ganze Broschüre an der notwendigen Klarheit
der Begriffe. Am Anfange finden wir allerdings das richtige
Wort: „distinctum". Später aber wechseln die termini: „differre",
„separari", als wäre das alles eins und dasselbe. Der Ausspruch
des P. Limb, endlich: „Wesenheit und Existenz seien der Sache

nach identisch, weil wir alles das, was wir mit der Setzung der

Bedingung als existierend, ohne Setzung derselben aber uns nur
als in der Möglichkeit denken, ist ebenso unrichtig, wie alles
frühere. Wir denken uns in beiden Fällen eine und dieselbe
Wesenheit als solche. So oft wir die Wesenheit als solche

denken, abstrahieren wir von der Existenz oder Hichtexistenz.
20*



310 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Denken wir uns die Wesenheit, nicht als solche, sondern
bestimmt als existierende oder bestimmt als nicht existierende, so

können wir allerdings im ersteren Falle nicht von der Existenz
absehen, wie wir im letzteren es thun müssen. Jedoch denken
wir in beiden Fällen dabei nicht an die wirksame äufsere,
sondern an eine innere formale Ursache. Nur wenn wir das

Geschöpf als Geschöpf auffassen, müssen wir die äufsere Ursache

mitdenken, dann betrachten wir die Kreatur eigens in ihrer
Beziehung zur hervorbringenden Ursache.

Welches ist nun in Wahrheit der innere formale Grund,
dafs das Geschöpf ist oder existiert? Die Wesenheit selber ist
es nicht, „denn, sagt P. Limb. (Seite 6), das geschaffene Seiende,
weil von einer äufsern Ursache hervorgebracht, ist oder existiert
nicht durch seine W esenheit". Gott, die wirkende Ursache,,
ist es auch nicht, denn dies ist der äufsere, nicht aber der
innere formale Grund. Es kann also nur Etwas sein, das zu

dieser Wesenheit hinzukommt, von der wirkenden Ursache dieser
Wesenheit mitgeteilt und, damit es eben den innern formalen
Grund bilde, von der Wesenheit in sich selber aufgenommen
wird: „adhaeret essentiae", bemerkt der englische Lehrer. Dies
ist eben die Existenz.

Kein Unternehmen ist demnach aussichtsloser, als dieses,

dafs man den hl. Thomas für die Verteidigung des virtuellen
Unterschiedes eintreten lassen will. Der Wortlaut seiner klaren
und bestimmten Ausdrucksweise spricht zu entschieden die

Anschauung des Doctor Angelicus über die aufgeworfene Frage aus,,

als dafs es je gelingen könnte, den Heiligen, ohne ihm Gewalt,

anzuthun, auf eine andere Seite zu ziehen. Jeder diesbezügliche
Kommentar wird die Gesetze der Interpretation in ihrer
Anwendung auf S. Thomas verletzen. Dafs jeder dadurch vielfach
mit sich selber in Widerspruch gerät, das bringt ein derartiges
Unternehmen selber mit sich.

14. In einem spätem Werke1) hebt der hl. Thomas

allerdings zunächst nur das Eine hervor, nämlich dafs jedes Geschöpf

*) 1. p. q. 44. a. 1.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 311

das Sein von Gott haben müsse. Jedoch darf man nicht
vergessen, dafs der Doctor Angelicus daselbst nur die Absicht hatte,

darzuthun, alles sei von Gott geschaffen -worden. Die Frage,
welche der Heilige erörtert, lautet: „Utrum sit necessarium

omne ens esse creatum a Deo". Allein aus der Antwort, welche
S. Thomas im Artikel und in der Lösung der Schwierigkeiten
erteilt, ist das Gegenteil bewiesen von dem, was P. Limb, er-
schliefsen will. Der Heilige schreibt: „Necesse est dicere, omne

ens, quod quocunque modo est, a Deo esse. Si enim a Ii quid
invenitur in aliquo per participationem, necesse est, quod cau-

setur in ipso ab eo, cui essentialiter convenit, sicut ferrum fit
ignitum ab igne. Ostensum est autem supra, q. 3. a. 4., cum
de divina simplicitate ageret.ur, quod Deus est ipsum esse per se

subsistens; et iterum ostensum est q. 11. a. 3. et 6., quod esse

'subsistens non potest esse nisi unum, sicut si albedo esset

subsistens, non posset esse nisi una, cum albedines multiplicentur
secundum recipientia. Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo

non sint suum esse, sed participent esse. Necesse est igitur,
omnia, quae diversificantur secundum diversam participationem
essendi, ut sint perfectius vel minus perfecte, causari ab uno

primo ente, quod perfectissime est. Unde et Plato dixit quod

necesse est ante omnem multitudinem ponere unitatem; et Aristoteles

dicit, in 2. metaphjs. quod id, quod est maxime ens et

maxime verum, est causa omnis entis et omnis veri, sicut id quod
maxime calidum est, est causa omnis caliditatis."

Als ersten Einwurf gegen den Artikel bringt S. Thomas

folgendes vor: „Eine Sache kann sein ohne das, was aufserhalb

ihres Begriffes liegt; z. B. der Mensch ohne weifse Farbe. Nun

ist die Beziehung des Verursachten zur Ursache nicht im Begriffe
des Seienden enthalten, weil manche Dinge ohne diese Beziehung

aufgefafst werden können. Daher können sie auch ohne dieselbe

•existieren. Folglich ist nicht alles von Gott erschaffen." Der

englische Lehrer erwidert auf diese Schwierigkeit: „Obgleich
die Beziehung zur Ursache nicht in der Definition des

verursachten Seienden enthalten ist, folgt sie doch auf all' das, was

zum Begriffe gehört. Denn daraus, dafs Etwas ein Seiendes



312 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

durch Anteilnahme ist, folgt, dafs es von einem Andern verursacht

worden ist. Ein Seiendes dieser Art kann nicht sein, ohne

dafs es verursacht worden ist, gleichwie ein Mensch nicht sein

kann, ohne dafs er risibilis ist."
Der Doctor Angelicus unterscheidet also zwei Dinge,

indem er sagt: wenn sich „Etwas" in „einem Andern" durch
Anteilnahme vorfindet, mufs „dieses Etwas" in „dem Andern" von
demjenigen verursacht sein, dem „dieses Etwas" wesentlich

zukommt, gleichwie das Eisen vom Feuer glühend gemacht wird.
Gott ist das subsistierende Sein, und Er ist es einzig und allein,,
weil es nicht zwei subsistierende Sein geben kann. Folglich
ist alles andere, aufser Gott, nicht das eigene Dasein, d. h. die

Existenz ist nicht die Wesenheit, oder ein Teil, ein konstitutives

Prinzip derselben, sondern das Geschöpf hat die Existenz durch

Anteilnahme an dem Sein, welches folglich aufserhalb der Wesenheit

liegt. Verhält es sich also und wird das Sein vervielfältigt,,
determiniert und beschränkt, je nach dem Subjekte, welches die

Existenz aufnimmt, so dafs dieses dadurch mehr oder weniger
vollkommen wird, so mufs das Sein verursacht sein vom Ersten

Seienden, in dem das Sein sich am vollkommensten findet. Aus

diesem Artikel geht abermals zur Evidenz hervor, dafs der heil.

Thomas das Wort: „ens participative, ens per participationem"
gerade so versteht, wie in den von uns früher zitierten Stellen.

Auch hier ist dem Heiligen das ens per participationem jenes
Wesen, dem die Existenz nicht wesentlich zukommt, sondern,

zufällig, weil das Sein aufserhalb der Bestandteile der Wesenheit,

liegt. Damit ist dann auch der reale Unterschied zwischen der
Wesenheit und dem Dasein gegeben. Darum findet sich „Etwas",,
die Existenz, in „einem Andern", in der Wesenheit. Und weil
dieses „Etwas" nicht die Wesenheit selber ist, sondern blofs in
ihr sich vorfindet, deshalb mufs es verursacht sein vom Ersten
Seienden, in welchem das Sein die Wesenheit selber ist. Die
Existenz ist nicht in Gott, darum auch uicht „in einem Andern"
sondern sie selber ist Gott, d. h. Gottes Wesenheit.

Bezüglich der Geschöpfe ist die Existenz in der Kreatur, und
darum in „einem Andern".



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 313

P. L. gewinnt aus dieser Stelle des englischen Meisters
ein anderes Resultat. Der Herr Autor schreibt:1) „Gott ist ein
Seiendes durch seine Wesenheit, weil Er seine Existenz ist.
Jedes andere Seiende ist ein solches durch Anteilnahme, weil
Gott für alles Andere die Ursache des Seins ist. Darum

begreifen wir, dafs Gott das Erste Seiende ist, da Er durch sich

und kraft seiner Wesenheit existiert. Kein Ding also, dessen

Wesenheit nicht sein Dasein ist, existiert durch seine Wesenheit,
sondern durch die Anteilnahme an irgend Etwas, nämlich an
dem Dasein selber. Da nun die Sache sich so verhält, negieren
wir, dafs von S. Thomas das Seiende deshalb ein partizipiertes
genannt werde, weil die Wesenheit desselben, das Dasein, gleichsam
als eine von sich unterschiedene Sache, in sich aufnehme oder

an ihr Anteil nehme. Wir geben indessen zu, dafs das Seiende
deshalb ein partizipiertes genannt werde, weil es seine Existenz

von einem Andern, als der wirkenden Ursache erlangt, oder
insofern es gemacht worden ist. Weil das existierende Ding
durch die Kraft des Agens, d. h. von Gott bewirkt worden ist,
deshalb ist es von sich aus (de se) nur im möglichen Zustande,
oder rein nur in der objektiven Potenz. Die Wesenheit, auf
diese Art und an sich selber betrachtet, ist nicht der Akt, noch

bezeichnet sie einen Akt. Darum ist auf diese Weise der Akt
unterschieden von der Wesenheit. Nur dies und nichts Anderes

lehrt S. Thomas immer und überall. Die Gegner jedoch setzen

stets voraus, das Seiende werde darum ein „partizipiertes" und
ein Seiendes durch Anteilnahme genannt, weil die Wesenheit
desselben thatsächlich und in der Wirklichkeit an der Existenz
Anteil habe und dieselbe aufnehme, so dafs die Wesenheit eine

unterschiedene Sache und die subjektive Potenz bilde, in welcher
eine andere Sache, die Existenz nämlich, gleichsam als der

aufgenommene Akt enthalten ist. Der hi. Thomas schreibt doch in
ausdrücklichen Worten, seine Meinung äufsernd, die Wesenheit
werde in der Potenz genannt: „entweder zur Existenz, die sie

von Gott empfängt", und darum, wie wir dargethan haben, in

») L. c. S. 37 ff.



314

der Potenz in Bezug auf die wirkende Ursache", oder „weil
jedes Ding, das ein Anderes (aliquid) nicht aus sich hat, sondern

von einem Andern erhält, möglich oder in der Potenz zu
demselben ist. Daher ist die Quiddität, wie die Potenz, und ihr
erworbenes Sein ist wie der Akt. Polglich kann die Wesenheit

zwar Potenz genannt werden, weil sie aus sich, oder actu, nicht

ist, sondern blofs möglich; keineswegs aber, als wäre sie eine

aufser ihre Ursachen gesetzte Sache, die eine andere Sache,

wodurch sie als existierend konstituiert wird, in sich aufnehme.

Darum mufs man, auf die Auktorität des hl. Thomas hin, die

Existenz als eine von einem Andern empfangene bezeichnen.

Nirgends aber lehrt der hl. Thomas, dafs die Existenz in
einem Andern aufgenommen werde." Einige Seiten später (S. 45)
schreibt der Herr Autor: „Die Ansicht des hl. Thomas ist diese:

Die Existenz ist eine von einem Andern, nämlich von Gott

empfangene. Dafs aber die Existenz aufgenommen sei in einem
Andern, nämlich in der Wesenheit, als in der subjektiven Potenz,

daher in einer unterschiedenen Sache, dies hat der hl. Thomas

nirgends gelehrt. Niemand kann darum, aufser höchstens
von Parteileidenschaft getrieben (partium studio commotus),
auf gewisse und sichere Art nachweisen, dafs der hl. Thomas

die gegenteilige Lehre vorgetragen habe."

Dieser etwas eigentümlichen Argumentation des P. Limb,

gegenüber wollen wir mit Gewifsheit und voller Sicherheit den

Beweis erbringen, dafs der Herr Autor entweder den hl. Thomas

überhaupt nie gelesen hat, oder, dafs er ihn absichtlich
nicht verstehen will. Prüfen wir die einzelnen Behauptungen
des P. Limb., indem wir sie mit dem Texte des hl. Thomas

vergleichen. „Gott ist ein Seiendes durch seine Wesenheit, weil
Er seine Existenz ist: jedes andere Seiende ist ein solches durch

Anteilnahme, weil Gott für alles Andere die Ursache des Seins

ist." Mit andern Worten: die Geschöpfe sind entia participative,
per participationem, weil sie das Dasein von einem Andern haben.

Ein ens durch Anteilnahme bedeutet, nach dem Herrn Autor,
so viel als: das Sein von einem Andern haben. Vernehmen wir
nun, was S. Thomas sagt: Si enim aliquid invenitur in aliquo



315

per participationem, necesse est quod causetur in ipso ab eo,
cui essentialiter convenit. Stellen wir nun die Erklärung des
Herrn Autors unter den ersten Teil dieses Satzes, so heilst er:
>,si enim aliquid invenitur in aliquo ab aliquo alio, necesse est

quod causetur ab illo alio und zwar illo, cui essentialiter
convenit. In der Antwort auf den ersten Einwurf sagt der Doctor

Angelicus: „ex hoc, quod aliquid per participationem est ens,

sequitur, quod sit causatum ab alio". Nach dem Prinzip des

P. Limb, lautet der Satz: „ex hoc quod aliquid est ens ab alio,

sequitur, quod sit causatum ab alio". Wir fragen doch mit Recht,
welchen Grund der heil. Thomas etwa gehabt haben mag, um
solche selbstverständliche Dinge, wahre Tautologieen
niederzuschreiben. Denn dafs ein Wesen, das von einem Andern ist,
von diesem Andern verursacht sei, braucht uns S. Thomas nicht
erst zu beweisen.1) Darum ist es ganz und gar absurd, den
hl. Thomas lehren zu lassen, das „ens per participationem" sei in

erster Linie gleichbedeutend mit dem „ens ab alio". Es ist daher
auch vollständig unrichtig, dafs jedes Seiende, aufser Gott, des-

D Ganz dasselbe Beispiel lesen wir auf Seite 49 der Limbourgschen
Broschüre. Der Herr Autor zitiert dort folgende Worte des hl. Thomas
(1. conti'. Gent. cap. 22): nulla igitur res, cujus essentia non est suum esse,
est per essentiam, sed participatione alicujus scilicet ipsius esse. Nun
läfst P. Limb, den hl. Thomas folgendes lehren: „Das Sein jeder Kreatur
ist nach Gattung und Art endlich, denn es ist ein partizipiertes und

folglich notwendig endlich. Das esse participatum ist, aber dem

P. Limb, identisch mit dem esse ab alio. Warum ist das Sein der Kreatur
ein partizipiertes? Der Doctor Angelicus antwortet: quia nulla res,.cujus
essentia non est suum esse, est per essentiam. Das: non per essentiam
esse bedeutet aber nach der Ansicht des Herrn Autors soviel als: esse ab

alio. Der Beweis des hl. Thomas lautet also im Sinne des P. Limb. : „Das
Sein jedes Geschöpfes ist endlich, denn es ist ein partizipiertes, d. h. von
einem Andern. Und es ist von einem Andern, weil es nicht durch die

Wesenheit, d. h. weil es von einem Andern ist. Wenn der hl. Thomas in
der Wirklichkeit nicht geistreicher argumentiert, als P. Limb, ihn
argumentieren läfst, dann verdient er wahrlich nicht vom heiligen Vater der
studierenden Jugend als Vorbild zur Nachahmung empfohlen zu werden.
Das non esse per essentiam, sed per participationem mufs also einen ganz
andern Sinn haben, als P. Limb, behauptet.



316 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

halb ein solches sei, weil Gott für alles Andere die Ursache
desSeins bildet. Man vergleiche die von uns früher angegebenen.

Aussprüche des hl. Thomas. Ein Seiendes wird jedes Ding
genannt, weil es das Sein in sich hat, ohne Rücksicht, woher
dieses Sein komme. Und ein Seiendes durch Anteilnahme wird
jedes Ding genannt, wenn es das Sein zwar in sich hat, jedoch

so, dafs das Sein nicht die Wesenheit selber ist, oder als Teil
zur Wesenheit gehört. Der Argumentation des Herrn Autors
gebricht es indessen auch an Logik. P. L. will doch den Gegensatz

zwischen Gott und der Kreatur hervorheben. Run, wie
geschieht dies? „Gott ist ein Seiendes durch seine Wesenheit,

weil er seine Existenz ist." Wie lautet nun der
kontradiktorische Gegensatz? Der Herr Autor antwortet: die
Kreatur ist ein Seiendes durch Anteilnahme, weil Gott die
Ursache des Seins jeglicher Kreatur ist. — Dies ist doch

nicht der kontradiktorische Gegensatz?! Dieser heifst vielmehr:
die Kreatur ist ein Seiendes nicht durch ihre Wesenheit,
weil diese (die Wesenheit) nicht ihre Existenz ist. Der
Satz: weil Gott für Alles die Ursache des Seins ist
gehört absolut nicht in die Verbindung mit dem Vorausgehenden.
Ein Seiendes durch seine Wesenheit (ens essentialiter) nennt
aber der hl. Thomas dasjenige, dessen Wesenheit real identisch
ist mit dem Sein, d. h. dessen die Wesenheit konstituierendes

Prinzip zugleich konstitutives Prinzip des Daseins ist. Folglich
ist im Gegensatz zu diesem ein nicht durch seine Wesenheit
Seiendes, oder ein Seiendes durch Anteilnahme dasjenige, dessen

Existenz nicht zur Wesenheit gehört und darum real von ihr
unterschieden ist. Logisch richtig mufs also der Satz des P. Limb,
lauten: Gott ist nicht von einem Andern, sondern durch
seine Wesenheit, weil Er, d. h. seine Wesenheit real identisch
ist mit seiner Existenz-, die Kreatur ist von einem Andern,
nicht dui-ch ihre Wesenheit, weil sie, d. h. ihre Wesenheit,
nicht real identisch ist mit der Existenz. Das ist aber die
Lehre des heiligen Thomas und der Thomisten. Ferner lehrt
S. Thomas, das Geschöpf sei ein Seiendes durch Anteilnahme.
An was hat nun das Geschöpf Anteil? Offenbar an dem, wozu



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 317

es in der Potenz ist. „In der Potenz aber, bemerkt der Herr
Autor, ist, wie wir dargethan haben, die Wesenheit in Bezug
auf die wirkende Ursache." Folglich, schliefsen wir unsererseits,
hat die Wesenheit Anteil an der wirkenden Ursache.
Die wirkende Ursache ist eine causa extrinseca, durchaus
verschieden von der Wesenheit. An dieser, zumal an Gott, kann

die Kreatur nicht in dieser Weise Anteil haben. Das, woran
die Kreatur Anteil hat, und zu dem sie im Verhältnis der Potenz

steht, ist das Sein. Das Sein ist aber nicht identisch mit der
wirkenden Ursache; Gott ist nicht das Sein der Kreatur, denn

dieses, lehrt abermals S. Thomas, kommt zur Wesenheit hinzu
und bildet zu ihr ein Accidens. Weiter sagt P. Limb.: „Jedes
Ding, das ein Anderes nicht aus sich hat, sondern von einem

Andern erhält, ist ebenfalls möglich oder in der Potenz zu
demselben." Dieses Mögliche, die objektive Potenz, das Ideale

ist, wie wir nachgewiesen, nicht in der Potenz von Gott die

Existenz zu erhalten. Das hat S. Thomas wahrlich nirgends
gelehrt. „Kein Ding also, heifst es dann, dessen Wesenheit nicht
sein Dasein ist, existiert durch seine Wesenheit, sondern durch
die Anteilnahme an irgend einem Andern, nämlich an dem Dasein

selber." Was ist nun dieses Sein, an dem die nicht durch ihre
Wesenheit existierende Sache Anteil hat? Ist dieses Dasein

Gott? ist es die Wesenheit selber? Dann würde die Wesenheit

an der Wesenheit, d. h. an sich selber Anteil nehmen. Und
doch leugnet der Herr Autor, dafs die Wesenheit, welche an

dem Dasein Anteil hat, an einer von ihr selber unterschiedenen
Sache Anteil habe. Im Gegenteil, „die Wesenheit hat Anteil
an dem Sein, und deshalb ist das Sein ein partizipiertes, weil
die Wesenheit ihre Existenz von einem Andern erhält".
Ferner: weil „das existierende Ding durch die Kraft des Agens,
d. h. von Gott hervorgebracht worden ist, deshalb ist es von
sich aus, nur im möglichen Zustande, oder rein nur in der
objektiven Potenz". — Das heifst also: das existierende Ding
ist von sich aus nur ein rein mögliches Ding, und zwar
deshalb, weil es von Gott hervorgebracht worden ist. „Die
Wesenheit, auf diese Weise betrachtet, ist nicht der Akt, noch



318 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

bezeichnet sie einen Akt. Darum ist auf diese Weise der Akt
unterschieden von der Wesenheit." — Wir sind aufser Stande,

uns mit dieser Logik zurechtzufinden. Das existierende Ding
ist de se ein nichtexistierendes, weil es von einer wirkenden
Ursache die Existenz erhalten hat. Die existierende Wesenheit,

de se betrachtet, ist nicht der Akt, dieser ist vielmehr
unterschieden von ihr. Die existierende Wesenheit, aus sich

betrachtet, ist das Mögliche, die objektive Potenz. Folglich ist
das existierende Ding zusammengesetzt aus dem Möglichen,
der objektiven Potenz und dem Akte, eine Behauptung, die Cajetan
und mit ihm P. Kleutgen absurd nennen.


	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

