Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und
Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen
Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus

[Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PHILOSOPHISCHEN REFORMVERSUCHE DES
NIKOLAUS CUSANUS UND MARIUS NIZOLIUS.

ZUR INDIREKTEN RECHTFERTIGUNG DER
PERIPATETISCHEN PHILOSOPHIE.

ERSTER TEIL.
DIE THEOSOPHIE DES NIKOLAUS CUSANUS.

Von
KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

—— s ——

1,

Die Lehren von Gott, dem Weltall und dem
Menschen.

Dieselbe Auffassung der Dinge als idealer Lichtretlexe auf
dem dunklen Grunde der in Gott gebundenen, in dem Geschopfe
entbundenen passiven Potenz, die metaphysisch als Nichts, phy-
sisch als Materie gedacht wird, begegnet uns bei den spéteren
Theosophen, wie Bohme und Baader. Sie hilt sich ebentfalls
fiir berechtigt, ungeachtet der angenommenen Einheit des Seienden
die Vorstellung eines mechanischen Emanierens von sich zu
weisen. ,Die Alten, sagt Franz von Baader, bezeichneten das
Einsenken mit Emanation, worunter sie nicht den krassen pan-
theistischen Begriff eines Herausflielsens verstanden, das wire
nur eine itio in partes. Die Idee, die ich mitteile, geht nicht
von mir ab trotz unzihliger Kopieen, und dies liegt in der Natur
der geistigen Produkte. Denselben mechanischen Begriff haben
die Physiker von der Lichtbrechung. Sie meinen, ein materieller
Strahl falle aut die Ebene auf und werde zuriickgeworfen und
gebe so das Bild. Vielmehr aber ist die Spiegeiung eine Er-
zeugung. Wenn ein Lichtstrahl hingeht, so geht er als Farbe



Die Schopfungslehre. 271

zuriick. So kann man die ganze Welt das Prisma des gottlichen
Lichtstrahles nennen®. W. W. 8. Bd. S. 81. 82. Die Geschopfe
sind nun allerdings Spur, beziehungsweise Bild Gottes, jedoch
nicht als wesenloser Reflex, sondern als wahre Wesen, denen
ein eigenes, wenn auch zusammengesetztes, veranderliches und
abhiingiges Sein verliehen ist. Es gibt demnach allerdings ein
Sein aufser und verschieden von Gott, ohne dals er deshalb ver-
endlicht, ihm etwas gegenibergesetzt wiirde, weil jenes Sein
von ihm ohne ein in ihm oder aulser ihm vorhandenes Substrat
gesetzt, d. h. aus Nichts geschaffen ist.

Gott ist dem Cusaner bildendes Prinzip der Dinge, was
nur von der Formursache gedeutet werden kann; denn hitte
man an die wirkende Ursache zu denken, so wire es durchaus
nicht unbegreiflich, dals Gott mit der Welt sich nicht vermische,
da die causa efficiens notwendig von ihrer Wirkung verschieden
1st, mit derselben weder nach Form noch Stoff identisch sein
kann. Quis denique intelligere potest Deum esse essendi formam,
nec tamen immisceri creaturae? {De doct. ign. 1I, 2.) In einem
gewissen Sinne besteht allerdings diese Schwierigkeit fiir den
Cusaner selbst nicht, insoweit er namlich dem akosmistischen
Zuge seines Prinzips folgt; denn wenn ein aulsergottliches Sein
iiberhaupt nicht existiert, so kann sich das gottliche Sein mit
einem ihm fremden, weltlichen Sein nicht vermischen. Ja, die
Frage nach einer Ursache der Welt fillt génzlich hinweg, da
die Endlichkeit und das Nichtsein, das ihre Wesenheit ausmacht,
ciner Ursache nicht bedarf. Andererseits erhebt sich dann frei-
lich die Frage, wie es nach einer solchen Verhéltnisbestimmung
des weltlichen zum gé6ttlichen Sein mit dem eigenen Fiirsichsein
Gottes bestelll sein moge. Ist das gottliche Sein wahrhaftes
Sein, wenn es nichts anderes als die Indifferenz der in der
Schopfung zu Tage tretenden Gegensitze ist? Ist die Vielheit
nichts, was wird dann die zusammenfassende Einheit sein? Der
Cusaner zwar meint, er konne das Eine (das Nichtsein der Welt)
ohne das andere (das Nichtsein Gottes) behaupten. Betrachtest
du die Dinge ohne ihn, so sind sie nichts. Betrachtest du ihn
ohne die Dinge, so ist er und die Dinge sind nichts. (L. c. ¢. 3.)
Ist der Cusaner im Rechte, wenn Gott sich zu den Dingen wie
die Einheit zur Zahl, der Punkt zur Linie verhidlt? Wir ant-
worten mit Nein. Nimm die Linie hinweg und du hast auch
den Punkt hinweggenommen, denn der Punkt ohne Linie ist eine
leere Abstraktion. Entferne die Zahl, und es ist dir auch die
(numerische) Einheit verschwunden. Denn was ist die Einheit,
die Prinzip der Zahl ist, wenn nicht das mehrfach zu setzende,



272 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

in einer Vielheit sich Entfaltende? Nur wenn Gott nicht als
resolutorisches Prinzip, sondern als schlechthin iiberseiende Ur-
sache der Dinge gedacht wird, kannst du die Dinge in Gedanken
aufheben, ohne ihre unabhéngige und freie Ursache mitaufgehoben
zu denken.

,Obwohl Gott, sagt uns Nikolaus weiterhin, wie die
Frommen wollen, zur Offenbarung seiner Giite, oder weil er
die grofste absolute Notwendigkeit (!) ist, die Welt erschaffen
hat, so kann er doch keine andere Form annehmen, weil er Form
aller Formen ist. Wer kann es begreifen, dals Alles Abbild
des einen, unendlichen Bildungsprinzips sei und die Verschieden-
heit nur zuféllig habe, als wire das geschopfliche Sein Gott aus
Zufall, gelegentlicher Gott, wie man das Accidens gelegentliche
Substanz, das Weib gelegentlich gewordenen Mann nennen konnte,
so dafs das ganze geschiopfliche Sein gleichsam eine endliche
Unendlichkeit, ein geschaffener Gott ist.“ (Ibid. c. 2.) Ein Gott
aus Zufall! d. h. ein intendierter, aber durch ein zufillig ein-
getretenes Hindernis (das Nichts, die Potenz, die in Gott und
selbst Gott) milslungener Gott! Wie werden wir demnach das
Schaffen Gottes zu denken haben? Als einen successiv sich
steigernden Versuch, das gottliche Sein aus der absoluten Po-
tenzialitdt zur Aktualitit zu bringen. Wir werden schen, wie
diese Auffassung dem Prinzip der cusanischen Spekulation voll-
kommen entsprechend ist.

Eingehender wird der Hervorgang der Dinge aus Gott in
der Schritt, die den seltsamen, aber hochst bezeichnenden Titel
fiibrt: Possest oder Konnen-Ist. Schon in dieser Bezeichnung
gelangt eine der wichtigsten Coincidenzen, nimlich die des Mog-
lichen und Wirklichen, von Potenz und Akt zum Ausdruck. Um
uns aber iiber die Tragweite der cusanischen Lehre in diesem
Punkte sofort zu orientieren, wollen wir an zwei Siatze der
thomistischen Metaphysik erinnern, von denen der eine die Be-
stimmung enthélt, dals in Gott keinerlei Potenzialitit sich finde,
Gott vielmehr reiner Akt, actus purus sei; der zweite aber die
Annabme einer absoluten Potenzialitiat, sei es in oder aufser Gott,
sei es als von Gott gesetzt oder unabhingig von 1hm bestehend
als unzuldssig verwirtt.

Unter allen Fundamentallehren wird vom heil. Thomas
kaum eine mit grolserem Nachdruck eingescharft als die, dals
alles geschaffene Sein aus Akt und Potenz zusammengesetzt,
Gott aber reiner Akt, actus purus sei. Um nur einen Text
anzufiihren, so heifst es im Compendium Theologiae ad fratrem Re-
ginaldum: Deus est actus purus absque potentialitatis permixtione.



Die Schépfungslehre. 273

Wenn hiezu ein Geistesverwandter des Cusaners, der Theosoph
Franz von Baader bemerkt: wenigst ist dic Potenz ganz ver-
schlungen (W. W. 14. Bd. S. 199), so vermag uns dieses
,wenigst nicht iiber den Abgrund hinwegzutauschen, der zwischen
der theosophischen Anschauung, die in Gott einen dunklen Grund,
eine passive Moglichkeit annimmt, und der thomistischen Lehre
sich aufthut, welche im Einklang mit der heiligen Schrift (Deus
lux est et tenebrae in eo non sunt ullae. 1 Joh. 1, 5) an der
Bestimmung Gottes als reines Licht, reines Sein, reiner (reist
ohne jede Spur von Finsternis, Pctenzialitit und Materialitit,
mogen diese als ein Nichtgottliches in Gott oder als identisch
mit Gott bezeichnet werden, festhélt.

Uber den Begriff einer unendlichen, absoluten passiven Po-
tenz aber (das Posse in dem Possest des Cusaners) spricht sich
der hl. Thomas im ersten Teile der theologischen Summa aus
(qu. 75 art. 5 ad 1). Was der Cusaner bejaht, wird hier ver-
neint. Actus purissimus, sagt jener, et infinitus est actus infi-
nitae potentiaec seu virtutis. Infinitas autem actus et Infinitas
potentiae est una infinitas seu deitas. Exeit. 1. 3. E. s. In nomine
Jesu. T. II fol. dla. Dagegen belehrt uns der heil. Thomas:
Non potest esse potentia una, quae recipiat omnes actus, sicut
est unus actus influens omnes actus participatos; alioquin potentia
passiva adaequaret potentiam activam primi actus. (L. c.) Daher
kann kein Korper in einen Geist verwandelt und ebensowenig
das geistige Sein zum gottlichen fortbestimmt werden.

Mit der Beantwortung der Frage, ob es eine mit der un-
endlichen Aktualitait verbundene und identische absolute passive
Potenz gebe, steht und fillt der Erfahrungs- und Anschauungs-
standpunkt der docta ignorantia. Hier liegt auch die Entschei-
dung, ob ,Scholasticismus“ oder moderne Philosophie, Das
Mogliche, die passive Potenz bedarf der Bestimmung. Ks kann
sich diesec nicht selbst geben, wenn es nicht zugleich Aktualitit
ist. Die Annahme der Identitit des Moglichen und Wirklichen
aber, indem sie die Leugnung des principium contradictionis im-
pliziert, beleidigt, entwurzelt, vernichtet die Vernunft. Gesetzt
jedoch, wir gidben jene Identitit, das Possest des Cusaners zu,
was wiirden wir gewinnen? An der Stelle der doppelten, ge-
schaffenen und ungeschaffenen, absoluten und relativen Wirk-
lichkeit den ruhelosen Prozels Hegels, jenes Alleins des brah-
manischen Hohenliedes des Pantheismus, das ziel- und zwecklos
gebiert und verschlingt, und seinen Eingeweihten unter dem
griafslichen Bilde eines zihnefletschenden, alles zermalmenden
Ungeheuers sich kundgibt. (Bhagavadghita, 1ib. 11. v. 27.)



274 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Wenden wir uns zur Lehre des Cusaners zuriick, so wird
der Ausdruck Possest erkldrt: quod ipsum posse sit, wonach also
nicht Deus zu crgidnzen und der Ausdruck nicht unmittelbar
gleichbedeutend ist mit Deus est posse. Die Theorie von dem
seienden Moglichen aber beruht ant dem die objektive Mog-
lichkeit oder Widerspruchslosigkeit mit der subjektiven Moglich-
keit oder passiven Potenz, ndmlich dem bestimmungslosen und
bestimmbaren Sein verwechselnden Argument: Da die Aktualitat
actu sei, so konne dieselbe auch sein, da das Unmigliche —
impossibile esse -— nicht sel. Die absolute Moglichkeit (possi-
bilitas) aber kann nichts anderes sein, als das Konnen, wie die
absolute Aktualitit nichts anderes ist als der Akt. Die Mog-
lichkeit aber kann nicht friiher als die Wirklichkeit sein, wie
wir etwa sagen, es gehe irgend eine Potenz dem Akte voraus.
Wie wire es sonst in den Akt iibergegangen, es sei denn eben
durch die Aktualitit. Denn das Werdenkonuven (posse fierl) wire,
wenn es sich selbst zur Wirklichkeit hervorbringen wiirde, in Wirk-
lichkeit, bevor es wirklich ware. Anstatt nun aber mit Aristoteles
und der wahren christlichen Philosophie zu schliefsen: folglich
ist das schlechthin Erste reiner Akt ohne jede Potenzialitit, ge-
langt der Cusaner, den Trugschlufs durch die genannte Amphibolie
deckend, zu dem Schlusse: also sind die absolute Potenz und
der Akt und ihre wechselseitige Verbindung gleichewig, da ja
die Aktualitdt nicht sein kann, ohne dals die Moglichkeit besteht
{possibilitate non existente). Lib. ftrilocutor. de Possest. T. L
fol. 175a. Vgl. Ubinger, die Gotteslehre des N. Cusanus. 1888.
5. 102 f.

Die weiteren Folgerungen sind einleuchtend, namlich dafs
Gott Alles in sich kompliziere, dals er schaffend nicht aus sich
heraustrete, die Moglichkeit, d. i. den Stoff der Dinge in sich
trage. Gott ist Sonne, Himmel, Mensch, zwar nicht wie diese
Dinge in ihrem isolierten Sein oder in isolierter Auffassung ge-
nommen werden, wohl aber in ihrem wahren Sein, in wiefern in
ihnen Alles ist, was sie sein konnen, nicht in wiefern sie be-
stimmt, kontrahiert, sondern in wietern eine unendliche Moglich-
keit in ihnen kontrahiert ist. Non est vocabulis insistendum.
Nam si dicitur Deum esse solem, utique si intelligitur id sane
de sole qui est omne id actu, quod esse potest, tunc clare videtur,
hic sol non esse quid simile ad illum. L. ¢. b.

Wenn wir dem von einer am Gespriche teilnehmenden
Person fiir die ewige Potenz in Gott gebrauchten Ausdruck
»Materie (nam quia mundus potuit creari, semper fuit ipsius
essendi possibilitas, sed essendi possibilitas in sensibilibus materia



Die Schipfungslehre. 275

dicitur. Fuit igitur semper materia; et quia nunquam creata,
igitur increata, quare principium aeternum. L. c. fol. 178a) auch
nicht, wie Zimmermann (Uber die Philosophie des Kardinals
Cusanus in den Sitzungsberichten der Wiener Akad. der Wissen-
schaften Bd. 8 S.312) ein besonderes Gewicht beilegen wollen,
s0 kOnnen uns doch die einschriankenden Bemerkungen des Kar-
dinals ebensowenig bestimmen, das Posse in dem Possest in einem
anderen Sinne als dem einer passiven Potenz in Gott, die in der
Schopfung zum Substrat der Dinge gemacht wird, zu nehmen.
Denn jene Beschrinkungen beziehen sich auf die Annahme einer
ewigen Materie aufserhalb Gottes, nicht aber auf die Existenz
einer passiven Potenz in Gott, die als Stoff der Weltschopfung
dient. Nam si posse fieri non habet initium: hoc ideo est, quia
Possest est sine initio. L. c.

Die Wendung, das absolute Kénnen bediirfe gerade des-
halb keiner Materie, weil die unerschaffene Moglichkeit das Konnen
und Sein (Possest) ist, beweist nur, dafs keine von Gott ver-
schiedene, nach Art der besonderen in den Korpern verwirk-
lichten, ewige Materie, nicht aber, dals iiberhaupt eine solche
nicht angenommen werde. Ja, jene Behauptung bestétigt unsere
Auffassung der cusanischen Lehre; denn wenn Gott aus dem
Grunde eines aufser ihm vorhandenen Stoffes nicht bedarf, weil
er Identitit des Konnens und Seins, d. h. der passiven und
aktiven Potenz ist (in quo facere, et fieri sunt idem posse), so
ist eben damit der Gedanke insinuiert, dals die (reschopfe aus
Gott wie aus einem aktiven und passiven Prinzipe zugleich
hervorgehen. Die Versicherung, nicht das Werdenkonnen eines
jeglichen Dinges sei identisch mit dem Wirkenkdnnen Gottes,
ist nicht geeignet, unsere Auffassung zu erschiittern, da im Sinne
des Cusaners eine doppelte passive Mioglichkeit der endlichen
und werdenden Dinge, ein zweifacher Grund derselben ange-
nommen werden muls, ein beschrankter, endlicher, dem sie ihr
aulsergottliches Dasein in der Verkettung von Ursachen wund
Wirkungen verdanken und der nur fiir die sinnlich-rationale Auf-
fassungsweise besteht, und einen unendlichen und ewigen Grund,
durch welchen sie in Gott und eins mit Gott sind.

Die Darstellung, die der Cusaner von dem Verhiltnis (Gottes
zur Welt gibt, leidet an jenem Doppelsinn oder jener Doppel-
ziingigkeit, die, von jeder subjektiven Absicht abgesehen, vom
Pantheismus unzertrennlich ist, dafs bald die wesentliche Einheit,
bald die wesentliche Verschiedenheit von Gott und Welt be-
hauptet wird. Gott und Welt sind eins, sofern das positive ein-
heitliche Wesen der letzteren in Betracht gezogen wird. Sie

Jahrbueh fiir Philosophie ete. III, 18



276 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

sind verschieden, sofern man auf die Vielheit, Verschiedenheit,
das Aulsereinander der Dinge in Raum und Zeit sieht. Diese
aber, namlich Vielheit u. s. w. werden als etwas Zufalliges und
im Grunde Nichtseiendes, als triigerischer Schein betrachtet, der
weder in noch aufser Gott einen Grund hat, da das Nichtseiende
eines solchen nicht bedarf. Auf Rechnung derselben Zweideutig-
keit ist auch die Unbestdndigkeit zu setzen, mit welcher das
kratt der coincidentia oppositorum vom gottlichen Sein unzer-
trennliche Nichts bald als in Gott ohne Gott zu sein, bald als
in Gott und mit Gott identisch betrachtet wird. Der Pantheis-
mus ist eben in seinem Wesen Liige und kann daher nur mit
Hiilte einer sophistischen, lignerischen Dialektik aufrecht erhalten
und mit einem gewissen Schein von Tiefsinn umkleidet werden.

Wie die Potenz, so ist auch das Nichtsein in Gott. So
erklart sich der Ausspruch, die Vielheit der Dinge entstehe
dadurch, dals Gott im Nichts sei. (De doct. ign. 1. IL. ¢. 3.)
Dieser Satz wire, obgleich in jedem Falle iiberschwenglich und
tadelnswert, einer giinstigen Interpretation fdhig, wenn nicht die
Identitédt der Gegensdtze {oppositorum — contradictoriorum) so
bestimmt und geradezu als Grundprinzip der hoheren Erkenntnis
gelehrt wiirde. Nun sind aber dem Cusaner Sein und Nichtsein,
Potenz und Akt identisch. Die erstere Identitit wird gerade
auch in der Erorterung des Possest behauptet und mit der letzteren
in Parallele gesetzt, so dals, wenn iiberhaupt ein Zweifel sich
erheben konnte, ob das Posse im Sinne der gottlichen Allmacht
als eines wirksamen und aktiven KoOnnens zu nehmen sei, der-
selbe vollends schwinden miifste. Quando attendis in Deo non
esse esse ipsum Possest, nam si in posse facere non esse coincidit:
utique et in posse fieri coincidit. (De Possest L c. fol. 178a.)
Wir sind daher gezwungen, jenen Satz dahin auszulegen, dals
Gott in sein eigenes Nichts eingehe, die in ithm absolut verwirk-
lichte Méglichkeit zum Substrate der Dinge mache und dadurch
schaffe. Der Cusaner sagt dies auch ausdriicklich: si enim ex
non esse potest aliquid fieri quacunque potentia: utique in absoluta
potentia complicatur. Non esse ergo ibi est omnia esse. (L. c.
fol. 177b.) Im Zusammenhang mit dem Prinzip der Identitat
der Gegensidtze konnen diese Worte nichts weiteres besagen
als dies: wenn aus dem Nichtsein durch irgend eine Potenz
etwas werden kann, so ist dies der Fall durch die absolute
Potenz, die kraft jenes Prinzips Koinzidenz des Seins und Nicht-
seins 1st und dieses impliziert; in ihm 1st also Nichtsein so
viel als alles Sein. Uberdies wird auch hier jenes uns bekannte
sophistische Argument wiederholt, dals das Nichtsein Grottes (des



Die Schopfungslehre. 2717

Possest) nicht behauptet werden konne, ohne sein Sein zu be-
haupten, weil in ihm Sein und Nichtsein dasselbe seien: quomodo

posset mon esse, quando non esse in ipso sit ipsum. (L. c.
fol. 178a.)

Ziehen wir den Schlufs: im Sinne des Cusaners ist das
Sein der Geschopfe, um uns eines modernen Ausdruckes zu be-
dienen, viel mehr ein geschopftes, als ein geschaffenes zu
nennen, geschopft aus den Abgriinden der in Gott beschlossenen
unendlichen Moglichkeit oder passiven Potenz.

Unsere Auffassung wird durch anderweitige Erklarungen
des Cusaners bestiitigt, falls es einer solchen Bestitigung bedarf;
denn im Zusammenhang des Systems erscheint sie als die einzig
mogliche. Zu jenen Erkldrungen aber gehdoren Aufserungen wie
die folgenden, es sei unbegreiflich, wie das Geschopfliche aus
dem Ewigen und doch zeitlich sei, wie Gott als Seinsform und
bildendes Prinzip der Dinge sich verhalte, ohne sich mit ihnen
zu vermischen. (De doct. ign. IL. 2.) Auf dem Standpunkt des
reinen Theismus besteht diese Unbegreiflichkeit nicht, denn so
unbegreiflich die Schopfung aus Nichts als That Gottes ist, so
begreiflich ist es, dafs ein auf solche Art aulser Gott gesetztes,
nicht aus gottlichem, sei es nun idealistisch oder realistisch, ge-
falstem Stoffe gewordenes Sein sich nicht mit dem gottlichen
Sein vermische und je nach gottlicher Willensbestimmung auch
zeitlich sei, d. h. einen Anfang genommen habe. Wir sind weit
entfernt, deshalb dem Cusaner grobsinnliche, emanatistische Vor-
stellungen imputieren zu wollen; wohl aber steht fest, dals jene
idealistische Tendenz (der indes eine andere realistische entgegen-
steht) im Systeme des Cusaners, welche die Dinge zum wesen-
losen Reflexe des gottlichen Seins herabdriickt, mit seinem
Schopfungsbegriff in wesentlichem Zusammenhange steht,

Dem Begriffe der unterschiedslosen Einheit oder der Koin-
zidenz der (egensiitze entspricht es vollkommen, wenn das Ver-
hiltnis der geschaffenen Dinge zu Gott als das des entfalteten
zum unentfalteten Sein bestimmt wird (Denzinger, Vier Biicher
von der religiosen Erkenntnis I. S. 360): Deus est omne ens
non entiter, est complicative omnia et nihil omnium explicative.
(Apolog. doct. igmor. 1. ¢. I. fol. 37b.) Erinnert man, die com-
plicatio sei nur als Ausdruck fiir die unendliche Einheit und
Einfachheit des gottlichen Seins gemeint, so mag dies zutreffen;
aber diese komplikative KEinheit ist nicht die des schlechthin
aktualen, die geschaffenen Dinge nicht formal, sondern eminent
in sich befassenden Seins, sondern vielmehr die Einheit des

18*%



278 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

aktualen und potenzialen, also bestimmbaren und somit in der
Vielheit sich entfaltenden Seins.

Unter solchen Umstanden leuchtet ein, dals der Cusaner
dem Wortlaute nach die Schopfung aus Nichts lehrt, damit aber
einen Sinn verbindet, der ihren Begriff und ihre wahre Bedeu-
tung auflost. Auch hier zeigt sich die chamileonartige Natur
des eleatischen Standpunktes, der in dem Sein, das von Allem
priadiziert wird, die Definition Gottes und den Grund der Dinge
ersieht. Wenn wir mit den Scholastikern sagen, Gott schaffe
ex nihilo sui et subjecti, d. h. ohne jegliches Substrat, das er
etwa In sich oder aulser sich voraussetzte, so kann der Pantheist
sagen, wie in der That Hegel es sagte: ich lehre mit dem
Christentum die Schopfung aus Nichts, jedoch freilich aus dem
Nichts in Gott, aus dem Nichts, das Gott selbst ist. Wer
sieht nicht, von welcher Wichtigkeit es sei, das Wesen Gottes
als reine Energie zu bestimmen und die coincidentia oppositorum
nicht blofs vom Endlichen, sondern gerade und vor allem vom
Unendlichen aufs entschiedenste auszuschlielsen?

Gegeniiber den erneuten Versuchen, die Lehre des Cusaners
von dem Vorwurf des Pantheismus zu reinigen, kommt alles
darauf an, festzustellen, in welchem Sinne das Prinzip der Ein-
heit der Gegensitze von ihm genommen werde. Um das hieriiber
bereits Gesagte zu bekriftigen, und um nicht den Anschein zu
erwecken, als ob wir dem beriihmten Manne ohne die triftigsten
Griinde unsinnige und gottlose Lehren zuschrieben, fithren wir
noch folgenden von seinem begeisterten Lobredner Scharpff mit-
geteilten Text an, der klarer als das Sonnenlicht zeigt, dals
Nikolaus nicht anders als spiter Hegel das gottliche Sein als
Einheit des Seins und Nichtseins nach der ganzen Schirfe des
Wortes bestimmt. Die Rede ist von dem richtigen Verstandnis
des Areopagiten Dionysius. ,,In den meisten Fillen hat Dionysius
fiir die Theologie die Disjunktion als Norm bezeichnet: man
miisse entweder affirmativ oder negativ zu Gott aufsteigen. In
diesem Schriftstiicke aber (es ist die Abhandlung von der my-
stischen Theologie gemeint), in welchem er die mystische Theologie
und die Wissenschaft auf eine zulassige Weise vereinen will,
geht er iiber die Disjunktion hinaus bis zur Vermihlung (copu-
lationem) und Koinzidenz (der Gegensitze) bis zur einfachsten
Einigung, iiber aller Position und Negation, wo die Negation mit
der Position und umgekehrt koinzidiert. Das ist die heilige
Theologie, die kein Philosoph erreicht hat, so lange
das gewdhnliche Prinzip der ganzen Philosophie in
Geltung war, dafs zwei Kontradiktionen nicht koinzi-



Die Schiopfungslehre. 279

dieren. Der mystische Theologe muls iiber alle Verstandes- und
Vernunfterkenntnis, auch iiber sich hinaus in die Finsternis eingehen.
Dann wird er gerade das fiir den Verstand Unmogliche, zumal sein
und nicht sein, als die Wahrheit erkennen; ja gerade die dichte
Finsternis der Unmoglichkeit ist die hochste Notwendigkeit. (Dr.
F. A. Scharpff, Der Kardinal und Bischof Nikolaus von Cusa als
Reformator in Xirche, Reich und Philosophie. 1871. 8. 187 f)

Obgleich wir auf den Ausdruck emanatio an und fiir sich
kein Gewicht legen, so lifst doch die Lehre, per simplicem ema-
nationem maximi contracti a maximo absoluto totum universum
prodiisse in esse (De doct. ign. 1. 2 ¢. 4) im Zusammenhang mit
der bisherigen Darstellung keine andere Auffassung zu, als dalfs
die Welt aus dem Wesen Gottes hervorgehe, wie etwa (die
cusanische Trinitdtslehre wird uns dies bestitigen) nach dem
christlichen Dogma der Sohn Gottes aus dem Wesen des Vaters
hervorgeht. Gerade die Bestimmung des ,einfachen®, die ganz
unnotig wéire, wenn von einer emanatio per creationem ex nihilo
im Sinne der Theologen geredet wiirde, deutet darauf hin, dafs
das Verhaltnis der Dinge zu Gott nach der Weise der Eleaten
als das der Einzelbegriffe zum allumfassenden Transzendental-
begriffe des Seins gefafst werde. Ohne seine Einfachheit zu
verlieren, entfaltet sich Gott zur Vielheit der Dinge. Tritt doch
die akosmistische Tendenz der cusanischen Lehre auch sonst
deutlich genug zu Tage.

Wollte Nikolaus, wie behauptet wurde, jedem Pantheismus
entschieden und mit vollstem Bewufstsein entgegentreten, so
mulste er vor allem seinen Standpunkt, auf welchem der Natur
des endlichen Geistes zugeschrieben wird, was Gott allein natiir-
lich sein kann, eine anschauliche und erfahrungsmélsige Erkenntnis
des gottlichen Wesens, so mulste er ferner sein Grundprinzip,
die Koinzidenz der Gegensitze, aufgeben: Standpunkt und Prinzip,
die sein Denken mit Bleigewicht in pantheistische Abgriinde
herabziehen und alle dem Theismus gemachten Konzessionen zu
‘wissenschaftlich wertlosen Inkonsequenzen, sein System aber fiir
die Wiederbelebung der Philosophie vollig unbrauchbar machen.

Nicht blofs der Ausdruck ,,Emanation®, sondern andere, weit
bedenklichere und kiihnere deuten auf pantheistische Vorstellungen
hin. ,Die ewige Welt ist geworden, und es ist die Welt, die
ewig bei dem Vater ist, keine andere, als die durch Herabsteigen
vom Vater gewordene, aber jene ist nicht verinderlich, ist be-
standig sich gleich bleibend, ohne allen Schatten der Verinderung.
Diese ist durch das Herabsteigen in das besondere Sein ver-
dnderlich und unstet wogend. Die Welt ist gleichsam der



280 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

verdnderliche Gott, die unveranderliche Welt ist der
ewige Gott (De dat. patr. lum. Scharpff, Nik. v. Cusa
Wichtigste Schriften 8. 155.) ,,Gott wird mit dem Namen aller
Dinge und alle Dinge werden mit dem Namen Gottes benannt,
so dals der Mensch ein vermenschlichter Gott (Deus humanatus)
und diese Welt ein sinnlicher Gott (Deus sensibilis) genannt
werden kann.“ (A.a. O.) Wenn diese Redeweisen von Nikolaus
als der Prazision entbehrend dargestellt werden, so diirfte selbst
hierin eine Bestatigung des Vorwurfs pantheistischer Tendenz ge-
legen sein, denn auf theistischem Standpunkt erscheinen dieselben
nicht blofs als ungenau und Gott nicht vollig angemessen, sondern
als falsch und Gottes unwiirdig. Anders dagegen verhdlt es sich,
wenn man mit dem Cusaner auf den Standpunkt der Einheit
des Seienden sich stellt. Von diesem Standpunkt betrachtet ist
jede Vorstellung eine partiale und inaddquate Auffassung des
einen gottlichen Seins und ermangeln folglich die angefiihrten
Wendungen zwar der Prézision, nicht aber der Wahrheit
schlechthin.

Die Schoptungslehre des Cusaners ist der notwendige Aus-
fluls seines Gottesbegriffs. Soll die Vernuntt, wie der Standpunkt.
des Cusaners verlangt, aus eigener Kraft zu einer HErfahrungs-
erkenntnis Gottes und der gottlichen Dinge sich erschwingen,
so kann eine solche nur in den einfachsten und reinsten Be-
griffen, den transzendentalen der Einheit und des Seins gesucht.
werden. Der letztere, unter allen der umfassendste, tragt sowohl
aus seiner objektiven Quelle, als auch aus seinem subjektiven
Prinzip die Potenzialitit und Bestimmbarkeit an sich. Von ma-
teriellen, mit substanzieller Potenzialitdt behafteten Dingen durch
ein der Entwicklung unterworfenes Erkenntnisvermogen, den
,moglichen Verstand“ (intellectus possibilis), abgezogen, von allem
konkreten Sein préidizierbar, ohne irgend eine Differenz auflser
sich zu haben, erweckt dieser Begriff den Schein, Inbegriff alles.
Seienden, Einheit des Geistigen und Materiellen, des Aktuellen
und Potenziellen zu sein. Dem Kenner der Geschichte der Philo-
sophie kann es nicht verborgen sein, dals hier die Quelle liegt,
aus der nicht blofs der Pantheismus der Eleaten, sondern auch
die mystische Theosophie der Neuplatoniker geflossen ist. Nach
neuplatonischer Auffassung sind die Dinge Wirkungen der ab-
soluten, unterschiedslosen Einheit, die in der Vielheit der intelli-
giblen und materiellen Wesen sich entfaltet, zur Offenbarung und
Erscheinung kommt,

Dals der Cusaner das gottliche Sein als Identitdt von Akt
und Potenz, von aktivem und passivem Vermogen und folgerichtig



Die Schopfungslehre. 281

die Schopfung als Hervorgang nicht allein aus Gottes aktiver
Schopfungsmacht, sondern auch aus dem in seinem Wesen vor-
handenen passiven Grund betrachtet, wird nicht allein durch seinen
Seinsbegriff und seine Gotteslehre, wobei wir an die Auffassung
der gottlichen Attribute erinnern, sondern auch durch die Art
und Weise bestitigt, wie derselbe die Ahnlichkeit des geschaffenen
Geistes mit dem ungeschaffenen erklirt. Die Ahnlichkeit des
Geistes namlich mit der ewigen Wahrheit wird in den ins End-
lose gehenden Fortschritt der Erkenntnis gesetzt. Posse semper
plus et plus intelligere sine fine, est similitudo aeternae sapientiae
et ex hoc elice, quod est viva imago quae se conformat creatori
sine fine. (Execit. 1. 10. IL. fol. 188a. Vgl. Eucken, Beitriage
zur (eschichte der neueren Philosophie S. 19.)

Indem der Cusaner den Schopfer als Possest, d. h. Einheit
des Posse und Esse, des Seinkénnens und wirklichen Seins auf-
falst, will er gleichwohl die Vollendetheit und Ewigkeit des
gottlichen Seins festhalten. Fragen wir uns, ob diese Bestim-
mungen vereinbar seien und welcher Wert der cusanischen
Spekulation in diesem entscheidenden Punkte zuerkannt werden
miisse. Wir antworten, dafs dem konsequenten Denker die Iden-
titdt von Akt und Potenz nur ein anderer Ausdruck fiir das
absolute Werden, den ruhelosen Fluls alles Seienden ist. Denn
da jene Identitit nur als unendliche Verwirklichung begriffen
werden kann, so ladlst sich kein Moment und keine Stufe be-
zeichnen, auf welcher der Verwirklichungsprozefs stille stehen
konnte, ohne dals die Absolutheit des Prinzips zugrunde ginge.
Wir erhalten also statt der unendlichen Wirklichkeit ein ruhe-
loses Fortschreiten, eine Reihe unvollendeter Seinsstufen, zu
iiberwindender Stationen im Verwirklichungsprozefs des Unend-
lichen ; einen Strom des Werdens, in welchem alles endliche Sein
untergeht und dem das Unendliche selbst als ein angestrebtes,
aber nie zu erreichendes und zu verwirklichendes Ideal gegen-
iibersteht. Die Anhidnger des Pantheismus haben zwar von jeher
diese Konsequenzen in Abrede zu ziehen und das Verhiltnis so
darzustellen gesucht, dals der Selbstverwirklichungsprozels des
Unendlichen ein ewig abgeschlossener sei und die Geschopfe
gleichsam den Nebenertrag desselben bilden, eine Vorstellung,
wie sie uns in dem Verse Sankaras begegnet, der die Geschopfe
dem Schaume des Meeres vergleicht: wie ndmlich der Schaum
durch die Bewegung des Meeres, so entstiinden die Dinge, indem
Brahma sich zum Sein, Wissen und Seligsein bestimme. Eine
tiefere Erwidgung aber der Natur jener Begriffe zeigt die Un-
moglichkeit einer absoluten Verwirklichung eines absoluten Mog-



282 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

lichen; denn gesetzt, diese Identitdt sei von vornherein und ohne
Prozels wirklich, so ist sie eben als absolut Wirkliches, nicht
aber als Identitit des Moglichen und Wirklichen gedacht; mit
anderen Worten, der Begriff einer ewig wirklichen Identitdt des
Moglichen und Wirklichen involviert einen Widerspruch. Will
man dennoch daran festhalten, so kann die Identitit nur als
Selbstverwirklichung, d. h. als absoluter, unendlicher Prozels
begriffen werden. Als unendlicher Prozefs; denn die Selbstver-
wirklichung des Unendlichen konnte nur eine unendliche, d. i.
ins KEndlose gehende sein.

Gesetzt aber auch, die unendliche Aktualitdt jener Identitat
wiare denkbar, so konnte mit ihr die Existenz des Endlichen
nicht zusammen bestehen; denn mit der absoluten Verwirklichung
des Potenziellen wire alle Potenzialitdt, folglich der Moglichkeits-
grund des Endlichen (der ja nach pantheistisch-theosophischer
Avffassung ein passiver sein soll) aufgehoben, das absolut Wirk-
liche wire weder einer idealen noch realen Bestimmung fihig.
Betrachtet man aber die Identitdt des Moglichen nnd Wirklichen
als Prozels, so ist die Existenz des Endlichen wiederum nicht
moglich; denn wenn das Unendliche nicht begrenzt, also ver-
unendlicht werden soll, so kann es nur fliefsende, nicht aber
fixierte, feste Stufen des‘Seins geben, oder mit anderen Worten,
alles Endliche l6st sich in Momente der einen grund- und ziel-
losen Bewegung auf, die weder Einheit noch Vielheit, weder
Unendliches noch Endliches, sondern ein Ubergehen vom einen
zum andern ist, wie von Hegel, dem eminentesten aller Dialek-
tiker des Pantheismus, angenommen wurde. Die Identitit des
Moglichen und Wirklichen macht demnach die Wirklichkeit Gottes
und der Welt gleich unmoglich.

Die Annahme, das Prinzip alles Seienden sei Identitdt des
Méglichen und Wirklichen, ist jedoch in jeder Riicksicht unge-
reimt und widersprechend; denn es kann weder, wie wir gezeigt
haben, als ewige Wirklichkeit, noch auch als Prozels gedacht
werden. Es liegt ndmlich ein offenkundiger Widerspruch darin,
dals sich ein Mogliches ins Dasein (was ja die letzte nnd eigent-
liche Wirklichkeit ist) versetze; denn um sich das Dasein zu
geben, miifste es schon als daseiend angenommen werden. Be-
achtet man alle diese Widerspriiche, so begreift man, dals eine
Philosophie, welche, wie die cusanische im Possest, von einer
urspriinglichen Einheit des Moglichen und Wirklichen ausgeht,
sehr triftige Griinde besals, gegen das principium contradictionis
der Vernunft und der Peripatetiker zu eifern und sich in ein



Die Schopfunoslehre 283

mystisches Dunkel zu hillen, das, wie wir sahen, vor dem klaren
Denken wie Nebel zerfliefst.

Noch auf ein anderes spekulatives Moment, das im Possest
oder Konnen-Ist liegt, moge aufmerksam gemacht werden. Die
Identifizierung des Moglichen und Wirklichen némlich lauft im
Grunde auf die Leugnung des Moglichen hinaus. Denn auch
das absolute Werden, dem jene Identitdt entspricht, dquivaliert
der Leugnung alles wabren Werdens. Da némlich im absoluten
Werden im Grunde nichts (Bestimmtes) wird, so ist das absolute
Werden ein Werden ohne Werden, d. h. es trigt den Wider-
spruch in sich. Das absolute Werden 1ost sich also in den Be-
griff des reinen bestimmungslosen Seins auf. Im absoluten Werden
wird nichts, was nicht schon ist. Sind wir also vielleicht beim
Begriffe der schlechthinigen Wirklichkeit, des actus purus, ange-
langt? Nein; denn man wird bemerken, dafs dieser aus der
Authebung de% Moglichen hervorcreo'a,ngene Akt nicht jene reine
Wirklichkeit ist, als welche wir das gottliche Sein zweifellos zu
bestimmen haben. Denn eben weil es als Indifferenz des Seienden-
Endlichen und Unendlichen, Geistigen und Materiellen u. s. w.
begriffen wird, als der Abgrund, in welchem alles bestimmte Sein
verschlungen und untergegangen ist, so ist es auch nicht jener
unendliche Akt, jene reine Wirklichkeit, die absolute Bestimmtheit
i1st und die ebendeshalb auch durch ein absolutes Setzen, d. i.
Schiopfung aus Nichts, Grund des beschriankten, mit Potenzialitit
behatteten Wirklichen sein kann. Fiihrte uns demnach die Dialektik
Jener Identitdt oder des Possest einerseits auf den widersprechen-
den Begriff eines absoluten Werdens, in welchem nichts wird, so
enthiillt sie uns andererseits als ihren Kern ein Sein, das nichts ist.

Die wahre Dialektik der Begriffe des Moglichen und Wirk-
lichen verlangt demnach, dals, statt sie zu identifizieren, ihr
realer Unterschied im Endlichen anerkannt, das Unendliche, der
schopferische Grund der Dinge aber als reine Wirklichkeit mit
Ausschluls jeder passiven Moglichkeit oder Potenzialitit bestimmt
werde. Das wahre Werden, in welchem wirklich etwas (Be-
stimmtes) wird, setzt ndmlich einerseits die Realitit des poten-
ziellen Seins, andererseits aber das Getragensein durch eine
transzendente, vom werdenden Sein schlechthin verschiedene
Wirklichkeit oder Aktualitit voraus. Diese wahre Dialektik, die
den genannten Begriffen in der aristotelischen Metaphysik zu teil
geworden, mufste der Cusaner preisgeben, nachdem er den Stand-
punkt der docta ignorantia adoptierte, d. h. die Wahrheit in
unmittelbarer Vernunftschauung mit Verzicht auf verniinftige
(rationelle) Deduktion und Demonstration, zu ergreifen suchte.



284 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Obgleich die Frage, ob der Cusaner in der Bestimmung
des Verhiltnisses Gottes zur Welt den Prinzipien seines Systems
durchweg treu geblieben sei, fiir die Beurteilung dieses Systems
und seiner Bedeutung fiir die Gegenwart als irrelevant erscheint,
da der Mangel an Folgerichtigkeit und die Notwendigkeit einer
aus aulseren Griinden angebrachten Korrektur den wissenschaft-
lichen Wert eines Systems offenbar nicht erhohen und den 1hm
als solchen eigenen Wahrheitsgehalt nicht vermehren kann: so
wollen wir dennoch jene Frage nicht umgehen und zusehen, ob
der Philosoph von Kues irgendwo ecin Verhiltnis zwischen Gott
und Welt statuiere, das ,,den Begriff der Kreation auf das Ent-
schiedenste festhalt. (Scharpff, der Kardinal und Bischof u. s. w.
S. 365.) Denn davon, dals dies durch die Bestimmung Gottes
als ,absoluter Kinheit von Moglichkeit und Aktualitdt (Ebd.)
bereits geschehe, glauben wir das Gegenteil bewiesen zu haben.
Gerade die Lehre némlich, dals die Dinge ein Werdenkonnen
und Machenkonnen, d. h. Aktivitdit und Passivitit, voraussetzen,
die in ihnen sich gegenseitig bedingen und beschrinken, wihrend
sie in Gott absolut eins sind, steht im schroffen Gegensatze zum
wahren Begriffe der Kreation, demzufolge die Dinge ausschliels-
lich durch eine aktive Potenz des Schopfers ins Dasein gesetzt
sind. Denn die Koinzidenz der Gegensitze des Moglichen und
Wirklichen, Nichtseienden und Seienden in Gott ist es, wodurch
sowohl der theistische Gottesbegriff als auch der ihm entsprechende
Schopfungsbegriff gefilscht wird.

Indem wir der Sache selbst ndher treten, so scheint in der
Schrift von der Jagd nach der Weisheit in der That nicht eine
passive (mit der aktiven identische), sondern ausschlielslich die
aktive Potenz des Schopfers als Grund der Weltschépfung an-
genommen zu werden. Es heilst hier: Die Konjekturen meiner
Jagd ruhen in dem Satze: Es ist nur eine schopferische Ursache
des Werdenkonnens von Allem (c. 7). Die Ursache des Sonnen-
lichtes hat nichts gemein mit dem Sonnenlichte, sondern ist die
Ursache von Allem, und ebendarum nichts von Allem. (Ib.) Das
Werdenkénnen ist zwar nicht selbst geworden, da es sonst ein
anderes Werdenkonnen voraussetzen wiirde, aber es ist nach
dem, welches Alles ist, was sein kann, dem KEwigen, hat also
einen Anfang. (Ib.) Noch bestimmter lautet das dritte Schluls-
wort der genannten Schrift, in welcher der Ubersetzer und Be-
wunderer des Cusaners den Beweis fiir sein unermiidliches Streben
sieht, das System in dem wichtigsten Teile, der Lehre vom
Verhiiltnis Gottes zur Welt, zum testen Abschlusse zu bringen
(Scharpff, N. v. C. Wichtigste Schrift. S. 299 Aum.). Vernechmen



Die Schopfungslehre,. 289

wir die betreffende Stelle im Texte des Originals: Sunt igitur
in ipso posse facere omnia quae possunt fieri et quae tacta
sunt prioriter ut in causa efficiente, formali et finali, et posse
facere in omnibus ut absoluta causa in causatis. Sed posse fieri
est in omnibus, quae facta sunt, id quod factum est. Nam nihil
factum est actu nisi id quod fieri potuit, sed alio essendi modo:
imperfectiori modo in potentia et perfectiori in actu. Non igitur
posse fieri et posse factum in essentia sunt differentia. Sed posse
facere licet non sit aliud, tamen cum sit causa essentiae, non est
essentia: essentia enim est ipsius causatum. Quoniam autem
posse fieri non est posse factum: non est posse fieri de posse
fieri factum. Sed ante posse fieri nihil est nisi posse
facere. De nihilo igitur dicitur posse fieri factum. Sic dicimus
posse facere praecedere nihil, sed non posse fieri, cum sit per
posse facere productum, et non factum, creatum dicimus. De
venat. Sap. c¢. 39 (L. fol. 217b.).

Wir hitten also hier, wie es scheint, jene Lehre die von
gewisser Seite als Prinzip jeder christlichen Ph110s0phle be-
trachtet wird, und die in der That den Priifstein der Wahrheit
oder Unwahrheit eines philosophischen Systems enthilt, namlich
die unverfdlschte Lehre vom Ursprung der Dinge durch Schépfung
aus Nichts, und die cusanische Philosophie konnte mit Recht
unter jene ,,wenigen guten‘ Philosophieen eingereiht werden, von
welchen auch dem Theologen ohne Gefahr Gebrauch zu machen
gestattet ist. Doch die wahre und gute Philosophie ist, wie uns
dinkt, und kann nur eine sein; das Festhalten aber an einer
christlichen und vernunftgeméilsen Wahrheit nur dem Wortlaute
nach und im Widerspruche mit den sonst festgehaltenen Grund-
satzen ist noch kein Beweis fiir die Wahrheit, Haltbarkeit und
theologische Brauchbarkeit eines Systems.

Wir gestehen nun zu, dafs der Cusaner in dem mitgeteilten
Texte die Moglichkeit der Schopfung auf die aktive Potenz, die
Allmacht Gottes zuriickfiihrt. Gott wird als wirkende, formale
und finale Ursache dargestellt, wobei zundchst nicht an die causa
formalis intrinseca, sondern an die c. f. extrinseca, d. i. die c.
exemplaris zu denken ist. In einem panthelstlschen bysteme
kann Gott nicht als causa efficiens der Welt betrachtet werden;
er steht zu ihr im Substantialitits- oder Subjektsverhiltnisse,
nicht aber in dem der wirkenden Ursache. Nimmt man hinzu,
dals der Cusaner die Welt aus dem Willen und zwar dem freien
Willen Gottes hervorgehen lilst, so scheint jeder weitere Zweifel
liber seine Absicht, den strengen Schopfungsbegriff festzuhalten,
ohne Berechtigung zu sein. Wir hitten also entweder anzunehmen,



286 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

dafs der Cusaner die frithere Lehre zuriickgenommen habe, oder
stiinden vor einem ungelosten Widerspruche. (Stockl, Gesch. der
Phil. des Mittelalters, 3. Bd. 8. 66.)

Es ist ein anerkannter Grundsatz der Hermeneutik, dals
ein Autor solange als moglich in Ubereinstimmung mit sich selbst,
also seinen Prinzipien und Grundanschaunungen gemils erklart
werden miisse. Es fragt sich also, ob der Cusaner auch in dieser
letzten, bedeutenderen Schrift an den bekannten Grundsitzen
seines Systems festgehalten habe. Diese Frage muls bejaht
werden. Im dreizehnten Kapitel der genannten Schrift wird das
Konnpen-Ist als eines der Felder der Weisheit bezeichnet. Damit
wird Gott wiederholt als absolute Identitit des Moglichen und
Wirklichen erklart. ,,Gott ist vor dem Etwas und dem Nichts,
vor dem Aussprechlichen und dem Unaussprechlichen, vor dem
Werdenkonnen und dem Gewordenen. . . Nur Gott ist das
Koénnen-Ist, weil er wirklich ist, was er sein kann. Man darf
daher Gott in keinem anderen Felde suchen, als dem des Konnen-
Ist. (L. e. fol. 205 b.) Vielleicht wird man uns entgegnen, es
werde hiermit nichts anderes gelehrt, als dafs (ott schlechthin
Wirklichkeit, actus purus, dafs in ihm keine unverwirklichte
Moglichkeit sei. Wie nun? Das Letztere geben wir zu, das
Erstere nicht; denn es ist zweierlei, ob angenommen wird, Gott
sei reine Wirklichkeit mit Ausschlufs jeder Potenzialitit, oder
ob man behauptet, in ihm sei Potenz, jedoch nicht unverwirk-
lichte, sondern absolut und ewig verwirklichte. Dieses letztere
lehrt bekanntlich auch Hegel, indem er Gott ewig vom Ansich-
zum Firsichsein iibergehen lafst.

Der Cusaner selbst lilst uns iiber seine wahre Meinung
nicht im Ungewissen. ,,Was die Philosophen abschreckte, dieses
Feld zu betreten, war ihre Voraussetzung, man miisse auch Gott
wie alles, was dem Werdenkonnen folgt, in der Differenz der
Gegensitze aufsuchen.“ (L. c. fol. 206a.) Wir halten uns daher
zu dem Schlusse berechtigt, dals der Cusaner das Geschaffensein
der passiven Potenz (posse fieri) in einem Sinne verstehe, der
den Hervorgang derselben aus der in Gott selbst gebundenen
Potenzialitit nicht ausschliefst; denn nachdem einmal in die Gott-
heit Potenzialitit hineinverlegt wird, wire es eine Inkonsequenz,
die ohne evidenten Beweis nicht anzunehmen ist, wenn nicht alle
Potenzialitit in den Dingen ebenso auf die mit der Wirklichkeit
Gottes identifizierte absolute Potenzialitit zuriickgefihrt wiirde,
wie alles aktuale Sein der Dinge auf die absolute Aktualitat des
posse facere.

Eine nidhere Betrachtung zeigt, dals  dies’ wirklich des



Die Schopfungslehre. 287

Cusaners Meinung sei. Denn erstens wird nur erklart, das posse
fieri sei nicht ewiges Prinzip der Schopfung, also doch ein
Prinzip der Schopfung; wire aber dasselbe im wahren Sinne des
Wortes geschaffen, so konnte es wohl Prinzip des Geschaffenen,
nicht aber ein Prinzip der Schopfung genannt werden. (De venat.
sapient. ¢. 7.) Wir werden also den Gedanken des Cusaners
richtig auffassen, wenn wir die Zeitlichkeit der passiven Potenz
auf ibre Differenziierung von der aktiven und ihren Unterschied
von dieser beziehen und beschrinken; denn unter diesem Gesichts:
punkte gehort sie allerdings der Zeitlichkeit oder genauer der
zeitlichen Betrachtungsweise des Seienden an. Es ist also damit
noch keineswegs geleugnet, dals in Gott passive Potenz vor-
handen und diese eines der Prinzipien der Schopfung sei; oder
genauer, wir haben uns die absolute Identitdt so als Grund der
geschaffenen Dinge zu denken, dals diese aus ihm wie einem
formalen und materialen Grund zugleich hervorgehen, ohne dafs
die Teilung, Spaltung, Differenziierung in die Identitdt selbst
hineinzutragen, die passive Potenz also in ihrer mannigfaltigen
Bestimmbarkeit selbst als eine ewige gedacht wiirde. Dies der
Sinn der Worte: non est igitur posse fieri aeternum principium
(L. c. fol. 203a.). Uber die Vollziehbarkeit dieser Bestimmungen
haben wir uns bereits ausgesprochen; in Jedem Falle lilst unsere
Auffassung allein die Lehren des Cusaners in innerer Uberein-
stimmung erscheinen.

S



	Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus [Fortsetzung]

