
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und
Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen
Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus
[Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ ^ ^f' *%£? ^^ ^

DIE PHILOSOPHISCHEN REFORMYERSUCHE DES

NIKOLAUS CUSANUS UND MARIUS NIZOLIUS.

ZUR INDIREKTEN RECHTFERTIGUNG DER
PERIPATETISCHEN PHILOSOPHIE.

ERSTER TEIL.
DIE THEOSOPHIE DES NIKOLAUS CUSANUS.

Von

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

II.
Die Lehren von Gott, dem Weltall und dem

Menschen.

Dieselbe Auffassung der Dinge als idealer Lichtreiiexe auf
dem dunklen Grunde der in Gott gebundenen, in dem Geschöpfe
entbundenen passiven Potenz, die metaphysisch als Nichts,
physisch als Materie gedacht wird, begegnet uns bei den späteren
Theosophen, wie Böhme und Baader. Sie hält sich ebenfalls
für berechtigt, ungeachtet der angenommenen Einheit des Seienden
die Vorstellung eines mechanischen Emanierens von sich zu
weisen. „Die Alten, sagt Franz von Baader, bezeichneten das
Einsenken mit Emanation, worunter sie nicht den krassen pan-
theistischen Begriff eines Herausfliefsens verstanden, das wäre
nur eiue itio in partes. Die Idee, die ich mitteile, geht nicht
von mir ab trotz unzähliger Kopieen, und dies liegt in der Natur
der geistigen Produkte. Denselben mechanischen Begriff haben
die Physiker von der Lichtbrechung. Sie meinen, ein materieller
Strahl falle auf die Ebene auf und werde zurückgeworfen und
gebe so das Bild. Vielmehr aber ist die Spiegelung eine

Erzeugung. Wenn ein Lichtstrahl hingeht, so geht er als Farbe



Die Schöpfungslehre. 271

zurück. So kann man die ganze Welt das Prisma des göttlichen
Lichtstrahles nennen". W. W. 8. Bd. S. 81. 82. Die Geschöpfe
sind nun allerdings Spur, beziehungsweise Bild Gottes, jedoch
nicht als wesenloser Reflex, sondern als wahre Wesen, denen
ein eigenes, wenn auch zusammengesetztes, veränderliches und
abhängiges Sein verliehen ist. Es gibt demnach allerdings ein
Sein aufser und verschieden von Gott, ohne dal's er deshalb
verendlicht, ihm etwas gegenübergesetzt würde, weil jenes Sein
von ihm ohne ein in ihm oder aufser ihm vorhandenes Substrat
gesetzt, d. h. aus Nichts geschaffen ist.

Gott ist dem Gusaner bildendes Prinzip der Dinge, was
nur von der Eormursache gedeutet werden kann; denn hätte
man an die wirkende Ursache zu denken, so wäre es durchaus
nicht unbegreiflich, dafs Gott mit der Welt sieh nicht vermische,
da die causa efficiens notwendig von ihrer Wirkung verschieden
ist, mit derselben weder nach Form noch Stoff identisch sein
kann. Guis denique intelligere potest Deum esse essendi formam,
nec tarnen immisceri creaturae? (De doct. ign. II, 2.) In einem
gewissen Sinne besteht allerdings diese Schwierigkeit für den
Gusaner selbst nicht, insoweit er nämlich dem akosmistischen
Zuge seines Prinzips folgt; denn wenn ein aufsergöttliches Sein
überhaupt nicht existiert, so kann sich das göttliche Sein mit
einem ihm fremden, weltlichen Sein nicht vermischen. Ja, die
Frage nach einer Ursache der Welt fällt gänzlich hinweg, da
die Endlichkeit und das Nichtsein, das ihre Wesenheit ausmacht,
einer Ursache nicht bedarf. Andererseits erhebt sich dann freilich

die Frage, wie es nach einer solchen Verhältnisbestimmung
des weltlichen zum göttlichen Sein mit dem eigenen Fürsichsein
Gottes bestellt sein möge. Ist das göttliche Sein wahrhaftes
Sein, wenn es nichts anderes als die Indifferenz der in der
Schöpfung zu Tage tretenden Gegensätze ist? Ist die Vielheit
nichts, was wird dann die zusammenfassende Einheit sein? Der
Cusaner zwar meint, er könne das Eine (das Nichtsein der Welt)
ohne das andere (das Nichtsein Gottes) behaupten. Betrachtest
du die Dinge ohne ihn, so sind sie nichts. Betrachtest du ihn
ohne die Dinge, so ist er und die Dinge sind nichts. (L. c. c. 3.)
Ist der Cusaner im Rechte, wenn Gott sich zu den Dingen wie
die Einheit zur Zahl, der Punkt zur Linie verhält? Wir
antworten mit Nein. Nimm die Linie hinweg und du hast auch
den Punkt hinweggenommen, denn der Punkt ohne Linie ist eine
leere Abstraktion. Entferne die Zahl, und es ist dir auch die
(numerische) Einheit verschwunden. Denn was ist die Einheit,
die Prinzip der Zahl ist, wenn nicht das mehrfach zu setzende,



272 Die Theosophio des Nikolaus Cusanus.

in einer Vielheit sich Entfaltende? Nur wenn Gott nicht als
resolutorisches Prinzip, sondern als schlechthin überseiende
Ursache der Dinge gedacht wird, kannst du die Dinge in Gedanken
aufheben, ohne ihre unabhängige und freie Ursache mitaufgehoben
zu denken.

„Obwohl Gott, sagt uns Nikolaus weiterhin, wie die
Frommen wollen, zur Offenbarung seiner Güte, oder weil er
die gröfste absolute Notwendigkeit ist, die Welt erschaffen
hat, so kann er doch keine andere Form annehmen, weil er Form
aller Formen ist. Wer kann es begreifen, dafs Alles Abbild
des einen, unendlichen Bildungsprinzips sei und die Verschiedenheit

nur zufällig habe, als wäre das geschöpfliche Sein Gott aus
Zufall, gelegentlicher Gott, wie man das Accidens gelegentliche
Substanz, das Weib gelegentlich gewordenen Mann nennen könnte,
so dafs das ganze geschöpfliche Sein gleichsam eine endliche
Unendlichkeit, ein geschaffener Gott ist." (Ibid. c. 2.) Ein Gott
aus Zufall! d. h. ein intendierter, aber durch ein zufällig
eingetretenes Hindernis (das Nichts, die Potenz, die i n Gott und
selbst Gott) mifslungener Gott! Wie werden wir demnach das
Schaffen Gottes zu denken haben? Als einen successiv sich
steigernden Versuch, das göttliche Sein aus der absoluten Po-
tenzialität zur Aktualität zu bringen. Wir werden sehen, wie
diese Auffassung dem Prinzip der cusanischen Spekulation
vollkommen entsprechend ist.

Eingehender wird der Hervorgang der Dinge aus Gott in
der Schrift, die den seltsame!), aber höchst bezeichnenden Titel
führt: Possest oder Können-Ist. Schon in dieser Bezeichnung
gelangt eine der wichtigsten Coincidenzen, nämlich die des
Möglichen und Wirklichen, von Potenz und Akt zum Ausdruck. Um
uns aber über die Tragweite der cusanischen Lehre in diesem
Punkte sofort zu orientieren, wollen wir an zwei Sätze der
thomistischen Metaphysik erinnern, von denen der eine die
Bestimmung enthält, dafs in Gott keinerlei Potenzialität sich finde,
Gott vielmehr reiner Akt, actus purus sei; der zweite aber die
Annahme einer absoluten Potenzialität, sei es in oder aufser Gott,
sei es als von Gott gesetzt oder unabhängig von ihm bestehend
als unzulässig verwirft.

Unter allen Fundamentallehren wird vom heil. Thomas
kaum eine mit gröfserem Nachdruck eingeschärft als die, dafs
alles geschaffene Sein aus Akt und Potenz zusammengesetzt,
Gott aber reiner Akt, actus purus sei. Um nur einen Text
anzuführen, so heifst es im Compendium Theologiae ad fratrem Re-

ginaldum: Deus est actus purus absque potentialitatis permixtione.



Die Schöpfungslehre. 273

Wenn hiezu ein Geistesverwandter des Cusaners, der Theosoph
Franz von Baader bemerkt: wenigst ist die Potenz ganz
verschlungen (W. W. 14. Bd. S. 199), so vermag uns dieses

„wenigst" nicht über den Abgrund hinwegzutäuschen, der zwischen
der theosophischen Anschauung, die in Gott einen dunklen Grund,
eine passive Möglichkeit annimmt, und der thomistischen Lehre
sich auf'thut, welche im Einklang mit der heiligen Schrift (Deus
lux est et tenebrae in eo non sunt ullae. 1 Joh. 1, 5) an der
Bestimmung Gottes als reines Licht, reines Sein, reiner Geist
ohne jede Spur von Finsternis, Potenzialität und Materialität,
mögen diese als ein Nichtgöttliches in Gott oder als identisch
mit Gott bezeichnet werden, festhält.

Uber den Begriff einer unendlichen, absoluten passiven
Potenz aber (das Posse in dem Possest des Cusaners) spricht sich
der hl. Thomas im ersten Teile der theologischen Summa aus
(qu. 75 art. 5 ad 1). Was der Cusaner bejaht, wird hier
verneint. Actus purissimus, sagt jener, et infinitus est actus infi-
nitae potentiae seu virtutis. Infinitas autem actus et infinitas
potentiae est una infinitas seu deitas. Excit. 1. 3. E. s. In nomine
Jesu. T. II fol. 51a. Dagegen belehrt uns der heil. Thomas:
Non potest esse potentia una, quae recipiat omnes actus, sicut
est unus actus influens omnes actus participates; alioquin potentia
passiva adaequaret potentiam activam primi actus. (L. c.) Daher
kann kein Körper in einen Geist verwandelt und ebensowenig
das geistige Sein zum göttlichen fortbestimmt werden.

Mit der Beantwortung der Frage, ob es eine mit der
unendlichen Aktualität verbundene und identische absolute passive
Potenz gebe, steht und fällt der Erfahrungs- und Anschauungsstandpunkt

der docta ignorantia. Hier liegt auch die Entscheidung,

ob „Scholasticismus" oder moderne Philosophie, Das

Mögliche, die passive Potenz bedarf der Bestimmung. Es kann
sich diese nicht selbst geben, wenn es nicht zugleich Aktualität
ist. Die Annahme der Identität des Möglichen und Wirklichen
aber, indem sie die Leugnung des prineipium contradictionis
impliziert, beleidigt, entwurzelt, vernichtet die Vernunft. Gesetzt
jedoch, wir gäben jene Identität, das Possest des Cusaners zu,
was würden wir gewinnen? An der Stelle der doppelten,
geschaffenen und ungeschaffenen, absoluten und relativen
Wirklichkeit den ruhelosen Prozefs Hegels, jenes Alleins des brah-
manischen Hohenliedes des Pantheismus, das ziel- und zwecklos
gebiert und verschlingt, und seinen Eingeweihten unter dem
gräfslichen Bilde eines zähnefletschenden, alles zermalmenden
Ungeheuers sich kundgibt. (Bhagavadghita, üb. 11. v. 27.)



274 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Wenden wir uns zur Lehre des Cusaners zurück, so wird
der Ausdruck Possest erklärt: quod ipsum posse sit, wonach also
nicht Deus zu ergänzen und der Ausdruck nicht unmittelbar
gleichbedeutend ist mit Deus est posse. Die Theorie von dem
seienden Möglichen aber beruht auf dem die objektive
Möglichkeit oder Widerspruchslosigkeit mit der subjektiven Möglichkeit

oder passiven Potenz, nämlich dem bestimmungslosen und
bestimmbaren Sein verwechselnden Argument: Da die Aktualität
actu sei, so könne dieselbe auch seiD, da das Unmögliche —
impossibile esse — nicht sei. Die absolute Möglichkeit (possi-
bilitas) aber kann nichts anderes sein, als das Können, wie die
absolute Aktualität nichts anderes ist als der Akt. Die
Möglichkeit aber kann nicht früher als die Wirklichkeit sein, wie
wir etwa sagen, es gehe irgend eine Potenz dem Akte voraus.
Wie wäre es sonst in den Akt übergegangen, es sei denn eben
durch die Aktualität. Denn das Werdenkönnen (posse fieri) wäre,
wenn es sich selbst zur Wirklichkeit hervorbringen würde, in
Wirklichkeit, bevor es wirklich wäre. Anstatt nun aber mit Aristoteles
und der wahren christlichen Philosophie zu schliel'sen: folglich
ist das schlechthin Erste reiner Akt ohne jede Potenzialität,
gelangt der Cusaner, den Trugschluls durch die genannte Amphibolie
deckend, zu dem Schlüsse: also sind die absolute Potenz und
der Akt und ihre wechselseitige Verbindung gleichewig, da ja
die Aktualität nicht sein kann, ohne dafs die Möglichkeit besteht
(possibilitate non existente). Lib. trilocutor. de Possest. T. I.
fol. 175a. Vgl. Übinger, die Gotteslehre des K. Cusanus. 1888.
S. 102 ff.

Die weiteren Folgerungen sind einleuchtend, nämlich dafs
Gott Alles in sich kompliziere, dafs er schaffend nicht aus sich
heraustrete, die Möglichkeit, d. i. den Stoff der Dinge in sich
trage. Gott ist Sonne, Himmel, Mensch, zwar nicht wie diese
Dinge in ihrem isolierten Sein oder in isolierter Auffassung
genommen werden, wohl aber in ihrem wahren Sein, in wiefern in
ihnen Alles ist, was sie sein können, nicht in wiefern sie
bestimmt, kontrahiert, sondern in wiefern eine unendliche Möglichkeit

in ihnen kontrahiert ist. Kon est vocabulis insistendum.
Kam si dicitur Deum esse solem, utique si intelligitur id sane
de sole qui est omne id actu, quod esse potest, tunc clare videtur,
hic sol non esse quid simile ad ilium. L. c. b.

Wenn wir dem von einer am Gespräche teilnehmenden
Person für die ewige Potenz in Gott gebrauchten Ausdruck
„Materie" (nam quia mundus potuit creari, semper fuit ipsius
essendi possibilitas, sed essendi possibilitas in sensibilibus materia



Die Schöpfungslehre. 275

dicitur. Fuit igitur semper materia; et quia nunquam creata,
igitur increata, quare principium aeternum. L. o. fol. 178a) auch
nicht, wie Zimmermann (Über die Philosophie des Kardinals
Cusanus in den Sitzungsberichten der Wiener Àkad. der Wissenschaften

Bd. 8 S. 312) ein besonderes Gewicht beilegen wollen,
so können uns doch die einschränkenden Bemerkungen des
Kardinals ebensowenig bestimmen, das Posse in dem Possest in einem
anderen Sinne als dem einer passiven Potenz in Gott, die in der
Schöpfung zum Substrat der Dinge gemacht wird, zu nehmen.
Denn jene Beschränkungen beziehen sich auf die Annahme einer
ewigen Materie aufserhalb Gottes, nicht aber auf die Existenz
einer passiven Potenz in Gott, die als Stoff der Weltschöpfung
dient. Kam si posse fieri non habet initium: hoc ideo est, quia
Possest est sine initio. L. c.

Die Wendung, das absolute Können bedürfe gerade
deshalb keiner Materie, weil die unerschaffene Möglichkeit das Können
und Sein (Possest) ist, beweist nur, dafs keine von Gott
verschiedene, nach Art der besonderen in den Körpern verwirklichten,

ewige Materie, nicht aber, dafs überhaupt eine solche
nicht angenommen werde. Ja, jene Behauptung bestätigt unsere
Auffassung der cusanischen Lehre; denn wenn Gott aus dem
Grunde eines aufser ihm vorhandenen Stoffes nicht bedarf, weil
er Identität des Könnens und Seins, d. h. der passiven und
aktiven Potenz ist (in quo facere, et fieri sunt idem posse), so
ist eben damit der Gedanke insinuiert, dafs die Geschöpfe aus
Gott wie aus einem aktiven und passiven Prinzipe zugleich
hervorgehen. Die Versicherung, nicht das Werdenkönnen eines
jeglichen Dinges sei identisch mit dem Wirkenkönnen Gottes,
ist nicht geeignet, unsere Auffassung zu erschüttern, da im Sinne
des Cusaners eine doppelte passive Möglichkeit der endlichen
und werdenden Dinge, ein zweifacher Grund derselben
angenommen werden mufs, ein beschränkter, endlicher, dem sie ihr
aufsergöttliches Dasein in der Verkettung von Ursachen und
Wirkungen verdanken und der nur für die sinnlich-rationale
Auffassungsweise besteht, und einen unendlichen und ewigen Grund,
durch welchen sie in Gott und eins mit Gott sind.

Die Darstellung, die der Cusaner von dem Verhältnis Gottes
zur Welt gibt, leidet an jenem Doppelsinn oder jener
Doppelzüngigkeit, die, von jeder subjektiven Absicht abgesehen, vom
Pantheismus unzertrennlich ist, dafs bald die wesentliche Einheit,
bald die wesentliche Verschiedenheit von Gott und Welt
behauptet wird. Gott und Welt sind eins, sofern das positive
einheitliche Wesen der letzteren in Betracht gezogen wird. Sie

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 18



276 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

sind verschieden, sofern man auf die Vielheit, Verschiedenheit,
das Aufsereinander der Dinge in Raum und Zeit sieht. Diese
aber, nämlich Vielheit u. s. w. werden als etwas Zufälliges und
im Grunde Nichtseiendes, als trügerischer Schein betrachtet, der
weder in noch aufser Gott einen Grund hat, da das Nichtseiende
eines solchen nicht bedarf. Auf Rechnung derselben Zweideutigkeit

ist auch die Unbeständigkeit zu setzen, mit welcher das
kraft der coincidentia oppositorum vom göttlichen Sein
unzertrennliche Nichts bald als in Gott ohne Gott zu sein, bald als
in Gott und mit Gott identisch betrachtet wird. Der Pantheismus

ist eben in seinem Wesen Lüge und kann daher nur mit
Hülfe einer sophistischen, lügnerischen Dialektik aufrecht erhalten
und mit einem gewissen Schein von Tiefsinn umkleidet werden.

Wie die Potenz, so ist auch das Nichtsein in Gott. So

erklärt sich der Ausspruch, die Vielheit der Dinge entstehe
dadurch, dafs Gott im Nichts sei. (De doct. ign. 1. II. c. 3.)
Dieser Satz wäre, obgleich in jedem Falle überschwenglich und
tadelnswert, einer günstigen Interpretation fähig, wenn nicht die
Identität der Gegensätze (oppositorum — contradictoriorum) so
bestimmt und geradezu als Grundprinzip der höheren Erkenntnis
gelehrt würde. Nun sind aber dem Cusaner Sein und Nichtsein,
Potenz und Akt identisch. Die erstere Identität wird gerade
auch in der Erörterung des Possest behauptet und mit der letzteren
in Parallele gesetzt, so dafs, wenn überhaupt ein Zweifel sich
erheben könnte, ob das Posse im Sinne der göttlichen Allmacht
als eines wirksamen und aktiven Könnens zu nehmen sei,
derselbe vollends schwinden müfste. Quando attendis in Deo non
esse esse ipsum Possest, nam si in posse facere non esse coincidit:
utique et in posse fieri coincidit. (De Possest 1. c. fol. 178a.)
Wir sind daher gezwungen, jenen Satz dahin auszulegen, dafs
Gott in sein eigenes Nichts eingehe, die in ihm absolut verwirklichte

Möglichkeit zum Substrate der Dinge mache und dadurch
schaffe. Der Cusaner sagt dies auch ausdrücklich: si enim ex
non esse potest aliquid fieri quacunque potentia: utique in absoluta
potentia complicatur. Non esse ergo ibi est omnia esse. (L. c.
fol. 177 b.) Im Zusammenhang mit dem Prinzip der Identität
der Gegensätze können diese Worte nichts weiteres besagen
als dies: wenn aus dem Nichtsein durch irgend eine Potenz
etwas werden kann, so ist dies der Fall durch die absolute
Potenz, die kraft jenes Prinzips Koinzidenz des Seins und Nichtseins

ist und dieses impliziert; in ihm ist also Nichtsein so
viel als alles Sein. Überdies wird auch hier jenes uns bekannte
sophistische Argument wiederholt, dafs das Nichtsein Gottes (des



Die Schöpfungslehre. 277

Possest) nicht behauptet werden könne, ohne sein Sein zu
behaupten, weil in ihm Sein und Nichtsein dasselbe seien: quomodo
posset non esse, quando non esse in ipso sit ipsum. (L. c.

fol. 178a.)
Ziehen wir den Schlufs: im Sinne des Cusaners ist das

Sein der Geschöpfe, um uns eines modernen Ausdruckes zu
bedienen, viel mehr ein geschöpftes, als ein geschaffenes zu

nennen, geschöpft aus den Abgründen der in Gott beschlossenen
unendlichen Möglichkeit oder passiven Potenz.

Unsere Auffassung wird durch anderweitige Erklärungen
des Cusaners bestätigt, falls es einer solchen Bestätigung bedarf;
denn im Zusammenhang des Systems erscheint sie als die einzig
mögliche. Zu jenen Erklärungen aber gehören Äufserungen wie
die folgenden, es sei unbegreiflich, wie das Geschöpfliche aus
dem Ewigen und doch zeitlich sei, wie Gott als Seinsform und
bildendes Prinzip der Dinge sich verhalte, ohne sich mit ihnen
zu vermischen. (De doct. ign. II. 2.) Auf dem Standpunkt des

reinen Theismus besieht diese Unbegreiflichkeit nicht, denn so

unbegreiflich die Schöpfung aus Nichts als That Gottes ist, so

begreiflich ist es, dafs ein auf solche Art aufser Gott gesetztes,
nicht aus göttlichem, sei es nun idealistisch oder realistisch, ge-
fafstem Stoffe gewordenes Sein sich nicht mit dem göttlichen
Sein vermische und je nach göttlicher Willensbestimmung auch
zeitlich sei, d. h. einen Anfang genommen habe. Wir sind weit
entfernt, deshalb dem Cusaner grobsinnliche, emanatistische
Vorstellungen imputieren zu wollen; wohl aber steht fest, dafs jene
idealistische Tendenz (der indes eine andere realistische entgegensteht)

im Systeme des Cusaners, welche die Dinge zum wesenlosen

Reflexe des göttlichen Seins herabdriickt, mit seinem

Schöpfungsbegriff in wesentlichem Zusammenhange steht.

Dem Begriffe der unterschiedslosen Einheit oder der
Koinzidenz der Gegensätze entspricht es vollkommen, wenn das
Verhältnis der geschaffenen Dinge zu Gott als das des entfalteten
zum unentfalteten Sein bestimmt wird (Denzinger, Vier Bücher
von der religiösen Erkenntnis I. S. 360) : Deus est omne ens
non entiter, est complicative omnia et nihil omnium explicative.
(Apolog. doct. ignor. 1. c. I. fol. 37b.) Erinnert man, die com-
plicatio sei nur als Ausdruck für die unendliche Einheit und
Einfachheit des göttlichen Seins gemeint, so mag dies zutreffen;
aber diese komplikative Einheit ist nicht die des schlechthin
aktualen, die geschaffenen Dinge nicht formal, sondern eminent
in sich befassenden Seins, sondern vielmehr die Einheit des

18*



278 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

aktualen und potenzialen, also bestimmbaren und somit in der
Vielheit sich entfaltenden Seins.

Unter solchen Umständen leuchtet ein, dafs der Cusaner
dem Wortlaute nach die Schöpfung aus Nichts lehrt, damit aber
einen Sinn verbindet, der ihren Begriff und ihre wahre Bedeutung

auflöst. Auch hier zeigt sich die chamäleonartige Natur
des eleatischen Standpunktes, der in dem Sein, das von Allem
prädiziert wird, die Definition Gottes und den Grund der Dinge
ersieht. Wenn wir mit den Scholastikern sagen, Gott schaffe
ex nihilo sui et subjecti, d. h. ohne jegliches Substrat, das er
etwa in sich oder aufser sich voraussetzte, so kann der Pantheist
sagen, wie in der That Hegel es sagte: ich lehre mit dem
Christentum die Schöpfung aus Nichts, jedoch freilich aus dem
Nichts in Gott, aus dem Nichts, das Gott selbst ist. Wer
sieht nicht, von welcher Wichtigkeit es sei, das Wesen Gottes
als reine Energie zu bestimmen und die coincidentia oppositorum
nicht blofs vom Endliehen, sondern gerade und vor allem vom
Unendlichen aufs entschiedenste auszuschliefsenf

Gegenüber den erneuten Versuchen, die Lehre des Cusaners
von dem Vorwurf des Pantheismus zu reinigen, kommt alles
darauf an, festzustellen, in welchem Sinne das Prinzip der Einheit

der Gegensätze von ihm genommen werde. Um das hierüber
bereits Gesagte zu bekräftigen, und um nicht den Anschein zu
erwecken, als ob wir dem berühmten Manne ohne die triftigsten
Gründe unsinnige und gottlose Lehren zuschrieben, führen wir
noch folgenden von seinem begeisterten Lobredner Scharpff
mitgeteilten Text an, der klarer als das Sonnenlicht zeigt, dafs
Nikolaus nicht anders als später Hegel das göttliche Sein als
Einheit des Seins und Nichtseins nach der ganzen Schärfe des
Wortes bestimmt. Die Rede ist von dem richtigen Verständnis
des Areopagiten Dionysius. „In den meisten Fällen hat Dionysius
für die Theologie die Disjunktion als Norm bezeichnet: man
müsse entweder affirmativ oder negativ zu Gott aufsteigen. In
diesem Schriftstücke aber (es ist die Abhandlung von der
mystischen Theologie gemeint), in welchem er die mystische Theologie
und die Wissenschaft auf eine zulässige Weise vereinen will,
geht er über die Disjunktion hinaus bis zur Vermählung (copu-
lationem) und Koinzidenz (der Gegensätze) bis zur einfachsten
Einigung, über aller Position und Negation, wo die Negation mit
der Position und umgekehrt koinzidiert. Das ist die heilige
Theologie, die kein Philosoph erreicht hat, so lange
das gewöhnliche Prinzip der ganzen Philosophie in
Geltung war, dafs zwei Kontradiktionen nicht koinzi-



Die Schöpfungsielire. 279

di eren. Der mystische Theologe mufs über alle Verstandes- und
Vernunfterkenntnis, auch über sich hinaus in die Finsternis eingehen.
Dann wird er gerade das für den Verstand Unmögliche, zumal sein
und nicht sein, als die Wahrheit erkennen; ja gerade die dichte
Finsternis der Unmöglichkeit ist die höchste Notwendigkeit." (Dr.
F. A. Scharpff, Der Kardinal und Bischof Nikolaus von Cusa als
Reformator in Kirche, Reich und Philosophie. 1871. S. 187 f.)

Obgleich wir auf den Ausdruck emanatio an und für sich
kein Gewicht legen, so läfst doch die Lehre, per simplicem ema-
nationem maximi contracti a maximo absoluto totum Universum
prodiisse in esse (De doct. ign. 1. 2 c. 4) im Zusammenhang mit
der bisherigen Darstellung keine andere Auffassung zu, als dafs
die Welt aus dem Wesen Gottes hervorgehe, wie etwa (die
eusanische Trinitätslehre wird uns dies bestätigen) nach dem
christlichen Dogma der Sohn Gottes aus dem Wesen des Vaters
hervorgeht. Gerade die Bestimmung des „einfachen", die ganz
unnötig wäre, wenn von einer emanatio per creationem ex nihilo
im Sinne der Theologen geredet würde, deutet darauf hin, dafs
das Verhältnis der Dinge zu Gott nach der Weise der Eleaten
als das der Einzelbegriffe zum allumfassenden Transzendentalbegriffe

des Seins gefafst werde. Ohne seine Einfachheit zu
verlieren, entfaltet sich Gott zur Vielheit der Dinge. Tritt doch
die akosmistische Tendenz der cusanischen Lehre auch sonst
deutlich genug zu Tage.

Wollte Nikolaus, wie behauptet wrnrde, jedem Pantheismus
entschieden und mit vollstem Bewufstsein entgegentreten, so
mufste er vor allem seinen Standpunkt, auf welchem der Natur
des endlichen Geistes zugeschrieben wird, was Gott allein natürlich

sein kann, eine anschauliche und erfahrungsmäfsige Erkenntnis
des göttlichen Wesens, so mufste er ferner sein Grundprinzip,
die Koinzidenz der Gegensätze, aufgeben : Standpunkt und Prinzip,
die sein Denken mit Bleigewicht in pantheistisehe Abgründe
herabziehen und alle dem Theismus gemachten Konzessionen zu
wissenschaftlich wertlosen Inkonsequenzen, sein System aber für
die Wiederbelebung der Philosophie völlig unbrauchbar machen.

Nicht blofs der Ausdruck „Emanation", sondern andere, weit
bedenklichere und kühnere deuten auf pantheistisehe Vorstellungen
hin. „Die ewige Welt ist geworden, und es ist die Welt, die
ewig bei dem Vater ist, keine andere, als die durch Herabsteigen
vom Vater gewordene, aber jene ist nicht veränderlich, ist
beständig sich gleich bleibend, ohne allen Schatten der Veränderung.
Diese ist durch das Herabsteigen in das besondere Sein
veränderlich und unstet wogend. Die Welt ist gleichsam der



280 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

veränderliche Gott, die unveränderliche Welt ist der-
ewige Gott." (De dat. patr. lum. Scharpff, Nik. v. Cusa

Wichtigste Schriften S. 155.) „Gott wird mit dem Namen aller
Dinge und alle Dinge werden mit dem Namen Gottes benannt,,
so dafs der Mensch ein vermenschlichter Gott (Deus humanatus)
und diese Welt ein sinnlicher Gott (Deus sensibilis) genannt
werden kann." (A. a. 0.) Wenn diese Redeweisen von Nikolaus
als der Präzision entbehrend dargestellt werden, so dürfte selbst
hierin eine Bestätigung des Vorwurfs pantheistischer Tendenz
gelegen sein, denn auf theistischem Standpunkt erscheinen dieselben,
nicht blofs als ungenau und Gott nicht völlig angemessen, sondern
als falsch und Gottes unwürdig. Anders dagegen verhält es sich,
wenn man mit dem Cusaner auf den Standpunkt der Einheit,
des Seienden sich stellt. Von diesem Standpunkt betrachtet ist
jede Vorstellung eine partiale und inadäquate Auffassung des
einen göttlichen Seins und ermangeln folglich die angeführten
Wendungen zwar der Präzision, nicht aber der Wahrheit
schlechthin.

Die Schöpfungslehre des Cusaners ist der notwendige Aus-
fiufs seines Gottesbegriffs. Soll die Vernunft, wie der Standpunkt,
des Cusaners verlangt, aus eigener Kraft zu einer Erfahrungserkenntnis

Gottes und der göttlichen Dinge sich erschwingen,,
so kann eine solche nur in den einfachsten und reinsten
Begriffen, den transzendentalen der Einheit und des Seins gesucht,
werden. Der letztere, unter allen der umfassendste, trägt sowohl
aus seiner objektiven Quelle, als auch aus seinem subjektiven
Prinzip die Potenzialität und Bestimmbarkeit an sich. Von
materiellen, mit substanzieller Potenzialität behafteten Dingen durch
ein der Entwicklung unterworfenes Erkenntnisvermögen, den
„möglichen Verstand" (intellectus possibilis), abgezogen, von allem
konkreten Sein prädizierbar, ohne irgend eine Differenz aufser
sich zu haben, erweckt dieser Begriff den Schein, Inbegriff alles
Seienden, Einheit des Geistigen und Materiellen, des Aktuellen
und Potenziellen zu sein. Dem Kenner der Geschichte der
Philosophie kann es nicht verborgen sein, dafs hier die Quelle liegt,
aus der nicht blofs der Pantheismus der Eleaten, sondern auch
die mystische Theosophie der Neüplatoniker geflossen ist. Nach
neuplatonischer Auffassung sind die Dinge Wirkungen der
absoluten, unterschiedslosen Einheit, die in der Vielheit der intelli-
giblen und materiellen Wesen sich entfaltet, zur Offenbarung und
Erscheinung kommt.

Dafs der Cusaner das göttliche Sein als Identität von Akt,
und Potenz, von aktivem und passivem Vermögen und folgerichtig



Die Schöpfungslehre. 281

die Schöpfung als Hervorgang nicht allein aus Gottes aktiver
Schöpfungsmacht, sondern auch aus dem in seinem Wesen
vorhandenen passiven Grund betrachtet, wird nicht allein durch seinen
Seinsbegriff und seine Gotteslehre, wobei wir an die Auffassung
der göttlichen Attribute erinnern, sondern auch durch die Art
und Weise bestätigt, wie derselbe die Ähnlichkeit des geschaffenen
Geistes mit dem ungeschaffenen erklärt. Die Ähnlichkeit des
Geistes nämlich mit der ewigen Wahrheit wird in den ins Endlose

gehenden Portschritt der Erkenntnis gesetzt. Posse semper
plus et plus intelligere sine fine, est similitudo aeternae sapientiae
et ex hoc elice, quod est viva imago quae se conformât creatori
sine fine. (Excit. 1. 10. II. fol. 188a. Vgl. Eucken, Beiträge
zur Geschichte der neueren Philosophie S. 19.)

Indem der Cusaner den Schöpfer als Possest, d. h. Einheit
des Posse und Esse, des Seinkönnens und wirklichen Seins auf-
fafst, will er gleichwohl die Vollendetheit und Ewigkeit des

göttlichen Seins festhalten. Fragen wir uns, ob diese
Bestimmungen vereinbar seien und welcher Wert der cusanischen
Spekulation in diesem entscheidenden Punkte zuerkannt werden
müsse. Wir antworten, dafs dem konsequenten Denker die Identität

von Akt und Potenz nur ein anderer Ausdruck für das
absolute Werden, den ruhelosen Flufs alles Seienden ist. Denn
da jene Identität nur als unendliche Verwirklichung begriffen
werden kann, so läfst sich kein Moment und keine Stufe
bezeichnen, auf welcher der Verwirklichungsprozefs stille stehen
könnte, ohne dafs die Absolutheit des Prinzips zugrunde ginge.
Wir erhalten also statt der unendlichen Wirklichkeit ein ruheloses

Fortschreiten, eine Reihe unvollendeter Seinsstufen, zu
überwindender Stationen im Verwirklichungsprozefs des Unendlichen;

einen Strom des Werdens, in welchem alles endliche Sein

untergeht und dem das Unendliche selbst als ein angestrebtes,
aber nie zu erreichendes und zu verwirklichendes Ideal
gegenübersteht. Die Anhänger des Pantheismus haben zwar von jeher
diese Konsequenzen in Abrede zu ziehen und das Verhältnis so
darzustellen gesucht, dafs der Selbstverwirklichungsprozefs des
Unendlichen ein ewig abgeschlossener sei und die Geschöpfe
gleichsam den Nebenertrag desselben bilden, eine Vorstellung,
wie sie uns in dem Verse Sankaras begegnet, der die Geschöpfe
dem Schaume des Meeres vergleicht; wie nämlich der Schaum
durch die Bewegung des Meeres, so entstünden die Dinge, indem
Brahma sich zum Sein, Wissen und Seligsein bestimme. Eine
tiefere Erwägung aber der Natur jener Begriffe zeigt die
Unmöglichkeit einer absoluten Verwirklichung eines absoluten Mög-



282 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

liehen; denn gesetzt, diese Identität sei von vornherein und ohne
Prozefs wirklich, so ist sie eben als absolut Wirkliches, nicht
aber als Identität des Möglichen und Wirklichen gedacht; mit
anderen Worten, der Begriff einer ewig wirklichen Identität des
Möglichen und Wirklichen involviert einen Widerspruch. Will
man dennoch daran festhalten, so kann die Identität nur als
Selbstverwirklichung, d. h. als absoluter, unendlicher Prozefs
begriffen werden. Als unendlicher Prozefs; denn die
Selbstverwirklichung des Unendlichen könnte nur eine unendliche, d. i.
ins Endlose gehende sein.

Gesetzt aber auch, die unendliche Aktualität jener Identität
wäre denkbar, so könnte mit ihr die Existenz des Endlichen
nicht zusammen bestehen; denn mit der absoluten Verwirklichung
des Potenziellen wäre alle Potenzialität, folglich der Möglichkeitsgrund

des Endlichen (der ja nach pantheistisch-theosophischer
Auffassung ein passiver sein soll) aufgehoben, das absolut Wirkliche

wäre weder einer idealen noch realen Bestimmung iahig.
Betrachtet man aber die Identität des Möglichen und Wirklichen
als Prozefs, so ist die Existenz des Endlichen wiederum nicht
möglich; denn wenn das Unendliche nicht begrenzt, also ver-
unendlicht werden soll, so kann es nur fliefsende, nicht aber
fixierte, feste Stufen des'Seins geben, oder mit anderen Worten,
alles Endliche löst sich in Momente der einen grund- und
ziellosen Bewegung auf, die weder Einheit noch Vielheit, weder
Unendliches noch Endliches, sondern ein Übergehen vom einen
zum andern ist, wie von Hegel, dem eminentesten aller Dialektiker

des Pantheismus, angenommen wurde. Die Identität des
Möglichen und Wirklichen macht demnach die Wirklichkeit Gottes
und der Welt gleich unmöglich.

Die Annahme, das Prinzip alles Seienden sei Identität des

Möglichen und Wirklichen, ist jedoch in jeder Rücksicht ungereimt

und widersprechend; denn es kann weder, wie wir gezeigt
haben, als ewige Wirklichkeit, noch auch als Prozefs gedacht
werden. Es liegt nämlich ein offenkundiger Widerspruch darin,
dafs sich ein Mögliches ins Dasein (was ja die letzte und eigentliche

Wirklichkeit ist) versetze; denn um sich das Dasein zu
geben, müfste es schon als daseiend angenommen werden.
Beachtet man alle diese Widersprüche, so begreift man, dafs eine
Philosophie, welche, wie die cusanische im Possest, von einer
ursprünglichen Einheit des Möglichen und Wirklichen ausgeht,
sehr triftige Gründe besafs, gegen das prineipium contradictionis
der Vernunft und der Peripatetiker zu eifern und sich in ein



283

mystisches Dunkel zu hüllen, das, wie wir sahen, vor dem klaren
Denken wie Nebel zerfliefst.

Noch auf ein anderes spekulatives Moment, das im Possest
oder Können-Ist liegt, möge aufmerksam gemacht werden. Die
Identifizierung des Möglichen und Wirklichen nämlich läuft im
Grunde auf die Leugnung des Möglichen hinaus. Denn auch
das absolute Werden, dem jene Identität entspricht, äquivaliert
der Leugnung alles wahren Werdens. Da nämlich im absoluten
Werden im Grunde nichts (Bestimmtes) wird, so ist das absolute
Werden ein Werden ohne Werden, d. h. es trägt den Widerspruch

in sich. Das absolute Werden löst sich also in den
Begriff des reinen bestimmungslosen Seins auf. Im absoluten Werden
wird nichts, was nicht schon ist. Sind wir also vielleicht beim
Begriffe der schlechthinigen Wirklichkeit, des actus purus,
angelangt? Nein; denn man wird bemerken, dafs dieser aus der
Aufhebung des Möglichen hervorgegangene Akt nicht jene reine
"W irklichkeit ist, als welche wir das göttliche Sein zweifellos zu
bestimmen haben. Denn eben weil es als Indifferenz des Seienden-
Endlichen und Unendlichen, Geistigen und Materiellen u. s. w.
begriffen wird, als der Abgrund, in welchem alles bestimmte Sein
verschlungen und untergegangen ist, so ist es auch nicht jener
unendliche Akt, jene reine Wirklichkeit, die absolute Bestimmtheit
ist und die ebendeshalb auch durch ein absolutes Setzen, d. i.

Schöpfung aus Nichts, Grund des beschränkten, mit Potenzialität
behafteten Wirklichen sein kann. Führte uns demnach die Dialektik
jener Identität oder des Possest einerseits auf den widersprechenden

Begriff eines absoluten Werdens, in welchem nichts wird, so
enthüllt sie uns andererseits als ihren Kern ein Sein, das nichts ist.

Die wahre Dialektik der Begriffe des Möglichen und Wirklichen

verlangt demnach, dafs, statt sie zu identifizieren, ihr
realer Unterschied im Endlichen anerkannt, das Unendliche, der
schöpferische Grund der Dinge aber als reine Wirklichkeit mit
Ausschlufs jeder passiven Möglichkeit oder Potenzialität bestimmt
werde. Das wahre Werden, in welchem wirklich etwas
(Bestimmtes) wird, setzt nämlich einerseits die Realität des
potenziellen Seins, andererseits aber das Getragensein durch eine
transzendente, vom werdenden Sein schlechthin verschiedene
Wirklichkeit oder Aktualität voraus. Diese wahre Dialektik, die
den genannten Begriffen in der aristotelischen Metaphysik zu teil
geworden, mufste der Cusauer preisgeben, nachdem er den Standpunkt

der docta ignorantia adoptierte, d. h. die Wahrheit in
unmittelbarer Yernunftschauung mit Verzicht auf vernünftige
(rationelle) Deduktion und Demonstration, zu ergreifen suchte.



284 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Obgleich die Frage, ob der Cusaner in der Bestimmung
des Verhältnisses Gottes zur Welt den Prinzipien seines Systems
durchweg treu geblieben sei, für die Beurteilung dieses Systems
und seiner Bedeutung für die Gegenwart als irrelevant erscheint,
da der Mangel an Folgerichtigkeit und die Notwendigkeit einer
aus äufseren Gründen angebrachten Korrektur den wissenschaftlichen

Wert eines Systems offenbar nicht erhöhen und den ihm
als solchen eigenen Wahrheitsgehalt nicht vermehren kann: so
wollen wir dennoch jene Frage nicht umgehen und zusehen, ob
der Philosoph von Kues irgendwo ein Verhältnis zwischen Gott
und Welt statuiere, das „den Begriff der Kreation auf das
Entschiedenste festhält". (Scharpff, der Kardinal und Bischof u. s. w.
S. 365.) Denn davon, dafs dies durch die Bestimmung Gottes
als „absoluter Einheit von Möglichkeit und Aktualität" (Ebd.)
bereits geschehe, glauben wir das Gegenteil bewiesen zu haben.
Gerade die Lehre nämlich, dafs die Dinge ein Werdenkönnen
und Machenkönneu, d. h. Aktivität und Passivität, voraussetzen,
die in ihnen sich gegenseitig bedingen und beschränken, während
sie in Gott absolut eins sind, steht im schroffen Gegensatze zum
wahren Begriffe der Kreation, demzufolge die Dinge ausschliefs-
lich durch eine aktive Potenz des Schöpfers ins Dasein gesetzt
sind. Denn die Koinzidenz der Gegensätze des Möglichen und
Wirklichen, Nichtseienden und Seienden in Gott ist es, wodurch
sowohl der theistische Gotteshegriff als auch der ihm entsprechende
Schöpfungsbegriff gefälscht wird.

Indem wir der Sache selbst näher treten, so scheint in der
Schrift von der Jagd nach der Weisheit in der That nicht eine
passive (mit der aktiven identische), sondern ausschliefslich die
aktive Potenz des Schöpfers als Grund der Weltschöpfung
angenommen zu werden. Es heifst hier: Die Konjekturen meiner
Jagd ruhen in dem Satze: Es ist nur eine schöpferische Ursache
des Werdenkönnens von Allem (c. 7). Die Ursache des Sonnenlichtes

hat nichts gemein mit dem Sonnenlichte, sondern ist die
Ursache von Allem, und ebendarum nichts von Allem. (Ib.) Das
Werdenkönnen ist zwar nicht selbst geworden, da es sonst ein
anderes Werdenkönnen voraussetzen würde, aber es ist nach
dem, welches Alles ist, was sein kann, dem Ewigen, hat also
einen Anfang. (Ib.) Noch bestimmter lautet das dritte Schlufs-
wort der genannten Schrift, in welcher der Ubersetzer und
Bewunderer des Cusaners den Beweis für sein unermüdliches Streben
sieht, das System in dem wichtigsten Teile, der Lehre vom
Verhältnis Gottes zur Welt, zum festen Abschlüsse zu bringen
(Scharpff, N. v. C. Wichtigste Schrift. S. 29B Anm.). Vernehmen



Die Schöpfungslehre. 285

wir die betreffende Stelle im Texte des Originals: Sunt igitur
in ipso posse facere omnia quae possunt fieri et quae facta
sunt prioriter ut in causa efficiente, formali et finali, et posse
facere in omnibus ut absoluta causa in causatis. Sed posse fieri
est in omnibus, quae facta sunt, id quod factum est. Nam nihil
factum est actu nisi id quod fieri potuit, sed alio essendi modo:
imperfection modo in potentia et perfection in actu. Non igitur
posse fieri et posse factum in essentia sunt differentia. Sed posse
facere licet non sit aliud, tarnen cum sit causa essentiae, non est
essentia: essentia enim est ipsius causatum. Quoniam autem
posse fieri non est posse factum : non est posse fieri de posse
fieri factum. Sed ante posse fieri nihil est nisi posse
facere. De nihilo igitur dicitur posse fieri factum. Sic dicimus
posse facere praecedere nihil, sed non posse fieri, cum sit per
posse facere productum, et non factum, creatum dicimus. De
venat. Sap. c. 39 (I. fol. 217 b.).

Wir hätten also hier, wie es scheint, jene Lehre, die von
gewisser Seite als Prinzip jeder christlichen Philosophie
betrachtet wird, und die in der That den Prüfstein der Wahrheit
oder Unwahrheit eines philosophischen Systems enthält, nämlich
die unverfälschte Lehre vom Ursprung der Dinge durch Schöpfung
aus Nichts, und die cusanische Philosophie könnte mit Recht
unter jene „wenigen guten" Philosophieen eingereiht werden, von
welchen auch dem Theologen ohne Gefahr Gebrauch zu machen
gestattet ist. Doch die wahre und gute Philosophie ist, wie uns
dünkt, und kann nur eine sein; das Festhalten aber an einer
christlichen und vernunftgemäfsen Wahrheit nur dem Wortlaute
nach und im Widerspruche mit den sonst festgehaltenen Grundsätzen

ist noch kein Beweis für die Wahrheit, Haltbarkeit und
theologische Brauchbarkeit eines Systems.

Wir gestehen nun zu, dafs der Ousaner in dem mitgeteilten
Texte die Möglichkeit der Schöpfung auf die aktive Potenz, die
Allmacht Gottes zurückführt. Gott wird als wirkende, formale
und finale Ursache dargestellt, wobei zunächst nicht an die causa
formalis intrinseca, sondern an die c. f. extrinseca, d. i. die c.

exemplaris zu denken ist. In einem pantheistischen Systeme
kann Gott nicht als causa efficiens der Welt betrachtet werden;
er steht zu ihr im Substantialitäts- oder Subjektsverhältnisse,
nicht aber in dem der wirkenden Ursache. Nimmt man hinzu,
dafs der Cusaner die Welt aus dem Willen und zwar dem freien
Willen Gottes hervorgehen läfst, so scheint jeder weitere Zweifel
über seine Absicht, den strengen Schöpfungsbegriff festzuhalten,
ohne Berechtigung zu sein. Wir hätten also entweder anzunehmen.



286 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

dafs der Cusaner die frühere Lehre zurückgenommen habe, oder
stünden vor einem ungelösten Widerspruche. (Stöckl, Gesch. der
Phil, des Mittelalters, 3. Bd. S. 66.)

Es ist ein anerkannter Grundsatz der Hermeneutik, dafs
ein Autor solange als möglich in Übereinstimmung mit sich selbst,
also seinen Prinzipien und Grundanschauungen gemäfs erklärt
werden müsse. Es fragt sich also, ob der Cusaner auch in dieser
letzten, bedeutenderen Schrift an den bekannten Grundsätzen
seines Systems festgehalten habe. Diese Erage mufs bejaht
werden. Im dreizehnten Kapitel der genannten Schrift wird das
Können-Ist als eines der Felder der Weisheit bezeichnet. Damit
wird Gott wiederholt als absolute Identität des Möglichen und
Wirklichen erklärt. „Gott ist vor dem Etwas und dem Nichts,
vor dem Aussprechlichen und dem Unaussprechlichen, vor dem
Werdenkönnen und dem Gewordenen. Nur Gott ist das

Können-Ist, weil er wirklich ist, was er sein kann. Man darf
daher Gott in keinem anderen Felde suchen, als dem des Können-
Ist." (L. c. fol. 205 b.) Vielleicht wird man uns entgegnen, es
werde hiermit nichts anderes gelehrt, als dafs Gott schlechthin
Wirklichkeit, actus purus, dafs in ihm keine unverwirklichte
Möglichkeit sei. Wie nun? Das Letztere geben wir zu, das
Erstere nicht; denn es ist zweierlei, ob angenommen wird, Gott
sei reine Wirklichkeit mit Ausschlufs jeder Potenzialität, oder
ob man behauptet, in ihm sei Potenz, jedoch nicht unverwirklichte,

sondern absolut und ewig verwirklichte. Dieses letztere
lehrt bekanntlich auch Hegel, indem er Gott ewig vom Ansich-
zum Fürsichsein übergehen läfst.

Der Cusaner selbst läfst uns über seine wahre Meinung
nicht im Ungewissen. „Was die Philosophen abschreckte, dieses
Feld zu betreten, war ihre Voraussetzung, man müsse auch Gott
wie alles, was dem Werdenkönnen folgt, in der Differenz der
Gegensätze aufsuchen." (L. c. fol. 206 a.) Wir halten uns daher
zu dem Schlüsse berechtigt, dafs der Cusaner das Geschaffensein
der passiven Potenz (posse fieri) in einem Sinne verstehe, der
den Hervorgang derselben aus der in Gott selbst gebundenen
Potenzialität nicht ausschliefst; denn nachdem einmal in die Gottheit

Potenzialität hineinverlegt wird, wäre es eine Inkonsequenz,
die ohne evidenten Beweis nicht anzunehmen ist, wenn nicht alle
Potenzialität in den Dingen ebenso auf die mit der Wirklichkeit
Gottes identifizierte absolute Potenzialität zurückgeführt würde,
wie alles aktuale Sein der Dinge auf die absolute Aktualität des

posse f'acere.
Eine nähere Betrachtung zeigt, dafs dies wirklich des



Die Schöpfungslehre. 287

Cusaners Meinung sei. Denn erstens wird nur erklärt, das posse
fieri sei nicht ewiges Prinzip der Schöpfung, also doch ein
Prinzip der Schöpfung; wäre aber dasselbe im wahren Sinne des
Wortes geschaffen, so könnte es wohl Prinzip des Geschaffenen,
nicht aber ein Prinzip der Schöpfung genannt werden. (De venat.
sapient, c. 7.) Wir werden also den Gedanken des Cusaners
richtig auffassen, wenn wir die Zeitlichkeit der passiven Potenz
auf ihre Differenziierung von der aktiven und ihren Unterschied
von dieser beziehen und beschränken; denn unter diesem Gesichts
punkte gehört sie allerdings der Zeitlichkeit oder genauer der
zeitlichen Betrachtungsweise des Seienden an. Es ist also damit
noch keineswegs geleugnet, dafs in Gott passive Potenz
vorhanden und diese eines der Prinzipien der Schöpfung sei; oder
genauer, wir haben uns die absolute Identität so als Grund der
geschaffenen Dinge zu denken, dafs diese aus ihm wie einem
formalen und materialen Grund zugleich hervorgehen, ohne dafs
die Teilung, Spaltung, Differenziierung in die Identität selbst
hineinzutragen, die passive Potenz also in ihrer mannigfaltigen
Bestimmbarkeit selbst als eine ewige gedacht würde. Dies der
Sinn der Worte: non est igitur posse fieri aeternum principium
(L. c. fol. 203a.). Über die Vollziehbarkeit dieser Bestimmungen
haben wir uns bereits ausgesprochen; in jedem Falle läfst unsere
Auffassung allein die Lehren des Cusaners in innerer
Übereinstimmung erscheinen.


	Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus [Fortsetzung]

