Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Studien zur Philosophie der patristischen Zeit [Fortsetzung]
Autor: Grilinberger, P. Otto
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STUDIEN
ZUR PHILOSOPHIE DER PATRISTISCHEN ZEIT.

‘ Von
P. OTTO GRILLNBERGER,

KAPITULAR DES STIFTES WILHERING.

——— e

Erklﬁirlicher ist es, wenn Kiihn (a. a. O. 8. 51 f) weiter-
hin bemerkt: ,,Gute Handlungen erwirken das Heil . . . Man
merkt, es fehlt dieser Auffassung der eigentliche Begriff der
Gnade, d. i. Vergebung aus grundloser Barmherzigkeit, . . , .
venia ist mehr Errungenschaft menschlicher Verdienste, gleich-
sam eine juridische Gegenleistung Gottes fiir vorher vom Menschen
erfilllte Bedingungen.”“ Kiihn ist ja Protestant und als solcher
konnte er nicht anders schreiben. Minucius offenbart sich eben
hier als einen Anhidnger der katholischen Lehre, die sich da
vorziiglich anf die Worte des hl. Jakobus (II 24) stiitzt: vide-
tis, quoniam ex operibus iustificatur homo, non ex
fide tantum.

Von seinem protestantischen Standpunkte aus ist es auch
begreiflich, wenn Kiihn (a. a. O. 8. 52) von XXXVI 1 sit sors
fortunae, mens tamen libera est et ideo actus hominis,
non dignitas iudicatur nicht sonderlich erbaut ist. Minucius
spricht eben auch hier als Katholik.. Vgl. Cone. Trid. Sess. VI,
cap. V si quis liberum hominis arbitrium post Adae
peccatum amissum et extinctum esse dixerit aut rem
esse de solo titulo, imo fitulum sine re, figmentum
denique a Satana invectum in ecclesiam, anathema sit.

Weniger zu entschuldigen ist es aber, wenn Kiihn (a. a. O.
S. 52 f.) behauptet: ,,Von nun an werden die christlichen An-
klinge immer seltener. . . Die letzten Kapitel atmen durchweg
romisch-stoischen Geist. Sehen wir nur einmal zu!



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 261

, Wahrhaft arm ist nur der Ungeniigsame; wahrhaft reich
aber, der keine Bediirfoisse kennt: qui non eget, qui non
inhiat alieno, qui Deo dives est (XXXVI 4). Es folgt
sogar ein Wort Senecas (Prov. VI 6): nemo tam pauper
potest esse quam natus est (Kiithn a. a. O. S. 53). Allein
so lehrt ja auch der \lonch Antonmb (Serm. XXXIII 41) 0V
e0TL Jrew/c 0 wydsv Eyoov, aAX o nol)cov amﬂvya)v ovx ¢0TL
mlovGioc 0 moAde xextnuévoe, all o undevog deopevoc.  So
lehren auch Tatian (Ad Gr. VI), Chrysostomus (In Matth. XX VI
hom. LXXXI), Lactantius (Instit. div. IT 15). Inbezug auf das
Wort Senecas aber vgl. den Ausspruch des heil. Paulus (I ad
Timoth. VI 7): nihil enim intulimus in mundum.

,Ferner gilt die Armuf nicht nur fir eine Tugend (glo-
ria XXXVI 3), sondern anch fiir ein Gliick: XXXVI 6 igitur
ut qui viam terit, eo felicior quo levior incedit, ita
beatior in hoc itinere vivendi, qui paupertate se sub-
levat, non sub divitiarum ounere suspirat® (Kiihn a. a. 0.,
S. 53). Fiir eine Tugend? Nein. Gloria heifst XXXVI 3
nicht Tugerd. Die richtige Bedeutung ergibt sich aus dem gegen-
iibergestellten infamia: ceterum quod plerique pauperes
dicimur, non est infamia nostra, sed gloria. Fiir ein
Gliick? Ja. Indes vgl. Lactantius, Instit. div. VII 1 virtutis
via non capit magna onera portantes. angustus ad-
modum trames est, per quem iustitia hominem deducit
in caelum. Damit stimmen iiberein: Cyprian (De laps. IX),
Hieronymus (In Joanu. III), Ambrosius (In Luc. V), Augustinus
(In ps. LXXIX), Origenes (De prine. I 5), Gregor d. Gr.
(Moral. XII 4), Chrysostomus (In ep. ad Hebr. XVIII).

,Mehr aber als beim Ertragen der Armut offenbart sich
stoische Denkweise beim KErdulden des Ungliicks. Hier glaubt
man keinen Christen, sondern einen Romer zu horen: XXXVI 7
et quod corporis humana vitia sentimus et patimur,
non pocna, militia est, fortitudo enim in infirmitatibus
roboratur et calamitas saepius disciplina virtutis est.
vires denique et mentis et corporis sine laboris exer-
citatione torpescunt (Kiihn a. a. O. 8. 53). Keinen Christen?
Doch! Wir lesen ja bei Salvianus (De gubern. Dei I 9): Deus
ipse sic loquitur: sufficit tebi gratia mea. nam virtus
in infirmitate perficitur. nequaquam ergo nobis do-
lenda est haec afflictio infirmitatum, quamintelligimus
matrem esse virtutum. Ahnlich sprechen Justinus (1. Apol.
XXXI1V), Theodoret (De martyr. or. VIII), Tertullian (Ad mart.
I1I), Hieronymus (Ep. LVIII), Augustinus (De civit. Dei XX 3).

17*



262 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

S e i e e e et e e e SE— - S ——————

,Hieran reiht sich im Oectavius der andere stoische Ge-
danke von der Erprobung des Menschen im Unglick, womit
Minucius dem Einwurf des Cécilius (V 10 ff.) begegnet, als
konnte und wollte Gott nicht helfen: XXXVI Y et omnium
rector et amator suorum in adversis unumqguemque ex-
plorat et examinat, ingenium singulorum periculis pen-
sitat usque ad extremam mortem voluntatem hominis
sciscitatur nihil sibi posse perire securus. itaque ut aun-
rum ignibus, sic nos diseriminibus arguimur. Hier kommt
endlich einmal die Liebe im Gottesbegriff vor. Doch wiirde man
sich sehr irren, wollte man darunter die erbarmende Liebe des
christlichen Gottes verstehen. Dieser amator suorum liebt nicht
aus Mitleid mit dem sittlichen Unvermogen der Seinen, sondern aus
Freude iiber deren sittliche Kraft. Man vergleiche Seneca, Prov.
II 6 patrium deus habet adversus bonos viros animum
et illos fortiter amat“ (Kithn a. a. O. 5. 54). Allein man
vergleiche auch Johann. XIV 21 qui habet mandata mea et
servat ea: ille est, qui diligit me. qui autem diligit me,
diligetur a Patre meo: et ego diligam eum. Wie lesen
wir dann im Buche der Weisheit? III 6 tamquam aurum
in fornace probavit illos et quasi holocausti hostiam
accepit illos et in tempore erit respectus illorum.

,Desgleichen ist das Bild vom Soldaten, der unter den
Augen des Feldherrn die Gefahr provoziert (XXXVII 1), sowie
vom spectaculum Dei (XXXVII 1) aus Seneca entnommen:
Prov. II 7 spectant di magnos viros conluctantes cum
aliqua calamitate oder Prov. Il 8 tantoque hoc specta-
culum est gratius, quanto id honestior fecit“ (Kihn
a. a. 0. 8. 54). Allein diese Anschauung entspricht vollkommen
der christlichen Lehre: Cyprian. De lapsis II contessores
praeconio boni nominis claros et virtutis ac fidei lan-
dibus gloriosos laetis conspectibus intuemur, sanctis
osculis adhaerentes desideratos divina et inexplebili
cupiditate conplectimur. adest militum Christi cors
candida, qui persecutionls urgentis ferociam turbulen-
tam stabili congressione fregerunt, paratl ad patientiam
carceris, armati ad tolerantiam mortis. repugnastis
fortiter saeculo, spectaculum gloriosum praebuistis
Deo. Tertull. Apol. L; Hieronym. Ep. V ad Helliod. IV 2;
Clem. v. Alex. Protr. X 96.

,Noch einmal wird die oben geltend gemachte menschliche
Autokratie durch ein plotzliches Eingreifen Gottes geschmiilert.
Kurz nach jener Verherrlichung menschlicher Freiheit, in deren



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 263

Besitz der Mensch Konigen und Kaisern trotzt und nur vor Gott
zuriickweicht, taucht plotzlich der Gedanke auf, dals dieses alles
eigentlich von Gott gewirkt werde. Dies besagt die inspirata
patientia der Kinder und Frauen: pueri et mulierculac
nostrae cruces et tormenta, feras et omnes supplicio-
rum terriculas inspirata patientia inludunt (XXXVII5),
vornehmlich der Satz: nec intelligitis neminem esse, qui
aut sine ratione velit poenam subire aut tormenta sine
Deo possit sustinere (XXXVII 6). Beide Gebiete, mensch-
liche Freiheit und gottliche Wirksamkeit, vorher streng ge-
schieden, werden jetzt plotzlich konfundiert, indem das der
menschlichen Freiheit Zustandige von Gott aus geschieht. Das
ist derselbe Widerspruch auf ethischem Gebiete” (Kiihn a. a. O.
S. 54) — Ein Widerspruch? Nein. Ebensowenig, als zwischen
den Worten der hl. Schrift: Ecel. XXXI 10 erit illi gloria
aeterna, qui potuit transgredi etnon est transgressus,
facere mala et non fecit und Paul. Philipp. I 12 Deus est,
qui operatur in nobis velle et perficere ein solcher vor-
handen ist. Kiihn freilich wird als Protestant dam t nicht ein-
verstanden sein, doch wird er zugeben miissen, dals sich Minucius
hier auf katholischem Standpunkte befindet.

,Die nun folgenden (edanken sind grolstenteils Reminis-
cenzen. So die Strate der Del nescientes trotz allem Reich-
tum, wobel die Ansicht ausgesprochen wird: absque enim
notitia Del quae potest esse solida felicitas, cum mors
sit (XXXVII 8)? Dann wird noch einmal der Gedanke von
der Last des Reichtums beriihrt, der dufseren Wiirde die innere,
dem Geschlechtsadel der Adel der Tugend entgegengestellt: sola
virtute distinguimur (XXXVII 10). Fiir letztere ergibt sich
aus dem folgenden die Sittenreinheit (mores et pudor
XXXVII 11), die fiir den Christen den Malsstab der Beurteilung
bildet und woraus sich auch ihre Abneigung gegen die unsitt-
lichen heidnischen Schauspiele (XXXVII 12) erklirt. Nachdem
Minucius nochmals die Freiheit und zwar die christliche Freiheit
betont und den Vorwurf der Verachtung von Naturerzeugnissen
abgewiesen hat (XXXVIIL 1 f), schliefst er mit dem Hinweis
auf ihre zukiinftige wie gegenwilrtige Gliickseligkeit: quieti,
modesti, Dei nostri liberalitate securi spem futurae
felicitatis fide praesentis eius malestatis animamus.
sic et beati resurgimus et futuri contemplatione iam
vivimus (XXXVIII 4). Die Satze sind von Interesse. Sie
erschliefsen uns einen Einblick in sein ganzes Christentum. .
Der Glaube, seinem Wesen nach Erkenntnis, ist, wie wir jetzt



264 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

endlich bestimmt erfahren, seinem Inhalt nach die Erkenntnis
von dem einen Gotte* (Kiihn a. a. O. S. 55 f). Wir haben
nach dem frither Gesagten hiezu nichts zu bemerken auflser zu
den letzten Worten. Sind diese richtig, dann vermdgen wir es
Kithn nicht zu veriibeln, wenn er (a. a. O. S. 61) bemerkt:
,,Jas minucianische Christentum erscheint nur als eine Autklirung,
als Enthiillung einer in der Welt und im Menschen liegenden
Wahrheit, als die Entzifferung des gottlichen Autors aus dem
aufgeschlagenen Buche der Schopfung.“ Minucius bekennt sich
dann zur Anschauung jener, von denen Augustin (De utilit. cred.
I 2) sagt: prius volebant intelligere, ut postea, si
liberet, crederent. Allein haben wir geniigende Anhaltspunkte,
um solches zu glauben? Nein., XXXVIII 4 non accurate
fidei naturam descripsit, bemerkt Faber (De M. Minucio
Felice commentatio, Nordhausen 1871, S. 31) mit Recht, sonst
aber treffen wir keine Andeutung iber den Begriff des Glaubens,
wie Minucius ihn auffafst.

Wir haben also gesehen, wic viel Gewicht der Behauptung
Kiithns beizulegen ist: ,Die letaten Kapitel atmen durchweg
romisch-stoischen Geist.” Dals sich freilich Minucius hier mehr
als sonst in der Darstellung der einzelnen Wahrheiten an die
Stoiker angeschlossen, kann nicht geleugnet werden (vgl. Wilhelm
a. a. 0. S, 238 ff).

Also auch in dem Abschnitte gegen den Ankliger des
Christentums haben wir keine einzige Stelle gefunden, aus der
auch nur mit Wahrscheinlichkeit hervorginge, dafs Minucius un-
christlich gedacht. Damit aber, sollte man glauben, ist der Stab
iber jene Ansicht gebrochen, nach der sich Minucius mit seinen
religiosen Anschanungen nicht auf dem Boden des Christentums
befand. Indes Kiihn ist anderer Meinung. ,,Fiir die zentralen
christlichen Wahrheiten, bemerkt er (a. a. O. 8. 62), , besafls
Minucius weder das notige Verstindnis noch die notige Unter-
weisung. Priifen wir beispielsweise seine Vorstellung und Kenntnis
von Christus. Wie denkt er sich ihn? Als Erloser? Unmog-
lich, denn er kennt keine Erlosung, keine Siinde, die die Mensch-
heit fesselt“ — Doch brechen wir ab. Wir sehen ja schon,
worauf die ganze Auseinandersetzung hinausléuft: es ist der Satz:
was Minucius verschweigt, das kennt er nicht. Allein dieser
Satz ist’ nur dann richtig, wenn sich der Beweis erbringen lfst,
dals Minucius jene Wahrheiten, die er nicht beriihrt, hitte dar-
stellen miissen, falls er sie gekannt oder, besser gesagt, geglaubt
hitte, Denn wir konnen Baehrens nur vollkommen beipflichten,
wenn er (a.a. O.8.X) bemerkt: Minucium, cum Octavium



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 265

scriberet, sacris christianis recens fuisse inbutum
sumpserunt, ut scilicet illum ignorantia eorum quae
christianismi propria sunt laborantem pro suo captu
novam doctrinam defendisse statuerent. his opponen-
dum est, paucis saltem annis antequam Octavius Romam
veniret Minucium iam ex eorum tenebris in lucem sa-
pientiae et veritatis emersisse, porro paucis saltem
annis post disputationem Ostiensem, Octavio nempe
mortuo, hunc dialogum esse scriptum. et cum maiore
quod ita efficitur temporis spatio egregie convenit
profundis illis studiis, quae Felix noster conlocavit in
cognoscenda Iudaeorum historia quorumque testimo-
nium sat luculentum c¢. XXXIII 2—95 extat. nullo autem
pacto adducor ut credam, eundem virum rerum Iudai-
carum eXx fontibus discendarum tam curiosum tam in-
diligentem fuisse In suae sectae historia placidisque
percipiendis. Kiihn (a. a. O. 8. 8) und Schultze (a. a. O.
». 505) meinen allerdings, dafs , Minucius bei Zeichnung des
Octavius die lebendige Vorlage génzlich gefehlt habe.“ Allein
diese bereits von Tzschirner (Gesch. der Apol, I, S. 225) auf-
gestellte Ansicht ist eine Auffassnng ohne hinreichenden Grund
und deshalb von Baehrens (a. a. O. S. VII, Aom. 1), Faber
(a. a. O. 8. 28) und Wilhelm (a. a. O. 8. 80) mit Recht bekdmpft
worden. Ist nun jener Beweis in der That zu erbringen? Kiihn
hat ihn nicht geliefert. Dagegen hat Baehrens (a. a. O. 8. IV f.)
den Versuch gewagt: si cura interiore Octavium perlegi-
mus, illud nobis permirum accidit quod in hac christia-
nismi defensione frustra quaerimus christianismum,.
numquam Minucius aut Christi nomen adhibet aut ex
libris sacris locos adfert. omnes enim loci qul recor-
dationem eorum referre videntur, ex similibus ethni-
corum scriptorum inlustrari possunt. Es ist nun allerdings
richtig, dafs Minucius nirgends Christus namentlich anfiithrt; dals
er ihn aber als Gott verehrt, geht deutlich aus XIX 2 hervor:
nam quod religioni nostrae hominem noxium et erucem
eius adscribitis, longe de vicinia veritatis erratis, qui
putatis Deum credi aut meruisse noxium aut potuisse
terrenum. Baehrens freilich will (a. a. O. 8. XI f) das nicht
zugeben: quae interpretatio nisl tormentis quibusdam ex
verbis illis non eruenda plane refutatur tota Minucii
argumentatione. quienim de uno Deo ita ut factum est
disputaverat, loco adlato nihil aliud potuit significare
quam Christum non fuisse originis divinae...sic igitur



266 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

statuo, Minucium ea usum mentis acie eaque iudicii
sobrietate, qua optimum quemque iurisperitorum Ro-
manorum excelluisse videmus, aliquatenus praecessisse
Straussios nostros. Hs wird immer schoner! Kiihn hat
Minucius fiir einen Doketen erklart; Baehrens erkldart ihn nun
fiir einen Straulsianer. Minucius ein Straufsianer! Und das des-
halb, weil er die Einheit Gottes lehrt. Als ob die Kirchenviter,
denen niemand den Glauben an die Gottheit Christi absprechen
kann, nicht aufs nachdriicklichste geltend gemacht héitten, dafs
nur Ein Gott sei! Man beachte dann religioni nostrae. Diese
Worte sagen doch aufs bestimmteste, dals Minucius inbezug auf
Christus dem Glauben seiner christlichen Zeitgenossen huldigte.
Waren nun diese etwa Straufsianer? Dals ferner Minucius wort-
liche Bibelzitate vermeidet, ist allerdings richtig, hat aber seinen
Grund. Fiir den Heiden Cécilius hatten sie nimlich keine Be-
weiskraft und konnten ,,durch ihre unklassische Form besonders
in der etwas barbarischen lateinischen Ubersetzung® (Dombart
a. a. 0. 8. XI) bei dem gebildeten Akademiker leicht Anstols
erregen. Bezeichnet es doch Lactantius (Instit. div. V 4) als
unzweckmailsig, dals Cyprian in seiner Schrift gegen Demetrianus
Bibelstellen zitiert: huic oportebat, quia nondum poterat
capere divina, prius humana testimonia offerri, id est
philosophorum et historicorum, ut suis potissimum
refutaretur auctoribus. Doch finden sich im Octavius man-
cherlei biblische Anklédnge (vgl. J. Ott, Jahrbb. f. klass. Philolog.
CIX 1874, 8. 858), und es ist nicht abzusehen, wie Baehrens
das Gegenteil behaupten kann. Bei XXXVI 5 aves sine pa-
trimonio vivunt et in diem pascuntur wird ihm freilich
selber etwas bange: haec undenam Minucius sumpserit
mihi quidem ignotum est. Allein er weils Rat: sed si
omnia Senecae scripta possideremus, ad hunc procul
dubio possent referri: adeo illud sine patrimonio Ro-
manum sapit auctorem. Indes wir werden hierdurch un-
willkiirlich an die Worte Haupts erinnert: ,,Wenn jetzt ein
Schriftsteller ,ohne Zweifel® sagt, dann mufs man gewohnlich
recht zweifeln. Allerdings illud sine patrimonio Roma-
num sapit auctorem. Wie aber, wenn dieser Romanus
auctor Minucius wire? KEs wird ja nur behauptet, dals hier
eine freie Benutzung einer Bibelstelle vorliege (vgl. Matth. IV 26
respicite volatilia coeli, quoniam non serunt neque
metunt neque congregant in horrea: et pater vester
coelestis pascit illa). Warum sollen wir also den sicheren
Weg der Thatsachen verlassen und die schliipfrigen Pfade blolser



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 267

Vermutungen betreten? Doch Baehrens hat fiir seine Auf-
fassung noch einen weiteren Grund in DBereitschaft: de eis
quae propria sunt cultus christiani ne verbum
quidem extat: de Aoym et spiritu sancto et trinitate
doctrina, divina fidei inspiratio, baptismus quaeque
alia apud ceteros apologetas disseruntur alto silentio
premuntur apud Felicem, cul veritatis lux est mono-
theismus et erroris nox polytheismus, cui hunc unum
Deum credere et colere est mentis intellegentis opus,
cul inspiratio non alia quam quae apud ethnicos quo-
que occurrit est nota, cui omnis disciplina christiana
in vita iusta et pia et casta consistit. Allein das ist
iibertrieben. Wir haben ja gesehen, dals Minucius die hl. Schrift
hoher schitzt als die Werke der Philosophen. Mit Recht sagt
dann auch Faber (a. a. O. 8. 29 f): quodsi divinae reve-
lationis vix mentionem facit, facile tamen perspicere
licet, Minucium i1llam statuisse, sl eorum memineris,
quae XIX 5 de prophetarum vaticiniis et aqua et spi-
ritu exponit, cuius rationem altiorem esse dicit, quam
ut ab homine potuerit inveniri. misso autem hoc loco,
quem spurium esse iudicaverunt, inde certissime col-
ligitur, Minucium ad revelationem divinam omnia re-
vocavisse, quod Jesu Christo praecter humanam etiam
divinam vindicat naturam (XXIX 2). Immerhin bleibt aber
richtig, dals Minucius vom spezifisch Christlichen nur sehr wenig
beriihrt. Allein das hat seinen Grund: , Mioucius hielt offenbar
den Angriffen aut die Person Christi gegeniiber Zuriickbaltung
und Schweigen vorlaufig fir das Zweckmalsigste. . . Zupachst
mulste erst eine feste Grundlage vorhanden sein, auf der man
weiter bauen konnte. Eine solche war fiir die Juden das alte
Testament; fir dic Heiden aber galt es erst eine solche zu
schaffen, und dies ist offenbar der Hauptzweck, welchen Minucius
in seiner Schritt verfolgt. Ohne bei seinen Lesern etwas anderes
vorauszusetzen, als Vernunft, Wahrheitsliebe und Kenntnis der
heidnischen Litteratur, sucht er vor allem drei Dinge sicher zu
stellen: die Existenz Eines Gottes, die Regierung der Welt durch
dessen allwaltende Fiirsorge und die sittliche Reinheit der christ-
lichen Glaubensgenossenschaft. Die ersten drei Punkte belegt
er durch historische und philosophische Griinde, fiir deren Wiir-
digung er sein Publikum, die gebildete Heidenwelt, geniigend
vorbereitet wufste, und von der Wahrheit seines Zeugnisses fiir
den reinen Wandel der Christen konnte sich jeder seiner Leser
bei redlichem Willen durch den Augenschein iiberzeugen. Weiter



268

Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.
zu gehen und sich ndher auf spezifisch christliche Lehren und
Verhiltnisse einzulassen, vermied Minucins cffenbar deshalb, weil
es zur richtigen Erfassung derselben offenbar anderer Grundlagen
bedurfte, als er sie bei seinen heidnischen Lesern voraussetzen
konnte“ (Dombart a. a. O. 8. X f.). Das ist alles so einfach
und klar, dafs wir gar nicht begreifen konnen, wie sich Baehrens
dagegen ablehnend verhalten kann. Velim scire, entgegnet
er, quis umquam apologeta ita tacuerit ut Christum
salvatorem verbis apertis praedicare caerimoniasque
cum religione christiana cohaerentes summatim com-
memorare vereretur. Als ob der Umstand, dals andere sich
jene weise Selbstbeschrinkung nicht auflegten, als ein hinreichen-
der Beweis dafiir gelten konnte, dafls sich dieselbe Minucius,
,der weltkundige Mann, der gewohnt war, mit thatsédchlichen
Verhaltnissen zu rechnen“ (Dombart a. a. O. 8. XII), nicht auf-
legte! Indes, ist denno Minucius der einzige unter den christ-
lichen Apologeten, der es fiir gut hielt, spezifisch christlichen
Lehren, soviel als moglich, aus dem Wege zu gehen? Denken
wir doch an Tatians Rede an die Griechen! 'T'reffend sagt H.
Dembowski (Dic Apologie Tatians, Leipzig 1878, S. 53): ,Das
spezifisch Christliche tritt bei ihm fast génzlich zuriick.“ Was
lehrt dieser Apologet von Christus als Erléser und dem hl. Geiste ?
Nur nebenbei und in einer fur die Heiden wenig verstdndlichen
Weise bemerkt er: ,,Wie der im Anfang gezeugte Logos unsere
Welt hervorgebracht, nachdem er die Materie geschaffen, so ver-
bessere ich, zur Nachahmung des Logos wiedergeboren und fiir
die Wahrheit emptanglich gemacht, die Unordnung der verwandten
Materie“ (V). ,Die Seelen aber, welche der Weisheit folgen,
ziehen den verwandten Geist an sich; die aber nicht folgen und
den Diener des leidenden Gottes (den hl. Geist; vgl. J. Mahler,
Patrologie, Regensburg 1840, I, S. 263) verachten, zeigen sich
mehr als Gottes Widersacher denn als Verehrer® (XIII). ,,Wir
missen das, was wir verloren haben, jetzt wieder zu erlangen
suchen, nimlich die Seele mit dem hl. Geiste verbinden. .. Wie
das Band des Leibes die Seele ist, so der Leib die Form der
Seele. Gleicht dieser so gestaltete Organismus einem Tempel,
so wiahlt ithn Gott durch seinen Gesandten, den hl. Geist, gern
zu seiner Wohnung.“ Und die hl. Sakramente? Nirgends wird
die Taufe ausdriicklich genannt; V begegnet uns wohl eine
Andeutung, aber eine solche, die fiir Heiden unverstidndlich ist.
Inbezug auf die iibrigen Sakramente treffen wir nicht einmal
eine Andeutung. Der Grund ist derselbe, den wir fiir Minucius’
Schweigen geltend gemacht haben. Lesen wir doch XXXI:



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 269

»1lch aber will keine Zeugen aus den Unserigen nehmen, sondern
mich vielmehr griechischer Hilfe bedienen; jenes wiirdet ihr fiir
thoricht halten und nicht zugeben wollen, dagegen verdient es
Bewunderung, wenn ich euch mit euren eigenen Waffen bekimpfe.*
Wire iibrigens auch unser Erklédrungsversuch wenig zutreffend,
so steht doch fest, dals neben Minucius, um von Hermias zu
schweigen, auch ein Tatian in seiner Rede an die Griechen das
spezifisch Christliche sehr wenig beriicksichtigt. Da nun derselbe
zur Zeit, als er diese verfalste, ein gldubiger Christ war, so
kann doch Minucius auch ein solcher gewesen sein.

,, WIr glauben nicht, uns getduscht zu haben.* Mit grofserem
Rechte, als Kiihn (a. a. O. 8. 70) diese Worte gesprochen, meinen
wir sie sprechen zu konnen. Minucius vermag sich keineswegs
mit der Ansicht zu befreunden: quid Athenis et Hieroso-
lymis? quid academiae et ecclesiae (Tertullian, De prae-
script. VII)? Er kann in einer feindlichen Haltung gegen die
gesamte heidnische Wissenschaft weder fiir die Ausbreitung noch
fir die Entwicklung des Christentums einen Vorteil erblicken
und trigt deshalb kein Bedenken, statt die heidnische Philosophie
alles Wertes zu berauben, ihre mit der grolsten Anstrengung
des menschlichen Geistes errungenen Ergebnisse zu beniitzen.
Doch iiberschreitet er hierbei niemals die Grenzen des einem
Christen Erlaubten. Er ist Philosoph, aber christlicher Philosoph.

7



	Studien zur Philosophie der patristischen Zeit [Fortsetzung]

