
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Studien zur Philosophie der patristischen Zeit [Fortsetzung]

Autor: Grillnberger, P. Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


n en Â C)P Â en Â ctfï e n en jA en Â en Â CP Â CP A CP A en A e n jA e,

<^> v£* t+-i «^» *.~o «TC» *7p> a^» 4.W «7R» cTR» «^p> «Ä» t"j

STUDIEN
ZUR PHILOSOPHIE DER PATRISTISCHEN ZEIT.

Von

P. OTTO GRILLNBERGER,
KAPITULAR DES STIFTES WILIIERING.

Erklärlicher ist es, wenn Kühn (a. a. 0. S. 51 f.) weiterhin

bemerkt: „Gute Handlungen erwirken das Heil Alan
merkt, es fehlt dieser Auffassung der eigentliche Begriff der
Gnade, d. i. Vergebung aus grundloser Barmherzigkeit,
venia ist mehr Errungenschaft menschlicher Verdienste, gleichsam

eine juridische Gegenleistung Gottes für vorher vom Menschen
erfüllte Bedingungen." Kühn ist ja Protestant und als solcher
konnte er nicht anders schreiben. Minucius offenbart sich eben
hier als einen Anhänger der katholischen Lehre, die sich da
vorzüglich auf die Worte des hl. Jakobus (II 24) stützt: vide-
tis, quoniam ex operibus iustificatur homo, non ex
fide tantum.

Von seinem protestantischen Standpunkte aus ist es auch
begreiflich, wenn Kühn (a. a. 0. S. 52) von XXXVI 1 sit sors
fortunae, mens tarnen libera est et ideo actus hominis,
non dignitas iudicatur nicht sonderlich erbaut ist. Minucius
spricht eben auch hier als Katholik.. Vgl. Cone. Trid. Sess. VI,
cap. V si quis liberum hominis arbitrium post Adae
peccatum amissum et extinetum esse dixerit aut rem
esse de solo titulo, imo titulum sine re, figmentum
de ni que a Satana invectum in ecclesiam, anathema sit.

Weniger zu entschuldigen ist es aber, wenn Kühn (a. a. 0.
S. 52 f.) behauptet: „Von nun an werden die christlichen
Anklänge immer seltener. Die letzten Kapitel atmen durchweg
römisch-stoischen Geist." Sehen wir nur einmal zu!



261

„Wahrhaft arm ist nur der Ungenügsame; wahrhaft reich
aber, der keine Bedürfnisse kennt: qui non eget, qui non
inhiat alien o, qui Deo dives est (XXXVI 4). Es folgt
sogar ein Wort Senecas (Prov. VI 6): nemo tarn pauper
potest esse quam natus est" (Kühn a. a. 0. S. 53). Allein
so lehrt ja auch der Mönch Antonius (Serm. XXXIII 41): ovx
son jrtVTj'4 o prjôev l'/jnv, all o nollcöv ovx tort
jelovôioç o jcolla xtxxrjpèvoç, all o [itjÔBvbç Ôso/ibvoç. So

lehren auch Tatian (Ad Gr. VI), Chrysostomus (In Matth. XXVI
horn. LXXXI), Lactantius (Instit. div. II 15). Inbezug auf das
Wort Senecas aber vgl. den Ausspruch des heil. Paulus (I ad
Timoth. VI 7); nihil enim intulimus in mundum.

„Ferner gilt die Armut nicht nur für eine Tugend (gloria
XXXVI 3), sondern auch für ein Glück: XXXVI 6 igitur

ut qui viam terit, eo felicior quo levior incedit, ita
beatior in hoc itinere vivendi, qui paupertate se sub-
levat, non sub divitiarum onere suspirat" (Kühn a.a.O.
S. 53). Für eine Tugend? Xein. Gloria heifst XXXVI 3
nicht Tugend. Die richtige Bedeutung ergibt sich aus dem
gegenübergestellten infamia: ceterum quod plerique pauperes
dicimnr, non est infamia nostra, sed gloria. Für ein
Glück? Ja. Indes vgl. Lactantius, Instit. div. VII 1 virtutis
via non capit magna onera portantes, angustus ad-
modum trames est, per quem iustitia hominem deducit
in caelum. Damit stimmen überein: Cyprian (De laps. IX),
Hieronymus (In Joann. III), Ambrosius (In Luc. V), Augustinus
(In ps. LXXIX), Origenes (De princ. II 5), Gregor d. Gr.
(Moral. XII 4), Chrysostomus (In ep. ad Ilebr. XVIII).

„Mehr aber als beim Ertragen der Armut offenbart sich
stoische Denkweise beim Erdulden des Unglücks. Hier glaubt
man keinen Christen, sondern einen Römer zu hören: XXXVI 7

et quod corporis humana vitia sentimus et patimur,
non poena, militia est, fortitudo en im in infirmitatibus
roboratur et calamitas saepius disciplina virtutis est.
vires denique et mentis et corporis sine laboris exer-
citatione torpescunt" (Kühn a. a. 0. S. 53). Keinen Christen?
Doch! Wir lesen ja bei Salvianus (De gubern. Dei I 9): Deus
ipse sic loquitur: sufficit tibi gratia mea. nam, virtus
in infirmitate perficitur. nequaquam ergo nobis do-
lenda est haec afflictio infirmitatum, quam intelligimus
matrem esse virtutum. Ahnlich sprechen Justinus (1. Apol.
XXXIV), Theodoret (De martyr, or. VIII), Tertullian Ad mart.
III), Hieronymus (Ep. LVIII), Augustinus (De civit. Dei XX 3).

17-



262

„Hieran reiht sich im Octavius der andere stoische
Gedanke von der Erprobung- des Menschen im Unglück, womit
Minucius dem Einwurf des Cäcilius (V 10 ff.) begegnet, als
könnte und wollte Gott nicht helfen: XXXVI 9 et omnium
rector et amator suorum in adversis unumquemque
explorât et examinât, ingenium singulorum periculis pen-
sitat usque ad extremam mortem voluntatein hominis
sciseitatur nihil sibi poss-e perire securus. itaque ut au-
rumignibus, sic nos discriminibus arguimur. Hier kommt
endlich einmal die Liebe im Gottesbegriff vor. Doch würde man
sich sehr irren, wollte man darunter die erbarmende Liebe des
christlichen Gottes verstehen. Dieser amator suorum liebt nicht
aus Mitleid mit dem sittlichen Unvermögen der Seinen, sondern aus
Freude über deren sittliche Kraft. Man vergleiche Seneca, Prov.
II 6 patrium deus habet adversus bonos viros animum
et illos fortiter amat" (Kühn a. a. 0. S. 54). Allein man
vergleiche auch Johann. XIV 21 qui habet mandata mea et
servat ea: iile est, qui diligit me. qui autem diligit me,
diligetur a Patre meo: et ego diligam eum. Wie lesen
wir dann im Buche der Weisheit? III 6 tamquam aurum
in fornace probavit illos et quasi holocausti hostiam
aeeepit illos et in tempore erit respectus illorum.

„Desgleichen ist das Bild vom Soldaten, der unter den
Augen des Feldherrn die Gefahr provoziert (XXXVII I), sowie
vom spectaculum Dei (XXXVII 1) aus Seneca entnommen:
Prov. II 7 spectant di magnos viros conluctantes cum
aliqua calamitate oder Prov. II 8 tantoque hoc spectaculum

est gratius, quanto id honestior fecit" (Kühn
a. a. 0. S. 54). Allein diese Anschauung entspricht vollkommen
der christlichen Lehre: Cyprian. De lapsis II confess or es
praeconio boni nominis claros et virtutis ac fidei lau-
dibus gloriosos laetis conspectibus intuemur, sanetis
osculis adhaerentes desideratos divina et inexplebili
cupiditate conplectimur. adest militum Christi cors
Candida, qui persecutionis urgentis ferociam turbulen-
tam stabili congressione fregerunt, parati ad patientiam
carceris, armati ad tolerantiam mortis, repugnastis
fortiter saeculo, spectaculum gloriosum praebuistis
Deo. Tertull. Apol. L; Hieronym. Ep. V ad Helliod. IV 2;
Clem. v. Alex. Protr. X 96.

„Noch einmal wird die oben geltend gemachte menschliche
Autokratie durch ein plötzliches Eingreifen Gottes geschmälert.
Kurz nach jener Verherrlichung menschlicher Freiheit, in deren



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 263

Besitz der Mensch Königen und Kaisern trotzt und nur vor Gott
zurückweicht, taucht plötzlich der Gedanke auf, dafs dieses alles
eigentlich von Gott gewirkt werde. Dies besagt die inspira ta
patientia der Kinder und Frauen: pueri et mulierculac
nostrae cruces et tormenta, feras et omnes supplicio-
rum terriculas inspirata patientia inludunt (XXXVII5),
vornehmlich der Satz: nec intelligitis neminem esse, qui
aut sine ratione velit poenam subire aut tormenta sine
Deo possit sustinere (XXXVII 6). Beide Gebiete, menschliche

Freiheit und göttliche Wirksamkeit, vorher streng
geschieden, werden jetzt plötzlich konfundiert, indem das der
menschlichen Freiheit Zuständige von Gott aus geschieht. Das
ist derselbe Widerspruch auf ethischem Gebiete" (Kühn a. a. 0.
S. 54) — Ein Widerspruch? Kein. Ebensowenig, als zwischen
den Worten der hl. Schrift: Eccl. XXXI 10 erit illi gloria
aeterna, qui potuit transgredi et non est transgressus,
facere mala et non fecit und Paul. Philipp. II 12 Deus est,
qui operatur in nobis velle et perficere ein solcher
vorhanden ist. Kühn freilich wird als Protestant dam t nicht
einverstanden sein, doch wird er zugeben müssen, dafs sich Minucius
hier auf katholischem Standpunkte befindet.

„Die nun folgenden Gedanken sind gröfstenteils Reminis-
cenzen. So die Strafe der Dei nescientes trotz allem Reichtum,

wobei die Ansicht ausgesprochen wird: absque enim
notitia Dei quae potest esse solida félicitas, cum mors
sit (XXXVII 8)? Dann wird noch einmal der Gedanke von
der Last des Reichtums berührt, der äufseren Würde die innere,
dem Geschlechtsadel der Adel der Tugend entgegengestellt : sola
virtute distinguimur (XXXVII 10). Für letztere ergibt sich
aus dem folgenden die Sittenreinheit (mores et pudor
XXXVII 11), die für den Christen den Mafsstab der Beurteilung
bildet und woraus sich auch ihre Abneigung gegen die unsittlichen

heidnischen Schauspiele (XXXVII 12) erklärt. Nachdem
Minucius nochmals die Freiheit und zwar die christliche Freiheit
betont und den Vorwurf der Verachtung von Naturerzeugnissen
abgewiesen hat (XXXVIII 1 f.), schliefst er mit dem Hinweis
auf ihre zukünftige wie gegenwärtige Glückseligkeit: quieti,
modesti, Dei nostri liberalitate securi spem futurae
felicitatis fide praesentis eius maiestatis animamus.
sie et beati resurgimus et futuri contemplatione iam
vivimus (XXXVIII 4). Die Sätze sind von Interesse. Sie
erschliefsen uns einen Einblick in sein ganzes Christentum.
Der Glaube, seinem Wesen nach Erkenntnis, ist, wie wir jetzt



264 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

endlich bestimmt erfahren, seinem Inhalt nach die Erkenntnis
von dem einen Gotte" (Kühn a. a. 0. S. 55 f.). Wir haben
nach dem früher Gesagten hiezu nichts zu bemerken aufser zu
den letzten Worten. Sind diese richtig, dann vermögen wir es
Kühn nicht zu verübeln, wenn er (a. a. 0. S. 61) bemerkt:
„Das minucianische Christentum erscheint nur als eine Aufklärung,
als Enthüllung einer in der Welt und im Menschen liegenden
Wahrheit, als die Entzifferung des göttlichen Autors aus dem
aufgeschlagenen Buche der Schöpfung." Minucius bekennt sich
dann zur Anschauung jener, von denen Augustin (De utilit. cred.
I 2) sagt: prius volebant intelligere, ut postea, si
liberet, crederent. Allein haben wir genügende Anhaltspunkte,
um solches zu glauben? Kein. XXXVIII 4 non accurate
fidei naturam descripsit, bemerkt Faber (De M. Minucio
Feiice commentatio, Kordhausen 1871, S. 31) mit Hecht, sonst
aber treffen wir keine Andeutung über den Begriff des Glaubens,
wie Minucius ihn auffafst.

Wir haben also gesehen, wie viel Gewicht der Behauptung
Kühns beizulegen ist: „Die letzten Kapitel atmen durchweg
römisch-stoischen Geist." Dafs sich freilich Minucius hier mehr
als sonst in der Darstellung der einzelnen Wahrheiten an die
Stoiker angeschlossen, kann nicht geleugnet werden (vgl. Wilhelm
a. a. 0. S. 28 ff.).

Also auch in dem Abschnitte gegen den Ankläger des
Christentums haben wir keine einzige Stelle gefunden, aus der
auch nur mit Wahrscheinlichkeit hervorginge, dafs Minucius
unchristlich gedacht. Damit aber, sollte man glauben, ist der Stab
über jene Ansicht gebrochen, nach der sich Minucius mit seinen
religiösen Anschauungen nicht auf dem Boden des Christentums
befand. Indes Kühn ist anderer Meinung. „Für die zentralen
christlichen Wahrheiten," bemerkt er (a. a. 0. S. 62), „besafs
Minucius weder das nötige Verständnis noch die nötige
Unterweisung. Prüfen wir beispielsweise seine Vorstellung und Kenntnis
von Christus. Wie denkt er sich ihn? Als Erlöser? Unmöglich,

denn er kennt keine Erlösung, keine Sünde, die die Menschheit

fesselt" — Doch brechen wir ab. Wir sehen ja schon,
worauf die ganze Auseinandersetzung hinausläuft: es ist der Satz:
was Minucius verschweigt, das kennt er nicht. Allein dieser
Satz ist* nur dann richtig, wenn sich der Beweis erbringen läfst,
dafs Minucius jene Wahrheiten, die er nicht berührt, hätte
darstellen müssen, falls er sie gekannt oder, besser gesagt, geglaubt
hätte. Denn wir können Baehrens nur vollkommen beipflichten,
wenn er (a. a. 0. S. X) bemerkt: Minucium, cum Octavium



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 265

scriberet, sacris christianis recens fuisse inbutum
sumpserunt, ut scilicet ilium ignorantia eorurn quae
christianismi propria sunt laborantem pro suo captu
novam doctrinam défendisse statuèrent, his opponen-
dum est, paucis saltern annis antequam Octavius Romain
veniret Minucium iam ex eorum tenebris in lucem sa-
pientiae et veritatis emersisse, porro paucis saltem
annis post disputation em Ostiensem, Octavio nempe
mortuo, hunc dialogum esse scriptum, et cum maiore
quod ita el'ficitur temporis spatio egregie convenit
profundis illis studiis, quae Felix noster conlocavit in
cognoscenda ludaeorum historia quorumque testimonium

sat luculentum c. XXX1I1 2—5 extat. nullo autem
pacto adducor ut credam, eundem virum rerum Iudai-
carum ex fontibus discendarum tarn curiosum tarn in-
diligentem fuisse in suae sectae historia placidisque
percipien dis. Kühn (a. a. 0. S. 8) und Schultze (a. a. 0.
SS. 505) meinen allerdings, dafs „Minucius bei Zeichnung des
Octavius die lebendige Vorlage gänzlich gefehlt habe." Allein
diese bereits von Tzschirner (Gesch. der Apol., I, S. 225)
aufgestellte Ansicht ist eine Auffassung ohne hinreichenden Grund
und deshalb von Baehrens (a. a. 0. S. VII, Anm. 1), Faber
(a. a. 0. S. 28) und Wilhelm (a. a. 0. S. 80) mit Recht bekämpft
worden. Ist nun jener Beweis in der That zu erbringen? Kühn
hat ihn nicht geliefert. Dagegen hat Baehrens (a. a. 0. S. IV f.)
den Versuch gewagt: si cura interiore Octavium perlegi-
mus, illud nobis permirum accidit quod in hac christianismi

defensione frustra quaerimus christianismum.
numquam Minucius aut Christi nomen adhibet aut ex
libris sacris locos adf'ert. omnes enim loci qui recor-
dationem eorum referre videntur, ex similibus ethni-
corum scriptorum inlustrari possunt. Es ist nun allerdings
richtig, dafs Minucius nirgends Christus namentlich anführt; dafs
er ihn aber als Gott verehrt, geht deutlich aus XIX 2 hervor:
nam quod religioni nostrae hominem noxium et crucem
eius adscribitis, longe de vicinia veritatis erratis, qui
putatis Deum credi aut meruisse noxium aut potuisse
terrenum. Baehrens freilich will (a. a. 0. S. XI f.) das nicht
zugeben: quae interpretatio nisi tormentis quibusdam ex
verbis illis non eruenda plane refutatur tota Minucii
argumentatione. qui enim de uno Deo ita ut factum est
disputaverat, loco adlato nihil aliud potuit significare
quam Christum non fuisse originis divinae.. sic igitur



26(1 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

statuo, Minucium ea usum mentis aeie eaque iudicii
sobrietate, qua optimum quemque iurisperitorum
Romanorum excelluisse videmus, aliquatenus praecessisse
Straussios nostros. Es wird immer schöner! Kühn hat
Minucius für einen Doketen erklärt; Baehrens erklärt ihn nun
für einen Straufsianer. Minucius ein Straufsianer! End das
deshalb, weil er die Einheit Gottes lehrt. Als ob die Kirchenväter,
denen niemand den Glauben an die Gottheit Christi absprechen
Kann, nicht aufs nachdrücklichste geltend gemacht hätten, dafs

nur Ein Gott sei! Man beachte dann religioni nostrae. Diese
Worte sagen doch aufs bestimmteste, dafs Minucius inbezug auf
Christus dem Glauben seiner christlichen Zeitgenossen huldigte.
Waren nun diese etwa Straufsianer? Dafs ferner Minucius wörtliche

Bibelzitate vermeidet, ist allerdings richtig, hat aber seinen
Grund. Für den Heiden Cäeilius hatten sie nämlich keine
Beweiskraft und konnten „durch ihre unklassische Form besonders
in der etwas barbarischen lateinischen Ebersetzung" (Dombart
a. a. 0. S. XI) bei dem gebildeten Akademiker leicht Anstois
erregen. Bezeichnet es doch Lactantius (Instit. div. V 4) als
unzweckinäfsig, dafs Cyprian in seiner Schrift gegen Demetrianus
Bibelstellen zitiert: huic oportebat, quia nondum poterat
capere divina, prius humana testimonia offerri, id est
philosophornm et historicorum, ut suis potissimum
refutaretur auctoribus. Doch finden sich im Octavius
mancherlei biblische Anklänge (vgl. J. Ott, Jahrbb. f. klass. Philolog.
CIX 1874, S. 858), und es ist nicht abzusehen, wie Baehrens
das Gegenteil behaupten kann. Bei XXXVI 5 aves sine pa-
trimonio vivunt et iu diem pascuntur wird ihm freilich
selber etwas bange: haec undenam Minucius sumpserit
mihi quidem ignotum est. Allein er weifs Rat: sed si
omnia Senecae scripta po ssidere tu s, ad hunc procul
dubio possent referri: adeo illud sine patrimoniio Ro-
manum sapit auctorem. Indes wir werden hierdurch
unwillkürlich an die Worte Haupts erinnert: „Wenn jetzt ein
Schriftsteller ,ohne Zweifel' sagt, dann mufs man gewöhnlich
recht zweifeln." Allerdings illud sine patrimonio Roma-
num sapit auctorem. Wie aber, wenn dieser Romanus
auctor Minucius wäre? Es wird ja nur behauptet, dafs hier
eine freie Benutzung einer Bibelstelle vorliege (vgl. Matth. IV 2(>

respicite volatilia coeli, quoniam non serunt neque
metunt neque congregant in horrea: et pater vester
coelestis pascit ill a). Warum sollen wir also den sicheren

Weg der Thatsachen verlassen und die schlüpfrigen Pfade blofser



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 267

Vermutungen betreten? Doch Baehrens hat für seine
Auffassung noch einen weiteren Grund in Bereitschaft: de eis
quae propria sunt cultus christiani ne verbum
quidem extat: de Xoym et spiritu sancto et trinitate
doctrina, divina fidei inspiratio, baptismus quaeque
alia apud ceteros apologetas disseruntur alto silentio
premuntur apud Felicem, cui veritatis lux est
Monotheismus et erroris nox polytheismus, cui hunc unum
Deum credere et colere est mentis intellegentis opus,
cui inspiratio non alia quam quae apud ethnicos quo-
que occurrit est nota, cui omnis disciplina Christiana
in vita iusta et pia et casta consistit. Allein das ist
übertrieben. Wir haben ja gesehen, dafs Minucius die hl. Schrift
höher schätzt als die Werke der Philosophen. Mit Recht sagt
dann auch Faber (a. a. 0. S. 29 f.): quodsi divinae révélât

ionis vix mentionem facit, facile tarnen perspicere
licet, Minucium illam statuisse, si eorum memineris,
quae XIX 5 de prophetarum vaticiniis et aqua et
spiritu exponit, cuius rationem altiorem esse dicit, quam
ut ab homine potuerit inveniri. misso autem hoc loco,
quem spurium esse iudicaverun t, inde certjssime col-
iigitur, Minucium ad revelationem divinam omnia re-
vocavisse, quod Jesu Christo praeter humanam etiam
divinam vindicat naturam (XXIX 2). Immerhin bleibt aber
richtig, dafs Minucius vom spezifisch Christlichen nur sehr wenig
berührt. Allein das hat seinen Grund: „Minucius hielt offenbar
den Angriffen auf' die Person Christi gegenüber Zurückhaltung
und Schweigen vorläufig für das Zweckmäl'sigste. Zunächst
mufste erst eine feste Grundlage vorhanden sein, auf der man
weiter bauen konnte. Eine solche war für die Juden das alte
Testament; für die Heiden aber galt es erst eine solche zu
schaffen, und dies ist offenbar der Hauptzweck, welchen Minucius
in seiner Schrift verfolgt. Ohne bei seinen Lesern etwas anderes
vorauszusetzen, als Vernunft, Wahrheitsliebe und Kenntnis der
heidnischen Litteratur, sucht er vor allem drei Dinge sicher zu
stellen: die Existenz Eines Gottes, die Regierung der Welt durch
dessen allwaltende Fürsorge und die sittliche Reinheit der christlichen

Glaubensgenossenschaft. Die ersten drei Punkte belegt
er durch historische und philosophische Gründe, für deren
Würdigung er sein Publikum, die gebildete Heidenwelt, genügend
vorbereitet wufste, und von der W'ahrheit seines Zeugnisses für
den reinen Wandel der Christen konnte sich jeder seiner Leser
bei redlichem Willen durch den Augenschein überzeugen. Weiter



268 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

zu gehen und sich näher auf spezifisch christliche Lehren und
Verhältnisse einzulassen, vermied Minucius offenbar deshalb, weil
(is zur richtigen Erfassung derselben offenbar anderer Grundlagen
bedurfte, als er sie bei seinen heidnischen Lesern voraussetzen
konnte" (Dombart a. a. 0. S. X f.). Das ist alles so einfach
und klar, dafs wir gar nicht begreifen können, wie sich Baehrens
dagegen ablehnend verhalten kann. Velim scire, entgegnet
er, quis umquam apologeta ita taouerit ut Christum
salvatorem verbis apertis praedicare caerimoniasque
cum religione Christiana cohaerentes summatim com-
memorare vereretur. Als ob der Umstand, dafs andere sich
jene weise Selbstbeschränkung nicht auflegten, als ein hinreichender

Beweis dafür gelten könnte, dafs sich dieselbe Minucius,
„der weltkundige Mann, der gewohnt war, mit thatsächlichen
Verhältnissen zu rechnen" (Dombart a. a. 0. S. XII), nicht
auflegte! Indes, ist denn Minucius der einzige unter den christlichen

Apologeten, der es für gut hielt, spezifisch christlichen
Lehren, soviel als möglich, aus dem Wege zu gehen? Denken
wir doch an Tatians Rede an die Griechen! Treffend sagt H.
üembowski (Die Apologie Tatians, Leipzig 1878, S. 53): „Das
spezifisch Christliche tritt bei ihm fast gänzlich zurück." Was
lehrt dieser Apologet von Christus als Erlöser und dem hl. Geiste?
Nur nebenbei und in einer für die Heiden wenig verständlichen
Wreise bemerkt er: „Wie der im Anfang gezeugte Logos unsere
Welt hervorgebracht, nachdem er die Materie geschaffen, so
verbessere ich, zur Nachahmung des Logos wiedergeboren und für
die Wahrheit empfänglich gemacht, die Unordnung der verwandten
Materie" (V). „Die Seelen aber, welche der Weisheit folgen,
ziehen den verwandten Geist an sich; die aber nicht folgen und
den Diener des leidenden Gottes (den hl. Geist; vgl. J. Möhler,
Patrologie, Regensburg 1840, I, S. 263) verachten, zeigen sich
mehr als Gottes Widersacher denn als Verehrer" (XIII). „Wir
müssen das, was wir verloren haben, jetzt wieder zu erlangen
suchen, nämlich die Seele mit dem hl. Geiste verbinden. Wie
das Band des Leibes die Seele ist, so der Leib die Form der
Seele. Gleicht dieser so gestaltete Organismus einem Tempel,
so wählt ihn Gott durch seinen Gesandten, den hl. Geist, gern
zu seiner Wohnung." Und die hl. Sakramente? Nirgends wird
die Taufe ausdrücklich genannt; V begegnet uns wohl eine
Andeutung, aber eine solche, die für Heiden unverständlich ist.
Inbezug auf die übrigen Sakramente treffen wir nicht einmal
eine Andeutung. Der Grund ist derselbe, den wir für Minucius'
Schweigen geltend gemacht haben. Lesen wir doch XXXI:



Studien zur Philosophie der patristisehen Zeit. 269

„Ich aber will keine Zeugen aus den Uuserigen nehmen, sondern
mich vielmehr griechischer Hilfe bedienen; jenes würdet ihr für
thöricht halten und nicht zugeben wollen, dagegen verdient es
Bewunderung, wenn ich euch mit euren eigenen Waffen bekämpfe."
Wäre übrigens auch unser Erklärungsversuch wenig zutreffend,
so steht doch fest, dafs neben Minucius, um von Hermias zu
schweigen, auch ein Tatian in seiner Rede an die Griechen das

spezifisch Christliche sehr wenig berücksichtigt. Da nun derselbe
zur Zeit, als er diese verfafste, ein gläubiger Christ war, so
kann doch Minucius auch ein solcher gewesen sein.

„Wir glauben nicht, uns getäuscht zu haben." Mit gröfsorem
Rechte, als Kühn (a. a. 0. S. 70) diese Worte gesprochen, meinen
wir sie sprechen zu können. Minucius vermag sich keineswegs
mit der Ansicht zu befreunden: quid Athenis et Hieroso-
lymis? quid aeademiae et ecclesiae (Tertullian, De prae-
script. VII)? Er kann in einer feindlichen Haltung gegen die
gesamte heidnische Wissenschaft weder für die Ausbreitung noch
für die Entwicklung des Christentums einen Vorteil erblicken
und trägt deshalb kein Bedenken, statt die heidnische Philosophie
alles Wertes zu berauben, ihre mit der gröfsten Anstrengung
des menschlichen Geistes errungenen Ergebnisse zu benützen.
Doch überschreitet er hierbei niemals die Grenzen des einem
Christen Erlaubten. Er ist Philosoph, aber christlicher Philosoph.


	Studien zur Philosophie der patristischen Zeit [Fortsetzung]

