
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur
Moralwissenschaft [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WIRKSAMEN GNADE BEI
THOMAS ZUR MORALWISSENSCHAFT.

Von

Dr. C. M. SCHNEIDER.

3. Das "Verhältnis des Gesetzes zur Freiheit.

Die Lektüre mancher Moralhandbücher macht unwillkürlich
den Eindruck, als ob der Verfasser die Rolle eines Advokaten
übernähme, der sich darin übt, die Gesetze zu untersuchen,
damit er finde, wo man ihnen ein Schnippchen schlagen könne;
oder man kommt auf den Gedanken, der Verfasser betrachte
sich als einen feindlichen Kundschafter, der die Grenzfestungen
eines Königreichs prüft, um zu sehen, wo sie am meisten
zugänglich sind. Gewifs ist es notwendig, das Grenzgebiet einer
jeden Gattung Gesetze iin Verhältnisse zu einer andern Art
Gesetze zu untersuchen. Aber etwas andres ist es, in solcher
Untersuchung der Grenzen die ganze Wissenschaft bestehen zu
lassen; und etwas andres, die einladende Fülle jeglicher Gesetzesgattung

vorher in sich aufzunehmen und darzustellen, damit dann
daraus die Grenzen wie von selber sich ergeben. Warum kann
Thomas in kurzen Antworten so viele moralische Fragen
erledigen, welche nicht selten in modernen Moralhandbücherü
eine ganze Abhandlung in Anspruch nehmen? Weil er im corpus
articuli die empfehlende Seite des Gesetzes erfafst und
darstellt, woraus dann die Lösung mancher Einwürfe wie von
selbst sich ergibt und gewissermafsen nur erwähnt zu werden
braucht.

Der Mensch hat durchaus keine Ursache, sich gerade das
Gesetz als den geborenen Feind seiner Freiheit vorzustellen und



236 Das Verhältnis der wirksamen Gnade hei Thomas etc.

ängstlich darüber zu wachen, dafs dieser Feind die Grenze nicht
überschreite. Das Gesetz ist nur Feind der zügellosen, d. h.
der durch die Vernunft nicht geregelten Leidenschaftlichkeit.
Für jenen Menschen aber, der seine eigene wahre Vollendung
will, ist es nichts andres wie die Ausfüllung der Lücke zwischen
dem Endlosen in unserem Vermögen und dem in thatsäch-
licher Seinsfülle Unendlichen; es ist der Weg von der un-
mefsbaren Unruhe zur allbefriedigenden Ruhe; es ist wie das

ruhig klare Meer, auf welchem vermittelst des Schiffes der
Vernunft der freie Wille hinübersegelt zur Ewigkeit.

Sehen wir zuvörderst, a) ob die h. Schrift dieser
trostreichen Auffassung des Gesetzes entspricht; — dann b) wie die
nüchterne Vernunft speziell das Verhältnis von Gesetz und Freiheit

vorstellt; — und endlich c) wie der h. Kirchenlehrer des
letztverflossenen Jahrhunderts sich dazu stellt.

a) Die h. Schrift und das Gesetz. Sicher ist die Angst,
als ob das Gesetz unsere Freiheit beenge, nicht aus der Schrift
geschöpft: „Frohlocket dem Herrn, unserm Gotte," so fängt der
80. Psalm an, „denn Er ist rmser Beistand : jauchzet dem Gotte
Jakobs. Stimmet den Psalm an und schlaget die Pauke: den

zartklingenden Psalter mit der Zither. Blaset die Posaune beim
Eeumondsfeste : am hervorragenden Tage eurer Festlichkeit!"
Aber warum denn diese begeisterte Freude W ozu dieser helle
Jubel, der kaum sich zu fassen weifs? Welchen Grund hat
dieses Frohlocken, welchen Zweck die hohe Festlichkeit? „Denn
ein Gebot ist in Israel: und ein Gesetz beim Gotte
Jakobs." Das ist die ganze Antwort des gottbegeisterten
Propheten. Gibt sich derselbe einer unbewufsten Täuschung hin und
ergiefst er unbedachter Weise aus h. Liebe zu Gott seine Freude
über das göttl. Gesetz in frohlockende Worte? Der Titel des
Psalm bereits belehrt uns eines andern. Die Schwierigkeiten,
welche vom göttl. Gesetze überwunden werden sollen, stehen
klar vor dem erleuchteten Auge des Propheten: „Zum
Endzwecke für die Keltern am 5. Tage der Woche ein Lied für
Asaph selber." Die Kelter des Lebens steht vor dem Psalmisteu;
jene Kelter, von welcher der Heiland sagt: In mundo pressuram
habebitis. Dieselbe fortschaffen und alles möglichst leicht machen
wollen, ist ein unfruchtbares Beginnen. Jemehr der Mensch
seiner Leidenschaft nachgibt, ein desto härteres Joch legt er sich
auf und desto mühevoller wird die Kelter, welche er tritt. Der
Psalmist erinnert sich an das Gesetz Gottes und die es
begleitende Kraft; und sieh da, Freude und Frohlocken erfüllen
sein Herz!



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 237

Er denkt an den 5. Tag in der Woche, da „der Herr
allein die Kelter treten sollte und von allen Völkern niemand
bei Ihm sein würde." Aber er sieht zugleich, wie auch diese
härteste Kelter des Kreuzes auf Golgotha, durch die Betrachtung
des göttlichen Gesetzes versüfst, den Frieden des Herrn nicht
zu zerstören vermochte: „Vater, in deine Hände empfehle ich
meinen Geist!" dies war das Ende dieser Kelter. Und höhere
Freude und höherer Jubel über die Kraft des Gesetzes Gottes
zieht ein in die Seele des h. Sängers.

Vor seinem Prophetenblicke erhebt sich der „Asaph", d. h.
die Versammlung der Heiligen, die majestätische Kirche Gottes.
Er schaut im Geiste, wie sie bis an das Ende der Zeiten alle
Arten von Gesetzen in sich einschliefst und zu vollendeter Einheit

formt, damit sie, die h. Braut des Gekreuzigten, unter
unsäglichen Mühen von der tiefsten Tiefe der Sünde aus die Menschheit

erhebe und emportrage bis zum Throne Gottes; einzig gestützt
und gekräftigt gegen alle Leiden und Gefahren und Mühseligkeiten

durch das unbeugsame Festhalten am Gebote Gottes; •—
und der Psalmist weifs vor Entzücken über die Kraft Gottes,
welche den Befolgern seines Gesetzes zur Verfügung steht, sich
nicht mehr zu fassen. Allzu reich standen vor seiner Seele die
kostbaren Früchte solchen Gesetzes. Er beginnt: „Frohlocket
zu Gott hin, eurem Beistande Denn es ist ein
Gesetz in Israel."

Damit aber begnügt sich der königliche Prophet nicht. Das
längste, feierlichste seiner heiligen Lieder; jenes, welches die
h. Kirche ihren Priestern täglich als fruchtreichsten Betrachtungsgegenstand

vorlegt, den 118. Psalm, hat er ganz und gar zum
Lobe des Gesetzes Gottes gesungen. Da wendet er sich nach
allen Seiten und Beziehungen hin, um auszudrücken, dafs weit
entfernt eine Schranke für unsre Freiheit zu bilden das Gesetz
vielmehr das erstrebenswerteste, reinste Ergötzen, gleichsam
bereits die ewige Freude und Vollendung in sich enthält. Als
„selig" bezeichnet er gleich im Beginne jene, „die da wandeln
im Gesetze des Herrn". „Selig" sind sie, nicht wenn sie mit
Eifer danach forschen, wie es umgangen werden kann, sondern
wenn „sie von allen Seiten her nach jenen Zeugnissen forschen",
die da tiefer einprägen die verpflichtende Kraft des Gesetzes.
Im Gesetze findet der Mensch jene Freiheit und Selbständigkeit,
welche auch das Einzelste als nicht im Gegensatze, sondern als
Brücke zu unsrer Vollendung zeigt: „Ich lustwandelte in der
Weite; denn deine Gebote habe ich gesucht." Im Gesetze
liegt jene Herrscherkraft, welche den Menschen über sich selbst,



238 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

über alle Natur erhebt: „In deinen Zeugnissen habe ich
gesprochen vor Königen: und nicht ward ich beschämt."
Das Gesetz wird so für den Menschen der Gegenstand
uneingeschränkter Liebe und beginnt damit, auch die Leidenschaften,
die ja alle in der Liebe wurzeln, zu durchdringen und zu
erheben: „Und ich betrachtete in deinen Gesetzen, die ich
geliebt habe." Und wie zum Gegenstande sehnsuchtsvollsten
Verlangens, „habe ich meine Hände aufgehoben zu deinen
Geboten, die ich geliebt habe, und geübt ward ich in deinen
Rechtfertigungen." Welches ist die Hauptthätigkeit der Freiheit grade
als menschlicher Freiheit? Das Beraten. Der Psalm nun sagt:
„De ine Zeugnisse sind meine Betrachtung: und mein Rath
deine Rechtfertigungen." Wer wollte nicht freudig
anerkennen, dafs Gott gut sei. Das erste Zeichen nun dieser Güte ist,
dafs Gott uns lehre seine Gesetze: „Gut bist du: lehre mich
deineRechtfertigung." „Guteshastdu gethan an deinem
Knechte." Und wozu bestimmt dieses Gute? „Gutes und
Zucht und Wissen lehre mich: denn ich habe geglaubt
deinen Geboten." Oder ist das Gesetz etwa deshalb so
annehmbar für den hl. Sänger, weil es ihn vor Kampf und Pein
bewahrte, weil es ihn lehrte, alle Gründe zusammenzusuchen,
damit er den vermeintlichen Rechten fleischlicher Freiheit
nachgebe? „Vervielfacht i st worden mit der Zulassung von
obenher die Bosheit der Hochmütigen mir gegenüber:
ich aber habe in meinem ganzen Herzen (nicht die Zu
lassungen einer falschen Freiheit sondern) deine Gebote
erforscht. Wie gefrorene Milch ward hart ihr Herz: ich
aber habe betrachtet dein Gesetz. Es ist mir ein Gut,
dafs du mich erniedrigt hast: damit ich lerne deine
Rechtfertigungen. Das Gesetz deines Mundes ist ein
Gut für mich." Begehrst du nach Reichtum? „Dein Gesetz
gilt mehr als Tausende von Gold und Silber." Begehrst
du zu leben? „Deine Erbarmungen sollen über mich
kommen und ich werde leben: weil dein Gesetz meine
Betrachtung ist." Begehrst du Fülle geistigen Verständnisses?
„Gib mir das Verständnis, und ich werde lernen deine
Gebote." Begehrst du, niemals zu schänden zu werden? „Die
Hochmütigen sollen zu schänden werden: ich aber will
mich üben in deinen Geboten." Es ist falsch, dafs das
Gesetz für den Menschen etwas Hartes ist: „Wie süfs sind
meinem Gaumen deine Reden: viel siifser meiner Zunge
wie Honig." Und wohin führt das Gesetz? Dahin gerade,
wohin unsre Freiheit geleiten soll. Der Psalmist spricht es in



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 239

unnachahmlicher Weise ans: „Meine Zunge wird dein Wort
aussprechen: dennalle deine Gebote sind G leichmäfsig-
keit.'' Denn was ist diese Zunge anders wie die Vernunft;
und das „Wort" was ist es anders wie das -göttliche Wesen
selber, kraft dessen Gottes Herrlichkeit die Vernunft schauen
wird! Gerade aber dazu geleitet die Freiheit, dafs das Höchste
im Menschen, die Vernunft, ihr Endgut schaue und vermittelst
dieses Schauens alles im Menschen, den ganzen Menschen
beseligt.

b) Das Gesetz und die Freiheit gemäfs der Vernunft.
Vielleicht die traurigste Stelle im Werke Palmieris ist folgende
(S. 93): „In jedem Augenblicke, gegen jedes Gebot des
Naturgesetzes kann der Mensch, auch im Stande der reinen Natur,
sündigen. Also kann er auch jedes Gebet des Naturgesetzes,
in jedem Augenblicke, beobachten." (Quocumque in instanti,
quocumque urgente praecepto legis naturalis posset lib. arb. in
statu quoque naturae purae peccare; — ergo posset etiam ser-
vare legem.) Beweisgrund? „Die Indifferenz des Willens erstreckt
sich gleichmäfsig nach beiden Seiten hin ; zudem wäre es keine
Sünde, das Gebot nicht zu beobachten, wenn er es nicht
beobachten könnte." Wir übergehen die Frage nach der Beobachtung

des Naturgesetzes; dieselbe ist eingehend behandelt im
zweiten Zusatzbande zur „Katholischen Wahrheit", der über die
unbefleckte Empfängnis handelt und unter der Fresse ist. Wir
übergehen es auch, dafs in der Moral die Freunde des Verfassers
die verpflichtende Kraft des Naturgesetzes möglichst abschwächen,
wenn nicht thatsächlich vernichten; hier aber soll nun plötzlich
der Wille (potestate physica, wenn auch in der potestas moralis
in etwa minder) ohne weiteres die Gebote des Naturgesetzes
halten können! Und zwar weshalb? Weil er sie übertreten
kann. Zum Guten wie zum Schlechten ist der Wille von sich
aus indifferent d. h. gleichmäfsig tüchtig und somit von sich aus
gleichmäfsig berechtigt. Die „aktuelle Gnade" ist, wie wir oben

gehört haben, nichts im Menschen, sondern etwas Aufserliches.
Also heifst dies nichts andres wie: Weil der Mensch von sich
allein aus fallen kann, kann er auch von sich allein aus stehen;
— weil er von sich allein aus in die Hölle stürzen kann, kann
er auch von sich allein aus in den Himmel kommen. Höchstens
bedarf er zu letzterem einer äufserlichen Hilfe; wie etwa der
Astronom ein Fernrohr braucht zu seinen Beobachtungen, jedoch
mit seinem natürlichen Auge sieht.

Wir brauchen den Herrn Verfasser auf die notwendigen
Konsequenzen seines Satzes nur aufmerksam zu machen; er ist



240 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

Theologe genug, um zu wissen, in wie vielfacher Weise die Väter
und Konzilien im Einklang mit der Schrift gerade diese
Folgerungen bekämpfen und ausdrücklich von sich weisen : nämlich
die Gleichberechtigung des freien Willens von seiner Katar aus
für das Gute und Böse, so dafs letzteres nur durch äufserliche
Beziehungen hergestellt würde und seine Grundlage als Böses
in der Natur selber und deren Beschaffenheit nicht fände. Wäre
dies so, dann würde allerdings das Gesetz, welches solche
Beziehungen von aufsen her hinstellte und somit etwas zu Bösem
machte, was von der Natur des Willens aus dies nicht ist, eine
Schranke für den Willen sein; es wäre gewissermafsen eine
Grenze für denselben und zwar eine sehr beengende, da es alle
Verhältnisse zu regeln beansprucht; das Gesetz wäre dann im
Gegensatze zur Freiheit und berechtigter Mafsen zu bekämpfen.

Aber so ist es nicht. Der freie Wille hat als ihm von
Natur innewohnend ein Recht; und dieses Recht wird eben vom
Gesetze gestützt und, nach der Sprachweise des Psalmisten,
„gegen die Bosheit der Hochmütigen verteidigt." Und worin
besteht dieses Recht? Darin dafs der freie Wille im Bereiche
der Natur das wähle, was zu seiner Vollendung dient. Da
er aber ein Vermögen, ein Können des Menschen ist, so ist seine
Vollendung zugleich die des Menschen; — und da der freie Wille
ein vernünftiger ist, so ist seine Vollendung an die Richtschnur
der Vernunft gebunden und besteht in der Vollendung selber
der Vernunft. Nur also zu der so verstandenen Vollendung
und zu dem ihr entsprechenden Guten hat der freie Wille von
Natur aus eine Berechtigung. Von dieser Vollendung abfallen
kann er wohl ; nicht weil er präcis frei, sondern weil er aus
dem Nichts, weil er geschöpflich ist; — aber in seiner Natur
liegt keineswegs ein gleichmäfsiges Recht, abzufallen von seinen
eigenen Vorzügen oder denselben treu zu bleiben; ebenso wie
der Mensch nicht mit dem gleichen Rechte dem Tode verfällt
als er zu leben begehrt.

Dieses Recht nun des freien Willens auf seine eigene
Vollendung, soweit dieselbe in der Natur enthalten ist, wird vom
„Gesetze" aus aufrechtgehalten; und deshalb tritt das „Gesetz"
in das Innerste des freien Willens ein. Denn die Vollendung
eines Dinges ist mit dessen Innerstem verknüpft; je nachdem
es näher oder ferner steht dem Ausflusse alles Gesetzes, dem
Ewigen, bis über die Natur hinaus bis zum Gesetze der Gnade,
welches innerlich den Willen bethätigt und mit der Schlufs-
vollendung verknüpft.

Und wie geschieht dieses Eintreten des Gesetzes in das



Das Verhältnis der wirksamen Gnade hei Thomas etc. 241

Innere der Freiheit? In uns ist die Vernunft nicht der Wille,
das Auge nicht das Ohr, die Einbildungskraft nicht das vernünftige
Urteil. Das Auge will nur und endlos sehen; das Ohr nur
und endlos hören; die Einbildungskraft will nur und endlos ein
Ergötzen an Wahngebilden; die Vernunft will nur und endlos
erkennen; der Wille an sich nur und endlos das Gute. Wo
ist da ein Vermögen oder eine Kraft, die hier gleichmäfsig
abzuwägen vermag, dafs keine dieser Fähigkeiten in ihrem Thätig-
sein überwiege? Die Freiheit eben nur kann eine solche Kraft
sein, das freie Urteil, welches loszulösen versteht jede Fähigkeit
von ihrem einzelnen Gegenstande und sie auf das Beste des
Ganzen zu richten. Aber diese Freiheit ist keine eigen für sich
dastehende Kraft; sie ist kein eigen für sich, neben Vernunft
und Willen dastehendes, diesen etwa gleichwertiges Vermögen; —
sonst würde sie auch ihren eigens entsprechenden Gegenstand
haben, auf den sie endlos gerichtet wäre; und die obige Frage
nach der Quelle des gleichmäfsigen Abwägens der Thätigkeiten
in den verschiedenen Vermögen kehrte wieder.

Die positive Unterlage der Freiheit kann nur die Verbindung

all dieser Vermögen zu jener Thätigkeit sein, welche dem
Besten nicht allein des Willens, nicht allein der Vernunft, nicht
allein des Ohres, des Auges etc. entspricht, sondern dem Besten
des ganzen Menschen, sowie er in seiner Natur aus Gottes
Händen hervorgegangen. Nun gerade für solche Verbindung
kommt das einigende Element, welches das eine Vermögen
in dessen Thätigkeit gegen das andere abmifst und das Beste
des Ganzen erzielt, vom „Gesetze"; und aus ihm also fliefst, je
mehr dieses Gesetz das Bild des Ewigen trägt, die thatsäch-
liche Freiheit in dem persönlichen Akte. Das Gesetz rührt ja
eben von jenem Gute her, welches alles Gute als Einzelsein
umfafst und somit die Schlufsvollendung aller freien Geschöpfe
bildet. Darin besteht aber gerade die Freiheit, dafs das freie
Geschöpf den Weg „frei" hat zu seiner Vollendung; und nicht
darin, dafs es machen kann, was es verkehrt will; — also ist
gerade das Gesetz die natürliche Stütze für die Freiheit und
ist nur im Gegensatze zu den leidenschaftli chen Verkehrtheiten,

welche das Einzelne, Beschränkte hervortreten lassen
vor dem Besten des Ganzen.

Deshalb wiederholt der Psalmist so oft in dem zum
Lobpreise des „Gesetzes" geschriebenen 118. Psalm und in den
verschiedenen Wendungen, dafs die „Urteile" des Herrn, seine
„Rechtfertigungen", seine „Ratschlüsse", seine „Zeugnisse",
„Worte", „Gebote" etc. immer aequitas d. h. „Gleichmäfsigkeit"



242 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

sind. Nur von oben, vom Gesetze her (denn jedes Gesetz
hat seine ordnende Krat't von Gott, nach Rom. 13), von Gott
her kommt die Loslösung, die Freimachung der einzelnen
Vermögen von zu grofser Anhänglichkeit an die jedem einzelnen
seiner Natur nach entsprechenden Güter, damit sie, so
freigemacht, dem Besten des ganzen Menschen dienen. Nur der
Ewige wirkt ja, ohne dafs in der Kreatur etwas vor seinem
Wirken vorausgesetzt werden inüfste, dem da Gottes Einwirken
folgte. Er, der Ewige allein, wirkt so, dafs sein Einwirken von
keinem „Vor-" und „Nach"gemessen wird, sondern einzig durch
das thatsächlic he Sein, welches Er verleiht. Er allein also kann
durch sein Gesetz die freie Kreatur so bethätigen, dafs all ihr
Vermögen unberührt bleibt; dafs sie sowohl vorher wie unter
dem Einwirken wie nachher vollauf das Vermögen behält,
anders oder gar nicht thätig zu sein. Eben sein Gesetz macht
frei den W'illen von der Übergewalt aller Eindrücke, welche
von aufsen, von den sinnlichen Kreaturen kommen, uDd vor
dem freien Akt bereits da eine Hinneigung zu einem besondren
einzelnen Gute zurücklassen, damit der Wille nicht dieser
leidenschaftlichen Hinneigung, sondern frei von allem dem seinem und
des ganzen Menschen eigenen Besten folge.

c) Die dargelegte Ansicht und der hl. AIphons.
Das eben Auseinandergesetzte läfst sich kurz dahin zusammenfassen:

Es gibt nur eine vermittelst des Grundes oder der
Vernunft geregelte Freiheit. Ein solcher Gegensatz besteht
durchaus nicht zwischen Gesetz und Freiheit, dafs der Wille
etwa das eine Mal, von der Vernunft losgelöst, thun könnte auf
Grund seiner Freiheit „was ihm beliebt" und somit vernunftlos
wirken dürfte, blofs eben weil er frei ist; — während er ein
andres Mal da, wo ein Gesetz von Seiten der Vernunft vorgestellt

wird, daran gebunden wäre. Ein einheitliches Gesetz
besteht für alle freien Akte: jenes nämlich, welches die Vernunft
des einzelnen Menschen aufstellt. Ist ein Gesetz nicht klar und
zuverlässig durch die Vernunft vorgelegt; so folgt nicht: Nun
kann ich thun, was mir beliebt, auch gegen die Vernunft,
soweit sie sich ausspricht; -— sondern es folgt nur: Das aufsen
bestehende Gesetz verpflichtet an und für sich nicht; wohl aber
verpflichtet es, in quantum apprehensum. Den Grundsatz: lex
dubia non obligat, hat noch niemand geleugnet; aber man
bekämpft den damit getriebenen Mifsbrauch, als ob damit aller
Willkür Thor und Thür geöffnet wäre.

Ein Gegensatz von Gesetz und Freiheit kann somit nur
innerhalb der Vernunft, und nicht abgesehen von der Ver-



2 43

nunft bestehen. Thomas bietet die Grundlage für solchen Gegensatz

in ausdrücklichen Worten: „Die Vernunft kann betrachtet
"werden als das Allgemeine auffassend, das bonum in se oder
die ratio boni, wie sie überhaupt ja das allgemeine Wesen
immer auffafst; — oder als Richtschnur des einzelnen
Aktes im Menschen mit allen besondren Umständen."

Danach also ist 1. Gott selber Gesetz, weil dem Wesen nach
Freiheit, denn Gott ist dem Wesen nach allumfassend und
einzelnbestehend. Gott ist dadurch höchstes Gesetz, weil Er
höchste Freiheit ist und umgekehrt. Soweit also Gott
unmittelbar auf die Thätigkeit der Kreatur einwirkt, ist da
keinerlei Unterschied, geschweige denn ein Gegensatz von
Gesetz und Freiheit, so dafs Jakobus (1, 25; 2, 12) vom „Gesetze
der Freiheit" spricht und II Cor. 3. 3 es heilst: „Wo der Geist
des Herrn ist, da ist Freiheit" (Gal. 4). Dies ist das höchste
Gesetz. Es regelt bis ans Ende, bis zum letzten Zwecke nämlich

hin die einzelne Handlung, so dafs ein weiteres „Richten"
unmöglich wird nach 1 Cor. 10: „Wird dann etwa meine Freiheit

noch weiter gerichtet." Hier liegt weit mehr der wirkende
Grund des freien Handelns vor, wie der Gegenstand
desselben; und somit wird dieses Gesetz auch nicht von uns be-
wufsterweise aufgefafst und als Gegenstand gegenwärtig gehalten,
sondern dies geschieht einzig von Seiten der Seligen, die da
Gott schauen.

Diesem höchsten Gesetze am nächsten steht, bereits als
Gegenstand unsrer Auffassung 2. das Gesetz des Glaubens,
welches nicht in die Natur versenkt worden und somit geeignet ist,
alle einzelnen Handlungen zu durchdringen und auf alle besondren
Fälle regelnd angewendet zu werden. Von einer Dispens ist
hier nicht die Rede. Von einem Gegengewichte auf Seiten des
Handelnden wegen der einzelnen Umstände kann nur insoweit
gesprochen werden, als dieses Gesetz für den speziellen Fall
Gegenstand der vernünftigen Auffassung werden, der Vernunft
also irgendwie vorgestellt sein mufs, damit es für den betr.
Fall verpflichtende Kraft habe.

Sodann kommt 3. das Naturgesetz, welches durch Ver-
mittelung der Natur selber als in ihr enthalten vorgelegt
wird. An und für sich betrachtet nun ist dieses Gesetz ebenfalls

von vornherein und ohne Ausnahme verbindlich. Jedoch
W'ie die ganze Natur dem letzten Endzwecke d. h. Gott als dem
Schöpfer dient, so kann im einzelnen Falle Dispens von seifen
Gottes eintreten; oder vielmehr, wenn Gott der Herr z. B.
den Israeliten anbefiehlt, die Kostbarkeiten der Ägypter mitzu-

Jahrbuch für Philosophie etc. III. IG



244 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

nehmen gegen deren Willen, oder dem Propheten, Ehebruch zu
begehen, so ist dies gar nicht mehr Diebstahl oder Ehebruch.
Ferner ist es der Vernunft des Menschen überlassen, dieses
in seiner Fassung allgemeine Gesetz auf einzelne Umstände
anzuwenden ; wie z. B. das Gebot „du sollst nicht töten" nicht
gilt, wenn der Fall der Selbstverteidigung nach dem individuellen
Urteil eintritt, oder das Gebot „du sollst nicht stehlen" nicht gilt
im Falle der äufsersten Not.

Hier also kann ein wahres Abwägen stattfinden und somit
ein Gegensatz: nicht zwischen Gesetz und Freiheit im oben
genannten Sinne; — sondern zwischen dem betr. Gesetze in seiner
allgemeinen Fassung und dem einzelnen Falle mit seinen
besondren Umständen. Und nicht das: „ich will so" entscheidet,
sondern das durch die Vernunft vermittelte Gesetz des eigenen
endgiltigen Wohles; also strenggenommen die erste Art Gesetz,
soweit es im einzelnen Falle aufgefafst werden kann.

4. Das rein menschliche positive Gesetz nun läfst
offenbar noch weit mehr einen solchen Gegensatz zu, so zwar
dafs da eine wahre Dispens d. h. eine Aufhebung der verpflichtenden

Kraft für den einzelnen Fall eintreten kann. Denn jenes
alles umfassende Einzelgut, welches allein durch sein Gesetz die
Freiheit bethätigen kann, weil es allein die Lücke zwischen der
Allvollendung und dem einzelnen beschränkten Gute voll
überbrückt, wirkt hier in keiner Weise unvermittelt ein, weder indem
es selbst offenbart noch indem es Naturen schafft; sondern die
menschliche Vernunft erst schöpft da aus der Natur oder aus
dem Glauben und hat nur insoweit verpflichtende Kraft.

Handeln wir also genau nach den uns zugänglichen
Gesetzen, so handeln wir eben deshalb mit Freiheit. Denn Jener
ist dann die, wenn auch uns unbewufst, im Willen wirkende
Ursache, der da Gesetz und Freiheit in seinem einen einigen Wesen
selber ist.

Dafs nun der h. Alphons, was hier die Hauptsache ist, nicht
ein unbestimmtes Freiheitsgefühl als für den Willensakt
entscheidend ansieht, sondern die Vernunft wie die radix und
das principium libertatis betrachtet, geht bereits aus dem 1.
seiner allgemeinen Grundprinzipien im „morale systema" hervor:
„Wenn die Meinung, welche für das Gesetz steht, wahrscheinlicher

ist (also mehr die Vernunft für sich hat) als jene, welche
für die Freiheit steht, so müssen wir ohne weiteres die erstere
befolgen. Denn in zweifelhaften Sachen sind wir gehalten, die
Wahrheit zu untersuchen; und wo diese nicht mit Klarheit
feststeht, sind wir verpflichtet, jene Meinung festzuhalten, welche



Das Verhältnis der wirksamen Gnade hei Thomas etc. 245

der Wahrheit näher ist, und das ist die mehr wahrscheinliche."

„Die Wahrscheinlichkeit allein," heifst es weiter, „bietet kein
hinreichendes Fundament, um erlaubter Weise zu handeln. Falsch
ist der den Probabilisten geläufige Grundsatz: Qui probabilité!'
agit, prudenter agit."

Und am Ende des „morale systema": „Bevor der Beichtvater

irgend einer Meinung folgt, ist er gehalten, die inneren
Gründe zu erforschen (tenetur utique intrinsecas rationes per-
pendere) ; und begegnet ihm ein Grund für die mehr sichere
Meinung (ratio convincens pro tutiore opinione), welchem er nicht
zu antworten vermag; — dann darf er der entgegengesetzten,
die minder sicher ist, nicht folgen; mag auch die Autorität
mehrerer Morallehrer ihr günstig sein." In der Antwort auf
den Einwurf des autor ephemeridum, dafs ja in beiden Fällen
das Gesetz als zweifelhaft anzusehen sei und somit nicht
verpflichte, also es gleichgiltig sei, ob man der einen Meinung
folge oder der andern, erklärt der Heilige zudem, im genannten
Falle „verpflichte nicht das Gesetz präcis, sondern die höhere
Wahrscheinlichkeit", also die klarere Vernunft, der vom
Gesetze aus einwirkende höhere Grund.

4. Folgerung für die Wirksamkeit der Gnade mit Rücksicht
auf die menschliehen Handlungen.

Wir können diese Folgerung darlegen an der Hand einer
Stelle aus Thomas, welche die Molinisten mit Vorliebe anführen.
Sie steht I, II qu. 9 art. 6 ad III: „Gott setzt den Willen des
Menschen in Bewegung wie der allgemeine Beweger zum
allgemeinen Gegenstande des Willens hin, der da ist das Gute
(sicut universalis motor ad universale objectum voluntatis, quod
est bonum); und ohne diese Bewegung zum allgemeinen hin
kann der Mensch nicht etwas wollen. Der Mensch aber
bestimmt sich vermittelst der Vernunft dazu, dafs er dies oder
jenes wolle, sei dies ein wahres oder nur ein Scheingut.
Bisweilen aber setzt Gott einige in Bewegung, um etwas Bestimmtes
zu wollen, nämlich ein Gut; wie z. B. dies bei denen der Fall
ist, welche Er durch die Gnade in Bewegung der Thätigkeit
setzt."

Wir stellen dem unmittelbar gegenüber III 0. 9. c. 59:
„Manche verstanden dies nicht, wie Gott ohne Benachteiligung
der Freiheit in uns die Willensbewegung verursachen könne
(quomodo D. sine praejudicio libertatis in nobis mo tu m voluntatis

IG"



246 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

causare possit) und waren deshalb der Ansicht, Gott verursache

insoweit in uns das Wollen und Vollenden (Phil. 2, 13),
als Er uns verleihe die Kraft zu wollen (virtutem volendi);
nicht aber verursache Er dies so, dafs Er mache, dal's wir
dies oder jenes wollen (non autem sic, ut f'aeiat nos
velle hoc vel illud), wie Origenes z. B. dieser Ansicht war.
Dies ist eine schlechte Erklärung. Denn Isai, 26 heifst: Alle
unsre Werke hast du gemacht, o Herr. Gott nämlich gibt nicht
nur die Kraft zu wollen, sondern die Willensthätigkeit
(operationem). Die Verursachung von Seiten Gottes erstreckt
sich nicht nur auf das Vermögen des Willens (potentiam
voluntatis), sondern auf den Akt des Willens; dafs wir nämlich
thatsächlich wollen."

Wir haben diese letztere Stelle hier angeführt, wo Thomas
ausdrücklich sagt, Gott mache, also bestimme (per modum causae
agentis s. ob.), dafs der Wille dies oder jenes wolle, damit wir
von der ersten Stelle, wo der hl. Lehrer sagt, der Mensch
bestimme durch die Vernunft sich selber zu diesem oder jenem,
und Gott bestimme nur zum Guten im allgemeinen hin, ein durchaus

falsches Verständnis ausschliefsen.
Alan begegnet jetzt oft genug der Ansicht, man könne von

der scientia media absehen, man müsse jedoch festhalten daran,
dafs Gott wohl im freien Akte zum Guten im allgemeinen,
dem bonum universale oder dem letzten Endzwecke, den Anstofs
gebe; der Wille aber bestimme sich dann durchaus von sich
selber, unabhängig, zum einzelnen besondren Gute. Die
Wirkung Gottes sei demgemäfs wie der Wind, der das Schiff des
freien Willens treibt; der Steuermann des freien Aktes aber
lenke kraft dieses Windes von sich aus den Willen, beim
Almosengeben z. B. zur Tugend der Barmherzigkeit oder zum
Laster der Eitelkeit. Also die Anwendung der von Gott
verliehenen Kraft, ihr bestimmter Gebrauch im einzelnen
Ealle käme, mag es sich um Tugend oder um Laster handeln,
gleichermafsen einzig vom geschöpflichen Willen. So würde die
eine nämliche Kraft der Sonne da an dieser Stelle dafür benutzt,
dafs Weinreben entstehen; dort an jener Stelle dafür, dafs Disteln
und Dornen wachsen. Die Kraft der Sonne wäre im freien Akte
das Einwirken Gottes.

Diese Ansicht ist grundfalsch: sowohl wenn Gottes
Natur berücksichtigt als auch wenn die Natur selber des
freien Willen s betrachtet wird. In der That! Worin besteht
die Natur Gottes? Zum Unterschiede von aller geschöpflichen
Natur darin, dafs das thatsächliche Einzelsein Gottes All-Wesen



Das Verhältnis der wirksamen Gnade hei Thomas ete. 247

ist. Gottes Wesen, Gottes Natur ist Einzelsein. Jegliches Wesen
aber kann nur wirken geinäfs seiner Natur. Also kann gar
nicht Gott unmittelbar eine allgemeine Kraft wirken und deren
weitere Anwendung und Bestimmung bis zum Einzelsein andren
Wesen überlassen. Es mufs mit der von Gott gewirkten
allgemeinen Kraft die bestimmteste Beziehung zur Einzelwirkung
verbunden sein. Er kann andern Kräften es verleihen als
Zwischenursachen mitzuwirken. Aber gerade jenes Moment,
wodurch das Einzelwesen als einzelnes gegeben ist, das mufs wieder,
soweit es etwas Positives ist, von Gott kommen. Kein Geschöpf
ist eben dem 'Wesen nach Einzelsein, so dafs es kein andres
sein kann-, nur Gott ist dies. Was also in dem Gewirkten macht,
dafs dieses dies ist und nichts andres, d. h. thatsächlich als
einzelnes existiert, getrennt vom andren; das grade nur kann,
soll anders die Wirkung der Ursache entsprechen, von dem
kommen, dessen Wesen Einzelsein ist.

Zudem ist Gott b es timmtest e Th atsächliehkei t. Sagen
also, von Gott käme nur das ganz Allgemeine, Unbestimmte im
Akte; von der Kreatur käme das Entscheidende, Bestimmende,
Anwendende auf die einzelnen besondren Fälle; — ist ebenso
viel als Gottes Wesen zu einem geschöpflichen machen und
umgekehrt. In der That! Was thut denn der Wind beim dahin-
segelnden Schiffe? Folgt ihm etwa das Schiff? Wird ihm das
Endergebnis des Fahrens, dafs nämlich dieser und nicht jener
Hafen erreicht wird, ähnlich In keiner Weise. Der Idee des
Steuermanns folgt vielmehr das Schiff; der von ihm vorgezeichneten

Richtung wird ähnlich der Lauf des Schiffes. Die Luft,
welche in die Segel bläst, ist nur Werkzeug, beliebig
gebrauchtes Werkzeug.

Oder ist etwa der Freiheit die angedeutete Ansicht günstig?
Sie ist ganz und gar gegen die Natur des freien Willens. Die
Beziehung auf das Gute im allgemeinen, das bonum commune,
ist ja notwendig dem Willen; sie ist mit Naturnotwendigkeit
gegeben. Macht oder erhält Gott also nur diese, nämlich die
Richtung auf das Gute im allgemeinen, so kommt von Ihm das

Notwendige im Willensakte und nicht das Moment des Freien
im Willen. Und da das Einwirken Gottes notwendig für alles
Kreatürliche die Richtschnur und das Mafs sein mufs, so wäre
im gegebenen Falle der freie Willensakt ein notwendiger; d. h.
ein in sich selbst den herbsten Widerspruch tragender.

Die ganze Ansicht ist eine völlig nichtssagende. Man
will die Freiheit dadurch erklären; und was thut man anstatt
dessen? Man negiert jeglichen Grund, jeglichen Ausgangspunkt,



248 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

jegliche Möglichkeit für den freien Akt. Grade diese Beziehung
zum aligemeinen Guten macht ja, dafs der Wille von sich aus
zu keinem besondren Guten hingeneigt ist; sie macht, dal's

er nichts Einzelnes, Besondres will. Und kraft dieser
allgemeinen Richtung soll nun der Mensch etwas Einzelnes
wollen; sie soll der Wind sein, sie, die absolute Indifferenz,
welcher den freien Willen von der Indifferenz entfernt!

Da nehmen wir lieber die zwei scheinbar widersprechenden
Stellen des hl. Lehrers zusammen; und wir werden durch die
Verbindung beider leicht erkennen die ganz eigengeartete
Wirksamkeit der Gnade, wie Thomas dieselbe aufstellt.

In der ersten sagt er, Gott bewege den WRllen als
allgemeiner Beweger (universalis motor) zum allgemeinen Gute hin.
An der zweiten, Gott mache, dafs der Wille nicht nur die Kraft
habe zu wollen, sondern dafs er thatsächlich dies oder jenes
wolle. Was folgt daraus? Nichts andres als dies: Gott
bewegt so den Willen zu einem einzelnen besondren Gute, also
zu dem entsprechenden Willensakte, dafs Alles in diesem Willensakte,

was schlechthin gut ist, was auf den letzten Endzweck
geht, was an positiv Thatsächlichem darin sich findet, dafs alles
dies bis zum Einzelsten herab der bewegenden Kraft Gottes
gedankt ist. Das Almosengeben ist etwas Gutes; — das ist
unmittelbar von Gott. Ich will das Gute d. h. meine eigene
Vollendung; — das ist unmittelbar von Gott. Ich wähle auf
Grund dessen, weil es gut ist, das Almosengeben; — was in
diesem meinem Wählen gut ist d. i. was wirklich das Gute als

Beweggrund hat, das kommt von der einwirkenden Kraft Gottes.
Ich nehme die Münze, ich strecke die Hand aus, ich reiche sie
dem Bettler, ich fühle Genugthuung wegen meines guten Werkes
u. s. w. — was darin gut ist bis ins Einzelste hinein, das
besteht auf Grund des Einwirkens Gottes. Gott ist, sagt Thomas,
„der allgemeine Beweger zum allgemeinen Guten hin," er sagt
nicht, Gott sei der Erschaffer einer stummen Richtung auf das

allgemeine Gute. Nein; Gott bewegt, setzt in Thätigkeit den
Willen zum allgemeinen Gute. Ein solches In-Bewegung-setzen
aber schliefst immer die Richtung auf etwas Einzelnes ein.

Wie also kann Thomas sagen, „der Wille bestimme sich
selber zu dem oder jenem"? Er fügt jenes Moment erklärend
hinzu, was im Willen unmittelbar seinen Grund hat: „sei dies
ein Schein — oder ein wahres Gut", wozu nämlich der Mensch
durch die Vernunft sich bestimmt. Dafs ich im freien Akte das
Gute wollen kann, aber auch das, was nur dem Scheine nach
ein Gut, in Wirklichkeit ein Übel ist; — das ist von mir.



Das Verhältnis der wirksamen Gnade hei Thomas etc. 241)

Dafs ich ein einzelnes Gut erwähle, aber zugleich damit ein
andres von meinem thatsächlichen Streben ausschliefse; —
das ist, dieses Negative ist von mir. Deshalb gebraucht
Thomas in der ersten Stelle die Disjunktive, „dies oder jenes"
in Verbindung mit dem Worte determinare; denn ich kann mich
nur so zu diesem bestimmen, dafs ich jenes ausschliefse. Spricht
er aber von der alleinigen Wirkung der göttlichen Kraft, so

gebraucht er determinare ad aliquid (s. ob.); denn unter der
bestimmenden göttlichen Kraft, soweit sie einwirkt, bleibe ich,
auch beim Wählen eines besondren Gutes, in lebendiger
Verbindung mit dem Allgute, schliefse also eigentlich nichts aus.
Dafs ich ferner mehr thätig sein kann und weniger; was also
in meinem Akte an Entwicklungsfähigkeit, an Unvollkommnem
ist, das kommt von mir.

Dies ergibt sich auch bei der ersten Stelle aus dem
unmittelbar Folgenden, was freilich die Molinisten nicht immer
anzuführen pflegen. Thomas fügt hinzu: „Die Gnade bestimmt
auch zu dem besondren Gute." Schadet denn die Gnade
der Freiheit? Nein ; sie macht vielmehr frei. Nun also kann
das Bestimmen zu einem besondren einzelnen Gute von Seiten
Gottes von vornherein nicht der Freiheit schaden, da es ja der
Gnade zukommt. Hier klärt sich erst vollständig auf, warum
Thomas dies und in welchem Sinne er es vorausgeschickt hatte,
dafs der Mensch sich durch die Vernunft zu dem oder jenem
bestimmt. Was dient im freien Akte; und was ist wirklich
frei? Du gibst ein Almosen. Das klagende Wort des Bettlers
dient dazu, deine Aufmerksamkeit zu erregen. Die Augen
dienen, um die Münzstücke im Portemonnaie zu unterscheiden.
Dies dient wieder der Handbewegung, mit der das betreffende
Stück ergriffen wird. Das Geldstück dient der Abhilfe des
Elends, dem Geize, der Trunksucht im Bettler. Liegt in allen
diesem das Moment des Freien? Nein. Was frei ist, dient
nicht. Was frei ist, das ist Selbstzweck. Was frei ist, wird
nicht gebraucht und angewendet, sondern braucht und wendet
an. Was frei ist, schliefst in sich selbst das endgiltig
bestimmende Moment ein und wird nicht mehr von aufsen her
bestimmt, weder zum Guten noch zum Schlimmen. Warum?
Weil eben das freie Vermögen unbeschränkt ist, weil es schlechthin

auf alles Gute geht, also von einem „andern" gar nicht
gebraucht oder benutzt werden kann. Jene Thätigkeit des Ohres,
der Augen, der Hand etc. ist insoweit frei, als sie „unter der
Bichtschnur der Vernunft auf den Willen bezogen wird und
somit auf das Gute im allgemeinen (I, II qu. 18 a. 6. u. sonst oft)".



250 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

Die Natur nun, das haben wir in der zweiten Vorbemerkung
gesehen, schliefst in sich nicht ihren letzten Endzweck ein. Es
ist gemäfs ihrem ganzen Einflüsse und Bereiche ihr eigen, noch
weiter einem andern Zwecke zu dienen. In ihr kann sich also

gar nicht ein erstes Prinzip freier Thätigkeit finden; denn was
seinem Wesen nach selber zu dienen berufen ist, kann nicht
frei machen. Thomas also spricht da von der natürlichen
Vernunft, soweit dieser noch Un Vollkommenheit, noch Beziehbarkeit

zu andrem, Fremdem hin anhaftet. Die Natur kann
freie Thätigkeit im Menschen entfalten, insoweit sie kein Hindernis
entgegensetzt dem wahren letzten Endzwecke und somit ihr
Thätigsein noch beziehbar und bestimmbar bleibt diesem
Endzwecke gegenüber. Insofern also Unvollkommenheit, weitere
Bestimmbarkeit dem freien Akte eigen ist, kommt er vom
Menschen, bestimmt die Vernunft sich selbst zu dem oder jenem.

Der Einflufs der Gnade aber bezieht auf das bestimmte Gut
des göttlichen Wesens, auf das Endgut; nicht mehr auf ein Gut
im allgemeinen, sondern auf ein besondres einzelnes Gut, welches
alles Gut umfafst und nicht mehr weiter bestimmbar ist, also
diese Unvollkommenheit nicht mehr hat, dienen zu müssen.
Sie gibt die wahre, wirkliche schrankenlose Freiheit im
sittlichen Handeln ; während die Natur in etwa dazu das Thor
öffnet, indem sie durch die natürliche Vernunft uns sagt, der
letztgiltig das All abschliefsende Endzweck sei nicht in ihr.

Alle Vermögen der Natur werden vermittelst des freien
Aktes lebendig wirksam unter der hohen Kraft der Gnade. Denn
was nur negativ die Natur ausdrückt, dafs in ihr nämlich der
letzte Endzweck nicht sei, dies besagt in positivster Weise
die Gnade; mit ihr ist ohne weiteres der Endzweck gegeben.
Je höher aber ein Zweck, desto tiefer durchdringt seine Kraft
das zum Zwecke Hingeordnete. Da also die Gnade als wirksame

Kraft dem schlechthin höchsten Endzwecke entspricht, zu
dem alles Sein in der Beziehung des Zweckdienlichen steht, so

dringt sie in alles Sein und durch alles hindurch am tiefsten.

S chlufsbemerkung.

Am sonderbarsten in der Schrift des P. Palmieri berührt
ähnlich wie in andern solchen Werken die Art und Weise,
Augustin und Thomas zu citieren. Wir haben bereits im 4. Bd.
des „Wissens Gottes" und in der „Einleitung zur katholischen
Wahrheit" sowie in eigenen Artikeln Gelegenheit genommen,
die Citationen Schneemanns zu beleuchten, auf die Palmieri



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 251

S. 483 sich beruft. Schneemann citiert Stellen aus den Schwierigkeiten

oder Einwürfen, die Thomas sich macht, als dessen
Aussprüche. Bei andern Stellen läfst er entscheidende Worte aus,
die das Gegenteil vom Gewollten enthalten. Andre noch werden
bis zu einem gewissen Worte angeführt und ergeben mit dem
Texte, der folgt und nicht angeführt ist, einen ganz verschiedenen

Sinn. Andre enthalten für denjenigen, der genau zusieht,
das offenbare Gegenteil von dem, was bewiesen werden soll,
und man verdeckt dies, indem man vorher oder nachher ein
Wort einschiebt; wie z. B. zum determinare das „ad unum", so
dafs man auf den ersten Blick glauben möchte, Thomas spreche
vom determinare ad unum, was Naturnotwendigkeit einschliefst,
während er thatsächlich nur vom determinare spricht.

Palmieri folgt gröfstenteils dieser Methode, um zu beweisen,

dafs „S. Thomas satis alienus appareat a commentis Thomi-
starum."

Wir wollen blofs ein Beispiel vorführen, und zwar S. 384:
Virtus volendi a solo Deo causatur. Volle enim nihil aliud est

quam inclinatio quaedam in objectum voluntatis, quod est bonum
universale. Inclinare autem in bonum universale est prirni mo-
ventis, cui proportionatur ultimus finis Da stehen Punkte.
Offenbar ist hier nur die eine Prämisse begründet, nämlich dafs
die Kraft zu wollen von Gott kommt. Was daraus gefolgert
wird, läfst Palmieri aus. Und dies ist gerade die Hauptsache.
Wie wir oben an zwei ganz ähnlichen Stellen gesehen, folgert
Thomas aus diesem Vordersatze: „Gott verursacht die Kraft zu
wollen" diesen andern Satz: „Also verursacht Er allein auch,
ohne die Freiheit zu benachteiligen, das Wollen, die
Willensbewegung (motum voluntatis) selber und zwar per modum

agentis d. i. in der Weise der einwirkenden Ursache."
Statt dessen aber fährt P. nach den Punkten fort: Unde

utroque modo proprium est Dei movere voluntatem sed maxime
secundo modo, interius earn inclinando. Da nun die Kraft zu
wollen, virtus volendi, nichts andres ist wie (nach den obigen
Worten des hl. Thomas) die Hinneigung zum Guten im
allgemeinen ; so läfst P. den hl. Thomas die Thesis, ob Gott den
freien Willen in Bewegung setzen kann, folgendermafsen
beweisen: „Die Kraft, um zu wollen, ist von Gott allein verursacht;
denn diese Kraft ist eben die Hinneigung zum Guten im
allgemeinen ; also verursacht Gott im Willen die Hinneigung zum
Guten im allgemeinen und somit die Kraft, um zu wollen."
Thomas aber schliefst da von der Verursachung der Kraft auf
die In-Thätigkeit-Setzung dieser selben Kraft d. h. auf die



252 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

Verursachung der Thätigkeit dieser Kraft. So ist das Maler-
talent in einem Menschen, welches diesem die Kraft gibt zu
malen, auch die nächste wirkende, in Thätigkeit setzende
Ursache dafür, wenn dieser wirklich malt. So ist die Kraft im
Körper, welche der Hand die Gewalt gibt, etwas festzuhalten,
auch ebendeshalb die nächst wirkende Ursache, wenn die Hand
wirklich etwas festhält.

Es ist bedauerlich, dafs ein System wie der Molinismus die
reichen Kräfte des Herrn Verfassers hindert, sich in den Dienst
der Gnade zu stellen. Der Molinismus ist feindselig der Gnade
und der Freiheit: Der ersteren, weil er sie ihrer eigensten
Wirksamkeit berauben möchte, den freien Akt im Willen zu
einem wahrhaft thatsächlich freien zu machen ; — der Freiheit,
weil er sie you ihrem Quell zu trennen versucht. Der
Molinismus macht aus Gott einen Herrn, der dem Blinden ein Fernrohr

gibt und sagt, nun schaue die Pracht des Himmels an.
Der Molinismus will keine aus sich wirkende Gnade im Willen,
die dessen Natur durchdringen und erheben könnte; die Natur
des Willens, die doch für die Seligkeit unfähig und gleichsam
blind ist, läfst er unangetastet und macht aus der Gnade nur
äufsere Hilfsmittel, nur von aufsen, höchstens von der Vernunft
her tönende Lockrufe, die nichts nützen können. Und dabei
fällt er noch in einen verderblichen Kreisschlufs. Er erkennt
an, dafs das initiuin fidei von Gott kommen mufs; und mit
demselben Athem wehrt er sich dagegen, dafs der Wille von der
göttlichen Gnade aus von vornherein in wirksamster Weise
bestimmt werde.

„Der Glaube gehört ja eben dem Willen an", sagt Augustin
und mit ihm alle Theologen. Nur weil jemand will, glaubt er;
nicht aus einem überzeugenden Grunde in der Vernunft. Also
nicht von der Vernunft geht die übernatürliche Erleuchtung aus,
sondern vom Willen. Der Molinismus aber will für den Willen
keine selbständige Gnade, sondern nur auf Grund des Vorstellens
von seiten der Vernunft, ab objecto. Der Anfang des Heiles
also kommt nach dem Molinismus selber vom Willen, der die
Vernunft veranlafst, den Glaubenssätzen zuzustimmen, und geht
also von da in die Vernunft über; seinerseits aber bedarf nach
dem nämlichen Molinismus der Wille immer einer vorhergehenden
Erleuchtung durch die Vernunft; letzterer wird nicht von einer
unabhängig aus sich wirksamen Gnade bestimmt.

Fafst so der Molinismus Gott wie etwas für den Willen,
also für das auf den Zweck gerichtete Vermögen aufsen Stehendes
auf; so findet der Thomismus mit dem Psalmisten seine ganze



253

Freude darin, Gott so recht im Innersten des Willens wirken
und den freien Akt begründen zu lassen. Gott gibt seine
Gesetze; und zwar Gesetze über alle Kraft der Natur hinaus. Aber
zugleich verleiht Er aus den Schätzen seiner Güte eine aus sich
wirksame und nicht ihre Wirksamkeit erst vom geschaffenen
Willen erwartende Kraft. Und in dieser über die ganze Natur
erhabenen Kraft gewinnen alle natürlichen Vermögen neue,
erhabene, und trotzdem je ihrer Natur entsprechende Wirksamkeit;
kommt ja doch diese Gnadenkraft von dem, der alle Naturen
geschaffen. Wahrhaft die goldene Mitte hält der Thomismus
ein, der den Willen nicht ertötet werden läl'st; aber auch ihn
nicht von Gottes Einwirken trennt, sondern ihm gerade durch
dieses Einwirken Leben und Kraft gewährt. Er hält die Mitte
ein, denn er verteidigt in der Gnade das Bild der ewigen Kraft
desjenigen, von dem es heifst: „Der Stab des Gleichmafses
ist der Stab deiner Herrschaft." Virga aeqnitatis virga regni
tui. (Hebr. 1, 8.)


	Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur Moralwissenschaft [Fortsetzung]

