Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhaltnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur
Moralwissenschaft [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IR AR RS

DAS VERHALTNIS DER WIRKSAMEN GNADE BEI
THOMAS ZUR MORALWISSENSCHAFT.

YoN

Dr. C. M. SCHNEIDER.

3. Das Verhidltnis des Gesetzes zur Freiheit,

Die Lektiire mancher Moralhandbiicher macht nunwillkiirlich
den Kindruck, als ob der Verfasser die Rolle eines Advokaten
iibernihme, der sich darin iibt, die Gesetze zu untersuchen, da-
mit er finde, wo man ihnen ein Schnippchen schlagen konne;
oder man kommt auf den Gedanken, der Verfasser betrachte
sich als einen feindlichen Kundschafter, der die Grenzfestungen
eines Konigreichs priift, um zu sehen, wo sie am meisten zu-
gnglich sind. Gewils ist es notwendig, das Grenzgebiet einer
jeden Gattung (esetze im Verhiltnisse zu einer andern Art
(resetze zu untersnchen. Aber etwas andres ist es, in solcher
Untersuchung der Grenzen die ganze Wissenschaft bestehen zu
lassen; und etwas andres, die einladende Fiille jeglicher Gesetzes-
gattung vorher in sich aufzunehmen und darzustellen, damit dann
daraus die Grenzen wie von selber sich ergeben. Warum kann
Thomas in kurzen Antworten so viele moralische Fragen er-
ledigen, welche nicht selten in modernen Moralhandbiichern
eine ganze Abhandlung in Anspruch nehmen? Weil er im corpus
articuli die empfehlende Seite des Gesetzes erfalst und dar-
stellt, woraus dann die Losung mancher Einwiirfe wie von
selbst sich ergibt und gewissermalsen nur erwihnt zu werden
braucht.

Der Mensch hat durchaus keine Ursache, sich gerade das
Gesetz als den geborenen Feind seiner Freiheit vorzustellen und



236 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

angstlich dariiber zu wachen, dafls dieser Feind die Grenze nicht
iiberschreite. Das Gesetz ist nur Feind der ziigellosen, d. h.
der durch die Vernunft nicht geregelten Leidenschaftlichkeit.
Fiir jenen Menschen aber, der seine eigene wahre Vollendung
will, ist es nichts andres wie die Ausfiilllung der Liicke zwischen
dem Endlosen in unserem Vermogen und dem in thatsédch-
licher Seinsfiille Unendlichen; es ist der Weg von der un-
melsbaren Unruhe zur allbefriedigenden Ruhe; es ist wie das
ruhig klare Meer, auf welchem vermittelst des Schiffes der Ver-
nuntt der freie Wille hiniibersegelt zur Ewigkeit.

Sehen wir zuvorderst, a) ob die h. Schrift dieser trost-

reichen Auffassung des Gesetzes entspricht; — dann b) wie die
niichterne Vernunft speziell das Verhéltnis von Gesetz und Frei-
heit vorstellt; — und endlich ¢) wie der h. Kirchenlehrer des

letztverflossenen Jahrhunderts sich dazu stellt.

a) Die h. Schrift und das Gesetz. Sicher ist die Angst,
als ob das Gesetz unsere Freiheit beenge, nicht aus der Schrift
geschopft: ,Frohlocket dem Herrn, unserm Gotte,“ so fangt der
80. Psalm an, ,denn Kr ist unser Beistand: jauchzet dem Gotte
Jakobs. Stimmet den Psalm an und schlaget die Pauke: den
zartklingenden Psalter mit der Zither. Blaset die Posaune beim
Neumondsfeste: am hervorragenden Tage eurer Festlichkeit!“
Aber warum denn diese begeisterte Freude? Wozu dieser helle
Jubel, der kaum sich zun fassen weils? Welchen Grund hat
dieses Frohlocken, welchen Zweck die hohe Festlichkeit? ,,Denn
ein Gebot ist in Israel: und ein Gesetz beim Gotte
Jakobs.“ Das ist die ganze Antwort des gottbegeisterten Pro-
pheten. Gibt sich derselbe einer unbewulsten Tduschung hin und
ergielst er unbedachter Weise aus h. Licbe zu Gott seine Freude
iiber das gottl. Gesetz in frohlockende Worte? Der Titel des
Psalm bereits belehrt uns eines andern. Die Schwierigkeiten,
welche vom gottl. Gesetze iiberwunden werden sollen, stehen
klar vor dem erleuchteten Auge des Propheten: ,Zum End-
zwecke fiir die Keltern am 5. Tage der Woche ein Lied fiir
Asaph selber.“ Die Kelter des Lebens steht vor dem Psalmisten;
jene Kelter, von welcher der Heiland sagt: In mundo pressuram
habebitis. Dieselbe fortschaffen und alles moglichst leicht machen
wollen, ist ein unfruchtbares Beginnen. Jemehr der Mensch
seiner Leidenschaft nachgibt, ein desto hirteres Joch legt er sich
auf und desto mihevoller wird die Kelter, welche er tritt. Der
Psalmist erinnert sich an das Gesetz Gottes und die es be-
gleitende Kraft; und sieh da, Freude und Frohlocken erfiillen
sein Herz!



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 287

Er denkt an den 5. Tag in der Woche, da ,der Herr
allein die Kelter treten sollte und von allen Volkern niemand
bei IThm sein wiirde.“ Aber er sieht zugleich, wie auch diese
hirteste Kelter des Kreuzes auf Golgotha, durch die Betrachtung
des gottlichen Gesetzes versiifst, den Frieden des Herrn nicht
zu zerstoren vermochte: , Vater, in deine Hande empfehle ich
meinen Geist!* dies war das Ende dieser Kelter. Und hdohere
Freude und hoherer Jubel iiber die Kraft des Gesetzes Gottes
zieht ein in die Seele des h. Singers.

Vor seinem Prophetenblicke erhebt sich der , Asaph®, d. h.
die Versammlung der Heiligen, die majestitische Kirche Gottes.
Er schaut im Geiste, wie sie bis an das Ende der Zeiten alle
Arten von Gesetzen in sich einschlielst und zu vollendeter Ein-
heit formt, damit sie, die h. Braut des Gekreuzigten, unter un-
saglichen Miihen von der tiefsten Tiefe der Siinde aus die Mensch-
heit erhebe und emportrage bis zum Throne Gottes; einzig gestiitzt
und gekriftigt gegen alle Leiden und Gefahren und Miihselig-
keiten durch das unbeugsame IFesthalten am Gebote Gottes; —
und der Psalmist weils vor Entziicken iiber die Kraft Gottes,
welche den Befolgern seines Gesetzes zur Verfiigung steht, sich
nicht mehr zu fassen, Allzu reich standen vor seiner Seele die
kostbaren Frichte solchen Gesetzes. Er begiunt: ,,Frohlocket
zu Gott hin, eurem Beistande .. . -Denn es ist ein Ge-
setz in Israel.”

Damit aber begniigt sich der konigliche Prophet nicht. Das
langste, feierlichste seiner heiligen Lieder; jenes, welches die
h. Kirche ihren Priestern téglich als fruchtreichsten Betrachtungs-
gegenstand vorlegt, den 118. Psalm, hat er ganz und gar zum
Lobe des Gesetzes Gottes gesungen. Da wendet er sich nach
allen Seiten und Beziehungen hin, um auszudriicken, dals weit
entfernt eine Schranke fiir unsre Freiheit zu bilden das Gesetz
vielmehr das erstrebenswerteste, reinste Ergotzen, gleichsam
bereits die ewige Freude und Vollendung in sich enthilt. Als
,selig bezeichnet er gleich im Beginne jene, ,die da wandeln
im Gesetze des Herrn“. ,Selig“ sind sie, nicht wenn sie mit
Eifer danach forschen, wie es umgangen werden kann, sondern
wenn ,sie von allen Seiten her nach jenen Zeugnissen forschen®,
die da tiefer einprigen die verpflichtende Kraft des Gesetzes.
Im Gesetze findet der Mensch jene Freiheit und Selbstindigkeit,
welche auch das Einzelste als nicht im Gegensatze, sondern als
Briicke zu unsrer Vollendung zeigt: ,Ich lustwandelte in der
Weite; denn deine Gebote habe ich gesucht.“ Im Gesetze
liegt jene Herrscherkraft, welche den Menschen iiber sich selbst,



238 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

iiber alle Natur erhebt: ,In deinen Zeugnissen habe ich ge-
sprochen vor Konigen: und nicht ward ich beschimt.*”
Das Gesetz wird so fiir den Menschen der Gegenstand unein-
geschrankter Liebe und beginnt damit, auch die Leidenschaften,
die ja alle in der Liebe wurzeln, zu durchdringen und zu er-
heben: ,,Und ich betrachtete in deinen Gesetzen, dieich
geliebt habe. Und wie zum Gegenstande sehnsuchtsvollsten
Verlangens, ,,habe ich meine Hande aufgehoben zu deinen Ge-
boten, die ich geliebt habe, und geiibt ward ich in deinen Recht-
fertigungen. Welches 1st die Hauptthatigkeit der Freiheit grade
als menschlicher Freiheit? Das Beraten. Der Psalm nun sagt:
,DeineZeugnissesindmeine Betrachtung:undmein Rath
deine Rechtfertigungen“ Wer wollte nicht freudig aner-
kennen, dals Gott gut sei. Das erste Zeichen nun dieser Giite ist,
dals Gott uns lenre seine Gesetze: ,,Gut bist du: lehre mich
deine Rechtfertigung.“ ,,Guteshastdun gethan an deinem
Knechte.” Und wozu bestimmt dieses Gute? ,Gutes und
Zucht und Wissen lehre mich: denn ich habe geglaubt
deinen Geboten.“ Oder ist das Gesetz etwa deshalb so an-
nehmbar fiir den hl. Sdnger, weil es ihn vor Kampf und Pein
bewahrte, weil es ihn lehrte, alle Griinde zusammenzusuchen,
damit er den vermeintlichen Rechten fleischlicher Freiheit nach-
gebe? ,Vervielfacht ist worden mit der Zulassung von
obenher die Bosheit der Hochmiitigen mir gegeniiber:
ich aber habe in meinem ganzen Herzen (nicht die Zu
lassungen einer falschen Freiheit sondern) deine Gebote er-
forscht. Wie gefrorene Milch ward hart ihr Herz: ich
aber habe betrachtet dein Gesetz. KEs ist mir ein Gut,
dals du mich erniedrigt hast: damit ich lerne deine
Rechtfertigungen. Das Gesetz deines Mundes ist ein
Gut fiir mich.“ Begehrst du nach Reichtum? ,,Dein Gesetz
gilt mehr als Tausende von Gold und Silber.“ Begehrst
du zu leben? ,Deine Erbarmungen sollen iiber mich
kommen und ich werde leben: weil dein Gesetz meine
Betrachtung ist.“ Begchrst du Fiille geistigen Verstindnisses?
,,aib mir das Verstindnis, und ich werde lernen deine
GGebote.“ Begehrst du, niemals zu schanden zu werden? ,Die
Hochmiitigen sollen zu schanden werden: ich aber will
mich iiben in deinen Geboten® Es ist falsch, dals das
Gesetz fiir den Menschen etwas Hartes ist: ,,Wie siils sind
meinem Gaumen deine Reden: viel siifser meiner Zunge
wie Honig.“ Und wohin fiihrt das Gesetz? Dahin gerade,
wohin unsre Freiheit geleiten soll. Der Psalmist spricht es in



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 239

unnachahmlicher Weise aus: ,,Meine Zunge wird dein Wort
aussprechen: denualle deine Gebotesind Gleichmaflsig-
keit.* Denn was ist diese Zunge anders wie die Vernunft;
und das ,,Wort“ was ist es anders wie das 'gottliche Wesen
selber, kraft dessen Gottes Herrlichkeit die Vernunft schauen
wird! (Gerade aber dazu geleitet die Freiheit, dals das Hochste
im Menschen, die Vernunft, ihr Endgut schaue und vermittelst
dieses Schauens alles im Menschen, den ganzen Menschen be-
seligt.

b)Das Gesetz und die Freiheit geméfs der Vernunft.
Vielleicht die traurigste Stelle im Werke Palmieris ist folgende
(5. 93): ,In jedem Augenblicke, gegen jedes (Gebot des Natur-
gesetzes kann der Mensch, auch im Stande der reinen Natur,
sindigen. Also kann er auch jedes Gebet des Naturgesetzes,

in jedem Augenblicke, beobachten. (Quocumque in instanti,
quocumque urgente praecepto legis naturalis posset lib. arb. in
statu quoque naturae purae peccare; — ergo posset etiam ser-

vare legem.) Beweisgrund? ,,Die Indifferenz des Willens erstreckt
sich gleichmifsig nach beiden Seiten hin; zudem wire es keine
Siinde, das (Gebot nicht zu beobachten, wenn er es nicht be-
obachten konnte. Wir iibergehen die Frage nach der Beobach-
tung des Naturgesetzes; dieselbe ist eingehend behandelt im
zwelten Zusatzbande zur ,,Katholischen Wahrheit“, der iiber die
unbefleckte Empfingnis handelt und uunter der Presse ist. Wir
iibergehen es auch, dals in der Moral die Freunde des Verfassers
die verpflichtende Kraft des Naturgesetzes moglichst abschwichen,
wenn nicht thatsichlich vernichten; hier aber soll nun plotzlich
der Wille (potestate physica, wenn auch in der potestas moralis
in etwa minder) ohne weiteres die (ebote des Naturgesetzes
halten konnen! Und zwar weshalb? Weil er sie iibertreten
kann., Zum Guten wie zum Schlechten ist der Wille von sich
aus indifferent d. h. gleichmilsig tiichtig und somit von sich aus
gleichmifsig berechtigt. Die ,aktuelle Gnade® ist, wie wir oben
gehort haben, nichts im Menschen, sondern etwas Aulserliches.
Also heilst dies nichts andres wie: Weil der Mensch von sich
allein aus fallen kann, kann er auch von sich allein aus stehen;
— weil er von sich allein aus in die Holle stiirzen kann, kann
er auch von sich allein aus in den Himmel kommen., Hochstens
bedarf er zu letzterem einer aufserlichen Hilfe; wie etwa der
Astronom ein Fernrohr braucht zu seinen Beobachtungen, jedoch
mit seinem natiirlichen Auge sieht.

Wir brauchen den Herrn Verfasser auf die notwendigen
Konsequenzen seines Satzes nur aufmerksam zu machen; er ist



240 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

e ———

Theologe genug, um zu wissen, in wie vielfacher Weise die Vater
und Konzilien im Einklang mit der Schrift gerade diese Folge-
rungen bekdmpfen und ausdriicklich von sich weisen: nidmlich
die Gleichberechtigung des freien Willens von seiner Natur aus
fiir das Gute und Bose, so dals letzteres nur durch aulserliche
Beziehungen hergestellt wiirde nnd seine Grundiage als Bioses
in der Natur selber und deren Beschaffenheit nicht tfande. Wire
dies so, dann wiirde allerdings das Gesetz, welches solche Be-
ziehungen von aulsen her hinstellte und somit etwas zu Bosem
machte, was von der Natur des Willens aus dies nicht ist, eine
Schranke fiir den Willen sein; es wire gewissermalsen eine
Grenze fiir denselben und zwar eine sehr beengende, da es alle
Verhilltnisse zu regeln beansprucht; das Gesetz wire dann im
Gegensatze zur Freiheit und berechtigter Mafsen zu bekampfen.

Aber so ist es nicht. Der freie Wille hat als ihm von
Natur innewohnend ein Recht; und dieses Recht wird eben vom
Gresetze gestiitzt und, nach der Sprachweise des Psalmisten,
»gegen die Bosheit der Hochmiitigen verteidigt.“ Und worin
besteht dieses Recht? Darin dals der freie Wille im Bereiche
der Natur das wihble, was zu seiner Vollendung dient. Da
er aber ein Vermogen, ein Konnen des Menschen ist, so ist seine
Vollendung zugleich die des Menschen; — und da der freie Wille
ein verniinftiger ist, so ist seine Vollendung an die Richtschnur
der Vernunft gebunden und besteht in der Vollendung selber
der Vernunft. Nur also zu der so verstandenen Vollendung
und zu dem ihr entsprechenden Guten hat der freie Wille von
Natur aus eine Berechtigung. Von dieser Vollendung abfallen
kann er wohl; niecht weil er précis frei, sondern weil er aus
dem Nichts, weil er geschopflich ist; — aber in seiner Natur
liegt keineswegs ein gleichmaélsiges Recht, abzufallen von seinen
eigenen Vorziigen oder denselben treu zu bleiben; ebenso wie
der Mensch nicht mit dem gleichen Rechte dem Tode verfallt
als er zu leben begehrt.

Dieses Recht nun des freien Willens auf seine eigene Vol-
lendung, soweit dieselbe in der Natur enthalten ist, wird vom
»Gesetze aus aufrechtgehalten; und deshalb tritt das ,,Gesetz*
in das Innerste des freien Willens ein. Denn die Vollendung
eines Dinges ist mit dessen Inuerstem verkniipft; je nachdem
es niher oder ferner steht dem Ausflusse alles Gesetzes, dem
Ewigen, bis iiber die Natur hinaus bis zum Gesetze der Gnade,
welches innerlich den Willen bethitigt und mit der Schluls-
vollendung verkniipft.

Und wie geschieht dieses Eintreten des (esetzes in das



Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 241

—_—

Innere der Freiheit? In uns ist die Vernunft nicht der Wille,
das Auge nicht das Ohr, die Einbildungskraft nicht das verniinftige
Urteil. Das Auge will nur und endlos sehen; das Ohbr nur
und endlos horen; die Einbildungskraft will nur und endlos ein
Ergotzen an Wahngebilden; die Vernunft will nur und endlos
erkennen; der Wille an sich nur und endlos das Gute. Wo
st da ein Vermdgen oder eine Kraft, die hier gleichmifsig
abzuwigen vermag, dals keine dieser Fahigkeiten in ihrem Thitig-
sein iiberwiege? Die Freiheit eben nur kann eine solche Kraftt
sein, das freie Urteil, welches loszulosen versteht jede Féahigkeit
von ihrem einzelnen Gegenstande und sie auf das Beste des
Ganzen zu richten. Aber diese Freiheit ist keine eigen fiir sich
dastehende Kraft; sie ist kein eigen fiir sich, neben Vernunft
und Willen dastehendes, diesen etwa gleichwertiges Vermogen; —
sonst wiirde sie auch ihren eigens entsprechenden Gegenstand
haben, auf den sie endlos gerichtet wére; und die obige Frage
nach der Quelle des gleichmifsigen Abwégens der Thatigkeiten
in den verschiedenen Vermogen kehrte wieder.

Die positive Unterlage der Freiheit kann nur die Verbin-
dung all dieser Vermogen zu jener Thétigkeit sein, welche dem
Besten nicht allein des Willens, nicht allein der Vernunft, nicht
allein des Ohres, des Auges etc. entspricht, sondern dem Besten
des ganzen Menschen, sowie er in seiner Natur aus (Gottes
Hénden hervorgegangen. Nun gerade fiir solche Verbindung
kommt das einigende Element, welches das eine Vermogen
in dessen Thitigkeit gegen das andere abmilst und das Beste
des Ganzen erzielt, vom ,,Gesetze*; und aus ihm also flielst, je
mehr dieses Gesetz das Bild des Ewigen trdgt, die thatsach-
liche Freiheit in dem personlichen Akte. Das Gesetz riihrt ja
eben von jenem Gute her, welches alles Gute als Einzelsein
umfafst und somit die Schlufsvollendung aller freien Geschépfe
bildet. Darin besteht aber gerade die Freiheit, dafs das freie
Geschopf den Weg ,frei“ hat zu seiner Vollendung; und nicht
darin, dals es machen kann, was es verkehrt will; — also ist
gerade das Gesetz die natiirliche Stiitze fiir die Freiheit und
ist nur im Gegensatze zu den leidenschaftlichen Verkehrt-
heiten, welche das Einzelne, Beschrankte hervortreten lassen
vor dem Besten des Ganzen.

Deshalb wiederholt der Psalmist so oft in dem zum Lob-
preise des ,,Gesetzes” geschriebenen 118. Psalm und in den ver-
schiedenen Wendungen, dals die ,,Urteile des Herrn, seine
»,Rechtfertigungen, seine ,Ratschliisse’, seine ,,Zeugnisse®,
»Worte“, , Gebote“ etc. immer aequitas d. h. ,,Gleichmilsigkeit*



242 Das Verhidltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

sind. Nur von oben, vom Gesetze her (denn jedes Gesetz
hat seine ordnende Kraft von Gott, nach Rom. 13), von Gott
her kommt die Loslosung, die Freimachung der einzelnen Ver-
mogen von zu grolser Anhipglichkeii an die jedem einzelnen
seiner Natur nach entsprechenden Giiter, damit sie, so freige-
macht, dem Besten des ganzen Menschen dienen. Nur der
Ewige wirkt ja, obne dafs in der Kreatur etwas vor seinem
Wirken vorausgesetzt werden miifste, dem da Gottes Einwirken
folgte. Er, der Ewige allein, wirkt so, dafs sein Einwirken von
keinem ,,Vor-“ und , Nach“gemessen wird, sondern einzig durch
das thatsdchliche Sein, welches Er verleiht. Er allein also kann
durch sein Gesetz die freie Kreatur so bethitigen, dals all ihr
Vermogen unberiihrt bleibt; dals sie sowohl vorber wie unter
dem Kinwirken wie nachher vollauf das Vermogen behilt,
anders oder gar nicht thitig zu sein. Eben sein Gesetz macht
fret den Willen von der Ubergewalt aller Eindriicke, welche
von aulsen, von den sinnlichen Kreaturen kommen, und vor
dem freien Akt bereits da eine Hinneigung zu einem besondren
einzelnen Gute zuriicklassen, -damit der Wille nicht dieser leiden-
schaftlichen Hinneigung, sondern frei von allem dem seinem und
des ganzen Menschen eigenen Besten folge.

¢c) Die dargelegte Ansicht und der hl Alphons.
Das eben Auseinandergesetzte ldfst sich kurz dahin zusammen-
fassen: Ks gibt nur eine vermittelst des Grundes oder der
Vernunft geregelte Freiheit. Kin solcher (Gegensatz besteht
durchaus nicht zwischen Gesetz und Freiheit, dals der Wille
etwa das eine Mal, von der Vernunft losgelost, thun konnte auf
Grund seiner Freiheit ,was 1hm beliebt* und somit vernunftlos
wirken dirfte, blols eben weil er frei ist; — wahrend er ein
andres Mal da, wo ein Gesetz von seiten der Vernunft vorge-
stellt wird, daran gebunden wire. Xin einheitliches Gesetz
besteht fiir alle freien Akte: jenes ndmlich, welches die Vernuntt
des einzelnen Menschen aufstellt. Ist ein Gesetz nicht klar und
zuverldssig durch die Vernunft vorgelegt; so folgt nicht: Nun
kann ich thun, was mir beliebt, auch gegen die Vernunft, so-
weilt sie sich ausspricht; — sondern es folgt nur: Das aulsen
bestehende (Gesetz verpflichtet an und fiir sich nicht; wohl aber
verpflichtet es, in quantum apprehensum. Den Grundsatz: lex
dubia non obligat, hat noch niemand geleugnet; aber man be-
kimpft den damit getriebenen Milsbrauch, als ob damit aller
Willkiir Thor und Thiir gedffnet wire.

Ein Gegensatz von Gesetz und Freiheit kann somit nur
innerhalb der Vernunft, und nicht abgesehen von der Ver-



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 243

nunft bestehen. Thomas bietet die Grundlage fiir solchen Gegen-
satz in ausdriicklichen Worten: , Die Vernunft kann betrachtet
werden als das Allgemeine auffassend, das bonum in se oder
die ratio boni, wie sie iiberhaupt ja das allgemeine Wesen
immer auffalst; — oder als Richtschnur des einzelnen
Aktes im Menschen mit allen besondren Umstdnden.“

Danach also ist 1. Gott selber Gesetz, weil dem Wesen nach
Freiheit, denn Gott ist dem Wesen nach allumfassend und ein-
zelnbestehend. Gott ist dadurch hochstes Gesetz, weil Er
hochste Freiheit ist und umgekehrt. Soweit also Gott un-
mittelbar auf die Thatigkeit der Kreatur einwirkt, ist da
keinerlei Unterschied, geschweige denn ein Gegensatz von Ge-
setz und Freiheit, so dals Jakobus (1, 25; 2, 12) vom ,,Gesetze
der Freiheit spricht und II Cor. 3. 3 es heilst: ,Wo der Geist
des Herrn ist, da ist Freiheit* (Gal. 4). Dies ist das hochste
Gesetz. Es regelt bis ans Ende, bis zum letzten Zwecke nim-
lich hin die einzelne Handlung, so dals ein weiteres ,Richten®
unmoglich wird nach I Cor. 10: ,,Wird dann etwa meine Frei-
heit noch weiter gerichtet.“ Hier liegt weit mehr der wirkende
Grund des freien Handelns vor, wie der Gegenstand des-
selben; und somit wird dieses Gesetz auch nicht von uns be-
wulsterweise aufgefafst und als Gegenstand gegenwirtig gehalten,
sondern dies geschieht einzig von seiten der Seligen, die da
Gott schauen.

Diesem hochsten (resetze am néichsten steht, bereits als
Gegenstand unsrer Auffassung 2. das Gesetz des Glaubens,
welches nicht in die Natur versenkt worden und somit geeignet ist,
alle einzelnen Handlungen zu durchdringen und auf alle besondren
Fille regelnd angewendet zu werden. Von einer Dispens ist
hier nicht die Rede. Von einem Gegengewichte auf seiten des
Handelnden wegen der einzelnen Umstiinde kann nur insoweit
gesprochen werden, als dieses Gesetz fiir den speziellen Fall
Gegenstand der verniinftigen Auffassung werden, der Vernunft
also irgendwie vorgestellt sein muls, damit es fiir den betr.
Fall verpflichtende Kraft habe.

Sodann kommt 3. das Naturgesetz, welches durch Ver-
mittelung der Natur selber als in 1hr enthalten vorgelegt
wird. An und fiir sich betrachtet nun ist dieses Gesetz eben-
falls von vornherein und ohne Ausnahme verbindlich. Jedoch
Wie die ganze Natur dem letzten Endzwecke d. h. Gott als dem
Schopfer dient, so kann im einzelnen Falle Dispens von seiten
Gottes eintreten; oder vielmehr, wenn Gott der Herr z. B.
den Israeliten anbefiehlt, die Kostbarkeiten der Agypter mitzu-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 111 16



244 Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

nehmen gegen deren Willen, oder dem Propheten, Ehebruch zu
begehen, so ist dies gar nicht mehr Diebstahl oder Ehebruch.
Ferner ist es der Vernunft des Menschen iiberlassen, dieses
in seiner Fassung allgemeine Gesetz auf einzelne Umstédnde an-
zuwenden; wie z. B. das Gebot ,,du sollst nicht toten* nicht
gilt, wenn der Fall der Selbstverteidigung nach dem individuellen
Urteil eintritt, oder das Gebot ,,du sollst nicht stehlen“ nicht gilt
im Falle der dufsersten Not.

Hier also kann ein wahres Abwigen stattfinden und somit
ein Gegensatz: nicht zwischen Gesetz und Freiheit im oben ge-
nannten Sinne; — sondern zwischen dem betr. (Gesetze in seiner
allgemeinen IFassung und dem einzelnen Falle mit seinen be-
sondren Umstdnden. Und nicht das: ,ich will so“ entscheidet,
sondern das durch die Vernunft vermittelte Gesetz des eigenen
endgiltigen Wohles; also strenggenommen die erste Art Gesetz,
soweit es im einzelnen Falle aufgefalst werden kann.

4. Das rein menschliche positive Gesetz nun lafst
offenbar noch weit mehr einen solchen Gegensatz zu, so zwar
dafs da eine wahre Dispens d. h. eine Authebung der verpflich-
tenden Kratt fiir den einzelnen Fall eintreten kann. Denn jenes
alles umfassende Kinzelgut, welches allein durch sein Gesetz die
Freiheit bethiitigen kann, weil es allein die Liicke zwischen der
Allvollendung und dem einzelnen beschrinkten Gute voll iiber-
briickt, wirkt hier in keiner Weise unvermittelt ein, weder indem
es selbst offenbart noch indem es Naturen schafft; sondern die
menschliche Vernunft erst schopft da aus der Natur oder aus
dem Glauben und hat nur insoweit verpflichtende Kraft.

Handeln wir also genau nach den uns zugénglichen Ge-
setzen, so handeln wir eben deshalb mit Freiheit. Denn Jener
ist dann die, wenn auch uns unbewufst, im Willen wirkende Ur-
sache, der da Gesetz und Freiheit in seinem einen einigen Wesen
selber ist.

Dafs nun der h. Alphons, was hier die Hauptsache ist, nicht
ein unbestimmtes Freiheitsgefiihl als fiir den Willensakt ent-
scheidend ansieht, sondern die Vernunft wie die radix und
das principium libertatis betrachtet, geht bereits aus dem 1.
seiner allgemeinen Grundprinzipien im ,,morale systema‘ hervor:
,Wenn die Meinung, welche fiir das Gesetz steht, wahrschein-
licher ist (also mehr die Vernunft fir sich hat) als jene, welche
fiir die Freiheit steht, so miissen wir ohne weiteres die erstere
befolgen. Denn in zweifelhaften Sachen sind wir gehalten, die
Wahrheit zu untersuchen; und wo diese nicht mit Klarheit fest-
steht, sind wir verpflichtet, jene Meinung festzuhalten, welche



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 245

—_— E e = S —

iler Wahrheit ndher ist, und das ist die mehr wahrschein-
iche.*

,Die Wahrscheinlichkeit allein,* heilst es weiter, ,,bietet kein
hinreichendes Fundament, um erlaubter Weise zu handeln. Falsch
ist der den Probabilisten geldufige Grundsatz: Qui probabiliter
agit, prudenter agit.“

Und am Ende des ,morale systema“: ,Bevor der Beicht-
vater irgend einer Meinung folgt, ist er gehalten, die inneren
Griinde zu erforschen (tenetur utique intrinsecas rationes per-
pendere); und begegnet ihm ein Grund fiir die mehr sichere
Meinung (ratio convincens pro tutiore opinione), welchem er nicht
zu antworten vermag; — dann darf er der entgegengesetzien,
die minder sicher ist, nicht folgen; mag auch die Autoritit
mehrerer Morallehrer ihr giinstig sein. In der Antwort auf
den Einwurf des autor ephemeridum, dafs ja in beiden Féllen
das Gesetz als zweifelhaft anzusehen sei und somit nicht ver-
piflichte, also es gleichgiltig sei, ob man der einen Meinung
folge oder der andern, erklirt der Heilige zudem, im genannten
Falle ,,verpflichte nicht das Gresetz précis, sondern die hohere
Wahrscheinlichkeit!, also die klarere Vernunft, der vom Ge-
setze aus einwirkende hohere Grund.

4. Folgerung fiir die Wirksamkeit der Gnade mit Riicksicht
auf die menschlichen Handlungen.

Wir konnen diese Folgerung darlegen an der Hand einer
Stelle aus Thomas, welche die Molinisten mit Vorliebe anfiihren.
Sie steht I, II qu. 9 art. 6 ad III: ,,Gott setzt den Willen des
Menschen in Bewegung wie der allgemeine Beweger zum all-
gemeinen Gegenstande des Willens hin, der da ist das Gute
(sicut universalis motor ad universale objectum voluntatis, quod
est bonum); und ohne diese Bewegung zum allgemeinen hin
kann der Mensch nicht etwas wollen. Der Mensch aber be-
stimmt sich vermittelst der Vernunft dazu, dals er dies oder
jenes wolle, sei dies ein wahres oder nur ein Scheingut. Bis-
weilen aber setzt Gott einige in Bewegung, um etwas Bestimmtes
zu wollen, nimlich ein Gut; wie z. B. dies bei denen der Fall
ist, welche Er durch die Gnade in Bewegung der Thatigkeit
setzt.

Wir stellen dem unmittelbar gegeniiber III C. 9. c. 59:
,Manche verstanden dies nicht, wie Gott ohne Benachteiligung
der Freiheit in uns die Willensbewegung verursachen konne
(quomodo D. sine praejudicio libertatis in nobis motum voluntatis

16*



246 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

causare possit} und waren deshalb der Ansicht, Gott verur-
sache insoweit in uns das Wollen und Vollenden (Phil. 2, 13),
als Er uns verleihe die Kraft zu wollen (virtutem volendi);
nicht aber verursache Er dies so, dals Er mache, dals wir
dies oder jenes wollen (non autem sic, ut faciat nos
velle hoc vel illud), wie Origenes z. B. dieser Ansicht war.
Dies ist eine schlechte Erklarung. Denn Isai, 26 heilst: Alle
unsre Werke hast du gemacht, o Herr. Gott ndmlich gibt nicht
nur die Kraft zu wollen, sondern die Willensthatigkeit
(operationem). Die Verursachung von seiten Gottes erstreckt
sich nicht nur auf das Vermdgen des Willens (potentiam vo-
luntatis), sondern auf den Akt des Willens; dafs wir nidmlich
thatsdchlich wollen.“

Wir haben diese letztere Stelle hier angetfiihrt, wo Thomas
ausdriicklich sagt, Gott mache, also bestimme (per modum causae
agentis s. ob.), dals der Wille dies oder jenes wolle, damit wir
von der ersten Stelle, wo der hl. Lehrer sagt, der Mensch be-
stimme durch die Vernunft sich selber zu diesem oder jenem,
und Gott bestimme nur zum Guten im allgemeinen hin, ein durch-
aus falsches Verstdndnis ausschiie(sen.

Man begegnet jetzt oft genug der Ansicht, man konne von
der scientia media absehen, man miisse jedoch festhalten daran,
dafs Gott wohl im freien Akte zum Guten im allgemeinen,
dem bonum universale oder dem letzten Endzwecke, den Anstols
gebe; der Wille aber bestimme sich dann durchaus von sich
selber, unabhéingig, zum einzelnen besondren Gute. Die Wir-
kung Gottes sei demgemils wie der Wind, der das Schiff des
freien Willens treibt; der Steuermann des freien Aktes aber
lenke kraft dieses Windes von sich aus den Willen, beim
Almosengeben z. B. zur Tugend der Barmherzigkeit oder zum
Laster der Eitelkeit. Also die Anwendung der von Gott
verliehenen Kraft, ihr bestimmter Gebrauch im einzelnen
Falle kdme, mag es sich um Tugend oder um Laster handeln,
gleichermafsen einzig vom geschopflichen Willen. So wiirde die
eine ndmliche Kraft der Sonne da an dieser Stelle dafiir benutzt,
dals Weinreben entstehen; dort an jener Stelle dafiir, dafs Disteln
und Dornen wachsen. Die Kraft der Sonne wire im freien Akte
das Einwirken Gottes.

Diese Ansicht ist grundfalsch: sowohl wenn Gottes
Natur beriicksichtigt als auch wenn die Natur selber des
tfreien Willens betrachtet wird. In der That! Worin besteht
die Natur Gottes? Zum Unterschiede von aller geschiopflichen
Natur darin, dals das thatsidchliche Einzelsein Gottes All-Wesen



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 247

—_—

ist. Gottes Wesen, Gottes Natur ist Einzelsein, Jegliches Wesen
aber kann nur wirken gemils seiner Natur. Also kann gar
nicht Gott unmittelbar eine allgemeine Kraft wirken und deren
weitere Anwendung und Bestimmung bis zum Einzelsein andren
Wesen iiberlassen. Es muls mit der von Gott gewirkten all-
gemeinen Kraft die bestimmteste Beziehung zur Einzelwirkung
verbunden sein. Er kann andern Kriften es verleihen als
Ziwischenursachen mitzuwirken. Aber gerade jenes Moment, wo-
durch das Einzelwesen als einzelnes gegeben ist, das muls wieder,
soweit es etwas Positives ist, von Gott kommen. Kein Geschopt
ist eben dem Wesen nach Einzelsein, so dals es kein andres
sein kann; nur Gott ist dies. Was also in dem Gewirkten macht,
dafs dieses dies ist und nichts andres, d. h. thatsichlich als ein-
zelnes existiert, getrennt vom andren; das grade nur kann,
soll anders die Wirkung der Ursache entsprechen, von dem
kommen, dessen Wesen Kinzelsein ist.

Zudem ist Gott bestimmteste Thatsdchlichkeit. Sagen
also, von Gott kime nur das ganz Allgemeine, Unbestimmte im
Akte; von der Kreatur kime das Entscheidende, Bestimmende,
Anwendende auf die einzelnen besondren Fille; — ist ebenso
viel als Gottes Wesen zu einem geschopflichen machen und um-
gekehrt. In der That! Was thut deun der Wind beim dahin-
segelnden Schiffe? Folgt ihm etwa das Schif? Wird ihm das
Endergebnis des Fahrens, dals nimlich dieser und nicht jener
Hafen erreicht wird, dhnlich? In keiner Weise. Der Idee des
Steuermanns folgt vielmehr das Schiff; der von ihm vorgezeich-
neten Richtung wird &hnlich der Lauf des Schiffes. Die Luft,
welche in die Segel bldst, ist nur Werkzeug, beliebig ge-
brauchtes Werkzeug.

Oder ist etwa der Freiheit die angedeutete Ansicht giinstig?
Sie ist ganz und gar gegen die Natur des freien Willens. Die
Bezichung auf das Gute im allgemeinen, das bonum commune,
st ja notwendig dem Willen; sie ist mit Naturnotwendigkeit
gegeben. Macht oder erhadlt Gott also nur diese, namlich die
Richtung auf das Gute im allgemeinen, so kommt von IThm das
Notwendige im Willensakte und nicht das Moment des Freien
im Willen. Und da das Einwirken Gottes notwendig fiir alles
Kreatiirliche die Richtschnur und das Mafs sein mufs, so wire
im gegebenen Falle der freie Willensakt ein notwendiger; d. h.
ein in sich selbst den herbsten Widerspruch tragender.

Die ganze Ansicht ist eine villig nichtssagende. Man
will die Freiheit dadurch erkldren; und was thut man anstatt
dessen? Man negiert jeglichen Grund, jeglichen Ausgangspunkt,



248 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

jegliche Moglichkeit fiir den freien Akt. Grade diese Beziehung
zum allgemeinen Guten macht ja, dafs der Wille von sich aus
zu keinem besondren Guten hingeneigt ist; sie macht, dals
er nichts Einzelnes, Besondres will. Und kraft dieser
allgemeinen Richtung soll nun der Mensch etwas KEinzelnes
wollen; sie soll der Wind sein, sie, die absolute Indifferenz,
welcher den freien Willen von der Indifferenz entfernt!

Da nehmen wir lieber die zwel scheinbar widersprechenden
Stellen des hl. Lehrers zusammen; und wir werden durch die
Verbindung beider leicht erkennen die ganz eigengeartete Wirk-
samkeit der Gnade, wie Thomas dieselbe aufstellt.

In der ersten sagt er, Gott bewege den Willen als allge-
meiner Beweger (universalis motor) zum allgemeinen Gute hin.
An der zweiten, Gott mache, dals der Wille nicht nur die Kraft
habe zu wollen, sondern dals er thatsiichlich dies oder jenes
wolle. Was folgt daraus? Nichts andres als dies: Gott be-
wegt so den Willen zu einem einzelnen besondren Gute, also
zu dem entsprechenden Willensakte, dafs Alles in diesem Willens-
akte, was schlechthin gut ist, was auf den letzten Endzweck
geht, was an positiv Thatsachlichem darin sich findet, dals alles
dies bis zum Einzelsten herab der bewegenden Kraft Gottes
gedankt ist. Das Almosengeben ist etwas Gutes; — das ist
unmnittelbar von Gott. Ich will das Gute d. h. meine eigene
Vollendung; — das ist unmittelbar von Gott. Ich wahle auf
Grund dessen, weil es gut ist, das Almosengeben; — was in
diesem meinem Wiahlen gut ist d. 1. was wirklich das Gute als
Beweggrund hat, das kommt von der einwirkenden Kraft Gottes.
Ich nehme die Miinze, ich strecke die Hand aus, ich reiche sie
dem Bettler, ich fiilhle Genugthuung wegen meines guten Werkes
u. s. w. — was darin gut ist bis ins Einzelste hinein, das be-
steht auf Grund des Einwirkens Gottes. Gott ist, sagt Thomas,
,der allgemeine Beweger zum allgemeinen Gaten hin,“ er sagt
nicht, Gott sei der Erschaffer einer stummen Richtung auf das
allgemeine Gute. Nein; Gott bewegt, setzt in Thatigkeit den
Willen zum allgemeinen Gute. Ein solches In-Bewegung-setzen
aber schlielst immer die Richtung auf etwas Einzelnes ein.

Wie also kann Thomas sagen, ,der Wille bestimme sich
selber zu dem oder jenem“? Er fiigt jenes Moment erklirend
hinzu, was im Willen unmittelbar seinen Grund hat: ,sei dies
ein Schein — oder ein wahres Gut“, wozu namlich der Mensch
durch die Vernunft sich bestimmt. Dals ich im freien Akte das
Gute wollen kann, aber auch das, was nur dem Scheine nach
ein Gut, in Wirklichkeit ein Ubel ist; — das ist von mir.



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 249

Dafs ich ein einzelnes Gut erwihle, aber zugleich damit ein
andres von meinem thatsdchlichen Streben ausschlielse; —
das ist, dieses Negative ist von mir. Deshalb gebraucht
Thomas in der ersten Stelle die Disjunktive, ,dies oder jenes‘
in Verbindung mit dem Worte determinare; denn ich kann mich
nur so zu diesem bestimmen, dals ich jenes ausschliefse. Spricht
er aber von der alleinigen Wirkung der gottlichen Kraft, so
gebraucht er determinare ad aliquid (s. ob.); denn unter der
bestimmenden gottlichen Kraft, soweit sie einwirkt, bleibe ich,
auch beim Waéhlen eines besondren Gutes, in lebendiger Ver-
bindung mit dem Allgute, schliefse also eigentlich nichts aus.
Dals ich ferner mehr thétig sein kann und weniger; was also
in meinem Akte an Entwicklungsfihigkeit, an Unvollkommnem
ist, das kommt von mir.

Dies ergibt sich auch bei der ersten Stelle aus dem un-
mittelbar Folgenden, was freilich die Molinisten nicht immer
anzufithren pflegen. Thomas figt hinzu: ,,Die Gnade bestimm¢
auch zu dem besondren Gute.“ Schadet denn die Gnade
der Freiheit? Nein; sie macht vielmehr frei. Nun also kann
das Bestimmen zu einem besondren einzelnen Gute von seiten
Gottes von vornherein nicht der Freiheit schaden, da es ja der
Gnade zukommt. Hier kldrt sich erst vollstindig auf, warum
Thomas dies und in welchem Sinne er es vorausgeschickt hatte,
dafs der Mensch sich durch die Vernunft zu dem oder jenem
bestimmt. Was dient im freien Akte; und was ist wirklich
frei? Du gibst ein Almosen. Das klagende Wort des Bettlers
dient dazu, deine Aufmerksamkeit zu erregen. Die Augen
dienen, um die Miinzstiicke im Portemonnaie zu unterscheiden,
Dies dient wieder der Handbewegung, mit der das betreffende
Stiick ergriffen wird. Das Geldstiick dient der Abhilfe des
Elends, dem Geize, der Trunksucht im Bettler. Liegt in allen
diesem das Moment des Freien? Nein. Was frei ist, dient
nicht. Was frei ist, das ist Selbstzweck. Was frei ist, wird
nicht gebraucht und angewendet, sondern braucht und wendet
an. Was frei ist, schlielst in sich selbst das endgiltig be-
stimmende Moment ein und wird nicht mehr von aulsen her
bestimmt, weder zum Guten noch zum Schlimmen. Warum?
Weil eben das freie Vermogen unbeschrinkt ist, weil es schlecht-
hin auf alles Gute geht, also von einem ,andern*“ gar nicht
gebraucht oder benutzt werden kann. Jene Thitigkeit des Ohres,
der Augen, der Hand etc. ist insoweit frei, als sie ,unter der
Richtschnur der Vernunft auf den Willen bezogen wird und so-
mit auf das Gute im allgemeinen (I, I qu. 18 a. 6. u. sonst oft)*.



250 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas etec.

Die Natur nun, das haben wir in der zweiten Vorbemerkung
gesehen, schlielst in sich nicht ihren letzten Endzweck ein. Es
ist gemils ihrem ganzen KEinflusse und Bereiche ihr eigen, noch
weiter einem andern Zwecke zu dienen. In ihr kann sich also
gar nicht ein erstes Prinzip freier Thétigkeit finden; denn was
seinem Wesen nach selber zu dienen berufen ist, kann nicht
frei machen. Thomas also spricht da von der natiirlichen
Vernunft, soweit dieser noch Unvollkommenheit, noch Bezieh-
barkeit zu andrem, Fremdem hin anhaftet. Die Natur kann
freie Thatigkeit im Menschen entfalten, insoweit sie kein Hindernis
entgegensetzt dem wahren letzten KEndzwecke und somit ihr
Thiitigsein noch beziehbar und bestimmbar bleibt diesem End-
zwecke gegeniiber. Insofern also Unvollkommenheit, weitere
Bestimmbarkeit dem freien Akte eigen ist, kommt er vom Men-
schen, bestimmt die Vernunft sich selbst zu dem oder jenem.

Der Einfluls der Gnade aber bezieht auf das bestimmte Gut
des gottlichen Wesens, auf das Endgut; nicht mehr auf ein Gut
im allgemeinen, sondern auf ein besondres einzelnes GGut, welches
alles Gut umfalst und nicht mehr weiter bestimmbar ist, also
diese Unvollkommenheit nicht mehr hat, dienen zu miissen.
Sie gibt die wahre, wirkliche schrankenlose Freiheit im sitt-
lichen Handeln; wéahrend die Natur in etwa dazu das Thor
offnet, indem sie durch die natiirliche Vernunft uns sagt, der
letztgiltig das All abschlief[sende Endzweck sei nicht in ihr.

Alle Vermogen der Natur werden vermittelst des freien
Aktes lebendig wirksam unter der hohen Kraft der Gnade. Denn
was nur negativ die Natur ausdriickt, dafs in ihr nimlich der
letzte Endzweck nicht sei, dies besagt in positivster Weise
die Gnade; mit ihr ist ohne weiteres der Endzweck gegeben.
Je hoher aber ein Zweck, desto tiefer durchdringt seine Kraft
das zum Zwecke Hingeordnete. Da also die (Gnade als wirk-
same Kraft dem schlechthin hochsten Endzwecke entspricht, zu
dem alles Sein in der Beziehung des Zweckdienlichen steht, so
dringt sie in alles Sein und durch alles hindurch am tiefsten.

Schlufsbemerkung.

Am sonderbarsten in der Schrift des P. Palmieri beriihrt
dhnlich wie in andern solchen Werken die Art und Weise,
Augustin und Thomas zu citieren. Wir haben bereits 1m 4. Bd.
des ,,Wissens Gottes und in der ,,Einleitung zur katholischen
Wahrheit“ sowie in eigenen Artikeln Gelegenheit genommen,
die Citationen Schneemanns zu beleuchten, auf die Palmier:



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 251

S. 483 sich beruft. Schneemann citiert Stellen aus den Schwierig-
keiten oder Einwiirfen, die Thomas sich macht, ais dessen Aus-
spriiche. Bei andern Stellen ldlst er entscheidende Worte aus,
die das Gegenteil vom Gewollten enthalten. Andre noch werden
bis zu einem gewissen Worte angefithrt und ergeben mit dem
Texte, der folgt und nicht angefiihrt ist, einen ganz verschie-
denen Sinn. Andre enthalten fiir denjenigen, der genau zusieht,
das offenbare Gegenteil von dem, was bewiesen werden soll,
und man verdeckt dies, indem man vorher oder nachher ein
Wort einschiebt; wie z. B. zum determinare das ,ad unum“, so
dals man aut den ersten Blick glanben mdéchte, Thomas spreche
vom determinare ad unum, was Naturnotwendigkeit einschliefst,
wihrend er thatséichlich nur vom determinare spricht.

Palmieri folgt grofstenteils dieser Methode, um zu bewei-
sen, dals ,,5. Thomas satis alienus appareat a commentis Thomi-
starum.“

Wir wollen blofs ein Beispiel vorfiihren, und zwar S. 384:
Virtus volendi a solo Deo causatur. Velle enim nihil alind est
quam inclinatio quaedam in objectum voluntatis, quod est bonum
universale. Inclinare autem in bonum universale est primi mo-
ventis, cui proportionatur ultimus finis . . . . Da stehen Punkte.
Offenbar ist hier nur die eine Primisse begriindet, ndmlich dals
die Kraft zu wollen von Gott kommt. Was daraus gefolgert
wird, lafst Palmieri aus. Und dies ist gerade die Hauptsache.
Wie wir oben an zwei ganz dhnlichen Stellen gesehen, folgert
Thomas aus diesem Vordersatze: ,,Gott verursacht die Kraft zu
wollen“ diesen andern Satz: ,,Also verursacht Er allein auch,
ohne die Freiheit zu benachteiligen, das Wollen, die \V]llem—
bew eg'ung (motum voluntatis) selber und zwar pler modum
agentis d. 1. in der Weise der einwirkenden Ursache.*

Statt dessen aber fihrt P. nach den Punkten fort: Unde
utroque modo proprium est Dei movere voluntatem sed maxime
secundo modo, interius eam inclinande. Da nun die Kraft zu
wollen, virtus volendi, nichts andres ist wie (nach den obigen
Worten des hl. Thomas) die Hinneigung zum Guten im allge-
meinen; so lafst P. den hl. Thomas die Thesis, ob Gott den
freien Willen in Bewegung setzen kann, folgendermaflsen be-
weisen: ,,Die Kraft, um zu wollen, ist von Gott allein verursacht;
denn diese Kraft ist eben die Hinneigung zum Guten im allge-
meinen; also verursacht Gott im Willen die Hinneigung zum
Guten im allgemeinen und somit die Kraft, um zu wollen.
Thomas aber schliefst da von der Verursachung der Kraft auf
die In-Thatigkeit-Setzung dieser selben Kraft d. h. auf die



252 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

Verursachung der Thiatigkeit dieser Kraft. So ist das Maler-
talent in einem Menschen, welches diesem die Kraft gibt zu
malen, auch die nédchste wirkende, in Thatigkeit setzende Ur-
sache dafiir, wenon dieser wirklich malt. So ist die Kraft im
Korper, welche der Hand die Gewalt gibt, etwas festzuhalten,
auch ebendeshalb die nachst wirkende Ursache, wenn die Hand
wirklich etwas festhilt.

Es ist bedauerlich, dafls ein System wie der Molinismus die
reichen Krafte des Herrn Verfassers hindert, sich in den Dienst
der Gnade zu stellen. Der Molinismus ist feindselig der Gnade
und der Freiheit: Der ersteren, weil er sie ihrer eigensten
Wirksamkeit berauben mochte, den freien Akt im Willen zu
einem wahrhaft thatséichlich freien zu machen; — der Freiheit,
well er sie von ihrem Quell zu trennen versucht. Der Moli-
nismus macht aus Gott einen Herrn, der dem Blinden ein Fern-
rohr gibt und sagt, nun schaue die Pracht des Himmels an.
Der Molinismus will keine aus sich wirkende Gunade im Willen,
die dessen Natur durchdringen und erheben konnte; die Natur
des Willens, die doch fiir die Seligkeit unfihig und gleichsam
blind ist, ldfst er unangetastet und macht aus der Gnade nur
dulsere Hilfsmittel, nur von aulsen, hochstens von der Vernunft
her tonende Lockrufe, die nichts niitzen konnen. Und dabei
fdllt er noch in einen verderblichen Kreisschlufs. Er erkennt
an, dals das initium fidei von Gott kommen muls; und mit dem-
selben Athem wehrt er sich dagegen, dafls der Wille von der
gottlichen Gnade aus von vornherein in wirksamster Weise be-
stimmt werde.

,Der Glaube gehort ja eben dem Willen an®, sagt Augustin
und mit ihm alle Theologen. Nur weil jemand will, glaubt er;
nicht aus einem iiberzeugenden Grunde in der Vernunft. Also
nicht von der Vernunft geht die iibernatiirliche Erleuchtung aus,
sondern vom Willen. Der Molinismus aber will tiir den Willen
keine selbstdndige Gunade, sondern nur auf Grund des Vorstellens
von seiten der Vernunft, ab objecto. Der Anfang des Heiles
also kommt nach dem Molinismus selber vom Willen, der die
Vernunft veranlafst, den Glaubenssitzen zuzuvstimmen, und geht
also von da in die Vernunft iiber; seinerseits aber bedarf nach
dem nédmlichen Molinismus der Wille immer einer vorhergehenden
Erleuchtung durch die Vernunft; letzterer wird nicht von einer
unabhéingig aus sich wirksamen Gnade bestimmt.

Faflst so der Molinismus Gott wie etwas fiir den Willen,
also fiir das auf den Zweck gerichtete Vermogen aulsen Stehendes
auf; so findet der Thomismus mit dem Psalmisten seine ganze



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 253

Freude darin, Gott so recht im Innersten des Willens wirken
und den freien Akt begriinden zu lassen. Gott gibt seine Ge-
setze; und zwar Gesetze iiber alle Kraft der Natur hinaus. Aber
zugleich verleiht Er aus den Schitzen seiner GGiite eine aus sich
wirksame und nicht ihre Wirksamkeit erst vom geschaffenen
Willen erwartende Kraft. Und in dieser iiber die ganze Natur
erhabenen Kraft gewinnen alle natiirlichen Vermdgen neue, er-
habene, und trotzdem je ihrer Natur entsprechende Wirksamkeit;
kommt ja doch diese Gnadenkraft von dem, der alle Naturen
geschaffen. Wahrhaft die goldene Mitte hélt der Thomismus
ein, der den Willen nicht ertotet werden lédlst; aber auch ihn
nicht von Gottes Einwirken trennt, sondern ihm gerade durch
dieses Einwirken Leben und Kraft gewidhrt. Er halt die Mitte
ein, denn er verteidigt in der Gnade das Bild der ewigen Kraft
desjenigen, von dem es heilst: ,Der Stab des Gleichmalses
ist der Stab deiner Herrschaft. Virga aequitatis virga regni
tul. (Hebr. 1, &)

>k g e



	Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur Moralwissenschaft [Fortsetzung]

