Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und
Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen
Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus

[Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BHGSBR R RnRn R

DIE PHILOSOPHISCHEN REFORMVERSUCHE DES
NIKOLAUS CUSANUS UND MARIUS NIZOLIUS.

ZUR INDIREKTEN RECHTFERTIGUNG DER
PERIPATETISCHEN PHILOSOPHIE.

ERSTER TEIL.
DIE THEOSOPHIE DES NIKOLAUS CUSANUS.

Von

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

—_— G

11,

Die Lehren von Gott, dem Weltall und dem
Menschen.

Da,s Endliche ist Symbol des Unendlichen. Wir bedienen
uns daher der vom Endlichen hergenommenen Bilder und Gleich-
nisse, vor allem der mathematischen, der Figuren und Zahlen,
um das Unendliche zu erkennen. ,Die sichtbare Welt ist ein
Abbild der unsichtbaren. Daher kann das Unsichtbare durch
Symbole erkannt werden; denn alle Dinge stehen in einem uns
freilich unbekannten Verhidltnisse zu einander, so dafls aus allen
das eine Universum sich herstellt und alle in derm Selbstgrolsten
das Selbsteine sind (in ipso maximo ipsum unum). Grolsere
Festigkeit als das sinnlich wahrgenommene und in einem be-
stindigen Schwanken begriffene Materielle besitzt das Abstrakte,
zu welchem das Mathematische zu rechnen ist. Aristoteles selbst,
der, um originell (singularis) zu erscheinen, seine Vorginger,
Pythagoras und die Akademiker bekimpfte (eine Aulserung, in
welcher sich die sonst verhiillte Antipathie des Cusaners gegen
den ,,Philosophen” unwillkiirlich Luft macht), bedient sich doch
des Gleichnisses von den Zahlen, um den Unterschied der Arten
zu erkldren. Auf diesem Wege der Alten hat man sich dem-



220 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus,

nach in der Untersuchung der gottlichen Dinge am passendsten
der mathematischen Zeichen wegen ihrer unzerstorbaren Gewils-
heit zu bedienen. De doct. ign. 1. I. c¢. 11,

Im mathematischen Symbole aber erkennen wir, dafs im
Unendlichen das Grofste und Kleinste znsammenfallen und iiber-
haupt die Gegensitze identisch sind. Das Unendliche ist iiber
die Gegensiitze erhaben, indem es dieselben in sich identifiziert
und dadurch aufhebt. Die Art und Weise, wie sich Nikolaus
dieses Prinzip zu begriinden bemiiht, haben wir zum Teil bereits
kennen gelernt. Wir fiigen dem Gesagten noch folgendes bei.
Da das Grifste, so lautet ein Argument, nicht grofser und kieiner
sein kann und dasselbe vom Kleinsten zu sagen ist, so sind
Grofstes und Kleinstes dasselbe: ein Fehlschlufs, in welchem in
der zweiten Figur ohne eine negative Primisse geschlossen wird.
Das ndmliche gilt vom folgenden Argument: Denkt man sich
vom Grofsten und Kleinsten die Quantitdt hinweg, so bleibt der
Superlativ und siec fallen zusammen. De doct. ign. . 1. c. 4.
Wiirdig reiht sich an diese beiden ein drittes Argument. Das
Identische ist verschieden vom Nichtidentischen (Verschiedenen),
also mit ihm dasselbe (verschieden, nichtidentisch ndmlich). De
genesi t. I. fol. 69 b,

Das Grolste ist iiber allen Gegensédtzen, auch dem der Be-
jahung und Verneinung; denn das Grofste ist alles in Wirklich-
keit. Es ist daher dasselbe, zu sagen: (ott ist am meisten Licht,
und zu sagen: er ist am wenigsten Licht, wiewohl dies das
Denkvermégen des menschlichen Geistes ibersteigt, der auf
rationalem Wege das kontradiktorisch Entgegengesetzte nicht
zu vereinigen vermag. (Doct. ign. I. 4.)

Im Unendlichen fallen Linie, Dreieck, Kreis und Kugel zu-
sammen. Das unendliche Dreieck ist unendliche Linie, denn ist
cine Linie des Dreiecks unendlich, so sind es alle iibrigen, die
unendlichen Linien aber fallen zusammen, sind eins. Das un-
endliche Dreieck ist Kreis. Stellen wir uns ein Dreieck vor,
dessen Winkel mit a b ¢ bezeichnet sind, so sei a b eine un-
endliche Linie; wiirde nun b bis zu seinem Anfang um a herum-
bewegt, so entstiinde ein grofserer Kreis, von dem b ¢ ein Telil,
und als Teil eines unendlichen Bogens, gerade, sowie als Teil
eines Unendlichen selbst unendlich und somit gleich dem ganzen
Umtfang ist. Da nun weiterhin der ganze Umfang eine gerade
Linie 1ist, so ist er mit a b gleich, und die gerade Linie, die
Dreieck ist, ist auch Kreis, und wie sich ferner ergibt, Kugel.
(L. ¢ c. 13. sequ.)

Wir brauchen diese mathematische Symbolik nicht weiter



Mathematisches Symbol des Gottesbegriffs. 221

zu verfolgen, um einzusehen, wohin sie fiihrt, namlich zum unter-
schiedslosen Chaos, zum Nichts. Vom mathematischen Standpunkt
betrachtet, sind diese Betrachtungen unbrauchbar und wertlos;
denn mit der Linie, die Dreieck, Kreis und Kugel ist, kann der
Mathematiker nichts anfangen. Beruhen doch selbst die Fiktionen
des Infinitesimalkalkuls auf der Voraussetzung, dals die Natur
der Grofse (des Dreiecks, Quadrats u. s. w.) im Unendlichen
nicht verdndert werde. Auf dem Wege jener bodenlosen mathe-
matischen Spekulationen liefse sich z. B. beweisen, dals der nach
einer Seite ins Unendliche verlingerte Hebel einer unendlichen
Last das Gleichgewicht halte. Es sind Suppositionen, die sich,
von jeder festen Grundlage abgelost, ins Nichts verlieren. KEs
ware schlecht um unsere Gotteserkenntnis bestellt, wenn der
Begriff des Unendlichen keine solidere Basis besitzen wiirde.

Der im mathematischen Symbol gefafste Begriff des Unend-
lichen erweist sich bei néherer Betrachtung als ein triigerisches
und gefihrliches Irrlicht, wie denn iiberhaupt gesagt werden
mufs, dafls kein Begriff oder angebliche ,Idee” grofseren Téu-
schungen ausgesetzt ist, als der Begriff des Unendlichen. Wir
begreifen daher vollkommen, warum die (eschichte der Mathe-
matik wiederholte Versuche aufweist, in der hoheren Analysis
ohne diesen Begriff auszukommen. Der Weg, zum wahrhaft
Unendlichen zu gelangen, ist in allen Féllen ein anderer, als der
vom Cusaner eingeschlagene. Wir stehen zunadchst den Dingen
mit 1hren ganz konkreten HKigenschaften, den Korpern mit ihrer
dreifachen Ausdehnung, Schwere, Beweglichkeit u. s. w. gegen-
iiber. Wir haben es also nicht mit blofsen Zeichen und Sym-
bolen, sondern mit Realitditen zu thun. Von diesen endlichen
Realititen kommen wir nun allerdings auf dem Wege der Kau-
salitidt zu einer unendlichen Realitdt hiniiber, erkennen jedoch
nur das Dasein, nicht das Wesen derselben. Wir erschlielsen
die unendliche Vollkommenheit der ersten und hochsten Ursache,
ohne jedoch imstande zu sein, die innere Moglichkeit eines un-
endlichen Seins direkt nachweisen zu konnen. Jene Methode
aber, die sich durch blofse Negation der Grenzen des Endlichen
zum positiven Begriffe des Unendlichen emporzuschwingen ver-
meint, bietet uns statt des wahrhaft Unendlichen das Bestimmungs-
lose, in welchem die endlichen Wesenheiten untergegangen sind,
ohne dafs eine unendliche Wesenheit daraus aufgegangen wire
oder je aufgehen konnte.

Betrachten wir indes ‘genauer den fiir die weitere Entwick-
lung der Lehre des Cusaners bedeutsamen metaphysischen Sinn
jener mathematischen Erorterungeu. Gott, der Unendliche, im



222 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

mathematischen Bild Symbolisierte, wird nadmlich nicht als trans-
cendente, wirkende Ursache, sondern als Prinzip des Seien-
den bestimmt. Das gegebene Sein bewegt sich in Gegensiitzen,
die in ihm in verschiedener Mischung oder Spannung, in ihrer
Reinheit aber aufser ihm in absoluter Identitdt sind. Wire die
Frage nicht verfritht, so wiirden wir uns selbst einwenden: also
doch eine transcendente Gottwirklichkeit! und antworten: nein,
sondern eine Idee, eine blolse Moglichkeit an der Stelle Gottes.
Alles werdende Sein bewegt sich zwischen Gegensitzen, aber
diese (regensitze sind nicht identisch. Man hat das Gréfste und
Kleinste vom Standpunkt der hoheren Mathematik erzeugende
Prinzipien der Grolse aulserhalb der Grifse genannt. Hs ist
dies aber nur eine Betrachtungsweise, die eine gewisse Be-
rechtigung in methodischer Absicht haben mag, zur Erklarung
des realen Werdens jedoch nicht ausreicht. Die immanenten
Prinzipien des realen Werdens sind erstens andere, als jene,
woraus man sich in abstracto Zahl und Grifse entstehend
denken mag, nicht das Gréfste und Kleinste, sondern Privation
und Form, und diese sind weder in den Dingen noch aulser
ihnen 1dentisch; zweitens geniigen diese Prinzipien ohne eine
transcendente bewegende Ursache nicht, um den Werdeprozels
zu erklaren. Wir sagen: transcendente Ursache, denn es liegt
im Begrifte der wirkenden Ursache, verschieden von und aufser
halb der Wirkung zu sein, so dalsy; wenn Gott als Ursache der
Dinge gedacht werden soll, die Transcendenz Gottes als unver-
meidliche Folgerung sich ergibt.

Umgekehrt ist einleuchtend, dafs, wenn Gott als Prinzip
der Dinge, nicht als Ursache bestimmt wird, also nach Analogie
der numerischen Einheit in ihrem Verhaltnis zur Zahl, des Punktes
zur Grofse, in ihn jene Gegensitze hineingetragen werden miissen.
In diesem Falle wird die unendliche Einheit mit Recht sowohl
als das schlechthin Kleinste und daher als Grund und Anfang
aller Zahl, als auch als das schlechthin Grofste, und folglich als
deren Ende und Grenze bezeichnet. (S. Clemens a. a. O. 5. 53.)
In demselben Sinne ist dann zu sagen, die Ewigkeit sei Einheit
des (punktuellen) Jetzt und seiner endlosen Ausbreitung, die
Unermefslichkeit Einheit des Punktes und der unendlichen Aus-
dehnung; allgemein gesprochen: das unendliche Sein Einheit des
potenziellen und aktuellen Seins, wie es der Cusaner selbst in
der spéter zu erorternden Formel des Possest ausgesprochen hat.
(8. Excit. 1. 8 ex sermone. Pax Dei, qui exsuperat t. IL. f. 153 a,
wo es heilst, das Sein sei stabil wie das Nun, das unmittelbar von
Gott ist. Die Zeit ist Explikation des Nun, wie die Zahl des Eins.)



Gott Prinzip des Seienden. 223

Zu dhnlichen Auffassungen sehen wir auch neuere Denker
fortschreiten, die einen dem des Cusaners dhnlichen theosophischen
oder ontologischen Standpunkt einnehmen. P. Gratry, dessen
philosophisches Denken im Ideenkreise seines Ordensgenossen
Malebranche sich bewegt und der mit Nikolaus die Vorliebe fir
das mathematische Symbol des Unendlichen teilt, betrachtet die
Prinzipien des Quantitativen, als welche ihm das unendlich Kleine
und unendlich Grolse gelten, als die Prinzipien des Werdens in
Zeit und Raum und bezeichnet sie als die ins Endliche hinein-
scheinende Ewigkeit und Unermeflslichkeit Gottes. ,,Was ist,
frigt er, das infinitesimale Element einer, gleichviel welcher,
Bewegung? Was sind diese unendlich kleinen Bewegungen, die
sich nicht verriicken? Was sind sie anderes als die Prinzipien
der Bewegung? Ja, diese unbeweglichen Prinzipien der Bewe-
gung, diese Prinzipien der iiber alle Ausdehnung erhabenen Aus-
dehnung, diese Prinzipien der iiber Zeit und Mafls erhabenen
Dauer, sie sind die im Hintergrunde des Raumes durchscheinende
Unermelslichkeit selbst, die im Hintergrunde der Zeit, ihrem ge-
schaffenen Bilde, durchscheinende Ewigkeit und die unendliche
Kraft Gottes im Hintergrunde der endlichen Krifte und Bewe-
gungen. Die Vernunft beriihrt hier also den unbeweglichen
Beweger, der durch seine Kraft auf die, wie jedes Geschopf, in
thm sich bewegende Materie wirkt.“ (Gratry, Studien, Erkenntn.
des Menschen in seiner Denkthdt. Bd. II. 8. 99.) Wie Nikolaus,
so glaubt deshalb auch Gratry von jedem gegebenen Endlichen
ohne Vermittlung (eines Schlusses) sich zum Unendlichen auf-
schwingen zu konnen: ,,Im Grunde ist jede wahre wohl erwogene
Idee in uns, gleichwie auch jedes Geschopf und jede Bewegung
der Geschopfe, alles ist ein Beweis fiir das Dasein Gottes.”
(A. a O. 8. 137)

Scheint denn nicht in der That Gott als Ursache alles Seins
und als das Sein schlechthin auch Prinzip der Dinge zu sein?
Selbst der hl. Thomas scheint dies anzunehmen, denn an der
Stelle, wo er in der theologischen Summe die Frage beriihrt
(I qu. 3 art. 5), stellt er nur in Abrede, dals Gott in irgend
einer Gattung, wie z. B. Punkt und Linie in der Gattung des
Quantitativen Prinzip sei, und erklart sogar ausdriicklich, Gott
sei Prinzip des ganzen Seins und falle deshalb auch nicht in-
direkt unter irgend eine Gattung des Seienden. Der hl. Thomas
aber betrachtet Gott als transcendentes Prinzip, und ist weit
davon entfernt, zuzugeben, dals irgend eine Analyse des End-
lichen zum Unendlichen fiihre. Das Dasein Gottes ist ihm Sache
der Beweisfiihrung, nicht aber der blolsen Abstraktion im Sinne



224 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

des Cusaners und Gratrys, d. h. der Verunendlichung des End-
lichen durch Aufhebung der Schranken des Endlichen, ein Prozels,
der nur zum Allgemeinen, nicht aber zum wahrhaft Unendlichen
zu fithren vermag; denn die Wesenheiten der Dinge sind an sich
endlich, wiewohl sie dem Stoffe gegeniiber, in welchem sie ver-
wirklicht werden, eine gewisse, relative Unendlichkeit besitzen,
die durch den Stoff eingeschrinkt, verendlicht wird. Auf dem
Wege des Cusaners gelangt man zu Abstraktionen, nicht zu einer
transcendenten und lebendigen Realitit, wie es das wahrhaft
Unendliche ist, und die erste und hochste Ursache der Dinge sein
mufs. Noch mehr und Schlimmeres: wird die Quelle des Seins
als konstitutives Prinzip statt als wirkende Ursache des Seienden
bestimmt, so kann dies, nur um den Preis der Identifizierung
von Sein und Nichts geschchen; denn in einem gewissen Sinne
sind Sein und Nichts die Angelpunkte, um die sich alles uns
umgebende Sein dreht. Auch vor dieser Konsequenz schreckt
der Cusaner nicht zuriick, indem er die coincidentia oppositorum
in ithrem ganzen Umfange, also auch von den hochsten Gegen-
sitzen des Seins und Nichtseins behauptet. (De doct. ign. 1. 1.
c. 6: quomodo intelligi potest maximum non esse posse, cum
minime esse sit maxime esse?) Dals aber Nikolaus Gott als
konstitutives Prinzip des Seienden betrachte, kann nicht bezweifelt
werden. Gott ist, so fithrt er in der Schrift: Idiot. de Sapient.
aus, Prinzip des Seienden, wie die Einheit Prinzip der Zahl,
die Gewichts- und Malseinheiten Prinzipien des (Gewichtes und
Maflses (Ed. cit. t. 1. fol. 75 b) sind.

Dem Seinsbegriff des Cusaners gemals, der kein anderer
ist als der eleatische, und dem er auch dann treu bleibt, wenn
seinem spekulativen Blicke das Eine in die unendliche Vielheif
der Individuen sich verwandelt oder der Universalismus in einen
schrankenlosen Individualismus umschlagt, ist das Kleinste im
Grolsten das Grofste, die absolute Moglichkeit ist im Grofsten
die absolute Wirklichkeit selbst. Aus diesem Prinzip folgt die
ganze Gotteslehre. Wie in der grofsten Linie ein Fuls nicht
grofser ist als zwei, s0 ist jede Essenz in der grofsten die grolste.
(De doct. ign. 1. 16.)

Hieraus flielsen ,,Folgerungen voll tiefer Weisheit“. Das
Grolste ist der rationale Grund und als solcher das Mals von
allem. Das Grofste ist in jedem und in keinem Dinge heilst
soviel als, da das Grofste in demselben Verhiltnisse in jedem
Dinge ist, in welchem jedes Ding in ihm ist, und es dieses Ver-
hiltnis selbst ist, so ist das Grolste in sich selbst. Alles par-
tizipiert am Sein. Nehmen wir dieses Partizipieren hinweg, so



_—

Gott Prinzip des Seienden. 225

bleibt das einfachste Sein, die Wesenheit der Dinge iibrig. Die
Dmge partizipieren demnach am Sein nicht so, dals sie ein
eigenes, wenn auch verliehenes, abhingiges, bedmg'tt.s Sein haber,
sondern was ihnen eigen ist, ist das Nichts. Sie part1mp1eren
am Sein, wie das Krumme am Graden, das Krumme aber ist ein
Abfall vom Graden und an sich nichts. In ihrem eigenen Sein
sind demnach die Dinge nichts. Was von Sein an ihnen ist,
ist das Sein Gottes. (L. c. ¢. 17. 18.)

Im gottlichen Sein sind die Gegensitze aufgehoben, sie
fallen in ihm zusammen. Der Cusaner verfehlt jedoch nicht, wie
Hegel, einzuschirfen, man miisse in gottlichen Dingen die Gegen-
sdtze in einem einfachen Begriffe in eins zusammenfassen, indem
man 1hrem Auseinanderfallen zuvorkommt — oportet in divinis
simplici conceptu, quantum hoc possibile est, complecti contra-
dictoria, ipsa antecedenter praeveniendo, puta non oportet in
divinis concipere distinctionem, et indistinctionem tamquam con-
tradicentia, sed illa ut in principio suo simplicissimo antecedenter,
ubl non est aliud distinctio et indistinctio. L. e. ¢..19. Diese
Bemerkung diene zum Verstindnisse der Trinitat, d.i. wie der
Cusaner meint, der Lehre, dals die Einheit Dreiheit sei. Damit
wire denn allerdings der Vorwurf, die christliche Trinititslehre
widerspreche dem obersten Prinzip der Vernunft, griindlich hin-
weggerdumt. Wir glauben jedoch, der Wahrheit und dem In-
teresse des Christentums sei besser gedient, wenn wir mit dem
hl. Thomas die Anwendbarkeit des principium contradictionis auf die
gottlichen Dinge zugestehen, den Vorwurf des Widerspruchs der
Einheit und Dreiheit in Gott aber durch den Hinweis auf die
eigentiimliche Natur des relativen Gegensatzes losen, der ohne
eine Zusammensetzung in Gott einzutragen, einen realen Unter-
schied der Personen begriindet.

Wenn wir einen Blick auf den Zusammenhang der bisherigen
Lehren des Cusaners werfen, so ist die coincidentia oppositorum
unter der Voraussetzung der EKinheit des Seienden und bei der
Annahme, dafs Gott Wesen der Wesen und die Wesenheiten
der Dinge formell in ihm enthalten seien, unvermeidlich. Diese
Voraussetzung und Annahme aber sind falsch. Im gottlichen
Verstande zwar miissen die endlichen Wesenheiten auch formell
als vorhanden gedacht werden. In dieser Beziehung aber kommt
ihnen nur ein objektives, d. h. (im Sinne des vormaligen Sprach-
gebrauches) gedachtes, ideales Sein zu. Im gottlichen Wesen
aber sind die endlichen Wesenheiten eminent und virtuell, nicht
aber formell enthalten. Verkennen wir diesen Unterschied, so
werden wir dazu gefiihrt, die Bestimmtheit des gottlichen Wesens



226 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

als Begrenzung zu fassen und in dasselbe die widersprechendsten
Bestimmungen einzutragen. Das gottliche Sein wird in diesem
Falle durch materielle, mathematische und metaphysische Be-
griffe entweder mit wesentlich gleichem Rechte gedacht, oder
wir entschliefsen uns zu der Behauptung, jede Art der Vor-
stellung und begrifflichen Bestimmung sei nichts weiter als bild-
liche und symbolische Einkleidung. Der Cusaner selbst bleibt
haltlos in der Schwebe zwischen beiden Annahmen.

Das angefiihrte richtige Verhéltnis zwischen den endlichen
Wesenheiten und dem gottlichen Wesen mufls demnach festge-
halten werden, wenn wir nicht mit den hochsten Vernunftprin-
zipien brechen und allen festen Boden unter uns verlieren wollen.
Denn wenn Gott als Sein, Wirklichkeit, Geist, mit Ausschluls
jedes Nichtseins, jeder Moglichkeit, jeder Materie bestimmt wird,
wie er, ohne das principium contradictionis zu verletzen, bestimmt
werden muls, erscheint es als unmoglich, die Wesenheiten der
Dinge formell in seinem Wesen zu setzen, oder mit dem Cusaner
zu behaupten, dals das Kleinste im Grofsten das Grolste sei,
wahrend umgekehrt, wenn die endlichen Wesenheiten mit der
gottlichen identifiziert werden, die Leugnung des ersten Erkennt-
nisprinzips nicht umgangen werden kann.

Es ist notwendig, die wahre und falsche Lehre vom gott-
lichen Sein in dieser Scharfe einander gegeniiberzustellen, um
den Abgrund, dem die Theologie vom Cusaner zugefiihrt worden
ist, ermessen zu konnen.

Zur Probe dafiir, dals die angegebenen Pramissen zu Fol-
gerungen tiefer Weisheit fiihren, werden sie auf die Vorsehung
angewendet. Da Gott der Inbegriff (complicatio) von allem,
auch dem Entgegengesetzten ist, so kann der Vorsehung nichts
entgehen. Wie die Gattung die entgegengesetzten Differenzen
und die unendliche Zahl alle Zahl, so falst die gottliche Vor-
sehung in sich, was geschieht und nicht geschieht, jedoch ge-
schehen kann. Alles ist inbezug auf sie notwendig, weil alles
Gott ist, was in Gott ist, Gott aber absolute Notwendigkeit ist.
Gleichwohl konnte er auch das Entgegengesetzte vorhersehen;
denn mit der Komplikation ist noch nicht das Komplizierte, wohl
aber mit der Explikation die Komplikation gesetzt, d. h. Gott
ist unendliche Moglichkeit, die durch das Wirkliche expliziert
wird; nichts wird, aulser, was in ihm war, und mit Notwendig-
keit aus ihm hervorgeht. Wir wissen nicht, ob diese Erklarung
der gottlichen Vorsehung geeignet ist, irgend jemand zu be-
friedigen. L. c. c. 22.

Die alles wirkende Existenz Gottes wird durch die Kugel



Die Attributenlehre. 227

versinnbildet. In der unendlichen Kugel ist das Centrum, weil
gleich dem Durchmesser und der Peripherie, Lidnge, Breite und
Tiefe. Wie die unendliche Kugel auf die einfachste Weise ganz
in Wirklichkeit ist, so ist das Grofste ganz in Wirklichkeit (in
actu), das bildende Prinzip (forma formarum, forma essendi) von
allem. Mit Recht sagt Parmenides, Deum esse cui quodlibet
quod est est esse omne id quod est. Wie die Kugel die hochste
Vollendung der Figuren ist, so ist das Grofste die vollkommenste
Vollkommenheit (perfectio perfectissima) von allem. Gott ist die
cinfachste ratio des Universums, Sein alles Seienden, das Malfs,
die Ruhe, die Form aller Bewegung. Inwiefern aber die seien-
den Dinge endlich sind, partizipieren die einen der Wesen an
dem von allen angestrebten Ziele, der Verwirklichung und Voll-
kommenheit von allem., So ist der Punkt die Kugel und par-
tizipiert an ihrer Vollkommenheit durch die Linie, diese durch
die Fliache u. s. w. L. ec.c 23. D. h. das Seiende ist als Ganzes
unendlick, im einzelnen dagegen endlich; und doch ist es nicht
ein zusammengesetztes Ganzes, denn das (logische) Sein ist ein-
fach, Wie verhalten sich aber seine Bestimmungen? Als Akt
zur Potenz. Wird aber damit nicht in das Einfache Zusammen-
setzung hineingetragen? Die letzte Zuflucht bildet immer wieder
die coincidentia oppositorum, die Auflosung der Gegensitze im
unterschiedslosen Eins. Wo bleibt aber dann die absolute Ak-
tualitit, Geistigkeit und Vollkommenheit Gottes, wenn das Hochste
als Identitdt von Akt und Potenz, von Geist und Materie, vom
Kleinsten und Gréfsten begriffen wird?

Eine deutlichere Probe der ,tiefsinnigen Folgen® als jene
zweideutige Theorie der Vorsehung bietet uns zunéchst die
Lehre von den gottlichen Attributen, dann weiterhin die Theorie
der Schopfung, in welch letzterer eine der wichtigsten Koinci-
denzen, die des Moglichen und Wirkliehen, zur Besprechung ge-
langen wird.

Was nun zunidchst die Lehre von den Attributen betrifft,
so wird von dem Grofsten gesagt, es sei eigentlich namenlos;
denn wo alles eins ist, konne es keine besonderen Namen geben,
daher das Tetragrammaton, der eigentliche Name Gottes, von uns
iibersetzt werden mufs: Eines und Alles, Alles in Einheit. Noch
bezeichnender scheint der Name: Einheit, die jedoch eine Ein-
heit ist, der keine Vielheit gegeniibersteht. Hs ist dies der
grofste Nawme, der alles in der Einfachheit der Einheit begreift,
worin alles, Mensch und Lowe unterschiedslos eines, aber doch
auf die wahrste Weise ist. L. c. c. 24.

In diesen Bestimmungen ist der Mangel gewisser Unter-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. III. 15



228 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

scheidungen, reiner und gemischter Vollkommenheiten, eigent-
licher und bildlicher Priddikation ohne Zweifel kein zufilliger.
Gott ist Mensch und Lowe, wie er Weisheit und Macht ist,
d. h. alles Erkennen Gottes ist ein symbolisches, alle Affirmation
wesentlich gleichwertig. Gott ist eben das bestimmungslose und
aus diesem Grunde namenlose Sein, dem wir verschiedene
Namen geben, indem wir es in mannigfachen Bildern vor-
stellen, Namen und Bilder, die insgesamt von relativer, im
Grunde nicht wesentlich verschiedener Bedeutung noch wesent-
lich verschiedenem (rehalte sind. Die Verschiedenheit ist nur
eine graduelle, weshalb der Cusaner sagen kann, mittels der
affirmativen Gotteslehre erhebe sich jede Religion zur Anbetung
Gottes, des Dreieinen, indem sie der Verehrung Gottes durch
den Glauben, den sie durch die Wissenschaft des Nichtwissens
mehr der Wahrheit gemé(s beriihrt, die Richtung gibt. L. c. c. 26.
Wie zwischen reinen und gemischten, eigentlichen und bild-
lichen Attributen kein Unterschied gemacht wird, so auch nicht
zwischen absoluten und relativen Attributen. KEs verhdlt sich
mit dem Namen: Gerechtigkeit, ja selbst mit der Trinitit, wie
mit dem Namen: Schopfer. Die Kreatur beginnt damit, dals
Gott Vater ist, ihr Sein; dadurch, dafs er Sohn ist, erlangt sie
ihre Vollendung; dadurch, dafs er hl. Geist ist, steht sie mit
der ganzen Weltordnung im KEinklang: mit einem Worte, die
affirmativen Namen kommen Gott nur in seiner Beziehung zu
den Geschopfen zu. (De doct. ign. 1. 1. ¢. 24.) Nicht wesent-
lich wird diese Attributenlehre abgeschwicht durch die Be-
stimmung, dals die das weniger Vollkommene von Gott negie-
renden Verneinungen wahrer seien, als die das Vollkommene
von ihm auslchlielsenden, und ebenso die das Vollkommene von
ihm aussagenden Bejahungen wahrer, als die das Unvollkommene
pradizierenden; denn wenn unsere Gotteserkenntnis nicht in neu-
platonischem Wolkendunst verschwimmen soll, so missen von
Gott gewisse Pradikate nach ihrem positiven Gehalt schlechthin
affirmiert, andere schlechthin negiert werden konnen.
Vergleichen wir mit der Attributenlehre des Cusaners die
Lehre des Aquinaten von den affirmativen Attributen, so tritt
der Gegensatz gegen die dem eleatisch-neuplatonischen Gottes-
begriff entsprungene Theorie des Cusaners in der denkbar schirt-
sten Weise hervor., , Uber die Namen, die absolut und bejahend
von Gott ausgesagt werden, wie gut, weise u. dgl. sind ver-
schiedene Ansichten aufgestellt worden. Die Einen sagten, diese
Namen, obwohl der Form und dem Ausdruck nach affirmativ,
seien doch der Bedeutung nach negativ, indem ihre eigentliche



Die Attributenlehre. 229

Absicht nicht die sei, in Gott etwas zu setzen, sondern vielmehr
von ihm etwas hinwegzunehmen. Indem wir also sagen, Gott sei
lebendig, sei der Sinn, Gott existiere nicht nach der Weise leb-
loser Dinge. Andere aber lehren, diese Namen bezeichneten
nichts anderes, als Verhiltnisse zu den Geschopfen. Der Satz:
Gott ist gut, besage daher im Grunde nur: Gott ist Ursache
des Guten in den Dingen. Diese beiden Behauptungen aber
scheinen ungehdrig aus drei Griinden. Erstens nidmlich liefse
sich kein Grund mehr angeben, warum wir gewisse Attribute
von Gott aussagen, andere, z. B. korperliche, dagegen nicht.
Nun ist aber Gott Ursache der korperlichen wie der geistigen
Dinge. Ferner kionnte Gott fiiglich auch deshalb ,,Korper“ ge-
nannt werden, weil dadurch eine gewisse Unvollkommenheit,
namlich die der Materie, ihre blofse Potenzialitit, von Gott be-
seitigt wiirde. Zweitens wiirden in jener Voraussetzung die ge-
nannten Priadikate den Geschopfen frither als Gott zukommen.
Gott wire gut durch die Griite der Geschopfe, nicht umgekehrt.
Die bekannten Worte wiirden- Liigen gestraft: quia bonus est,
sumus. Drittens endlich widersprechen jene Auffassungen der
Absicht derjenigen, die von Gott reden. Denn indem sie von
Gott sagen, er sei lebendig, intendieren sie etwas ganz anderes,
als dals Gott die Ursache unseres Lebens sei, oder dafs er sich
von den leblosen Dingen unterscheide. Es ist daher anders zu
sagen, namlich, dals die absoluten affirmativen Namen die gott-
liche Substanz bezeichnen und von Gott wesenhaft ausgesagt
werden, sein Wesen jedoch in unzureichender Weise vorstellen
und ausdriicken. S. Th. I. qu. 13. art. 2.

Nehmen wir zu den angefiihrten Unterscheidungen der eigent-
lichen und bildlichen Préddikation sowie der absoluten und rela-
tiven Attribute die Unterscheidung der Vollkommenheiten in reine
und gemischte hinzu, von welchen diese nur in virtueller und
eminenter, jene aber in formeller und eminenter Weise in Gott
sind, und bemerken wir weiter, dals die gottlichen Attribute,
ohne synonym und so jedes bestimmten Inhaltes beraubt zu sein,
doch insgesamt das gottliche Wesen ausdriicken und mit dem-
selben sowie untereinander real identisch sind: so erhalten wir
ein so prizis und in scharfen Umrissen ausgefiihrtes Bild von
den gottlichen Attributen, dals sich dagegen die Lehre des Cu-
saners als ein ziigelloses dialektisches Spiel mit Negationen dar-
stellt, als ein Spiel, das an den Rand des Nihilismus fiihrt, indem
selbst das Dasein Gottes als blofse Konjektur erscheint, da wir
Ja nach der XKoincidenz der Gegensitze beide Sitze aussagen
miissen, Gott sei und Gott sei nicht, ja, weil die Wahrheit weder

1%



230 Die Theosophle des Nikolaus Cusanus.

in dem einen, noch in dem anderen, noch endlich im Zusammen
beider liegen konne, beide Sitze wieder zu negieren haben. In
dem Troste aber, der uns geboten wird, dals Gott gerade indem
sein Nichtsein behauptet wird, mit der vollsten Gewilsheit als
seiend erkannt werde, weil in ithm Sein und Nichtsein koinci-
dieren (Tibinger Quartalschr. a. a. O. 8. 249), wiirden wir den
sophistischen Hohn des Atheisten erblicken, wenn wir nicht mit
einem Denker zu thun hatten, von dem wir annehmen, dals er
wider besseres Wollen durch das Anstreben eines unerreichbaren
Zieles in den Wirbel des monistisch- pantheistischen Gedanken-
kreises hineingezogen wurde.

Wepn die cusanische Attributenlehre einerseits im Wider-
spruche mit der herkommlichen der Theologen steht, die in
Gemalsheit des theistischen Begriffs von Gott als dem absolut
bestimmten, jedes Nichtsein und jede Potenzialitit von sich aus-
schliefsenden Seins entworfen ist, so mufs andererseits anerkannt
werden, dafs dieselbe mit dem eleatisch-neuplatonischen Seins-
und Gottesbegriff, der coincidentia oppositorum in vollstindigem
Einklang sich befinde. Denn ist, wie es dieser Begriff mit sich
bringt, im Grunde nur ein Sein und dieses eine allem Unter-
schied und Gegensatz vorangehende, bestimmungslose und iiber-
schwingliche, alles, geistiges und korperliches, aktuales und
potenziales Sein in absoluter EKinheit komplizierende Sein das
Sein Gottes, so leuchtet ein, dafs man berechtigt ist, von diesem
Sein materielle, mathematische und ontologische Bestimmungen
auszusagen, noch mehr aber, dieselben von ihm zu negieren,
indem die Negation auf die Komplikation, die Affirmation aber
auf die Explikation jenes Seins zu beziehen ist. Gott ist aktuell
nichts von allem, was wir affirmieren, nicht Weisheit, Schopfer,
Sonne, Lowe; er ist dies alles jedoch virtuell, indem es auf dem
Wege der Entfa,ltuno' aus 1hm hervorgeht, wie nach einer dy-
namischen Aufia,ssung des einfachen Lichtstrahls derselbe weder
rot noch gelb u. s. w. ist, wohl aber virtuell diese Unterschiede
in sich tragt.

In der Lehre von den gottlichen Attributen beriihrt sich der
Cusaner insofern mit den Nominalisten, als thm wie diesen die
von Gott ausgesagten Attribute als synonym, sonach als Aus-
druck einer unterschieds- und bestimmungslosen Einheit gelten
(Tib. Quart. a. a. O. 8. 244). Wihrend aber die Nominalisten
mit Recht gegen diesen Begriff sich skeptisch verhalten (ebendas.),
ersieht Nikolaus in ihm den wahren Ausdruck des Unendlichen
und wendet sich damit der diametral entgegengesetzten extrem
realistischen Auffassung zu oder bringt sie vielmehr als die seinem



Lo
Q2o
p—

Die Schéopfungslehre.

Standpunkt entsprechende zur Geltung. Wir finden hier eine
friiher gemachte Bemerkung bestatigt, ndmlich, dafs der Stand-
punkt unseres Philosophen ihn zu einem steten Schwanken zwischen
extremen Irrtiimern verurteilt, das sich durch die verschiedenen
Probleme hindurchzieht, und wie es im vorliegenden Falle als
ein Schwanken zwischen extremem Realismus der Allgemein-
begriffe und Nominalismus erscheint, so in der Folge als ein
solches bald zwischen Universalismus urd Individualismus, bald
zwischen Idealismus und pantheistischem Realismus sich zeigen
wird.

Uber das Verhiltnis der Dinge zu Gott spricht sich das
zweite Buch von der gelehrten Unwissenheit und insbesondere
die Schrift vom Konnen-ist (Possest) aus, in welcher man die
genauere und schirfere Darstellung der Grundlehren unseres
Philosophen zu erblicken berechtigt ist.

Alles Geschaffene, sahen wir, ist Symbol des einen, unge-
schaffenen Seins, des Grofsten. Mittels des im Symbole wider-
scheinenden Grofsten nun soll das durch das Grélste Gewordene
erforscht werden. Als Leitsterne der Untersuchung haben ge-
wisse Folgesiitze aus den aufgestellten Grundsitzen zu dienen.
Hierzu gehort der Satz: wo sich Ausschreitungen finden (in ex-
cessis et excedentibus), da gibt es keine absolute Gleichheit
und Prizision, daher keine Bewegung der anderen gleicht, kein
Mafs vollkommen dem (Gemessenen entspricht. Aus diesem Grunde
tehlt der Astronomie, der Musik u. s. w. die Prézision. Die
vollendete Harmonie, den absoluten Zusammenklang, die unend-
liche Einheit konnte die Seele nur in der Entziickung, in vélliger
Lossagung von allem Sinnlichen, d. h. von aller Vielheit ver-
nehmen. Auch die Kunst, diese Nachahmung der Natur, bringt
es nicht zur Prazision. Wir gelangen deshalb, so lautet ein
weiterer Folgesatz, nie zum reinen (regensatze, oder zur prizisen
und ganz gleichen Indifferenz der Gegensitze. Da durch die
gottliche Macht im Vergleiche zu jedem Gegebenen ein Grifseres
oder Kleineres, also aulser Gott weder ein Grofstes noch Kleinstes
gegeben werden kann, so ist nur das absolut Grolste negativ
unendlich — durch nichts begrenzt, das Universum dagegen kann,
da es alles umfalst, was nicht Gott ist, nicht negativ unendlich
sein, wiewohl es ohne Grenze — durch nichts begrenzt, aulser
Gott —, also privativ unendlich ist. De doct. ign. 1. L. c. 1.

Der spekulative Gedanke des Cusaners tritt hier bereits
deutlich genug zutage. Es gibt nur ein Sein, das absolute Ein-
heit, Indifferenz der Gegensitze ist. Die Unterschiede in den
Dingen sind daher nicht qualitative, sondern quantitative, und



232 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

die Welt 1st von Gott nicht dem Sein, sondern nur der Weise
des Seins nach verschieden. Um uns eines anderen Ausdrucks
zu bedienen, so sind die in Gott absolut identischen Potenzen
(Sein und Nichts, Wirklichkeit und Méglichkeit, oder aktive und
passive Potenz) in den Geschopfen in verschiedener Spannung,
um nicht die Vorstellung einer Mischung, gegen welche der
Cusaner sich ausdriicklich verwahrt, hereinzuziehen. Wie der
Gedanke des Endlichen keine vollkommene Priizision, also auch
keine absolute Wahrheit enthélt, so verhilt es sich mit dem Sein
des Endlichen; es ist nicht wahrhaftes Sein, sondern nur der
Reflex des wahrhaften Seins auf der dunklen Spiegelfliche des
Nichts, das aus der Identitit von Sein und Nichts geloste und
daher zwischen Sein und Nichts unstdt schwankende Sein, weniger
ein Sein, esse, als ein abesse, d. h. ein abfilliges Sein. (Dies
diirfte die richtige Erklirung dieses Ausdrucks sein. Vergl.
Ubinger, Die Gotteslehre des N. Cusanus. 1888. S. 44 f))

Die Auffassung der Dinge als Symbole des absolut einen
und unfalsbaren, im Dunkel vollkommener wenn auch mit dem
Lichte identischer Finsternis verhiillten Seins entleert die Dinge
ithrer Realitdt und setzt sie zu blofsen Schemen herab, zu Exem-
plifikationen (wie man sich wohl ausgedriickt hat) der in un-
endlich mannigfaltiger Weise widerscheinenden Einheit der Gegen-
sitze. Eine solche Auffassung macht im Grunde die Frage nach
dem Ursprung der Dinge iiberfliissig. Denn eitle Schatten be-
dirfen keiner positiven Ursache. Nur wenn die Dinge als das
anerkannt werden, was sie fiir die unbefangene Betrachtung sind,
als existierende, wirkende, lebendige u. s. w.,, wenn auch end-
liche und abhingige Wesen, entsteht das Bediirfnis der Frage
nach der Ursache ihres Seins.

Dem Cusaner sind die Dinge in der That nur Scheinexi-
stenzen, die also im Grunde einer Erklarung nicht bediirfen, weil
es ohne Sinn ist, nach der Ursache des Nichtseienden zu fragen.
,Das Sein der Kreatur ist auf unbegreifliche Weise aus dem
ersten Grolsten. Das Grofste aber kann kein gemindertes Sein
mitteilen, daher ist Teilbarkeit, Unvollkommenheit, Verschieden-
heit, Pluralitdt nicht von Gott, iiberhaupt nicht von einer positiven
Ursache. Das Sein der Kreatur, das zwischen Sein und Nicht-
sein in der Mitte liegt, ist uns unverstandlich, weil wir uns nicht
iiber das Kontradiktorische erheben kdnnen. Da in Gott Schaffen
und Sein identisch sind, so scheint bei Gott Schaffen soviel zu
sein, als dafs er alles sei. Soweit die Geeschiopfe zeitlich sind, sind
sie nicht von Gott. Wer kann begreifen, dals Gott das bildende
Prinzip ist, ohne sich mit den Dingen zu vermischen? Die Dinge



Die Schipfungslehre. 233

—_—

sind eben nur der Abglanz Gottes, ihr Wesen besteht nur in
der Abhidngigkeit von Gott, sie sind wie ein Spiegel, der nur
abbilden wiirde, ohne selbst etwas zu sein, oder ein Kunstwerk,
das in der Abhédngigkeit vom XKiinstler allein bestiinde.” (De
doct. ignor. 1. IL. ¢. 2.) Die hier behaupteten Unbegreiflichkeiten
entstehen nur fiir den, der einen Begriff vom Sein aufstellt, durch
den das Bestehen endlichen Seins aufser Gott unmoglich gemacht
wird, Unbegreiflichkeiten, die nur durch den Alexanderhieb der
coincidentia contradictoriorum geldést werden kionnen, weil sie
Unmoglichkeiten sind.

In diesem Zusammenhange verstehen wir den wahren Sinn
der Bestimmung, dals die Welt Erscheinung des unsichtbaren
Gottes, und Gott die Unsichtbarkeit der sichtbaren Dinge sei:
Worte, die solange nichts mit der Lehre des Apostels gemein
haben, als nicht der Beweis gefiihrt ist, dafs auch nach dem
hl. Paulus Gott statt in unnahbarem Lichte.in unzuginglicher
Finsternis wohne und dafs der Volkerapostel die Einbeit der
Gegensitze lehre. (Vgl. Scharpff, Nikolaus von Cusa als Re-
formator u. s. w. Tiibingen 1871. 8. 362.) Dem Cusaner ist
die Welt die Erscheinung Gottes: Quid est ergo mundus nisi
invisibilis Dei apparitio? Quid Deus nisi visibilium invisibilitas?
De Possest I. f. 183 a. Daher wird Gott, wie wir sahen, auch
durch sinnliche und mathematische Symbole, richt blofs durch
ontologische Begriffe erkannt; daher werden materielle und im-
materielle Bestimmungen mit wesentlich gleichem Rechte von
Gott ausgesagt und negiert.

Ferner hat pnach Nikolaus die Welt nicht nur ein voll-
kommeneres Sein (corruptibilia incorruptibiliter, materialia imma-
terialiter. 1. ¢.), sondern auch ihr einziges wahres Sein in Gott,
sie verhélt sich zu Gott wie ein Glied zum Organismus: Sicut
essentia manus verius habet esse in anima, quam in manu, cum
anima sit vita et mortua manus non sit manus (vgl. Arist. de
Anima, B. 1. 412 b. 20), ita de toto corpore et singulis mem-
bris, ita se habet universum ad Deum, excepto quod Deus non
sit anima mundi. Das Letztere, Gott sel nicht Seele der Welt,
kann im restriktiven Sinne von Nikolaus, dem Gott Form und
Stoff (aktive und passive Moglichkeit) der Welt zugleich ist,
allerdings gesagt werden. Indem aber das wahre Sein der Dinge
in ihre einfache, raum- und zeitlose Existenz in Gott gesetzt
wird, muls sich auch ihre materielle Wirklichkeit in idealistischer
Weise verfliichtigen, wenn der Gedanke an eine Emanation auns
Gott in einem roh materiellen Sinne fern gehalten werden soll.
Diese idealistische Tendenz tritt denn, wie wir in der Folge



234 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

sehen werden, in der Auffassung des Verhiltnisses der Sinne
zu den hoheren Erkenntnisvermogen, bestimmt hervor. Was der
Verstand (intellectus) in Einheit erschaut, erscheint der unter-
geordneten sinnlichen Betrachtung, die nur die unvollkommenste
Stufe der Verstandesthitigkeit ist, wie in einem Hohlspiegel zu
cinem verzerrten und unwahren Bilde auseinandergezogen. Wenn
auch die Kehrseite hierzu nicht fehlt und die Dinge gegeniiber
der leeren bestimmungs- und gedankenlosen KEinheit des gott-
lichen Seins hinwiederum in scharf markierter Individualitit als
die wahren Triger konkreten Seins erscheinen, so moge man
hierfiir den eleatischen Begriff des Seins verantwortlich machen,
dessen magische Gewalt dem denkenden Geiste die Vielheit in
eine unterschiedslose Einheit zerflielsen lafst, um dem von seiner
Leerheit und Nichtigkeit Unbefriedigten daraus die Vielheit der
endlichen und konkreten Dinge neu erstehen zu lassen. Wir
brauchen, scheint uns, nur an den Gegensatz von Spinoza und
Leibniz einerseits, an Schelling und Hegel, die den Gegensatz
in der Weltanschauung jener Philosophen in einer hiheren Ein-
heit vergeblich zu iiberwinden suchten, andererseits zu erinnern,
um unserer Behauptung eine breite historische Grundlage zn
sichern.

Wie wir sahen, werden Gott und Welt als das negativ und
privativ Unendliche von einander unterschieden. Man kann mit
diesen Ausdriicken einen guten und zuldssigen Sinn verbinden,
wenn man das privativ unendlich auf den Stoff der korperlichen
Dinge, die materia prima, nicht aber, wenn man es auf die Welt,
den Kosmos, bezieht. Die materia prima (dhnliches ist vom-lo-
gischen Begriff, dessen Inhalt das ens commune bildet, zu sagen)
ist unendlich, unbegrenzt, insofern 1hr die Bestimmung fehlt,
fir die -sie empfinglich, und deren sie bediirftig ist; das negativ
Unendliche aber ist unbegrenzt, sofern es, weil absolut bestimmt,
fiir jede Begrenzung und Bestimmung unempfanglich ist. Indem
aber der Ausdruck ,privativ unendlich® auf die Schopfung an-
gewendet wird, legt sich der Gedanke nahe, dals den Dingen
ein aktuelles, bestimmtes Sein iiberhaupt nicht zukomme, mit
andern Worten, die Welt in ihrem Aufsergottsein wird mit dem
blofs Moglichen und Nichtseienden verwechselt und die Dinge
aulser Gott sind in dieser Auffassung nichts weiter als die von
Gott abgeloste zwischen den entbundenen und nur relativ ge-
einten Gegensitzen balt- und ruhelos schwebende Moglichkeit

des Seins. (Vgl. Ubinger, Die Gotteslehre des Nikolaus Cusanus.
1888. 8. 36.)

D — T .



	Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus [Fortsetzung]

