
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und
Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen
Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus
[Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHISCHEN REFORMVERSUCHE DES

NIKOLAUS CUSANUS UND MARIUS NIZOLIUS.

ZUR INDIREKTEN RECHTFERTIGUNG DER
PERIPATETISCHEN PHILOSOPHIE.

ERSTER TEIL.
DIE THEOSOPHIE DES NIKOLAUS CUSANUS.

Von

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

II.
Die Lehren von Gott, dem Weltall und dem

Menschen.

Das Endliche ist Symbol des Unendlichen. Wir bedienen
uns daher der vom Endlichen hergenommenen Bilder und Gleichnisse,

vor allem der mathematischen, der Figuren und Zahlen,
um das Unendliche zu erkennen. „Die sichtbare Welt ist ein
Abbild der unsichtbaren. Daher kann das Unsichtbare durch
Symbole erkannt werden; denn alle Dinge stehen in einem uns
freilich unbekannten Verhältnisse zu einander, so dafs aus allen
das eine Universum sich herstellt und alle in dem Selbstgröfsten
das Selbsteine sind (in ipso maximo ipsum unum). Gröfsere
Festigkeit als das sinnlich wahrgenommene und in einem
beständigen Schwanken begriffene Materielle besitzt das Abstrakte,
zu welchem das Mathematische zu rechnen ist. Aristoteles selbst,
der, um originell (singularis) zu erscheinen, seine Vorgänger,
Pythagoras und die Akademiker bekämpfte (eine Aufserung, in
welcher sich die sonst verhüllte Antipathie des Cusaners gegen
den „Philosophen" unwillkürlich Luft macht), bedient sich doch
des Gleichnisses von den Zahlen, um den Unterschied der Arten
zu erklären. Auf diesem Wege der Alten hat man sich dem-



220 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

nach in der Untersuchung der göttlichen Dinge am passendsten
der mathematischen Zeichen wegen ihrer unzerstörbaren Gewifs-
heit zu bedienen." De doct. ign. 1. I. c. 11.

Im mathematischen Symbole aber erkennen wir, dafs im
Unendlichen das Gröfste und Kleinste zusammenfallen und
überhaupt die Gegensätze identisch sind. Das Unendliche ist über
die Gegensätze erhaben, indem es dieselben in sich identifiziert
und dadurch aufhebt. Die Art und Weise, wie sich Nikolaus
dieses Prinzip zu begründen bemüht, haben wir zum Teil bereits
kennen gelernt. Wir fügen dem Gesagten noch folgendes bei.
Da das Gröfste, so lautet ein Argument, nicht gröfser und kleiner
sein kann und dasselbe vom Kleinsten zu sagen ist, so sind
Gröfstes und Kleinstes dasselbe: ein Fehlschlufs, in welchem in
der zweiten Figur ohne eine negative Prämisse geschlossen wird.
Das nämliche gilt vom folgenden Argument: Denkt man sich
vom Gröfsten und Kleinsten die Quantität hinweg, so bleibt der
Superlativ und sie fallen zusammen. De doct. ign. 1. I. c. 4.

Würdig reiht sich an diese beiden ein drittes Argument. Das
Identische ist verschieden vom Nichtidentischen (Verschiedenen),
also mit ihm dasselbe (verschieden, nichtidentisch nämlich). De
genesi t. I. fol. 69 b.

Das Gröfste ist über allen Gegensätzen, auch dem der
Bejahung und Verneinung; denn das Gröfste ist alles in Wirklichkeit.

Es ist daher dasselbe, zu sagen: Gott ist am meisten Licht,
und zu sagen: er ist am wenigsten Licht, wiewohl dies das

Denkvermögen des menschlichen Geistes übersteigt, der auf
rationalem Wege das kontradiktorisch Entgegengesetzte nicht
zu vereinigen vermag. (Doct. ign. I. 4.)

Im Unendlichen fallen Linie, Dreieck, Kreis und Kugel
zusammen. Das unendliche Dreieck ist unendliche Linie, denn ist
eine Linie des Dreiecks unendlich, so sind es alle übrigen, die
unendlichen Linien aber fallen zusammen, sind eins. Das
unendliche Dreieck ist Kreis. Stellen wir uns ein Dreieck vor,
dessen Winkel mit abc bezeichnet sind, so sei a b eine
unendliche Linie; würde nun b bis zu seinem Anfang um a
herumbewegt, so entstünde ein gröfserer Kreis, von dem b c ein Teil,
und als Teil eines unendlichen Bogens, gerade, sowie als Teil
eines Unendlichen selbst unendlich und somit gleich dem ganzen
Umfang ist. Da nun weiterhin der ganze Umfang eine gerade
Linie ist, so ist er mit a b gleich, und die gerade Linie, die
Dreieck ist, ist auch Kreis, und wie sich ferner ergibt, Kugel.
(L. c. c. 13. sequ.)

Wir brauchen diese mathematische Symbolik nicht weiter



Mathematisches Symbol des Gottesbegriffs. 221

zu verfolgen, um einzusehen, wohin sie führt, nämlich zum
unterschiedslosen Chaos, zum Nichts. Vom mathematischen Standpunkt
betrachtet, sind diese Betrachtungen unbrauchbar und wertlos;
denn mit der Linie, die Dreieck, Kreis und Kugel ist, kann der
Mathematiker nichts anfangen. Beruhen doch selbst die Fiktionen
des Infinitesimalkalkuls auf der Voraussetzung, dal's die Natur
der Gröfse (des Dreiecks, Quadrats u. s. w.) im Unendlichen
nicht verändert werde. Auf dem Wege jener bodenlosen
mathematischen Spekulationen liefse sich z. B. beweisen, dafs der nach
einer Seite ins Unendliche verlängerte Hebel einer unendlichen
Last das Gleichgewicht halte. Es sind Suppositionen, die sich,
von jeder festen Grundlage abgelöst, ins Nichts verlieren. Es
wäre schlecht um unsere Gotteserkenntnis bestellt, wenn der
Begriff des Unendlichen keine solidere Basis besitzen würde.

Der im mathematischen Symbol gefafste Begriff des Unendlichen

erweist sich bei näherer Betrachtung als ein trügerisches
und gefährliches Irrlicht, wie denn überhaupt gesagt werden
mufs, dafs kein Begriff oder angebliche „Idee" gröfseren
Täuschungen ausgesetzt ist, als der Begriff des Unendlichen. Wir
begreifen daher vollkommen, warum die Geschichte der Mathematik

wiederholte Versuche aufweist, in der höheren Analysis
ohne diesen Begriff auszukommen. Der Weg, zum wahrhaft
Unendlichen zu gelangen, ist in allen Fällen ein anderer, als der
vom Cusaner eingeschlagene. Wir stehen zunächst den Dingen
mit ihren ganz konkreten Eigenschaften, den Körpern mit ihrer
dreifachen Ausdehnung, Schwere, Beweglichkeit u. s. w. gegenüber.

Wir haben es also nicht mit blofsen Zeichen und
Symbolen, sondern mit Realitäten zu thun. Von diesen endlichen
Realitäten kommen wir nun allerdings auf dem W ege der
Kausalität zu einer unendlichen Realität hinüber, erkennen jedoch
nur das Dasein, nicht das Wesen derselben. Wir erschliefsen
die unendliche Vollkommenheit der ersten und höchsten Ursache,
ohne jedoch imstande zu sein, die innere Möglichkeit eines
unendlichen Seins direkt nachweisen zu können. Jene Methode
aber, die sich durch blofse Negation der Grenzen des Endlichen
zum positiven Begriffe des Unendlichen emporzuschwingen
vermeint, bietet uns statt des wahrhaft Unendlichen das Bestimmungslose,

in welchem die endlichen Wesenheiten untergegangen sind,
ohne dafs eine unendliche Wesenheit daraus aufgegangen wäre
oder je aufgehen könnte.

Betrachten wir indes genauer den für die weitere Entwicklung

der Lehre des Cusaners bedeutsamen metaphysischen Sinn
jener mathematischen Erörterungen. Gott, der Unendliche, im



222 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

mathematischen Bild Symbolisierte, wird nämlich nicht als trans-
cendente, wirkende Ursache, sondern als Prinzip des Seienden

bestimmt. Das gegebene Sein bewegt sieh in Gegensätzen,
die in ihm in verschiedener Mischung oder Spannung, in ihrer
Reinheit aber aufser ihm in absoluter Identität sind. Wäre die
Frage nicht verfrüht, so würden wir uns selbst einwenden : also
doch eine transcendent« Gottwirklichkeit! und antworten: nein,
sondern eine Idee, eine blofse Möglichkeit an der Stelle Gottes.
Alles werdende Sein bewegt sich zwischen Gegensätzen, aber
diese Gegensätze sind nicht identisch. Man hat das Gröfste und
Kleinste vom Standpunkt der höheren Mathematik erzeugende
Prinzipien der Gröfse aufserhalb der Gröfse genannt. Es ist
dies aber nur eine Betrachtungsweise, die eine gewisse
Berechtigung in methodischer Absicht haben mag, zur Erklärung
des realen Werdens jedoch nicht ausreicht. Die immanenten
Prinzipien des realen Werdens sind erstens andere, als jene,
woraus man sich in abstracto Zahl und Gröfse entstehend
denken mag, nicht das Gröfste und Kleinste, sondern Privation
und Form, und diese sind weder in den Dingen noch aufser
ihnen identisch; zweitens genügen diese Prinzipien ohne eine
transcendente bewegende Ursache nicht, um den Werdeprozefs
zu erklären. Wir sagen: transcendente Ursache, denn es liegt
im Begriffe der wirkenden Ursache, verschieden von und aufser
halb der Wirkung zu sein, so dafs,i wenn Gott als Ursache der
Dinge gedacht werden soll, die Transcendenz Gottes als
unvermeidliche Folgerung sich ergibt.

Umgekehrt ist einleuchtend, dafs, wenn Gott als Prinzip
der Dinge, nicht als Ursache bestimmt wird, also nach Analogie
der numerischen Einheit in ihrem Verhältnis zur Zahl, des Punktes
zur Gröfse, in ihn jene Gegensätze hineingetragen werden müssen.
In diesem Falle wird die unendliche Einheit mit Recht sowohl
als das schlechthin Kleinste und daher als Grund und Anfang
aller Zahl, als auch als das schlechthin Gröfste, und folglich als
deren Ende und Grenze bezeichnet. (S. Clemens a. a. 0. S. 53.)
In demselben Sinne ist dann zu sagen, die Ewigkeit sei Einheit
des (punktuellen) Jetzt und seiner endlosen Ausbreitung, die
Unermefslichkeit Einheit des Punktes und der unendlichen
Ausdehnung; allgemein gesprochen: das unendliche Sein Einheit des

potenziellen und aktuellen Seins, wie es der Cusaner selbst in
der später zu erörternden Formel des Possest ausgesprochen hat.
(S. Excit. 1. 8 ex sermone. Pax Dei, qui exsuperat t. II. f. 155 a,
wo es heifst, das Sein sei stabil wie das Nun, das unmittelbar von
Gott ist. Die Zeit ist Explikation des Nun, wie die Zahl des Eins.)



Gott Prinzip des Seienden. 223

Zu ähnlichen Auffassungen sehen wir auch neuere Denker
fortschreiten, die einen dem des Cusaners ähnlichen theosophischen
oder ontologischen Standpunkt einnehmen. P. Gratry, dessen

philosophisches Denken im Ideenkreise seines Ordensgenossen
Malebranche sich bewegt und der mit Nikolaus die Vorliebe für
das mathematische Symbol des Unendlichen teilt, betrachtet die
Prinzipien des Quantitativen, als welche ihm das unendlich Kleine
und unendlich Grofse gelten, als die Prinzipien des Werdens in
Zeit und Kaum und bezeichnet sie als die ins Endliche
hineinscheinende Ewigkeit und Unermefslichkeit Gottes. „Was ist,
fragt er, das infinitesimale Element einer, gleichviel welcher,
Bewegung? Was sind diese unendlich kleinen Bewegungen, die
sich nicht verrücken? Was sind sie anderes als die Prinzipien
der Bewegung? Ja, diese unbeweglichen Prinzipien der Bewegung,

diese Prinzipien der über alle Ausdehnung erhabenen
Ausdehnung, diese Prinzipien der über Zeit und Mafs erhabenen
Dauer, sie sind die im Hintergrunde des Raumes durchscheinende
Unermefslichkeit selbst, die im Hintergrunde der Zeit, ihrem
geschaffenen Bilde, durchscheinende Ewigkeit und die unendliche
Kraft Gottes im Hintergrunde der endlichen Kräfte und
Bewegungen. Die Vernunft berührt hier also den unbeweglichen
Beweger, der durch seine Kraft auf die, wie jedes Geschöpf, in
ihm sich bewegende Materie wirkt." (Gratry, Studien, Erkenntn.
des Menschen in seiner Denkthät. Bd. II. S. 99.) Wie Nikolaus,
so glaubt deshalb auch Gratry von jedem gegebenen Endlichen
ohne Vermittlung (eines Schlusses) sich zum Unendlichen
aufschwingen zu können: „Im Grunde ist jede wahre wohl erwogene
Idee in uns, gleichwie auch jedes Geschöpf und jede Bewegung
der Geschöpfe, alles ist ein Beweis für das Dasein Gottes."
(A. a. 0. S. 137.)

Scheint denn nicht in der That Gott als Ursache alles Seins
und als das Sein schlechthin auch Prinzip der Dinge zu sein?
Selbst der hl. Thomas scheint dies anzunehmen, denn an der
Stelle, wo er in der theologischen Summe die Frage berührt
(I qu. 3 art. 5), stellt er nur in Abrede, dafs Gott in irgend
einer Gattung, wie z. B. Punkt und Linie in der Gattung des
Quantitativen Prinzip sei, und erklärt sogar ausdrücklich, Gott
sei Prinzip des ganzen Seins und falle deshalb auch nicht
indirekt unter irgend eine Gattung des Seienden. Der hl. Thomas
aber betrachtet Gott als transcendentes Prinzip, und ist weit
davon entfernt, zuzugeben, dafs irgend eine Analyse des
Endlichen zum Unendlichen führe. Das Dasein Gottes ist ihm Sache
der Beweisführung, nicht aber der blofsen Abstraktion im Sinne



224 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

des Cusaners und Gratrys, d. h. der Verunendlichung des
Endlichen durch Aufhebung der Schranken des Endlichen, ein Prozefs,
der nur zum Allgemeinen, nicht aber zum wahrhaft Unendlichen
zu führen vermag; denn die Wesenheiten der Dinge sind an sich
endlich, wiewohl sie dem Stoffe gegenüber, in welchem sie
verwirklicht werden, eine gewisse, relative Unendlichkeit besitzen,
die durch den Stoff eingeschränkt, verendlicht wird. Auf dem
Wege des Cusaners gelangt man zu Abstraktionen, nicht zu einer
transcendenten und lebendigen Realität, wie es das wahrhaft
Unendliche ist, und die erste und höchste Ursache der Dinge sein
mufs. Noch mehr und Schlimmeres: wird die Quelle des Seins
als konstitutives Prinzip statt als wirkende Ursache des Seienden
bestimmt, so kann dies, nur um den Preis der Identifizierung
von Sein und Nichts geschehen; denn in einem gewissen Sinne
sind Sein und Nichts die Angelpunkte, um die sich alles uns
umgebende Sein dreht. Auch vor dieser Konsequenz schreckt
der Cusaner nicht zurück, indem er die coincidentia oppositorum
in ihrem ganzen Umfange, also auch von den höchsten Gegensätzen

des Seins und Nichtseins behauptet. (De doct. ign. 1. 1.

c. 6: quomodo intelligi potest maximum non esse posse, cum
minime esse sit maxime essef) Dafs aber Nikolaus Gott als
konstitutives Prinzip des Seienden betrachte, kann nicht bezweifelt
werden. Gott ist, so führt er in der Schrift: Idiot, de Sapient,
aus, Prinzip des Seienden, wie die Einheit Prinzip der Zahl,
die Gewichts- und Mafseinheiten Prinzipien des Gewichtes und
Mafses (Ed. cit. t. I. fol. 75 b) sind.

Dem Seinsbegriff des Cusaners gemäfs, der kein anderer
ist als der eleatische, und dem er auch dann treu bleibt, wenn
seinem spekulativen Blicke das Eine in die unendliche Vielheit
der Individuen sich verwandelt oder der Universalismus in einen
schrankenlosen Individualismus umschlägt, ist das Kleinste im
Gröfsten das Gröfste, die absolute Möglichkeit ist im Gröfsten
die absolute Wirklichkeit selbst. Aus diesem Prinzip folgt die
ganze Gotteslehre. Wie in der gröfsten Linie ein Eufs nicht
gröfser ist als zwei, so ist jede Essenz in der gröfsten die gröfste.
(De doct. ign. I. 16.)

Hieraus flieTsen „Folgerungen voll tiefer Weisheit". Das
Gröfste ist der rationale Grund und als solcher das Mafs von
allem. Das Gröfste ist in jedem und in keinem Dinge heifst
soviel als, da das Gröfste in demselben Verhältnisse in jedem
Dinge ist, in welchem jedes Ding in ihm ist, und es dieses
Verhältnis selbst ist, so ist das Gröfste in sich selbst. Alles
partizipiert am Sein. Nehmen wir dieses Partizipieren hinweg, so



Gott Prinzip des Seienden. 225

bleibt das einfachste Sein, die Wesenheit der Dinge übrig. Die
Dinge partizipieren demnach am Sein nicht so, dafs sie ein
eigenes, wenn auch verliehenes, abhängiges, bedingtes Sein haben,
sondern was ihnen eigen ist, ist das Nichts. Sie partizipieren
am Sein, wie das Krumme am Graden, das Krumme aber ist ein
Abfall vom Graden und an sich nichts. In ihrem eigenen Sein
sind demnach die Dinge nichts. Was von Sein an ihnen ist,
ist das Sein Gottes. (L. c. c. 17. 18.)

Im göttlichen Sein sind die Gegensätze aufgehoben, sie
fallen in ihm zusammen. Der Cusaner verfehlt jedoch nicht, wie
Hegel, einzuschärfen, man müsse in göttlichen Dingen die Gegensätze

in einem einfachen Begriffe in eins zusammenfassen, indem
man ihrem Auseinanderfallen zuvorkommt — oportet in divinis
simplici conceptu, quantum hoc possibile est, complecti contra-
dictoria, ipsa antecedenter praeveniendo, puta non oportet in
divinis concipere distinctionem, et indistinctionem tamquain con-
tradicentia, sed illa ut in principio suo simplicissimo antecedenter,
ubi non est aliud distinctio et indistinctio. L. c. c. 19. Diese

Bemerkung diene zum Verständnisse der Trinität, d. i. wie der
Cusaner meint, der Lehre, dafs die Einheit Dreiheit sei. Damit
wäre denn allerdings der Vorwurf, die christliche Trinitätslehre
widerspreche dem obersten Prinzip der Vernunft, gründlich
hinweggeräumt. Wir glauben jedoch, der Wahrheit und dem
Interesse des Christentums sei besser gedient, wenn wir mit dem
hl. Thomas die Anwendbarkeit des principium contradictionis auf die
göttlichen Dinge zugestehen, den Vorwurf des Widerspruchs der
Einheit und Dreiheit in Gott aber durch den Hinweis auf die
eigentümliche Natur des relativen Gegensatzes lösen, der ohne
eine Zusammensetzung in Gott einzutragen, einen realen Unterschied

der Personen begründet.
Wenn wir einen Blick auf den Zusammenhang der bisherigen

Lehren des Cusaners werfen, so ist die coincidentia oppositorura
unter der Voraussetzung der Einheit des Seienden und bei der
Annahme, dafs Gott Wesen der Wesen und die Wesenheiten
der Dinge formell in ihm enthalten seien, unvermeidlich. Diese
Voraussetzung und Annahme aber sind falsch. Im göttlichen
Verstände zwar müssen die endlichen Wesenheiten auch formell
als vorhanden gedacht werden. In dieser Beziehung aber kommt
ihnen nur ein objektives, d. h. (im Sinne des vormaligen
Sprachgebrauches) gedachtes, ideales Sein zu. Im göttlichen Wesen
aber sind die endlichen Wesenheiten eminent und virtuell, nicht
aber formell enthalten. Verkennen wir diesen Unterschied, so
werden wir dazu geführt, die Bestimmtheit des göttlichen Wesens



226 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

als Begrenzung zu fassen und in dasselbe die widersprechendsten
Bestimmungen einzutragen. Das göttliche Sein wird in diesem
Balle durch materielle, mathematische und metaphysische
Begriffe entweder mit wesentlich gleichem Rechte gedacht, oder
wir entschliefsen uns zu der Behauptung, jede Art der Vor
Stellung und begrifflichen Bestimmung sei nichts weiter als
bildliche und symbolische Einkleidung. Der Cusaner selbst bleibt
haltlos in der Schwebe zwischen beiden Annahmen.

Das angeführte richtige Verhältnis zwischen den endlichen
Wesenheiten und dem göttlichen Wesen mufs demnach festgehalten

werden, wenn wir nicht mit den höchsten Vernunftprinzipien
brechen und allen festen Boden unter uns verlieren wollen.

Denn wenn Gott als Sein, Wirklichkeit, Geist, mit Ausschlufs
jedes Nichtseins, jeder Möglichkeit, jeder Materie bestimmt wird,
wie er, ohne das principium contradictionis zu verletzen, bestimmt
werden mufs, erscheint es als unmöglich, die Wesenheiten der
Dinge formell in seinem Wesen zu setzen, oder mit dem Cusaner
zu behaupten, dafs das Kleinste im Gröfsten das Gröfste sei,
während umgekehrt, wenn die endlichen Wesenheiten mit der
göttlichen identifiziert werden, die Leugnung des ersten
Erkenntnisprinzips nicht umgangen werden kann.

Es ist notwendig, die wahre und falsche Lehre vom
göttlichen Sein in dieser Schärfe einander gegenüberzustellen, um
den Abgrund, dem die Theologie vom Cusaner zugeführt worden
ist, ermessen zu können.

Zur Probe dafür, dafs die angegebenen Prämissen zu
Folgerungen tiefer Weisheit führen, werden sie auf die Vorsehung
angewendet. Da Gott der Inbegriff (complicatio) von allem,
auch dem Entgegengesetzten ist, so kann der Vorsehung nichts
entgehen. Wie die Gattung die entgegengesetzten Differenzen
und die unendliche Zahl alle Zahl, so fafst die göttliche
Vorsehung in sich, was geschieht und nicht geschieht, jedoch
geschehen kann. Alles ist inbezug auf sie notwendig, weil alles
Gott ist, was in Gott ist, Gott aber absolute Notwendigkeit ist.
Gleichwohl konnte er auch das Entgegengesetzte vorhersehen;
denn mit der Komplikation ist noch nicht das Komplizierte, wohl
aber mit der Explikation die Komplikation gesetzt, d. h. Gott
ist unendliche Möglichkeit, die durch das Wirkliche expliziert
wird; nichts wird, aufser, was in ihm war, und mit Notwendigkeit

aus ihm hervorgeht. Wir wissen nicht, ob diese Erklärung
der göttlichen Vorsehung geeignet ist, irgend jemand zu
befriedigen. L. c. c. 22.

Die alles wirkende Existenz Gottes wird durch die Kugel



Die Attributenlehre. 227

versinnbildet. In der unendlichen Kugel ist das Centrum, weil
gleich dem Durchmesser und der Peripherie, Länge, Breite und
Tiefe. Wie die unendliche Kugel auf die einfachste Weise ganz
in Wirklichkeit ist, so ist das Gröfste ganz in Wirklichkeit (in
actu), das bildende Prinzip (forma formarum, forma essendi) von
allem. Mit Recht sagt Parmenides, Deum esse cui quodlibet
quod est est esse omne id quod est. Wie die Kugel die höchste
Vollendung der Figuren ist, so ist das Gröfste die vollkommenste
Vollkommenheit (perfectio perfectissima) von allem. Gott ist die
einfachste ratio des Universums, Sein alles Seienden, das Mafs,
die Ruhe, die Form aller Bewegung. Inwiefern aber die seienden

Dinge endlich sind, partizipieren die einen der Wesen an
dem von allen angestrebten Ziele, der Verwirklichung und
Vollkommenheit von allem. So ist der Punkt die Kugel und
partizipiert an ihrer Vollkommenheit durch die Linie, diese durch
die Fläche u. s. w. L. c. c. 23. D. h. das Seiende ist als Ganzes
unendlich, im einzelnen dagegen endlich; und doch ist es nicht
ein zusammengesetztes Ganzes, denn das (logische) Sein ist
einlach. Wie verhalten sich aber seine Bestimmungen? Als Akt
zur Potenz. Wird aber damit nicht in das Einfache Zusammensetzung

hineingetragen? Die letzte Zuflucht bildet immer wieder
die coincidentia oppositorum, die Auflösung der Gegensätze im
unterschiedslosen Eins. Wo bleibt aber dann die absolute
Aktualität, Geistigkeit und Vollkommenheit Gottes, wenn das Höchste
als Identität von Akt und Potenz, von Geist und Materie, vom
Kleinsten und Gröfsten begriffen wird?

Eine deutlichere Probe der „tiefsinnigen Folgen" als jene
zweideutige Theorie der Vorsehung bietet uns zunächst die
Lehre von den göttlichen Attributen, dann weiterhin die Theorie
der Schöpfung, in welch letzterer eine der wichtigsten Koinci-
denzen, die des Möglichen und Wirkliehen, zur Besprechung
gelangen wird.

Was nun zunächst die Lehre von den Attributen betrifft,
so wird von dem Gröfsten gesagt, es sei eigentlich namenlos;
denn wo alles eins ist, könne es keine besonderen Kamen geben,
daher das Tetragrammaton, der eigentliche Käme Gottes, von uns
übersetzt werden mufs: Eines und Alles, Alles in Einheit. Koch
bezeichnender scheint der Käme: Einheit, die jedoch eine Einheit

ist, der keine Vielheit gegenübersteht. Es ist dies der
gröfste Käme, der alles in der Einfachheit der Einheit begreift,
worin alles, Mensch und Löwe unterschiedslos eines, aber doch
auf die wahrste Weise ist. L. c. c. 24.

In diesen Bestimmungen ist der Mangel gewisser Unter-
Jahrbuch für Philosophie etc. III. 15



228

Scheidungen, reiner und gemischter Vollkommenheiten, eigentlicher

und bildlicher Prädikation ohne Zweifel kein zufälliger.
Gott ist Mensch und Löwe, wie er Weisheit und Macht ist,
d. h. alles Erkennen Gottes ist ein symbolisches, alle Affirmation
wesentlich gleichwertig. Gott ist eben das bestimmungslose und
aus diesem Grunde namenlose Sein, dem wir verschiedene
Namen geben, indem wir es in mannigfachen Bildern
vorstellen, Namen und Bilder, die insgesamt von relativer, im
Grunde nicht wesentlich verschiedener Bedeutung noch wesentlich

verschiedenem Gehalte sind. Die Verschiedenheit ist nur
eine graduelle, weshalb der Cusaner sagen kann, mittels der
affirmativen Gotteslehre erhebe sich jede Religion zur Anbetung
Gottes, des Dreieinen, indem sie der Verehrung Gottes durch
den Glauben, den sie durch die Wissenschaft des Nichtwissens
mehr der Wahrheit gemäfs berührt, die Richtung gibt. L. c. c. 26.

Wie zwischen reinen und gemischten, eigentlichen und
bildlichen Attributen kein Unterschied gemacht wird, so auch nicht
zwischen absoluten und relativen Attributen. Es verhält sich
mit dem Namen: Gerechtigkeit, ja selbst mit der Trinität, wie
mit dem Namen: Schöpfer. Die Kreatur beginnt damit, dafs
Gott Vater ist, ihr Sein; dadurch, dafs er Sohn ist, erlangt sie
ihre Vollendung; dadurch, dafs er hl. Geist ist, steht sie mit
der ganzen Weltordnung im Einklang: mit einem Worte, die
affirmativen Namen kommen Gott nur in seiner Beziehung zu
den Geschöpfen zu. (De doct. ign. 1. 1. c. 24.) Nicht wesentlich

wird diese Attributenlehre abgeschwächt durch die
Bestimmung, dafs die das weniger Vollkommene von Gott
negierenden Verneinungen wahrer seien, als die das Vollkommene
von ihm ausfchliefsenden, und ebenso die das Vollkommene von
ihm aussagenden Bejahungen wahrer, als die das Unvollkommene
prädizierenden ; denn wenn unsere Gotteserkenntnis nicht in
neuplatonischem Wolkendunst verschwimmen soll, so müssen von
Gott gewisse Prädikate nach ihrem positiven Gehalt schlechthin
affirmiert, andere schlechthin negiert werden können.

Vergleichen wir mit der Attributenlehre des Cusaners die
Lehre des Aquinaten von den affirmativen Attributen, so tritt
der Gegensatz gegen die dem eleatisch-neuplatonischen Gottes-
begriff entsprungene Theorie des Cusaners in der denkbar schärfsten

Weise hervor. „Über die Namen, die absolut und bejahend
von Gott ausgesagt werden, wie gut, weise u. dgl. sind
verschiedene Ansichten aufgestellt worden. Die Einen sagten, diese
Namen, obwohl der Form und dem Ausdruck nach affirmativ,
seien doch der Bedeutung nach negativ, indem ihre eigentliche



Die Attributenlehre. 229

Absieht nicht die sei, in Gott etwas zu setzen, sondern vielmehr
von ihm etwas hinwegzunehmen. Indem wir also sagen, Gott sei
lebendig, sei der Sinn, Gott existiere nicht nach der Weise
lebloser Dinge. Andere aber lehren, diese Namen bezeichneten
nichts anderes, als Verhältnisse zu den Geschöpfen. Der Satz:
Gott ist gut, besage daher im Grunde nur: Gott ist Ursache
des Guten in den Dingen. Diese beiden Behauptungen aber
scheinen ungehörig aus drei Gründen. Erstens nämlich liefse
sich kein Grund mehr angeben, warum wir gewisse Attribute
von Gott aussagen, andere, z. B. körperliche, dagegen nicht.
Nun ist aber Gott Ursache der körperlichen wie der geistigen
Dinge. Ferner könnte Gott füglich auch deshalb „Körper"
genannt werden, weil dadurch eine gewisse Unvollkommenheit,
nämlich die der Materie, ihre blofse Potenzialität, von Gott
beseitigt würde. Zweitens würden in jener Voraussetzung die
genannten Prädikate den Geschöpfen früher als Gott zukommen.
Gott wäre gut durch die Güte der Geschöpfe, nicht umgekehrt.
Die bekannten Worte würden Lügen gestraft: quia bonus est,
sumus. Drittens endlich widersprechen jene Auffassungen der
Absicht derjenigen, die von Gott reden. Denn indem sie von
Gott sagen, er sei lebendig, intendieren sie etwas ganz anderes,
als dafs Gott die Ursache unseres Lebens sei, oder dafs er sich
von den leblosen Dingen unterscheide. Es ist daher anders zu
sagen, nämlich, dafs die absoluten affirmativen Namen die göttliche

Substanz bezeichnen und von Gott wesenhaft ausgesagt
werden, sein Wesen jedoch in unzureichender Weise vorstellen
und ausdrücken. S. Th. I. qu. 13. art. 2.

Nehmen wir zu den angeführten Unterscheidungen der eigentlichen

und bildlichen Prädikation sowie der absoluten und
relativen Attribute die Unterscheidung der Vollkommenheiten in reine
und gemischte hinzu, von welchen diese nur in virtueller und
eminenter, jene aber in formeller und eminenter Weise in Gott
sind, und bemerken wir weiter, dafs die göttlichen Attribute,
ohne synonym und so jedes bestimmten Inhaltes beraubt zu sein,
doch insgesamt das göttliche Wesen ausdrücken und mit
demselben sowie untereinander real identisch sind: so erhalten wir
ein so präzis und in scharfen Umrissen ausgeführtes Bild von
den göttlichen Attributen, dafs sich dagegen die Lehre des Cu-
saners als ein zügelloses dialektisches Spiel mit Negationen
darstellt, als ein Spiel, das an den Rand des Nihilismus führt, indem
selbst das Dasein Gottes als blofse Konjektur erscheint, da wir
ja nach der Koincidenz der Gegensätze beide Sätze aussagen
müssen, Gott sei und Gott sei nicht, ja, weil die Wahrheit weder

15*



230

in dem einen, noch in dem anderen, noch endlich im Zusammen
beider liegen könne, beide Sätze wieder zu negieren haben. In
dem Tröste aber, der uns geboten wird, dafs Gott gerade indem
sein Nichtsein behauptet wird, mit der vollsten Gewifsheit als
seiend erkannt werde, weil in ihm Sein und Nichtsein koinci-
dieren (Tübinger Quartalschr. a. a. 0. S. 249), würden wir den
sophistischen Hohn des Atheisten erblicken, wenn wir nicht mit
einem Denker zu thun hätten, von dem wir annehmen, dal's er
wider besseres Wollen durch das Anstreben eines unerreichbaren
Zieles in den Wirbel des monistisch - pantheistischen Gedankenkreises

hineingezogen wurde.
Wenn die cusanische Attributenlehre einerseits im

Widerspruche mit der herkömmlichen der Theologen steht, die in
Gemäfsheit des theistischen Begriffs von Gott als dem absolut
bestimmten, jedes Nichtsein und jede Potenzialität von sich aus-
sehliefsenden Seins entworfen ist, so mufs andererseits anerkannt
werden, dafs dieselbe mit dem eleatisch- neuplatonischen Seinsund

Gottesbegriff, der coincidentia oppositorum in vollständigem
Einklang sich befinde. Denn ist, wie es dieser Begriff mit sich
bringt, im Grunde nur ein Sein und dieses eine allem
Unterschied und Gegensatz vorangehende, bestimmungslose und über-
schwängliche, alles, geistiges und körperliches, aktuales und
potenziales Sein in absoluter Einheit komplizierende Sein das
Sein Gottes, so leuchtet ein, dafs man berechtigt ist, von diesem
Sein materielle, mathematische und ontologische Bestimmungen
auszusagen, noch mehr aber, dieselben von ihm zu negieren,
indem die Negation auf die Komplikation, die Affirmation aber
auf die Explikation jenes Seins zu beziehen ist. Gott ist aktuell
nichts von allem, was wir affirmieren, nicht Weisheit, Schöpfer,
Sonne, Löwe; er ist dies alles jedoch virtuell, indem es auf dem
Wege der Entfaltung aus ihm hervorgeht, wie nach einer
dynamischen Auffassung des einfachen Lichtstrahls derselbe weder
rot noch gelb u. s. w. ist, wohl aber virtuell diese Unterschiede
in sich trägt.

In der Lehre von den göttlichen Attributen berührt sich der
Cusaner insofern mit den Nominalisten, als ihm wie diesen die
von Gott ausgesagten Attribute als synonym, sonach als
Ausdruck einer Unterschieds- und bestimmungslosen Einheit gelten
(Tüb. Quart, a. a. 0. S. 244). Während aber die Nominalisten
mit Recht gegen diesen Begriff sich skeptisch verhalten (ebendas.),
ersieht Nikolaus in ihm den wahren Ausdruck des Unendlichen
und wendet sich damit der diametral entgegengesetzten extrem
realistischen Auffassung zu oder bringt sie vielmehr als die seinem



Die Schöpfungslehre. 231

Standpunkt entsprechende zur Geltung. Wir finden hier eine
früher gemachte Bemerkung bestätigt, nämlich, dafs der Standpunkt

unseres Philosophen ihn zu einem stetenSchwanken zwischen
extremen Irrtümern verurteilt, das sich durch die verschiedenen
Probleme hindurchzieht, und wie es im vorliegenden Falle als
ein Schwanken zwischen extremem Realismus der Allgemeinbegriffe

und Nominalismus erscheint, so in der Folge als ein
solches bald zwischen Universalismus urd Individualismus, bald
zwischen Idealismus und pantheistischem Realismus sich zeigen
wird.

Uber das Verhältnis der Dinge zu Gott spricht sich das

zweite Buch von der gelehrten Unwissenheit und insbesondere
die Schrift vom Können-ist (Possest) aus, in welcher man die

genauere und schärfere Darstellung der Grundlehren unseres
Philosophen zu erblicken berechtigt ist.

Alles Geschaffene, sahen wir, ist Symbol des einen,
ungeschaffenen Seins, des Gröfsten. Mittels des im Symbole
widerscheinenden Gröfsten nun soll das durch das Gröfste Gewordene
erforscht werden. Als Leitsterne der Untersuchung haben
gewisse Folgesätze aus den aufgestellten Grundsätzen zu dienen.
Hierzu gehört der Satz: wo sich Ausschreitungen finden (in ex-
cessis et excedentibus), da gibt es keine absolute Gleichheit
und Präzision, daher keine Bewegung der anderen gleicht, kein
Mafs vollkommen dem Gemessenen entspricht. Aus diesem Grunde
fehlt der Astronomie, der Musik u. s. w. die Präzision. Die
vollendete Harmonie, den absoluten Zusammenklang, die unendliche

Einheit könnte die Seele nur in der Entzückung, in völliger
Lossagung von allem Sinnlichen, d. h. von aller Vielheit
vernehmen. Auch die Kunst, diese Nachahmung der Natur, bringt
es nicht zur Präzision. Wir gelangen deshalb, so lautet ein
weiterer Folgesatz, nie zum reinen Gegensatze, oder zur präzisen
und ganz gleichen Indifferenz der Gegensätze. Da durch die
göttliche Macht im Vergleiche zu jedem Gegebenen ein Gröfseres
oder Kleineres, also aufser Gott weder ein Gröfstes noch Kleinstes
gegeben werden kann, so ist nur das absolut Gröfste negativ
unendlich — durch nichts begrenzt, das Universum dagegen kann,
da es alles umfafst, was nicht Gott ist, nicht negativ unendlich
sein, wiewohl es ohne Grenze — durch nichts begrenzt, aufser
Gott —, also privativ unendlich ist. De doct. ign. 1. I. c. 1.

Der spekulative Gedanke des Cusaners tritt hier bereits
deutlich genug zutage. Es gibt nur ein Sein, das absolute
Einheit, Indifferenz der Gegensätze ist. Die Unterschiede in den
Dingen sind daher nicht qualitative, sondern quantitative, und



232 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

die Welt ist von Gott nicht dem Sein, sondern nur der Weise
des Seins nach verschieden. Um uns eines anderen Ausdrucks
zu bedienen, so sind die in Gott absolut identischen Potenzen
(Sein und Nichts, Wirklichkeit und Möglichkeit, oder aktive und
passive Potenz) in den Geschöpfen in verschiedener Spannung,
um nicht die Vorstellung einer Mischung, gegen welche der
Ousaner sich ausdrücklich verwahrt, hereinzuziehen. Wie der
Gedanke des Endlichen keine vollkommene Präzision, also auch
keine absolute Wahrheit enthält, so verhält es sich mit dem Sein
des Endlichen; es ist nicht wahrhaftes Sein, sondern nur der
Reflex des wahrhaften Seins auf der dunklen Spiegelfläche des
Nichts, das aus der Identität von Sein und Nichts gelöste und
daher zwischen Sein und Nichts unstät schwankende Sein, weniger
ein Sein, esse, als ein abesse, d. h. ein abfälliges Sein. (Dies
dürfte die richtige Erklärung dieses Ausdrucks sein. Vergl.
Übinger, Die Gotteslehre des N. Cusanus. 1888. S. 44 f.)

Die Auffassung der Dinge als Symbole des absolut einen
und unfafsbaren, im Dunkel vollkommener wenn auch mit dem
Lichte identischer Finsternis verhüllten Seins entleert die Dinge
ihrer Realität und setzt sie zu blofsen Schemen herab, zu
Exemplifikationen (wie man sich wohl ausgedrückt hat) der in
unendlich mannigfaltiger Weise widerscheinenden Einheit der Gegensätze.

Eine solche Auffassung macht im Grunde die Frage nach
dem Ursprung der Dinge überflüssig. Denn eitle Schatten
bedürfen keiner positiven Ursache. Nur wenn die Dinge als das
anerkannt werden, was sie für die unbefangene Betrachtung sind,
als existierende, wirkende, lebendige u. s. w., wenn auch
endliche und abhängige Wesen, entsteht das Bedürfnis der Frage
nach der Ursache ihres Seins.

Dem Cusaner sind die Dinge in der That nur Scheinexistenzen,

die also im Grunde einer Erklärung nicht bedürfen, weil
es ohne Sinn ist, nach der Ursache des Nichtseienden zu fragen.
„Das Sein der Kreatur ist auf unbegreifliche Weise aus dein
ersten Gröfsten. Das Gröfste aber kann kein gemindertes Sein
mitteilen, daher ist Teilbarkeit, Unvollkommenheit, Verschiedenheit,

Pluralität nicht von Gott, überhaupt nicht von einer positiven
Ursache. Das Sein der Kreatur, das zwischen Sein und Nichtsein

in der Mitte liegt, ist uns unverständlich, weil wir uns nicht
über das Kontradiktorische erheben können. Da in Gott Schaffen
und Sein identisch sind, so scheint bei Gott Schaffen soviel zu
sein, als dafs er alles sei. Soweit die Geschöpfe zeitlich sind, sind
sie nicht von Gott. Wer kann begreifen, dafs Gott das bildende
Prinzip ist, ohne sich mit den Dingen zu vermischen? Die Dinge



Die Schöpfungslehre. 233

sind eben nur der Abglanz Gottes, ihr Wesen besteht nur in
der Abhängigkeit von Gott, sie sind wie ein Spiegel, der nur
abbilden würde, ohne selbst etwas zu sein, oder ein Kunstwerk,
das in der Abhängigkeit vom Künstler allein bestünde." (De
doct. ignor. 1. II. c. 2.) Die hier behaupteten Unbegreiflicbkeiten
entstehen nur für den, der einen Begriff vom Sein aufstellt, durch
den das Bestehen endlichen Seins aufser Gott unmöglich gemacht
wird, Unbegreiflichkeiten, die nur durch den Alexanderhieb der
coincidentia contradictoriorum gelöst werden können, weil sie

Unmöglichkeiten sind.
In diesem Zusammenhange verstehen wir den wahren Sinn

der Bestimmung, dafs die Welt Erscheinung des unsichtbaren
Gottes, und Gott die Unsichtbarkeit der sichtbaren Dinge sei:
Worte, die solange nichts mit der Lehre des Apostels gemein
haben, als nicht der Beweis geführt ist, dafs auch nach dem
hl. Paulus Gott statt in unnahbarem Lichte in unzugänglicher
Einsternis wohne und dafs der Völkerapostel die Einheit der
Gegensätze lehre. (Vgl. Scharpff, Nikolaus von Cusa als
Reformator u. s. w. Tübingen 1871. S. 362.) Dem Cusaner ist
die Welt die Erscheinung Gottes: Quid est ergo mundus nisi
invisibilis Dei apparitio? Quid Deus nisi visibilium invisibilitas?
De Possest I. f. 183 a. Daher wird Gott, wie wir sahen, auch
durch sinnliche und mathematische Symbole, nicht blofs durch
ontologische Begriffe erkannt; daher werden materielle und
immaterielle Bestimmungen mit wesentlich gleichem Rechte von
Gott ausgesagt und negiert.

Ferner hat nach Nikolaus die Welt nicht nur ein
vollkommeneres Sein (corruptibilia incorruptibiliter, materialia imma-
terialiter. 1. c.), sondern auch ihr einziges wahres Sein in Gott,
sie verhält sich zu Gott wie ein Glied zum Organismus: Sicut
essentia manus verius habet esse in anima, quam in manu, cum
anima sit vita et mortua manus non sit manus (vgl. Arist. de
Anima, B. 1. 412 b. 20), ita de toto corpore et singulis mem-
bris, ita se habet Universum ad Deum, excepto quod Deus non
sit anima mundi. Das Letztere, Gott sei nicht Seele der Welt,
kann im restriktiven Sinne von Nikolaus, dem Gott Form und
Stoff (aktive und passive Möglichkeit) der Welt zugleich ist,
allerdings gesagt werden. Indem aber das wahre Sein der Dinge
in ihre einfache, räum- und zeitlose Existenz in Gott gesetzt
wird, mufs sich auch ihre materielle Wirklichkeit in idealistischer
Weise verflüchtigen, wenn der Gedanke an eine Emanation aus
Gott in einem roh materiellen Sinne fern gehalten werden soll.
Diese idealistische Tendenz tritt denn, wie wir in der Folge



234 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

sehen werden, in der Auffassung1 des Verhältnisses der Sinne
zu den höheren Erkenntnisvermögen, bestimmt hervor. Was der
Verstand (intellectus) in Einheit erschaut, erscheint der
untergeordneten sinnlichen Betrachtung, die nur die unvollkommenste
Stufe der Verstandesthätigkeit ist, wie in einem Hohlspiegel zu
einem verzerrten und unwahren Bilde auseinandergezogen. Wenn
auch die Kehrseite hierzu nicht fehlt und die Dinge gegenüber
der leeren bestimmungs- und gedankenlosen Einheit des
göttlichen Seins hinwiederum in scharf markierter Individualität als
die wahren Träger konkreten Seins erscheinen, so möge man
hierfür den eleatischen Begriff des Seins verantwortlich machen,
dessen magische Gewalt dem denkenden Geiste die Vielheit in
eine unterschiedslose Einheit zerfliefsen läfst, um dem von seiner
Leerheit und Nichtigkeit Unbefriedigten daraus die Vielheit der
endlichen und konkreten Dinge neu erstehen zu lassen. Wir
brauchen, scheint uns, nur an den Gegensatz von Spinoza und
Leibniz einerseits, an Schelling und Hegel, die den Gegensatz
in der Weltanschauung jener Philosophen in einer höheren Einheit

vergeblich zu überwinden suchten, andererseits zu erinnern,
um unserer Behauptung eine breite historische Grundlage zu
sichern.

Wie wir sahen, werden Gott und Welt als das negativ und
privativ Unendliche von einander unterschieden. Man kann mit
diesen Ausdrücken einen guten und zulässigen Sinn verbinden,
wenn man das privativ unendlich auf den Stoff der körperlichen
Dinge, die materia prima, nicht aber, wenn man es auf die Welt,
den Kosmos, bezieht. Die materia prima (ähnliches ist vom
logischen Bogriff, dessen Inhalt das ens commune bildet, zu sagen)
ist unendlich, unbegrenzt, insofern ihr die Bestimmung fehlt,
für die -sie empfänglich, und deren sie bedürftig ist; das negativ
Unendliche aber ist unbegrenzt, sofern es, weil absolut bestimmt,
für jede Begrenzung und Bestimmung unempfänglich ist. Indem
aber der Ausdruck „privativ unendlich" auf die Schöpfung
angewendet wird, legt sich der Gedanke nahe, dafs den Dingen
ein aktuelles, bestimmtes Sein überhaupt nicht zukomme, mit
andern Worten, die Welt in ihrem Aufsergottsein wird mit dem
blofs Möglichen und Nichtseienden verwechselt und die Dinge
aufser Gott sind in dieser Auffassung nichts weiter als die von
Gott abgelöste zwischen den entbundenen und nur relativ
geeinten Gegensätzen halt- und ruhelos schwebende Möglichkeit
des Seins. (Vgl. Übinger, Die Gotteslehre des Nikolaus Cusanus.
1888. S. 36.)


	Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus [Fortsetzung]

