
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner
Lösungsversuche [Fortsetzung]

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vg» vg» c^» «jp» «JS» «££» «jfta <Jrc® *>K» «55* cfà»

ZUR GESCHICHTE DES KONFLIKTS ZWISCHEN
GLAUBEN UND DENKEN UND SEINER

LÖSUNGSVERSUCHE.

Von

Dr. G. GRUPP.

III.
]VIit dem Anbruch der Neuzeit erweiterte sich der geistige

Gesichtskreis der Menschheit ins Unermefsliche. Eine neue Welt
auf Erden, eine neue in den Sternenräumen tauchte auf vor den

überraschten Blicken. Die alten Anschauungen gerieten ins
Wanken. Die Schönheit der Schöpfung nahm den Sinn gefangen
und lenkte den Geist ab von theologischen Betrachtungen. Gott
selbst sah man, wie Bruno, im Geschaffenen oder man lebte im

Altertum und seiner Gedankenwelt. Es begann der Zweifel,.
genährt durch die Widersprüche, in welche das neue Wissen

nun die Erde und die materielle Natur (physikalische Entdeckungen)
mit den alten Systemen brachte. Wenn der Zweifel in ein
Gebiet einmal eingedrungen ist, dann frifst er weiter und verbreitet
sich in den ganzen Umkreis des Denkens.

Die Skepsis, wie sie uns in den bisherigen Ausführungen
entgegen trat, hat alles angegriffen und vor den religiösen
Vorstellungen nicht Halt gemacht. Zuerst willkürlich, regel- und

zügellos, mufste sie, durch Oartesius, der sie auf die Theorie
erhob, gezwungen, eine strengere und ernstere Haltung annehmen.

Wir fühlen schon bei Bayle, Spinoza u. a. den Einflufs des

Cartesius. Durch Pascal und verwandte Geister wurde die



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 199

Skepsis in den Dienst des Glaubens genommen, nicht in dem

Sinne, als ob die Glaubensvorstellungen solange in suspenso
gehalten werden müfsten, bis sie sich der Vernunft als unabweisbar

bewähren. Vielmehr sollte dem menschlichen Geist, seinem

Selbstbewufstsein und seinem Freiheitsdrange dadurch, dafs er in
all den Zweifeln, all den entgegenstehenden Theorieen, den

verschiedenen Sitten- und Rechtsansehauungen umhergeführt wurde,
das Zutrauen auf seine natürlichen Kräfte, Meinungen, Gefühle
und Triebe genommen werden. In einem so zerrissenen
verzweifelnden Geiste glaubte man ein passendes Organ des Glaubens

zu finden.
Die Kirche will indes nicht etwa eine an sich verzweifelnde

Vernunft und treibt ihre Ansprüche nicht soweit, von der
Vernunft völligen Selbstverzicht zu verlangen. Der Glaube soll die
Vernunft nicht zur Kriegsgefangenen, sondern nur zur Dienerin

machen, die er in seine Geheimnisse einweihen will und mit
der er vertraulich sein kann.

Bis zu einem gewissen Grad allerdings mufs man die
Vernunft demütigen und ihre Irrungen ihr vorhalten. Immer hat
die Apologie die stolze Vernunft darauf hingewiesen, wie sie

auch auf dem Gebiete der Natur so wenig wisse, wie vieles sie

unbewiesen hinnehmen müsse, wie auch hier der beste Teil
geglaubt werden müsse. Andererseits kann man auch in populären
Ausführungen, die sich bis zur Ironisierung aller philosophischen
Versuche versteigen, den Gedanken finden, dafs die Philosophie ja
zu keinem Resultate kommt, dafs die Philosophen sich stets

widersprechen, die Füfse derer, die eine kaum blühende Schule

hinwegtragen, stets vor der Thüre stehen, dafs alles Forschen eitel
und alles Wissen Stückwerk sei. Wiewohl die Richtigkeit dieser
Vorhalte nicht zu bestreiten ist, so dürfte doch das richtige Mafs
leicht überschritten werden, wenn man sich bis zur Behauptung
der Unmöglichkeit einés sichern Naturwissens versteigen wollte.
Was man von Widersprüchen und Schwierigkeiten des Denkens

entdeckt, ist ja selbst der Philosophie entlehnt, die man bekämpfen
will. Hier gilt die Mahnung, doch dem Phöbus Apollo selbst

nicht, wie Merkur, die Waffen zu stehlen, mit denen man ihn



200 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

bekämpft. Der hl. Augustinus und Thomas hielten viel auf die

Vernunft, und die Kirche hat bestimmte Grenzen gezogen, wie
weit ihre Tragweite gehe.

Die Skepsis Pascals hält sich aber nicht mehr innerhalb
der berechtigten Grenzen, auch wo sie zu gunsten des Glaubens
sich einstellt. Die religiöse Skepsis zwar bekämpft Pascal, sie

ist aber zu nahe verwandt mit dem philosophischen Zweifel, dessen,

er sich bedient, als dafs sie eine verschiedene Beurteilung
erfahren dürfte. Man fühlt es aus der lebhaften Darstellung heraus,,
wie nahe dem Herzen Pascals auch der religiöse Zweifel gewohnt
hatte. Pascal war ganz das Kind jener Zeit, die alles wufste,.
kritisierte und doch so sehr nach absoluter Sicherheit rang. Die

Mathematik und die Naturwissenschaften galten als das Muster
echter Wissenschaft. Überall suchte man die Klarheit der
Begriffe, die Konsequenz der Begründung und der Polgerungen, die

dort herrscht, herbeizuführen und nachzuahmen. Aber überall,,
zumal in der Theologie, zeigten sich die Übeln Polgen solch

einseitigen Strebens. Wenn Cartesius nur klare und durchsichtige
Vorstellungen zuliefs, wie dunkel und ungewifs mufste doch

gerade die übersinnliche Welt, Gott und die Geisterwelt erscheinen!.

Wie mufste an den Gottesbeweisen der Mangel der Stringenz.
auffallen, da sie nun einmal nicht analytisch sind, trotzdem
Cartesius den einzig möglichen analytischen Beweis aufs neue mit
siegreicher Kraft geliefert zu haben schien! Dies eben sind die

Hauptsehwierigkeiten, mit denen sich Pascal abmüht: wie sollte-

sich ein unendlich vollkommenes Wesen, allmächtig und allgegenwärtig,

nicht besser, überwältigender und klarer offenbaren, als

es im Lichte der Vernunft geschieht? Die Vernunft mufs sich
den Dingen gegenüber passiv verhalten, sie darf nur konstatieren,,
wenn sie nicht ins Konstruieren hineingeraten will. Woraus und
mit welchem Recht sollte sie die Idee Gottes bilden dürfen,
wenn sie nicht schon in ihr liegt? Dafs sie aber nicht deutlich,
im Menschen liegt, das war erst recht durch Cartesius klar
geworden. Was aber ferner die Sprache der Natur anbelangt, ihre-

Bedingtheit, Gesetzmäfsigkeit und Ordnung, so hatte einesteils.
die mechanische Welterklärung, wie sie naturwissenschaftlich



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 201

durch Kepler und Galilei, philosophisch aber durch Cartesius

begründet wurde, die teleologischen Momente zurückgedrängt,
andernteils war der Pantheismus, welcher Gott und Natur
vermischte, für die Erkenntnis eines überweltlichen Schöpfers nachteilig

geworden. Es ist daher nicht zu verwundern, dal's Pascal

die Gottesbeweise in strengem Sinne aufgibt. Sicherheit bietet
ihm nur die positive Offenbarung Gottes, eine Offenbarung, der
sich Herz und Kopf, der ganze Mensch hingeben kann. Die

Offenbarungsreligion, diejenige Religion, welche allein die Spuren
des Göttlichen an sich trägt, ins helle Licht zu setzen, ist die

Hauptaufgabe seiner Apologie. Bezüglich seines apologetischen
Verfahrens sagt er: „Kein kanonischer Schriftsteller hat sich der
Natur bedient, um Gott zu beweisen." „Niemals haben sie gesagt:
Es gibt nichts Leeres, also gibt es einen Gott."1) Von dem

Gottesleugner sagt er: L'endurcissement de leur esprit les a rendus

sourds à cette voix de la nature, qui a retenti continuellement

a leurs oreilles. Er verzichtet auf den Nachweis Gottes

in der Natur, „nicht allein, weil er sich nicht stark genug fühlt,
in der Natur Momente zu entdecken, verhärtete Atheisten zu

überzeugen, sondern auch, weil diese Erkenntnis ohne Jesus
Christus unnütz und unfruchtbar ist."

Verfolgen wir nunmehr den Gang der Gedanken Pascals,
die nach dem Grundsatz: le coeur a ses raisons que la raison

ne connait pas oft mehr zum Herzen als zum Verstände sprechen.
Sie beginnen nicht mit einer Beweisführung, sondern einer

ergreifenden, erschütternden Schilderung des entsetzlichen Zustandes

der Libertins, welche neben abgrundtiefen Bittsein spielen, für
die inhaltsschwere Frage einer ewigen Zukunft nur ein frivoles
Lächeln haben und sich in der brutalen Buhe zwischen der
Furcht vor dem Bichter und der Hölle wohl fühlen. Blitzartig
wirkt die Flammenschrift einer verlorenen Ewigkeit, mit deren
Schauern P. das schlafende Gewissen zu wecken sucht. Diese

leichtfertigen Menschen zwingen ihr Naturell dazu, „dafs sie die

*) Der scholastische Grundsatz, „dafs die Natur nichts Leeres duldet",
war durch neuere, bes. Torriceiiis Entdeckungen erschüttert (Pascal oeuvres
ed. 1779 IV. p. 51).



202 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

impertinentesten der Menschen werden." „Nichts verrät mehr
die Niedrigkeit ihres Herzens, als nicht die Wahrheit der ewigen
Verheifsungen zu wünschen. Nichts ist feiger, als gegen Gott
den Übermütigen zu spielen." „Es bedarf der ganzen Liebe einer

Religion, um sie nicht zu verachten, ja aufzugeben in ihrer
Tollheit."

Was Pascal von einem echt wissenschaftlichen Vorgehen
verlangt, nämlich klare Definitionen, unzweifelhafte Axiome und
sichere Begründung, vermifst man besonders an dem Satze, mit
dem diese vorläufigen Betrachtungen abschliefsen: Man müsse auch,

wenn die Aussicht auf V ernichtung und die auf eine Ewigkeit
gleich sicher oder unsicher wäre, doch beiden Eventualitäten
Rechnung tragen, d. h. sich auch auf eine Ewigkeit unter allen
Umständen gefafst machen. Man konnte ihm mit Recht hier
einwerfen, wenn man trotz alles Eorschens und Nachdenkens

keinen sichern unerschütterlichen Beweis der Unsterblichkeit der
Seele finden könne — und auch Pascal findet keinen —, dann

müsse man eben nach immanenten Bestimmungsgründen sein Leben

regeln. Diesem Einwand kann man freilich auch nicht völlig
entgehen, wenn man solche Beweise versucht, da sie alle
anfechtbar sind. Es führt uns eben nichts die Thatsache des

Bestandes einer metaphysischen Welt unmittelbar vor. Pascal sucht
der Notwenigkeit eines solchen Nachweises dadurch zu entgehen,
dafs er die intellektuelle und moralische Schwäche des

Menschen nach allen Seiten zergliedert. Damit erklärt er wenigstens

die Thatsache, dafs uns keine unmittelbare Erfahrung und

Anschauung des Absoluten, Ewigen möglich ist. Wieder begegnen
uns jene Irrungen des menschlichen Denkens, nur schärfer,
einschneidender und klarer dargelegt als je zuvor. Angefangen von
den ersten Prinzipien, auf die sich das menschliche Denken stützt,
Raum, Zeit, Materie und Bewegung, ist alles unsicher. Die Sinne

streiten gegen die Vernunft und die Vernunft gegen die Sinne. Die
Phantasie und die menschlichen Meinungen verwirren den That-
bestand, unser Wille beeinflufst das Urteil, wie Cartesius bemerkt
hatte. Es kommt immer auf den Standpunkt an, von wo aus

wir die Dinge betrachten. Dieser Standpunkte gibt es gar viele.



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 203

Eine Bemerkung ist beachtenswert, da sie uns P. als Cartesianer
offenbart. ,,Die Philosophen haben die Ideen der Dinge vermischt,
sagt er, dem Körper beigelegt, was nur auf Geister pafst" und

umgekehrt. „Sie behaupten frischweg, die Körper streben in
die Tiefe, sie verlangen nach ihrem Mittelpunkt, sie fliehen ihre

Vernichtung, sie fürchten das Leere, sie haben Neigungen, Sym-
pathieen, Antipathieen, was alles nur bei Geistern zutrifft."

Das moralische Elend zeigt sich darin, dafs jeder glaubt,
or folge der Ordnung, auch die, welche ungeordnet leben, dafs

es kein Verbrechen gibt, das nicht da und dort als Tugend
gegolten hätte (le larcin, l'inceste, le meurtre des enfants et des

pères tout, a eu sa place entre les actions vertueuses). „Es
gibt offenbar Naturgesetze, aber die schöne Vernunft hat alles

verdorben." Dafs die Gewalt (der Regierungen) eine Rechts-

•aufgabe hat, ist ein Widerspruch. Sans doute que l'égalité des

biens est juste. Mais ne pouvant faire que l'homme soit forcé
d'obéir à la justice, on l'a fait obéir à la force. Die Stoiker
haben mit Recht den Menschen die irdischen Güter verachten

gelehrt. Sie haben ihn aber auf sich selbst verwiesen. Und was
findet er in sich als Eitelkeit, Schwäche und Elend? Der
Mensch hat in seiner Eigenliebe immer sich im Auge. Wir sind
nicht zufrieden mit dem Leben, das wir in uns führen, wir wollen
in der Vorstellung des andern ein imaginäres Dasein führen.

Auf den Ruhm und die Meinung der Leute zielen so viele thö-

richte Bemühungen ab. Und doch finden wir dieses Selbst, das

wir andern anbieten, so leer und fehlerhaft, dafs wir gern den

Blick abwenden. Der Mensch sollte von Rechts wegen sich dem

Nächsten so zeigen, wie er ist. Voll mütterlicher Schonung
entbindet uns die Kirche von dieser Pflicht, indem sie uns
gebietet, einem uns zu offenbaren, dem Priester, eine nicht genug
zu schätzende Wohlthat. Es ist auch der Katholik in Pascal,
welcher einen Blick gethan hat in das Elend der menschlichen
Seele, und der uns wieder hineinblicken läfst in ihr Dunkel.
Bei einem Protestanten findet man keine solche Offenheit und

Rücksichtslosigkeit. Man vergleiche nur etwa Goethe mit Rousseau

oder Montaigne. In diesen Zusammenhang bei Pascal gehören



204 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

auch jene oft wiederholten berühmten Beobachtungen und

Bemerkungen über das Wesen des Menschen. Der Mensch vermag
nicht mit sich allein zu leben. „Es ist eine unerträglicheJPein,
mit sich leben und an sich denken zu müssen. All sein
Bemühen geht dahin, sich zu vergessen und die kurze und kostbare

Zeit ohne Nachdenken verüiefsen zu lassen. Daher der

Ursprung all der geräuschvollen Beschäftigungen des Menschen

und dessen, was man Unterhaltung, Zerstreuung und Zeitvertreib
nennt." Der Mensch lebt nie der Gegenwart, sondern immer

nur der Vergangenheit und der Zukunft. Er ist umgeben von
einer doppelten Unendlichkeit im Kaum, der Unendlichkeit im

grofsen und im kleinen, wovon Teleskop und Mikroskop eine

Ahnung geben. Der Mensch ist ebenso unfähig, das unendlich
Grofse wie das unendlich Kleine zu fassen: er ist für das Mittel-
mäfsige geschaffen. Er ist ein zerbrechliches Kohr, aber ein

denkendes Kohr. Er ist ein entthronter König, hat zwei Seelen,

wie schon Plato andeutete, er schwankt in der Mitte zwischen
dem Gott und dem Tier. Epiktet hat ihn zum Gott gemacht,
Montaigne ganz entwürdigt. Beides ist einseitig. Hoheit und

Niedrigkeit ist bei dem Mensehen merkwürdig gemischt. Der
Mensch strebt nach dem Höchsten, findet aber nur Eitles und
Leeres. „Wir suchen die Wahrheit, finden aber nur Unsicherheit,

suchen das Glück, finden aber nur Elend." Die Lösung
all dieser Widersprüche sucht P. im Christentum. Sein christlicher

Standpunkt bewahrt ihn vor den Einseitigkeiten des

Optimismus und Pessimismus, des Dogmatismus und Pyrrhonismus.
„Wir haben eine für den Dogmatismus unbesiegbare Unfähigkeit
zu beweisen und eine für den Skeptizismus unzerstörbare Idee
der Wahrheit." „Diese Sehnsucht (nach Wahrheit und nach dem

Glück) ist uns gelassen, sowohl um uns zu strafen, als um uns

empfinden zu lassen, von welcher Höhe wir herabfielen." Wir
fühlen uns nur deshalb unglücklich, irrend und eitel, weil wir
eine Idee der Wahrheit und der Seligkeit haben.

Man könnte einigen von den angeführten Thatsachen eine

andere Deutung geben, als sie Pascal gab. Die Ansicht, dafs der
Mensch nur für das Mittelmäfsige geschaffen sei, hatte schon



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 205

Charron Anlafs gegeben, die sublimen Forderungen einer idealen
Moral und Weltbetrachtung als übertrieben zurückzuweisen. I)afs
der Mensch sich nicht mit sich selbst beschäftigen kann, könnte
mit mehr .Recht als eine Weisung der Natur gelten, sich mit den

Bingen zu beschäftigen und sich dem Nächsten nützlich zu
erweisen. Doch hiervon abgesehen, blieb noch genug übrig, um
den Widerspruchs- und rätselvollen Zustand des Menschen zu
erweisen. Auf all jene Thatsachen gestützt, konnte es Pascal

wohl als Kriterium der wahren Religion hinstellen, dafs
sie die menschliche Natur in ihrer Doppelseitigkeit
kenne und Mittel zur Erklärung und Lösung des Gegensatzes

angebe. Die wahre Religion mufs uns Gott als das
höchste Glück kennen und lieben lehren. Nicht darin liegt die

Lösung der Frage, dafs uns die einen Gott gleich machen, die
andern zu den Tieren erniedrigen. Heilung findet der Mensch

nicht in seiner eigenen Brust. Hier findet er nur den Stolz,
mit dem er sich zu Gott erhebt und sich ihm entzieht, und die

Begierde, welche uns an die Erde fesselt und vertiert. Vos

maladies principales sont l'orgueil qui vous soustrait à Dieu, et
la concupiscence qui vous attache à la terre. Wie könnten whin

unseren Krankheiten unsere Heilmittel finden? Das Heilmittel
liegt in der Liebe Gottes. Und welche Religion würde uns das

besser lehren als die christliche? Christus ist ja die
verkörperte Liebe. Die wahre Religion, bestehend aus den zwei

Hauptartikeln von der menschlichen Sündhaftigkeit und seiner

Heilung durch einen Messias, hat zu allen Zeiten bestanden, ist,

gewissermafsen ewig und so erweist sich die christliche Religion
als die absolute. Das alte Testament lehrt, wenn man den Geist
beachtet und nicht mit fleischlichen Augen, wie die Juden, liest,
nichts anders als jene zwei Fundamentalartikel. Christus einigt,
in sich mit der menschlichen Schwäche und dem menschlichen
Elend die göttliche Hoheit des Sohnes. Denn es ist ebenso

gefährlich, Gott kennen lernen zu wollen, ohne sein eigenes Elend
zu kennen, wie die Deisten wollen, als nur sein Elend ohne Gott,
und den Erlöser zu kennen, wie die Atheisten. Christus lehrte
nichts anderes, als dafs die Menschen Sünder und Kranke seien,



206 Zur Geschichte (1. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

und dafs er gekommen sei, sie zu heilen. So grofs der Abstand
des Körperlichen vom Geistigen, so grofs ist die Kluft zwischen

der Liebe und den hohen Geistern, denn jene ist übernatürlich.
Das Fleischliche begreift nicht das Geistige, aber die vornehmen
Geister begreifen auch nicht die Liebe. Die Liebe hat ihr eigenes

Reich, ihren eigenen Glanz und ihre eigene Gröfse. Wie
blendend war der Glanz der Liebe Christi; wie wenig hatte er davon,

während er nur uns dient. In seinen Reden verbindet sich die

gröfste Erhabenheit und Klarheit mit der gröfsten Einfachheit

zu einer Naivetät, bei der man meinen könnte, Christus habe

gar nicht nachzusinnen gebraucht. Die christliche Religion erhebt
die Seele zu einer „Heiligkeit, Höhe und Menschlichkeit", von
der die heidnischen Philosophen, so sehr sie sich erhoben, doch

keine Ahnung hatten. „Denn sie kannten nicht die Demut, ohne

die alle anderen Tugenden Fehler und Mängel sind." Die christliche

Religion hat die Herzen gewonnen und hat sich ausgebreitet
ohne Zwang und Reiz, einfach durch die Macht der Liebe. Und
die christliche Religion erhält sich durch die gleiche göttliche
Macht fort, obwohl „sie unsere Vergnügungen bekämpft und
deshalb dem gemeinen Menschenverstand zuwider scheint." Die
christliche Religion berücksichtigt beide Seiten am Menschen, die

sinnliche und geistige. „Eine rein geistige Religion wäre nur
für die Gelehrten, aber sie hülfe nichts dem Volke. Die-christliche

Religion pafst für alle." „Sie erhebt das Volk zum Innerlichen

und beugt die Stolzen zum Äufserlichen." „Das Volk
mufs den Geist des Buchstabens verstehen, die Gescheiten aber

müssen ihren Geist dem Buchstaben beugen, indem sie das

Äufserliche vollziehen."
Pascal beweist die Angemessenheit der christlichen Religion

an die menschliche Natur, ihre Doppelseitigkeit und die
Bildungsunterschiede. Sie erfüllt die Bedürfnisse des Menschen, hebt
und demütigt ihn, je nachdem es für ihn erspriefslich ist, erklärt
seinen Hochsinn und seine Niedrigkeit, seine Gröfse und Schwachheit.

Die Natur und die Naturbedürfnisse sind das Kriterium
der wahren Religion, ein Kriterium, dessen Schwäche darin lag,
-dafs es eben nicht über die Natur selbst hinausführt. Die



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 207

göttliche Liebe allerdings, das Mysterium unendlicher Erbarmung,
scheint hinüber zu führen und im Vergleich zu anderen Religionen
mufste die christliche als übernatürliche und absolute Religion
erscheinen, weil sie allein Gottes, der sich doch den

Voraussetzungen gemäfs offenbaren mufs, würdig ist. Dennoch konnte
der anthropologische Standpunkt, welcher für die Apologie
überhaupt und namentlich für die der Neuzeit mafsgebend wurde,
nur an das Mysterium hinanführen, nicht dasselbe erklären und
als notwendig erweisen. Den menschlichen Bedürfnissen hatten
auch die heidnischen Religionen, die eben aus ihnen erwuchsen,

notdürftig genügt, und die höheren Bedürfnisse, welche das

Christentum befriedigte, hatte es eigentlich erst neu oder wieder
neu erweckt. Ein Beweis aus diesen Bedürfnissen scheint sich
im Zirkel bewegen zu müssen. Der anziehenden Kraft des

Christentums ferner, der Schönheit, Lieblichkeit und dem Glänze
dieser Religion stand immerhin eine gewisse Strenge, Herbheit
und Härte gegenüber, welche einseitig betont sie als menschenfeindlich

hinstellen mufste. Diese einseitige Betrachtung pflegten
auch bald Bayle und seine Nachfolger. Die sociale Bedeutung
des Christentums endlich wird von Pascal gar nicht berührt. —
Die anthropologische Betrachtung aber führt überhaupt nie zu

jener Stringenz, welche einer theologischen Deduktion innewohnt.
Das Mittelalter, besonders der hl. Thomas, erklärten, aus dem

Gesichtspunkt der göttlichen Angemessenheit und Würde die

Mysterien und erreichten einen Zusammenhang der göttlichen
Wahrheiten, den ein induktiv-anthropologisches Verfahren nicht
erreichen kann.

Der Kraft, Hoheit und Feinheit der Pascalschen Argumente
soll damit natürlich nicht nahe getreten werden. Gegenüber den

skeptischen Angriffen eines Montaigne, Charron u. a., weiche die
christliche Religion neben andere als eine natürliche Erscheinung
stellten und in einer dürftigen Moral die Summe aller höheren
menschlichen Bestrebungen erblickten, hat er immerhin viel,
wenn auch nicht alles geleistet. Ihren immerhin. nur oberflächlichen

psychologischen Kenntnissen setzte er die tiefsten Einblicke
in die Rätsel des menschlichen Herzens, ihrer verworrenen Fülle



208 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

eine streng1 gesichtete und eng geschlungene Kette feinsinniger
Bemerkungen entgegen, welche, anstatt wie dort in die Tiefe, in
die Höhe christlicher Ideen leiteten.

In die Zeit Pascals und des sogleich zu besprechenden Huet
und Malebranche fallen Bayle und Spinoza. Da uns diese später
noch beschäftigen werden, sei hier nur erwähnt, dafs Bayle den

Gottesglauben für eine Erfindung und die christliche Religion
1) für ein Menschenwei*k, 2) für menschenfeindlich und intolerant
und 3) voll von Aberglauben findet. Spinoza, der Israelit, fand

in der alttestamentlichen Offenbarung viel Gottes Unwürdiges
und Unvernünftiges. Die Menschen können gut sein ohne

Religion, was ja selbst Grotius zugestanden hatte — und mehr
bedarf der Mensch nicht.

Wie Spinoza sein pantheistisches System auf Grund von

gewissen axiomatischen Voraussetzungen über die Substanz, das

aus und für sich seiende Letzte, und dessen Modi und Attributen

mathematisch konstruiert, so will Huet in seiner demonstratio

evangelica aus gewissen historischen und zeugenkritischen
Axiomen die Göttlichkeit der christlichen Religion erweisen. Aus

allgemeinen Definitionen und Axiomen über Quellenschriften,

Prophetieen etc. leitet er Lehrsätze über die zunächst historisch

vorliegenden heil. Bücher und Prophetieen ab und spricht darin

die Echtheit und Wahrheit der heil. Schrift in der historischen

Erzählung und in den Prophetieen aus. Aus beiden, den

Prophetieen und den historischen Thatsachen, ergibt sich die

Stellung und Bedeutung Christi als Glaubensauktorität. Sehen

wir nun, wie er die Prämissen für diese Thesen in Definitionen
und Axiome formuliert. „Ein echtes Buch ist jenes, welches

von dem Verfasser geschrieben ist, von dem und zu der Zeit,
zu der es geschrieben sein will." „Eine Prophétie ist die
Erzählung zukünftiger Dinge, welche sich zur Zeit der Prophétie
noch nicht zugetragen hatten und die aus natürlichen Ursachen
nicht erkannt werden können." „Der Messias ist der von Gott
zum Heil der Menschen gesendete Gottmensch, der von den

Propheten im alten Bunde vorausverkündigt wurde." Das sind

die wichtigsten Definitionen; die wichtigsten Axiome sind folgende:



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 209

„Jedes Buch ist echt, welches in der nächsten Zeit dafür
angesehen wurde." „Jede Prophétie ist wahr, welche wirklich
erfolgte Dinge voraussagte." „Jede prophetische Gabe ist von
Gott." Wären nun das Euclidische Definitionen (wie über die

Natur der Linie, des Kreises, Quadrates) und Axiome wie die,
welche die gesetzlichen Beziehungen zwischen Gröfsen, Linien,
Kreiselementen etc. enthielten, dann würden sich hieraus von
selbst Lehrsätze ergeben. Allein in dem vorliegenden Falle sind

die Definitionen von den Axiomen gar nicht verschieden. Man

darf z. B. in der ersten Definition nur den Hauptsatz „ein echtes

Buch ist jenes, welches etc." umändern in den gleichbedeutenden
Satz: „Jenes Buch ist echt", so hat man ein Axiom im Sinne
Huets. Die Euclidischen Definitionen und Axiome sind nichts
anderes als die Unter- und Obersätze eines Schlusses. Der Obersatz

im Schlufs enthält das allgemeine Gesetz oder die allgemeine
Erfahrung, und der Untersatz sucht hiermit einen speziellen Fall
in Beziehung zu bringen, um für seine Erkenntnis das allgemeine
Gesetz oder die allgemeine Erfahrung zu verwerten. Die
eigentümlichen Schwierigkeiten bei allen empirischen Gegenständen —
und das sind mit Ausnahme der Mathematik alle — besteht

darin, in dem konkreten einzelnen Falle das Allgemeine zu
entdecken, den Mittelbegriff aufzufinden, welcher ihn unter das

allgemeine Gesetz stellt. Die Mathematik konstruiert die Gebilde

frei, deren Wesen vermittelst der Axiome mehr und mehr
enthüllt wird. Aber überall sonst sind die Dinge empirisch gegeben
und es handelt sich je nach dem Gegenstand nunmehr entweder

um die allgemeinen Gesetze oder ihre Anwendung auf die
konkreten Fälle. Dafs z. B. jene intensiven Bewegungen im Staatsund

Staatenleben, Kriege und Revolutionen, ihre Ursachen und

Folgen haben, wissen wir aus einer der mehreren Erfahrungen,
die wir generalisieren; die eigentliche Schwierigkeit besteht nun
aber in der Anwendung dieses Gesetzes auf konkrete Fälle.
Was uns Huet bietet, sind Obersätze, nicht so sehr Axiome, als

analytische Sätze, Nominaldefinitionen und allgemeine Erfahrungen.
Die Aufgabe bestand nur darin, diese Sätze auf den vorliegenden

Fall: heil. Schrift, alttestamentliche Prophetieen, anzuwenden.



210 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Trotzdem sich H. über den Wert seiner geometrischen Methode

täuscht, hat er doch in der That sich mit dem empirischen
Erweis seiner Lehrsätze, die eigentlich schon hätten bewiesen sein

sollen, abgegeben. Indem Spinoza diese Notwendigkeit mifs-
achtete, gelang ihm scheinbar eine mathematische, exakte
Darstellung seines Pantheismus. Unter seine Definitionen und Axiome
über Substanz, Attribute und Modi subsumierte er ohne weiteres
die ganze Welt, die sichtbare Welt des Raumes und die
unsichtbare des Gedankens, und f'afste Denken und Ausdehnung
als Attribute, die einzelnen räumlichen Gröfsen und Gedankenträger

als Modi.
Obwohl Huet die Notwendigkeit erkennt, das positiv

Gegebene auf die allgemeinen Voraussetzungen zurückzuführen (zu
induzieren oder reduzieren), so fehlt seinen Beweisen doch die
rechte Schärfe ; sie werden vielfach ungeniefsbar durch das

geschmacklose Aufhäufen aller möglichen Citate. Es begegnet
uns hin und wieder ein origineller apologetischer Gedanke; ein

grofses Kapital an Gedanken aber haben schon die Väter geliefert
und — vieles findet sich bei Heiden. Es nähert sich dem

Komischen, wenn H. die antiken Fabeln von Bacchus, Pan, Priapus,
Osiris auf Moses zurückführt. Perseus, Musäus, Amphion sind

nichts anderes als Moses. Homer, Hesiod, Zoroaster haben ihn

gekannt. Woher wüfste sonst jener, dafs die Götter in menschlicher

Gestalt die Städte besuchen, als aus 1. Mos. 18? —

Einen schönen Gedanken, der einigermafsen das Dunkel der
Offenbarung erhellen will, finden wir prop. IX, 6: Cum triplici
modo res attingere soleamus, vel per sensus, vel per intellectum,
vel per voluntatem, majorem esse animadvertimus intellectus
amplitudinem et capacitatem, quam sensuum; majorem item
voluntatis, quam intellectus. — Quamobrein Deus magis a nobis
amari vult, quam cognosci; magis item cognosci, quam sentiri.
Perfecte enim amari vult, aliqua tantum ex parte cognosci, nulle
modo sentiri. Damit läfst sich der Gedanke Malebranches

vergleichen: Ce qui doit rendre l'âme heureuse n'est pas pour ainsi
dire la compréhension d'un objet infini, elle n'en est pas capable;
mais l'amour et la jouissance d'un bien infini, dont la volonté



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 211

est capable par le mouvement d'amour que Dieu lui imprime
sans cesse.

Den Oratorianer Malebranche bezeichnet Henri Martin
etwas prahlerisch in seiner Geschichte Frankreichs als den letzten

grofsen Denker, der aus den religiösen Orden hervorging : le

contemplateur de l'idéal divin, qui semble devoir être éclos au

tond d'une Thébaide, est le peintre du ciel, comme Lesueur, un
enfant de Paris, de la cité bruyante et active entre toutes. M.

will Metaphysik und Theologie, Vernunft und Glauben so

vereinen, dafs die theologischen Wahrheiten auf dem Gebiete der

Philosophie heimisch und beherrschend werden müssen. Statt
einer äufserlichen Verbindung, wie sie die Scholastik vollzog,
will er eine innerliche, welche notwendig eine Vermengung
werden mufste. Die Aristoteliker machen die Seele zur Form
des Körpers, ziehen sie in Fleischlichkeit herab und öffnen ihr
auf dem Wege der Sinne die alleinige Aussicht in die reale

Welt (recherche de la vérité, préf.). Fach christlicher Lehre
steht die Seele Gott viel näher. Ihr Hang zum Sinnlichen ist
nur Folge der adamitischen Verirrung. Folgen wir im einzelnen
den Ausführungen Malebranches.

Wie die Materie, an der M. mit Cartesius nur das völlig
durchsichtige, mathematisch bestimmbare Moment der Ausdehnung
übrig liefs, fähig ist, in verschiedene Formen einzugehen und
sich bewegen zu lassen, so hat auch die Seele die Fähigkeit,
sich durch Ideen modifizieren und durch das bonum universale
den Willen bestimmen zu lassen. Wie das Wesen der Materie
die Ausdehnung, so ist das Wesen des Geistes der Gedanke

(III, 1. 1). Die relative Aktivität dagegen, welche M. dem

Intellekte beläfst, liegt im Willen. Das Wollen ist es, welches
urteilt und schliefst und im Resultat ruht. Vom Willen, an
den sich in der That eine normative Logik wenden mufs, kommen,

wie schon Cartesius hervorhob, die vorschnellen und falschen
Urteile und Schlüsse, da die Vorstellungen an sich nicht falsch
sind. Der Wille ist frei, da seine Bestimmtheit durch das

bonum universale, welches Gott ist, partikuläre Entscheidungen
nicht hindern (I, 1, 2). Da der Wille über die Dinge urteilt

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 14



212 Zur Geschichte <1. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

lind eben in seiner Bestimmtheit durch Gott urteilt, so läfst sich
schon von diesem Gesichtspunkte aus voraussehen, wie wichtig
das göttliche Wesen für den Erkenntnisprozefs sein mufs.

Ehe wir uns der Noetik nähern, befafst sich M. im An-
schlufs an Baco und die Skeptiker mit den verschiedeneu

Irrtümern, in die uns die Sinne, die Einbildung und der
reine Geist, die Neigungen und Leidenschaften führen.
Die Sinne täuschen sich in der räumlichen Gröfse, Art und
Geschwindigkeit der Bewegungen, indem unsere Perspektive nur
höchst ungenügend die Dimensionen erfafst. Namentlich befinden

wir uns betreffs der Sternenwelt in einer fortwährenden
Täuschung. Eine Hauptirrung der Menschen ist es, subjektive
Empfindungen, Farben, Töne, Gerüche, Temperaturunterschiede
(die Schwere läfst M. aufserhalb der Betrachtung) auf die Dinge
selbst zu beziehen, während sich in ihnen doch nur die physischen
Beziehungen zu unserem Körper darstellen. Die Bewegungen,
Schwingungen der Nervenfasern leiten die äufsern Eindrücke
dem Centraiorgan der Seele zu.

Die Einbildungskraft unterliegt den verschiedenen Schwankungen

des Lebensgefühls, der physischen Temperatur, die sich

durch Nahrung und geistige Getränke, feinere und schwerere

Luft, die verschiedenen Beizungen und Erregungen des Nervensystems

mannigfach bestimmen läfst. Überhaupt ist Form und

Inhalt des Gedankenlebens abhängig von den verschiedenen

Eindrücken (Impressionen) und Modifikationen der Gehirnfasern,
die wir von den Eltern bis auf Adam zurück, das Kind von der

Mutter, der Freund vom Freunde erhält. Die Nervenfasern sind

zarter beim Weibe, kräftig beim Manne und unbiegsam beim
Greise. Daher kommt die Feinfühligkeit der Frauen und die
Stärke eindringender Untersuchung beim Manne. Ferner steht
das Phantasie- und Geistesleben unter dem Banne bestimmter

Beschäftigungen und Berufe, und erhält von da aus Fülle und
Form. Endlich ist es die Lektüre, welche über unser Denken

entscheidet, den trägen Geist abstumpft, den zerstreuten verwirrt
und viele, die sich ein für allemal bestimmten Führern
überlassen, in einseitige Bahnen drängt. Wir sollen selbst Aristoteles



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 213

nicht in allem vertrauen, nicht mit fremden, sondern mit eigenen

Augen sehen.

Der reine Geist irrt, weil er sich nicht an einer Vorstellung
festhalten läfst und eine Menge zusammendrängt, die das Geisteslicht

verdunkeln mufs. Es erinnert an Herbart, wenn M. sagt:
l'esprit ne peut pas s'appliquer à plusieurs choses à la fois —
et ne peut pas pénétrer l'infini (III, 2, 2). Viele wollen alles

umfassen und durchdringen, das Unendliche der Breite und Tiefe
nach begreifen, allein es ist dies unmöglich, und wenn man der
Vernunft auf dem Gebiete der Geheimnisse zu viel Raum gibt,
verführerisch. Tous ces raisonnements subtils et humains peuvent
au contraire exciter en eux leur orgueil secret: ils peuvent les

porter a faire usage de leur esprit mal à propos, et a se former
ainsi une religion conforme à sa capacité.

Andererseits ist der menschliche Geist auf das Unendliche

angelegt, wenn er es auch nicht durchdringt, und er kann sich

weder theoretisch noch praktisch dauernd mit Dingen beschäftigen,

die nicht unendlich sind oder nicht wenigstens etwas vom
Unendlichen an sich haben, wie die Ideen.

Mit dem Sinne der platonischen „Ideen", welchem die
aristotelischen Universalien nahe verwandt sind, stimmt der
Gebrauch des Wortes „Idee" bei Cartesius und den Folgenden nicht

ganz überein. Es sind nicht abstrakte Allgemeinbegriffe, sondern

Anschauungsbilder und Vorstellungen konkreter einzelner Dinge,
deren Idealität nur in ihrer geistigen Natur beruht. Es sind

psychische Gebilde und als solche erhaben über alles äufserliche

materielle Sein, nicht direkt aus sinnlichen Eindrücken erzeugt,
sondern nur durch sie veranlafst. Sie sind höhern Ursprungs
und von höherer Realität. Aber wie bilden sie sich, wie
entstehen sie? Darüber gehen die Ansichten auseinander. Der
Sensualismus, den M. bei Aristoteles für begründet hält, läfst aus
den Dingen gewisse species (EÏôrj) aus- und in die menschliche

Vorstellungswelt eingehen. Gegen diese Theorie erhebt nun M.
einige beherzigenswerte Bedenken, welche indes nur eine
grobsinnliche Fassung der species treffen. Es läfst sich, meint M.,
schwer einsehen, wie sich so unzählige Bilder, die uns die

14*



214 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Aufsenwelt liefert, nicht im Räume stofsen und verwirren und

zu einem Gesamtbilde im Sehpunkte sich einen. Die species

vergröfsern und verkleinern sich je nach der Entfernung oder

durch optische Instrumente gesehen. Überhaupt verändert die

perspektivische Entfernung die wahren species durch Krümmung
und Verkürzung der Linien. Endlich müfste man annehmen,
die Dinge erzeugten aus sich in unbeschreiblicher Raschheit solche

Bilder ihrer Form, so dafs mit dem Auftauchen verborgener
Dinge sich auch sogleich das entsprechende Bild dem Auge
präsentierte. Teils im Zusammenhang mit der widerlegten
Ansicht, teils unabhängig davon steht die Theorie, dafs der Intellekt
die geistigen unveränderlichen Wesensbegriffe der Dinge aus

dem Sinnlichen bilde. Diese Annahme wird aus dem Grunde

zurückgewiesen, weil der Mensch, so wenig er die Körper
erschaffen könne, ebenso wenig das Höhere und Schwerere

vermöge, geistige Ideen zu bilden. Es wäre dies gerade, wie wenn

man aus einem Stein einen Engel bilden wollte oder sollte. Wir
kommen zur Annahme : wir oder die Dinge erzeugen die Ideen,
weil sich bei der äufsern Gegenwart von Objekten oder der innerlichen

freiwilligen Vergegenwärtigung Ideen in unsere Seele

einstellen und wir gewöhnt sind, aus einem post hoc ein propter
hoc zu machen. So wenig aber die Bewegung einer Kugel,
welche eine andere antreibt, die zureichende Ursache der
abgeleiteten Bewegung ist, so wenig sind die Dinge oder unser
intellektuelles Wollen die hinreichende Ursache der Ideenbildung.
Aufser diesen unmittelbaren Bildungsweisen der Ideen gibt es

mittelbare Entstehungsmöglichkeiten der Ideen. Wir erblicken
die Dinge entweder im Lichte angeborener Ideen, oder im Lichte
unserer eigenen seelischen Vollendung. Die angeborenen Ideen
sind unfähig, sich mit der anschaulichen Umgebung zu decken,
und zu verschieden von den sinnlichen Eindrücken, als dafs eine

Verschmelzung stattfinden könnte. Die andere Theorie, wonach
die Ideen potentiell, die Dinge eminenter im Geiste angelegt
sind und dafs „die Seele, sich verschiedenartig modifizierend, die

Dinge erkennen kann", pafst nur auf Gott, der „in sieh alle

Dinge schaut im Blick auf seine eigenen Vollkommenheiten, die



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 215

ihm die Dinge vergegenwärtigen". Nur der menschliche Geistesstolz

kann das vermeinen; Augustinus tritt ihm entgegen mit den

Worten: Die quia tu tibi lumen non es. Wir sehen die Objekte,
nicht nur die ewigen Ideen, sondern auch die wandelbaren Dinge
in Gott, während die Betrachtung ihrer Verhältnisse und

Beziehungen (z. B. Gleichheit) unser ist. Dies scheint M. die
einfachste Erklärung zu sein, gegen welche die Annahme, dafs Gott
die Ideen ein für allemal in dem menschlichen Geiste niedergelegt

habe oder bei jeder Gelegenheit neu erschaffe, sich als

höchst verwickelt und Gottes unwürdig darstelle. Diese theo-

sophische Erklärung, welche sich auf Augustinus beruft: Insinu-
avit nobis Christus animam humanam et mentem rationalem non

vegetari, non beatificari, non illuminari nisi ab ipsa substantia

dei, diese theosophische Ansicht, meint M., bringt uns allein
in die Gott gegenüber gebührende Abhängigkeit, wie sie der

Apostel will, wenn er schreibt: non sumus sufficientes cogitare
aliquid a nobis etc. (1. Cor. 3. 5), Deus enim illis manifestavit

(Rom. 1, 19) etc. Wir schauen nicht, wie man leicht mifsver-
stehen könnte, unmittelbar Gottes Wesen in seiner Einheit und

Absolutheit, aber die Idee des Unendlichen begleitet uns bei

allen Einzelerkenntnissen, sie geht der Idee des Endlichen voraus
und läfst uns alle Dinge in sich erkennen (l'esprit n'apperçoit
aucune chose que dans l'idée qu'il a de l'infini; toutes les idées

particulières ne sont que de participations de l'idée générale de

l'infini). Während wir äufsere Objekte durch die Ideen, unsern
Geist durch das Bewufstsein, fremde, gleichartige und höhere

Geister vermutungsweise erkennen, begreifen wir Gott durch
sich selbst, erkennen ihn also auf eine vorzüglichere Weise
als alle andern Dinge. Denn es wäre nicht abzusehen, wie wir
das Unendliche vermittelst einer endlichen Idee erfassen könnten.

Wir haben uns bisher aller Zwischenkritik enthalten, können
aber jetzt nicht mehr zurückhalten. Wer weifs etwas davon,
dafs er die Objekte in Gott sieht, und wenn kaum einer das

weifs, wie kann dadurch das Abhängigkeitsgefühl gegen Gott
sich steigern? Machen wir uns Gottes Wesen nicht durch sinnliche

und endliche Anschauungen deutlich, und mufs nicht eine



216 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

dunkle Ahnung ersetzen und ergänzen, was an der vollen Wahrheit

fehlt? Das aktuell Unendliche begreifen wir nicht, und das

aktuell Unendliche ist nicht in uns, wenn wir es auch ahnen

und wenn es uns auch wie von ferne berührt. Sonderbar ist
die Stufenfolge der Erkenntnisklarheit: zuerst Gott, dann die

körperlichen Objekte, dann der eigene und endlich der fremde
Geist. Die Annahme, dafs der äufsern Natur- die innere Geisteswelt

an Klarheit nachstehe, ist nur möglich, wenn man wie M.

alles Irrationelle, nur der sinnlichen Empfindung Zugängliche aus
dem Wesensbestande der Dinge ausscheidet und dem Subjekte
beilegt, wenn man den ganzen Reichtum subjektiver Empfindungen
und Strebungen mit einer gewissen rationalistischen
Geringschätzung behandelt. Die Gefühle geben uns, nach M., Kunde
von dem jeweiligen psychischen und physischen Zustande,
vermitteln keine Erkenntnisse und sind dennoch einzige Quelle

unserer Seelenkenntnis. Allein, könnte man fragen, wenn unser

Körper wie alle Körper nur als Ausdehnung nach den drei
Dimensionen existiert und unsere Seele im göttlichen Wesen
als eine unselbständige Modifikation sich verliert, so dafs das

Bestehen einer gewissen Freiheit des Denkens und Wollens zum
Ganzen nicht passen will, wie ist überhaupt noch ein individuelles

Gefühls- und Begehrungsleben zu begreifen? M. sagt in
dieser Hinsicht, wie erst die Bewegung in die starre Ausdehnung
(Materie) Mannigfaltigkeit und Leben hineinbringt, so bilde die

Verschiedenheit individueller Strebungen und Neigungen den

Reichtum der Geister.
Obwohl bei M. Gott alles in allem, obwohl er Ort der

Geister und Ideen ist und den Verkehr zwischen Seele und Leib

vermittelt, möchte er doch den Individuen eine Selbständigkeit
retten, die mit den Grundvoraussetzungen schwer vereinbar ist.

Was hat die Ausdehnung der Materie und was hat das individuelle

Denken und Wollen für einen Wert, wenn der Materie
alles eigene Leben fehlt und das Denken und Wollen höchstens

abirren kann?
So sehr M. von den Peripatetikern abweicht und sich ihnen

entgegenstellt, steht er, was die Behandlung des Individuellen



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 217

und Empirischen betrifft, dem Aristoteles, der das Besondere und
ßeale sehr hoch, aber noch höher das Allgemeine und Ideale
schätzt, sehr nahe. So fremd ferner der aristotelische
Formbegriff der cartesianischen Naturauffassung ist, wie sie M.

vertritt, besteht doch darin eine Verwandtschaft, dafs auch Aristoteles
in einem räumlichen, mathematisch bestimmbaren Element (Form)
der Wesensschauung einen Anhalt gibt, und dafs wie bei Cartesius
eine leichte Modifikation, so hier die Transformation, die Dinge
als leicht veränderlich darstellt.

M. ist sich selbst dieser Übereinstimmung nicht bewufst und
tadelt mit einer bittern Heftigkeit an Aristoteles alles, Inhalt
und Form seines Philosophierens und sucht ihn als unchristlich
darzustellen. Dafs er für verschiedene Wirkungen verschiedene
Kräfte postuliert und den materiellen Dingen Aktivität und Sub-

stantialität beilegt, scheint ihm nur als Ausflufs jener heidnischen

Gesinnung verständlich, welche die Natur vergöttert. (1. VI.
p. II. ch. 3: On admet donc quelque chose de divin dans tous
les corps qui nous environnent, lorsqu'on admet des formes, des

facultés, des qualités, des vertus, ou des êtres réels capables de

produire certains effets par la force de leur nature; et l'on entre
ainsi insensiblement dans le sentiment des Payens par le respect

que l'on a pour leur philosophie.)
Gott ist die Quelle und die fortwährende Ursache aller

Bewegung, alles Denkens und Wollens. Aufgabe der Philosophie
ist es, das, was unbewufst geschieht, zum Bewufstsein zu erheben,

unsere faktische Abhängigkeit im Geistesleben uns klar zu machen

und nahe zu bringen. Ein volles Eingehen in Gott, ein selbstloses

Versenken in das reine Denken und Wollen ist die höchste

und centrale Forderung, welche, wie die Theologie, so die

Philosophie ganz von ihrem Standpunkt aus erheben mufs. Die
erhabene Gesinnung, der ideale seelische Schwung und die

Konsequenz dieser Ausführungen verdient alle Anerkennung. Die
Versöhnung zwischen Glauben und Wissen scheint so rein und
klar vollzogen zu sein, dafs keine Trübung und kein Zweifel
mehr möglich scheint. Die sich auf exaktem Wege mehr und
mehr befestigende mathematisch mechanische Weltanschauung



218 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

ist durch Cartesius und Malebranche für den Glauben gewonnen
und dieser Gewinn wäre von unschätzbarer Bedeutung, wenn er
sich hätte festhalten lassen. Aber neben M. stand bereits ein

anderer Denker (Spinoza), der noch konsequenter als dieser alles

materielle und geistige Eigendasein zu einer bedeutungslosen
Modifikation des alleinen göttlichen Seins erklärte. Und eine

Malebranche verwandte Sinnesweise hatte Eenelon zu jener
mystischen Selbstverirrung geführt, welche die realen That-
sachen des Lebens verkannte. Über Spinoza und Fenelon das

nächstemal mehr


	Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner Lösungsversuche [Fortsetzung]

