
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

Autor: Brockhoff, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER

ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von

Dr. J. BROCKHOFF,
Rektor.

Kapitel II.
Die vom hl. Thomas erbrachte Beweisführung

für das Dasein Gottes.

Auf die Frage, ob das Dasein Gottes beweisbar sei,
antwortet der Heilige: Es gibt eine doppelte Beweisführung, eine

„propter quid", welche von den Prinzipien aus schliefst, die

nicht blofs aus sich bekannt, sondern auch früher, einfach, und

eigentlicher unmittelbarer vollkommen entsprechender Grund für
die gezogene Schlufsfolgerung sind. Diese ist nicht anwendbar.
Est illa in qua manifestatur causa, quare praedicatum inest sub-

jecto in conolusione. cfr. Commentaria in Posteriorum Analyti-
corum Liber I, Lectio XXIII. Die demonstratio propter quid
sucht also nach dem eigentlichen und adäquaten Grunde, weshalb

die Schlufsfolgerung zuzulassen ist. So wäre es eine demonstratio

propter quid, wenn man den Beweis liefern wollte : „Der
Stein atmet nicht, weil er keine Lungen hat"; denn das Nicht-
haben der Lungen ist die eigentliche Ursache des Nichtatmens.
Die andere demonstratio quia aber ist jene, welche blofs beweist,
dafs eine Wahrheit zuzulassen sei, und welche aus den

Wirkungen oder aus nicht unmittelbaren und eigentlichen, sondern
entfernteren Ursachen, die der zu beweisenden Wahrheit genaue
und determinierte Wurzel nicht sind, die Schlufsfolgerung zieht,
wie wenn jemand folgert: der Stein atmet nicht, weil er kein
lebendes Wesen ist; oder Gott ist ewig, weil er ein Wesen

aus sich, ens a se ist." Est illa demonstratio in qua concluditur

aliquid inesse subjecto non tarnen assignatur causa quare sibi



Beweisführung für das Dasein Gottes. 183

inest. Diese Beweisführung ist die hier einzig anwendbare, denn
aus den uns bekannten und als Wirkungen erscheinenden
geschaffenen Dingen müssen wir auf Gott als die sie setzende
Ursache schliefsen.

„Duplex est demonstratio, erklärt der hl. Thomas S. Th. I,
q. 2. a. 2. Una quae est per causam et dicitur propter quid
et haec est per priora simpliciter; alia est per effectum et
dicitur demonstratio quia et haec est per ea, quae sunt priora quoad
nos. Cum enim effectus aliquis nobis est manifestior quam sua

causa per effectum procedimus ad cognitionem causae. Ex
quolibet autem effectu potest demonstrari propriam causam ejus esse,
si tarnen ejus effectus sint magis noti quoad nos; quia cum effectus

dependeant a causa, posito effectu necesse est causam praeexi-
stere. Unde Deum esse secundum quod non est per se notum

quoad nos, demonstrabile est per effectus nobis notos." Hierbei
verschlägt es jedoch nichts, dafs die Erkenntnis nur aus solchen

Wirkungen hergeleitet wird, die mit der Ursache nicht in
Proportion stehen. Das bewirkt blofs, dafs die Erkenntnis der
Ursache nur eine unvollkommene bleibt. So widerlegt der Heilige
den sich in obigem Sinne gemachten Einwurf, S. Th. I. q. 2.

a. 2 ad 3: „quod per effectus non proportionatos causae non

potest perfecta cognitio de causa haberi, sed tarnen ex quacun-
que effectu potest manifeste nobis demonstrari causam esse et

sie ex effectibus Dei potest demonstrari Deum esse licet per eos

non perfecte possimus eum cognoscere secundum suam essentiam."

Diese erkenntnis-theoretischen Erörterungen vorausschickend

stellt sich der hl. Thomas die Frage: utrum Deus sit? und
beantwortet sich dieselbe dahin, dafs man auf fünffachem Wege
dahin gelange, einen Beweis für die Existenz von fünf
Eigenschaften erbringen zu können, die einzeln genommen für sich
den Beweis des Daseins Gottes noch nicht führen, da sie einzeln
die Wirklichkeit eines Wesens noch nicht beweisen, welches

wir mit dem Begriff „Gott" bezeichnen, in ihrer Gesamtheit
jedoch und mit einander verbunden direkt die Existenz Gottes
mit metaphysischer Gewifsheit beweisen. Gommer, System der

Philosophie Abt. 3, p. 30 bemerkt hierbei ganz richtig: „Inso-



184 Beweisführung für das Dasein Gottes.

fern ein Beweis für die Wahrheit, die sich aus ihm notwendig
ergibt, bestimmt und angelegt ist, verhält er sich zu ihr ähnlich,
wie das Wahrnehmungsvermögen zu seinem Gegenstande, der
ein mehrfacher ist; denn man mufs z. B. bei den äufsern Sinnen
den besondern Gegenstand der Wahrnehmung von dem

unterscheiden, welcher nur zufällig bei der Wahrnehmung des

besondern Gegenstandes mit wahrgenommen wird." So wird neben
dem formalen Gegenstande der Wahrnehmung noch ein anderer
Gegenstand zufällig mit wahrgenommen, das ist das Subjekt,
woran sich der formale Gegenstand der Wahrnehmung des Seins
befindet. Die fünf Einzelbeweise schliefsen einzeln auf die
Wirklichkeit der Existenz der fünf Eigenschaften, und sie besitzen
in Bezug auf das wirkliche Sein dieser fünf Eigenschaften volle
Wahrheit und Gewifsheit, in Bezug auf das Dasein Gottes nur
Wahrscheinlichkeit. Der Beweis aus den fünf Einzelbeweisen
in seiner Gesamtheit schliefst dagegen direkt und an sich auf
die Realität jener fünf Eigenschaften, direkt und zufällig, aber

nicht weniger stringent, auf ein Subjekt, an dem die fünf
Eigenschaften vorkommen und schlufsfolgernd auf das Dasein Gottes,
weil das Subjekt der fünf Eigenschaften Gott sein mufs, da sie

wahrhaft göttliche Eigenschaften sind. Treffend sagt zu diesem

Beweisgange Cajetan 1. c. ad I. ar. III. „Circa has rationes in
communi advertendum est diligenter, quod possunt afferri ad

duo: primo ad concludendum illud ens incorporeum, immateriale,
aeternum, summum, immutabile, primum, perfectissimum etc quod
et quale, Deum tenemus esse: et sie istae rationes habent pluri-
mum disputationis eo quod prima via, ut in I contr. Gent. c. 22

dicitur non ducit ad motorem magis immobilem, quam sit anima

intellectiva, secunda autem, ut dicit Averoes non ducit nisi ad corpus

coeleste et eius motorem. Beliquarum quoque nulla magis sur-
sum ducere videtur et ad hoc intentum non afferuntur hoc in loco

hae rationes, ut nunc patebit. Alio modo afferri possunt ad

concludendum quaedam praedicata inveniri in rerum natura, quae
secundum veritatem sunt propria Dei: non curando quomodo, vel

qualiter sint. Et ad hoc intentum hic afferuntur: et sunt nihil
fere difficultatis habentes secundum philosophiam. Et ut melius



Beweisführung für das Dasein Gottes. 185

intelligatur, quod dicimus siggilatim explanando dicitur, quod
primae viae ex parte motus sat est, quod inferatur, ergo datur
primum movens immobile, non curando utrum illud sit anima
caeli aut mundi. Secundae quoque viae ex parte efficientis sat
est. Quod ducat ad primum efficiens non curando, an illud sit

corpus vel incorporeum. Tertiae vero viae ex parte necessari
sat est. Quod ducat ad primum necessarium non ex alio, non
curando an sit unum, vel plura. Quartae quoque viae ex gra-
dibus rerum sat est ducere ad maxime ens, verum bonum,
nobile, a quo sunt omnium participationes. Et similiter quintae
viae ex gubernatione sat est ducere ad primum gubernantem
per intellectum, quicunque sit ille. Omnia haee enim praedicata
scilicet movens immobile, primum efficiens, necessarium, non ex
alio, maxime ens et primum gubernans intelligendo sunt secundum

veritatem propria Deo, et ideo concludendo haec inveniri
in rerum natura concluditur directe, quasi per accidens, quod
üeus est i. e. Deus non ut Deus sed ut habens conditionem
talem est, et consequenter ipsum subtractum scilicet Deus ut
Deus est" und beginnt diese Auseinandersetzung mit den Worten:
In corpore articuli est una conclusio responsiva quaesito affirmative

scilicet Deus est; et proponitur quinque viis probanda.
Nicht ohne Grund setzt darum der hl. Thomas am Schlüsse

dos ersten Beweismomentes, welches die Realität des „ersten
bewegenden Prinzips" darthut: et hoc omnes intelligunt Deum.
Ebenso sagt er beim zweiten „die erste wirkende Ursache
beweisenden" Argumente: quam omnes Deum nominant. Den dritten
und vierten Beweis, von denen der erste ein „notwendiges Sein"

fordert, während letzterer „das am meisten Seiende"
berücksichtigt, schliefst der Heilige mit den Worten: quod omnes dicunt
Deum resp. hoc dicimus Deum. Letzterer Schlufs bildet auch
den Refrain des fünften Beweises über den „Ursprung der
Ordnung." Niemals aber schliefst er: et hoc est Deus, gibt also

nicht einen formalen Schlufs auf das Dasein Gottes bei den
einzelnen Beweisen, gerade so, wie er S. Ph. c. G. I. 15 das

Ergebnis der philosophischen Untersuchungen in Betreff des
Daseins Gottes schliefst: ostenso igitur, quod est aliquod primum



186 Beweisführung für das Dasein Gottes.

ens, quod Deurn dicimus, oportet eius conditiones investigare.
Also immer: „quod Deum dicimus," niemals „quod Deus est."
Es ist sonach hier Gott der Gegenstand der einzelnen Beweise,
insofern er der erste Seiende, u. s. w. ist.

Folgen wir nun dem hl. Lehrer auf dem fünffachen Wege
und beschreiten sie einzeln mit ihm.

A. Der Beweis aus dem Ursprung der Bewegung.
Der hl. Lehrer beginnt die Beweisführung, ganz richtig der

Ordnung entsprechend, mit der Betrachtung einer Erscheinung,
die wir erkennen durch sinnliche Wahrnehmung an den
materiellen Dingen, die ihr alle ohne Ausnahme unterliegen, das ist
der Bewegung. Alles, was in der materiellen Welt von uns
zuerst wahrgenommen wird, finden wir in Bewegung, als etwas

Bewegtes. Somit ist der Beweis, der aus der Betrachtung der

Bewegung hergeleitet wird, der erste. Diese Bewegung findet
sich sodann in allen Formen des ursächlich thätigen Seins,

infolgedessen der Beweis aus ihr sich als den allgemeinsten, ja
als das Prinzip der vier andern darstellt, wie wir später sehen

werden. Weil wir bei diesem Beweise noch ganz auf dem Grunde
der sinnlichen Wahrnehmung stehen, und so die Beweisführung
auch auf den am leichtesten und einleuchtendsten Grundwahrheiten

aul'oauet, so ist der Beweis endlich auch der klarste.
Darum sagt der hl. Thomas S. Th. I. q II. a 3:

Prima et manifestior via est, quae sumitur ex parte motus.

Und er führt den Beweis also: Certum est enim et sensu constat

aliqua moveri in hoc mundo. Omne autem quod movetur, ab

alio movetur; nihil enim movetur nisi secundum quod est in

potentia ad illud ad quod movetur; movet autem aliquid secundum

quod est actu; movere enim nihil aliud est, quam educere

aliqnid de potentia in actum. De potentia autem non potest
aliquid reduci in actum nisi per aliquod ens in actu; sicut calidum
in actu, ut ignis, facit lignum, quod est calidum in potentia, esse

actu calidum et per hoc movet et alterat ipsum. Non autem est

possibile ut idem sit simul in actu et potentia secundum idem sed

solum secundum diversa; quod enim est calidum in actu non potest



Beweisführung für das Dasein Gottes. 187

simul esse calidum in potentia sed est simul frigidum in potentia.
Impossibile est ergo, quod secundum idem et eodem modo

aliquid sit movens et motum vel quod moveat se ipsum: Omne

ergo quod movetur oportet ab alio moveri. Si ergo id a quo
movetur, moveatur, oportet et ipsum ab alio moveri et illud ab

alio. Hic autem non est procedere in infinitum, quia sic non
esset aliquod primum movens et per consequens nec aliquod
aliud movens, quia moventia secunda non movent nisi per hoc

quod sunt mota a primo movente sicut baculus non movet nisi

per hoc, quod est motus a manu. Ergo necesse devenire ad

aliquod primum movens, quod a nullo movetur et hoc omnes in-
telligunt Deum. Aus der Bewegung in der Welt folgt das
Dasein eines ersten Bewegers. Unsere sinnliche Wahrnehmung führt
uns mit vollkommener Grewifsheit zur Erkenntnis, dafs es wirklich

Dinge gibt, die beweglich sind und bewegt werden. Schauen

wir nur auf uns selbst, so erkennen wir ebenso gut, wie wir
erkennen, dafs wir existieren, auch dafs wir bewegt werden.
Was ist denn nun Bewegung? Nach dem gewöhnlichen
Wortgebrauche ist die Bewegung die Veränderung des Ortes, hier
aber fassen wir das Wort im weitern, im philosophischen Sinne

und nennen mit Aristoteles Bewegung eine jede Veränderung.
Goudin Philosophia torn. II, p. 102 unterscheidet sehr genau,
indem er Bewegung auffafst im weitesten Sinne als Thätigkeit,
wozu auch die immanenten gehören. So sind Leben, Erkennen,
Wollen Bewegungen. Dann fafst er Bewegung auf in etwas

eDgerem Sinne als jegliche, sei es körperliche, sei es geistige
Veränderung. Endlich aber ist nach ihm Bewegung im
eigentlichsten Sinne eine besondere Veränderung, welche wir an den

sinnfälligen Dingen wahrnehmen und welche aus der Natur der

körperlichen Dinge folgt. Von dieser letztern im eigentlichen
Sinne genommenen Veränderung sagt Aristoteles (S. Thom. 1. III
Phys. lect. I): „Motus est actus entis in potentia prout in potentia,"
die Thatsache solcher Bewegung in geschaffenen Dingen ist
unleugbar und so gewifs, als die Existenz der Dinge selber. Die
Ortsbewegung lehrt uns die Physik und Astronomie, die

Wesensveränderung oder das Zusammentreten oder das Sichtrennen der



188 Beweisführung für das Dasein Gottes.

Elemente lehrt die Chemie. So sagt Krebs, die Erhaltung der

Energie S. 210: „In dem Universum gehen ununterbrochen
zahlreiche Veränderungen (Energieverwandlungen) nach unveränderlichen

Mafsen vor sich; jede ist die Folge einer frühern und die
Ursache einer folgenden; alles ist Frucht und alles ist Samen."

Gutberiet, das Gesetz von der Erhaltung der Kraft S. 30 zieht
den Schlufs „dafs in keinem Haturprozesse Kraft verschwindet,
sondern nur in eine andere umgesetzt wird, keine aus nichts

entsteht, sondern nur das Resultat der Umwandlung einer andern

ist, dafs somit der Kraftvorrat des Weltalls ein für alle Zeiten
konstanter ist." Es ist gewifs und niemand wird es leugnen,
dafs es eine Bewegung in der Welt gibt, die Bewegung aber

wird veranlafst von einer bewegenden Ursache. Heifst ja
Bewegen nichts anders, als von der Möglichkeit in die Wirklichkeit,

von der Potenz in den Akt überführen. Das, was bewegt
wird, ist also vor seinem Bewegtwerden in der Fähigkeit, zu

dem, wohin es bewegt wird, während das Bewegende bereits in
Thätigkeit ist. Bei der Betrachtung, dafs Bewegung existiert und
dafs in allen Wesen eine äufsere Veranlassung zu ihrem Bewegt-
wordensein sich finden mufs, müssen wir notwendig auf einen ersten

Bewegenden zurückgehen, der selbst durchaus nicht und von nichts

bewegt wird, und dieses Wesen nennen wir dann Gott. Alles, was
in Bewegung gesetzt worden ist, mufs diese Bewegung von einem

andern erhalten haben. Die Veranlassung aber zur Bewegung
kann in den von einander wesentlich abhängigen Ursachen ihren

Endgrund nicht haben. Eine doppelte Abhängigkeit nämlich läfst
sich hier unterscheiden, eine subordinatio per accidens und ein
subordinatio per se. Eine subordinatio per accidens findet sich

da, sagt Billuart „Summa Sti Thomae I De Deo uno Diss. I.
a. 4. nota 2" (cfr. S. Th. la. IIae. q. 1. a. 4), wo eins von
dem andern sein Sein oder seine Befähigung zur Thätigkeit,
(virtus activa), empfängt, nicht aber den Influxus actualis und
letzteren auch nicht zu seiner Thätigkeit bedarf. So ist der
Sohn abhängig vom Vater, insofern er von ihm sein Sein und
seine Fähigkeit zum Handeln als selbständiges Wesen empfängt,
unabhängig jedoch von dem thätigen Einflüsse des Vaters kann



Beweisführung für das Dasein Gottes. 189

der Sohn handeln und handelt er auch. Dafs der Yater den Sohn

zeugt und dieser wieder einen Sohn zeugt, ist zwar eine Folge,
der aber eine durchaus zufällige Abhängigkeit, eine subordinatio
omnino per accidens zu Grunde liegt. Eine wesentliche Abhängigkeit

subordinatio per se ist dagegen dort vorhanden, wo eine

bewegende oder handelnde Ursache des thätigen Einflusses ihrer
eigenen, also höheren Ursache zu ihrer Thätigkeit durchaus

notwendig bedarf, so dafs die höhere Ursache ihre Wirkung ausübt
auf die niedere. Bei der Thätigkeit der Ursachen diese

Unterscheidung festgehalten, können wir sofort behaupten, dafs, wenn
bei einer subordinatio per accidens eine unendliche Reihe von
Ursachen zugegeben werden kann, eine unendliche Reihe von
Ursachen, die wesentlich von einander abhängig sind, durchaus

unmöglich ist. An dem Beispiele einer Uhr läfst sich diese Wahrheit

leicht erläutern. Wenn nämlich in einer Ehr unzählige Räder
wären und deren letztes in seiner Bewegung von der Thätigkeit
des ersten bewegenden Rades abhängig wäre, vermittelt durch
die Zwischenräder, so wäre eine Bewegung überhaupt unmöglich,

weil man ja nach der Voraussetzung nie zum ersten Rade

gelangen könnte. Aus der Thatsache, dafs alles kreatürliches
Sein der Bewegung unterworfen ist, und der Thatsache der
notwendigen Abhängigkeit in der Bewegung folgt mit absoluter

Notwendigkeit, dafs es einen ersten Beweger geben mufs, der
selber nicht bewegt worden ist. Wir sehen vor unsern Augen
Bewegungen und Veränderungen; Wesen folgen auf Wesen, ein

beständiges Kommen, Werden und Gehen, den Fluten eines

Flusses zu vergleichen, dessen eine Welle die andere treibt.
Wie bei diesen notwendig eine Quelle, so mufs für jene eine

erste Ursache gefordert werden, denn ohne Ursache keine
Wirkung. Es mufs also in der Natur eine Quelle, ein Prinzip, eine

erste Ursache für alle Veränderungen und Bewegungen geben.
Diese erste oder Grundursache mufs ein selbst nicht bewegtes
Bewegendes sein. Diese Behauptung stellt ein Doppeltes auf und
fordert darum auch doppelten Beweis. Ein erstes Bewegendes,
eine erste Ursache mufs die Bewegung hervorbringen. Wie
wir sahen, gilt auf allen Gebieten und in jeder Beziehung der



190 Beweisführung für das Dasein Gottes.

Grundsatz: „Alles, was bewegt wird, mufs von einem andern

bewegt werden." Wir beweisen es später noch ausführlich.
Wohl können wir dabei eine beliebig grofse Reihe von

Bewegungsursachen annehmen, unendlich aber kann die Reihe
nicht sein, denn bei dem in Bewegung gesetzten Bewegenden
folgt sofort ein Aufhören, sobald das erste Bewegende seinen

Einflnfs einstellt. Eine zweite Ursache wirkt nicht, wenn sie

nicht selbst erst verursacht ist; sie setzt also eine erstere, frühere
Ursache voraus, von der sie in Thätigkeit gesetzt wurde. Die
Quelle aller Bewegung mufs mithin auf ein erstes bewegendes
Prinzip zurückgeführt werden. St. Thomas S. Ph. c. gentes
L. I c. 13: „Omne, quodmovetur, ab alio movetur. Patet autem

sensu aliquid moveri utputa solem; ergo alio movente movetur.
Aut ergo illud movens movetur aut non. Si non movetur ergo
habemus propositum, quod necesse est ponere, aliquod movens
immobile et hoc dicimus Deum. Si autem movetur ergo alio

movente movetur. Aut ergo est procedere in infinitum aut est

devenire ad aliquod movens immobile; sed non est procedere
in infinitum, ergo necesse est ponere aliquod primum movens
immobile." Wollte man nämlich eine unendliche Reihe von
Ursachen aufstellen, so hätte man lauter verursachte Ursachen.

Keine könnte sich einfach den Begriff einer ersten Ursache

beilegen. Damit könnten sie aber auch alle nicht thätig sein. Es

mufs also aufser der Reihe der verursachten Ursachen eine erste

von keiner andern in Thätigkeit gesetzten, nicht verursachte
Ursache angenommen werden.

Eine Instrumentalursache ferner wirkt nur, wenn sie von
der Prinzipalursache in Bewegung gesetzt wird. Operatio
instrument]', sagt der Aquinate S. Th. IIa IIae q. 172 a 2. ad 3,

attribuitur principali agenti, in cuius virtute instrumentum agit,
(cfr. Ia llae q. 16. a. 1.) Gehört es ja zum Begriff der

Instrumentalursache, dafs sie agens in virtute causae principalis sei.

Bei der Annahme einer unendlichen Reihe von verursachten
Ursachen wären alle Ursachen Instrumentalursachen und keine

wäre Prinzipalursache, denn die verursachte Ursache verhält sich

in Bezug auf ihre Thätigkeit wie das Instrument desjenigen, von



191

dem es in Bewegung gesetzt wird, damit es wirken könne. Weil
eine unendliche Reihe solcher Instrumentalursachen unmöglich
ist, mithin eine causa principalis angenommen werden mufs, so

kann eine unendliche Reihe von Ursachen nicht behauptet werden.
Es verhält sich endlich ein in Bewegung gesetztes Bewegtes
nicht anders, als ein Mittelglied, ein Kanal, der die Bewegung
weiter fortleitet, nicht aber erst verursacht.

Diejenigen, welche in den „generationes ab aeterno" eine
Ausflucht suchen, können keine unendliche Reihe von Zeugenden
und Gezeugten behaupten, denn immer läuft es darauf hinaus:
«Wo ist' der erste Zeuger, wo ist die freie, nicht verursachte
Ursache?" Ja grade bei Annahme von einer unendlichen Reihe
von Bewegenden und Bewegten mufs eine um so wirksamere,
intensivere Wirkungsfähigkeit, also auch eine gröfsere Selbständigkeit

und Unabhängigkeit der ersten Ursache zuerkannt werden,
damit die Bewegung sich durch die einzelnen Mittelglieder
hindurch ins Unendliche fortpflanzen könne.

Wenn sonach die Bewegung von einem ersten Beweger
ausgehen mufs, so folgt sofort, dafs dieser Beweger selbst nicht
bewegt, immobilis, sei, was als zweiter Punkt zu beweisen ist.
Alles, was bewegt wird, wird von einem andern bewegt. Ist
dieses Axiom richtig? Aus der bejahenden Antwort schliefsen

wir sogleich: der erste Beweger, der seiner Natur und der

Voraussetzung gemäfs von keinem andern mehr bewegt wird,
mufs unbewegt und unveränderlich sein, mufs ens a se sein.

„Omne, quod movetur, ab alio movetur", das ist ein Lehrsatz

der Physik, den der heil. Lehrer nach Aristoteles „in VI
Phys. tex. 7", ausführlich beweist. S. Ph. c. gentes L I c. 13

schreibt er: „Quorum primum (scilicet quod omne motum movetur
ab alio) probat Philosophus tribus modis. Primo sic: Si aliquid
movet se ipsum, oportet in se habere principium motus sui; aliter
manifeste ab alio moveretur. Oportet etiam, quod sit primo motum,
scilicet, quod moveatur rationes sui ipsius et non rationae partis
suae, sicut movetur animal per motum pedis. Sic enim totum
non moveretur a se, sed a sua parte et una pars ab alia. Oportet
etiam ipsum divisibile esse et habere partes, cum omne, quod



192 Beweisführung für das Dasein Gottes.

movetur, sit divisibile. His supositis sie arguit : Hoc quod a se

ipso ponitur moveri est primo motum; ergo ad quietem unius partis
eins non sequitur quies totius. Si enim quiescente una parte
alia pars eius moveretur, tunc ipsum totum non esset primo motum,
sed pars eius, quae movetur, alia quiescente. Nihil autem, quod
quiescit quiescente alio movetur a se ipso. Cuius enim quies
ad quietem sequitur alterius oportet quod motus ad motum al-

terius sequatur; et sic non movetur a se ipso. Ergo hoc quod
ponebatur a se ipso moveri non movetur a se ipso; necesse

est omne ergo quod movetur ab alio moveri. Nec obviât huic
rationi quod forte aliquis posset dicere, quod eius, quod ponitur
movere se ipsum, pars non potest, quiescere; et iterum, quod

partis non est quiescere vel moveri nisi per accidens, ut Avi-
cenna calumniatur; quia vis rationis in hoc consistit, quod, si

aliquid se ipsum moveat primo et per se, non ratione partium,
oportet, quod suum moveri non dependeat ab aliquo; moveri
autem ipsius divisibilis, sicut et eius esse, dependet a partibus;
et sic non potest se ipsum movere primo et per se. Non requi-
ritur ergo, ad veritatem conditionalis induetae, quod supponat
partem moventis se ipsum quiescere, quasi quoddam verum
absolute; sed oportet hanc conditionalem esse veram quod, si qui-
esceret pars, quiesceret totum; quae quidem potest esse vera,
etiamsi antecedens sit impossibile; sicut ista conditionalis est

vera: si homo est asinus, est irrationalis. Secundo probat per
induetionem sie: Omne quod movetur per aecidens, non movetur
a se ipso; movetur enim ad motum alterius. Similiter neque
quod movetur per violentiam ut manifestum est; nec quae mo-
ventur per naturam ut ex se mota ; sicut animalia quae constat
ab anima moveri; nec iterum quae moventur per naturam, ut
gravia et levia, quia haec moventur a generante et removente

prohibens. Omne autem quod movetur, aut movetur per se aut

per accidens. Si per se, vel per violentiam vel per naturam
movetur; et hoc vel motum ex se, ut animal, vel non motum ex
se, ut grave et leve. Ergo omne, quod movetur ab alio movetur.
Tertio probat sie: Nihil idem est simul in actu et in potentia
respectu eiusdem; sed omne quod movetur, in quantum huiusmodi



Beweisführung für das Dasein Gottes. 193

est in potentia, quia motus est actus existentis in potentia,
secundum quod huiusmodi. Omne autem quod movet, est in actu,
in quantum huiusmodi, quia nihil agit, nisi secundum quod est
in actu. Ergo nihil est respectu eiusdem movens actu et motum
et sic nihil movet se ipsum." Es wird also etwas bewegt,
insofern es in potentia zu dem Zielpunkte der Bewegung sich
befindet. Bewegen aber kann nur ein wirklich in actu Seiendes.
Nun aber ist es doch durchaus unmöglich, dafs ein und dasselbe

Ding in Bezug auf dasselbe zugleich in der blofsen Fähigkeit
und in der Thätigkeit sei, dafs etwas verursacht und zugleich
Verursachendes eben dieses Verursachten sei. In actu sein heifst
die Aktivität haben, thätig sein. Dagegen heifst in potentia sein
die Aktivität nicht haben, sondern blofs das Vermögen, die

Fähigkeit zum Akt. Daher in actu und in potentia zugleich in
derselben Hinsicht sein hiefse nichts anderes, als die Aktivität
zugleich haben und nicht haben in derselben Beziehung, was
offenbar unmöglich, weil widersinnig ist. Es ist mithin unmöglich,

dafs ein und dasselbe Wesen Bewegungsursache und
Bewegungsobjekt oder Wirkung in dieser Bewegung sei, die

Bewegung mufs also von einem andern veranlafst werden. Das
sehen wir deutlich, wenn wir z. B. betrachten, dafs das Holz
niemals anfängt zu erwärmen und Hitze zu erzeugen, obwohl es

die Fähigkeit zur Erwärmung in sich hat, es mufs eben erwärmt,
entzündet werden.

Wenn ein Wesen sich jetzt verändert, so geht es von einem
Zustande zum andern über. Zu einem solchen Übergänge kann
es aber aus sich nicht gelangen. Denn, wenn es jetzt erst
denselben vollzieht, so konnte es dazu aus sich nicht fähig sein; es

selbst war ja schon mit seinem ganzen Sein vorher da. Deshalb
mufs es an irgend einer äufsern Bedingung, etwa an Entfernung
eines Hindernisses gehangen haben, dafs es jetzt in Thätigkeit
übergeht. Die Eigentümlichkeit von einem Zustande zum andern
überzugehen, könnte man als mit dem Wesen ursprünglich
verbunden, zum Wesen gehörend auffassen. Hier kann aber nur
ein doppeltes möglich sein; es ist entweder das Wesen ein

erschaffenes, dann hängt bei ihm Wesen und Eigentümlichkeit



194 Beweisführung für das Dasein Gottes.

vom Schöpfer, also von einem andern ab; oder aber es ist das

Wesen ein unhervorgebrachtes, in diesem Falle besitzt es alles
durch seine Wesenheit. Gehörte diesem nun die Veränderung
ursprünglich an, so verlangte die Wesenheit desselben den Uber-

gang von einem Zustande zum andern, und das ist unmöglich.
Was nämlich zur Wesenheit gehört, ist notwendig immer ohne

Veränderung. Ein Übergang von einem Zustande zum andern
oder die Aufeinanderfolge verschiedener nicht gleichzeitiger
Zustände, weil zeitlich, kann unmöglich als Wesenseigentümlichkeit,
da diese ewig, aufgefafst werden. Bei dem Übergange von einem
Zustande zum andern können wir drei verschiedene Punkte ins

Auge fassen, den Ausgangspunkt der Veränderung terminus a

quo, den Zielpunkt terminus ad quem, und endlich den Übergang
selbst. Verlangt nun die Wesenheit den Ausgangspunkt, so ist
eine Veränderung unmöglich. Fordert sie den Zielpunkt, so ist
derselbe ohne Übergang mit dem Wesen verbunden. Soll ihr
aber der Übergang selbst eigen sein, so bleibt das Wesen stets

im Übergang und kommt nie zum Zielpunkt.
Wollte man aber einwenden, dasselbe Ding könne zugleich

in potentia formali und in actu virtuali oder rezeptiv und
selbständig sein, und hierfür bekannte physische Erscheinungen
beibringen, so können diese alle obige Behauptung nicht umstofsen.

Der actus virtualis oder, was dasselbe ist, die potentia activa
ist nicht einfache reine Aktivität, ist vielmehr das Vermögen, eine

Thätigkeit auszuüben, zu welcher sie vermöge ihrer Eatur
hingeordnet ist. Die potentia activa ist also teils aktiv, indem sie das

verliehene Vermögen selbständig ausübt, teils passiv, indem sie

von einem andern dieses Vermögen erhalten hat und zur Thätigkeit

von einem andern veranlafst werden mufs. Darum wird
etwas in actu virtuali seiend genannt, was fähig ist, sich selbst

zu bewegen, nicht aber wirklich sich selbst bewegt. Dazu kommt
noch, dafs das, was bewegt wird, weniger vollkommen für sich

allein ist, als wenn es verbunden ist mit dem, wohin es bewegt
wird; würde es ja sonst vergebens nach der Verbindung streben,

zum Zielpunkte sich hin bewegen. Daher ist das, was sich in
der blofsen aktiven Potenzialität befindet, für sich allein weniger



195

vollkommen, als in der formalen Aktivität, denn: in omnibus quae
dividuntur secundum actum et poteutiam potentia debet esse

imperfectior actu. Das weniger Vollkommene kann aber weder
sich noch einem andern geben, dafs es vollkommener sei, denn
niemand gibt, was er nicht hat. Daher sagt der heil. Thomas:
Nihil potest perficerc se ipsum et sibi dare ultimam actualitatem,
sed actio immanens est perfectio suae potentiae, ergo potentia
immanens non potest sibi dare suum actum et se ipsum movere
nisi moveatur ab aliquo superiore existenti in actu. Bei allen
Einreden bleibt bestehen, dafs die Fähigkeit nur virtuell, nicht
aber formaliter da ist, also erst des Anstofses bedarf.

Bei dem Satze: „Was eine Veränderung erleidet, unterliegt
fremdem Einflüsse," könnte höchstens eine Ausnahme gemacht
werden, nämlich die, dafs die lebenden Wesen sich selbst

bewegen, wenigstens die freien' Wesen. Man könnte nämlich

einwenden, belebte Wesen bewegen sich selbst, dadurch
unterscheiden sie sich von den Leblosen, also kann doch ein Bewegtes
die Bewegung selbst verursachen. Diesen Einwurf widerlegt der
heil. Thomas, wenn er sagt: „Lebendige Wesen bewegen sich
selbst nicht inbezug auf ein und denselben Teil, sondern inbezug
auf verschiedene Teile, denn ein Teil bewegt wieder den andern,
wie z. B. das Herz in vitaler Bewegung die übrigen Glieder
bewegt." Dann bewegt sich aber doch das Herz von und aus
sich selbst. Dem entgegnet der heil. Lehrer Opp. 35: Motus

cordis, cum sit proprietas eius, sequitur formam cordis; unde ab

eo datur a quo producitur nam qui dat esse, dat consequentia
ad esse. Auch die freien Wesen können nicht rein aus sich

selbst, sondern nur unter dem Einflüsse des Wahren, welches
auf ihre Erkenntnis, und des Guten, das auf ihren Willen
wirkt, zur Selbstbestimmung übergehen. Darum sagt der heil.
Thomas S. Th. Ia IIae q. 109 a. 1: Sic igitur intellectus
humanus habet aliquam formam scilicet ipsum intelligibile lumen,
quod est de se sufficiens ad quaedam intelligibilia cognoscenda,
ad ea scilicet, in quorum notitiam per sensibilia possumus de-

venire.

Jahrbuch für Philosophie etc. IJI. 13



196 Beweisführung für das Dasein Gottes.

Aus allen diesen Erörterungen folgt mit Notwendigkeit der
Sohlufs auf ein erstes Bewegendes, von dem jede erste Bewegung
ausgeht, das aber selbst nicht in Bewegung gesetzt wird. Dieses

Erstbewegende mufs notwendig reine Aktivität ohne jegliche
Potenzialität, mufs actus purissimus sein, wie der Heilige S. Th.

Ia llae q. 109 a. 1 folgert mit den Worten: Videmus in corpo-
ralibus quod ad motum non solum requiritur ipsa forma, quae
est principium motus vel actionis sed etiam requiritur motio

primi moventis. ita omnes motus tarn corporales quam spiri-
tuales reducuntur in primum movens simpliciter.

Dieser erste Beweis ist das Prinzip und Fundament der

übrigen vier Beweise, die sich, wie die Äste des Baumes zum

Stamme, zu dem Beweise aus der Bewegung verhalten. Sie

sind nämlich besondere Arten der Bewegung als Ursächlichkeit.
Die Ursächlichkeit ist in ihnen allen aber der Gattungsbegriff.
Das Entstehen und Werden, Sichändern und Vergehen in den

materiellen Dingen ist Bewegung. Diese Veränderung als eine

Wirkung, welche wir in den Dingen wahrnehmen, erfordert eine

Ursache, und so erstreckt sich der zweite Beweis auf die
bewirkende Ursächlichkeit des Werdens, Seins und Vergehens in
den endlichen Dingen. Dann kommen wir in weiterer
Betrachtung der Bewegung zu der Erkenntnis, dafs in der Welt
zufällige Dinge, dafs die Welt und alle ihre Teile zufällig,
contingent sind. Contingentes Sein ist aber aus sich weder zum Sein

noch zum Nichtsein hinbestimmt, also kann das stoffliche Prinzip
nicht Ursächlichkeit sein und wird somit aufser dem contingenten
ein anderes Sein, das die Ursache des contingenten Seins ist,

erforderlich, weshalb der dritte Beweis auf das Dasein eines

notwendigen Seins als materielle Ursächlichkeit der contingenten
Dinge der Welt, schliefst. In dieser steten Bewegung finden wir
vielfache Gradunterschiede der Seinsvollkommenheit in den Dingen.
Diese Unterschiede lassen auf einen Gradmesser und ein Urbild
aller Vollkommenheiten schliefsen, an welchem ihre gröfsere oder

geringere Vollkommenheit gemessen werden mufs, und so folgert
aus ihrem Vorhandensein der vierte Beweis, das Dasein eines

am meisten Seienden, eines vollkommen Seienden als vorbildlicher



Beweisführung für das Dasein Gottes. 197

Ursache für das mehr oder minder, aber immer unvollkommen
Seiende. Endlich kommen wir in der Betrachtung der Bewegung
zur Erkenntnis der vielen contingenten Dinge, die trotz ihrer
V ielheit Harmonie und Ordnung zeigen. Diese aber setzen einen
Zweck voraus. Infolgedessen mufs der fünfte Beweis auf eine

Zweckursache, auf ein ordnendes und daher intelligentes Seiendes

schliefsen. Behandeln wir nun die vier letzten Beweise im
•einzelnen.

i 3


	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

