Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]
Autor: Brockhoff, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von
Dr. J. BROCKHOFF,

Rektor.
Kapitel IL

Die vom hi. Thomas erbrachte Beweisfiihrung
fiir das Dasein Gofttes.

Auf die Frage, ob das Dasein Gottes beweisbar sei, ant-
wortet der Heilige: Es gibt eine doppelte Beweisfithrung, eine
»propter quid“, welche von den Prinzipien aus schlielst, die
nicht blofs aus sich bekannt, sondern auch friither, einfach, und
eigentlicher unmittelbarer vollkommen entsprechender Grund fiir
die gezogene Schlufsfolgerung sind. Diese ist nicht anwendbar.
Est illa in qua manifestatur causa, quare praedicatum inest sub-
jecto in conclusione. cfr. Commentaria in Posteriorum Analyti-
corum Liber I, Lectio XXIII. Die demonstratio propter quid
sucht also nach dem eigentlichen und adédquaten Grunde, wes-
halb die Schlufsfolgerung zuzulassen ist. So wire es eine demon-
stratio propter quid, wenn man den Beweis liefern wollte: ,Der
Stein atmet nicht, weil er keine Lungen hat‘; denn das Nicht-
haben der Lungen ist die eigentliche Ursache des Nichtatmens,
Die andere demonstratio quia aber ist jene, welche blofs beweist,
dafs eine Wahrheit zuzulassen sei, und welche aus den Wir-
kungen oder aus nicht unmittelbaren und eigentlichen, sondern
entfernteren Ursachen, die der zu beweisenden Wahrheit genaue
und determinierte Wurzel nicht sind, die Schlulsfolgerung zieht,
wie wenn jemand folgert: der Stein atmet nicht, weil er kein
lebendes Wesen ist; oder Gott ist ewig, weil er ein Wesen
aus sich, ens a se ist.“ Est illa demonstratio in qua concluditur
aliquid Inesse subjecto non tamen assignatur causa quare sibi



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 183

inest. Diese Beweisfiihrung ist die hier einzig anwendbare, denn
aus den uns bekannten und als Wirkungen erscheinenden ge-
schaffenen Dingen miissen wir auf Gott als die sie setzende
Ursache schliefsen.

,Duplex est demonstratio, erkldart der hl. Thomas S. Th. I,
q. 2. a. 2, Una quae est per causam et dicitur propter quid
et haec est per priora simpliciter; alia est per effectum et di-
citur demonstratio quia et haec est per ea, quae sunt priora quoad
nos. Cum enim effectus aliquis nobis est manifestior quam sua
causa per effectum procedimus ad cognitionem causae. Ex quo-
libet autem effectu potest demonstrari propriam causam ejus esse,
si tamen ejus effectus sint magis noti quoad nos; quia cum effectus
dependeant a causa, posito effectu necesse est causam praeexi-
stere. Unde Deum esse secundum quod non est per se notum
quoad nos, demonstrabile est per effectus nobis notos.“ Hierbei
verschldgt es jedoch nichts, dals die Erkenntnis nur aus solchen
Wirkungen hergeleitet wird, die mit der Ursache nicht in Pro-
portion stehen. Das bewirkt blofs, dafs die Erkenntnis der Ur-
sache nur eine unvollkommene bleibt. So widerlegt der Heilige
den sich in obigem Sinne gemachten Einwurf, S. Th. I. q. 2.
a. 2 ad 3: ,quod per effectus non proportionatos causae non
potest perfecta cognitio de causa haberi, sed tamen ex quacun-
que effectu potest manifeste nobis demonstrari causam esse et
sic ex effectibus Dei potest demonstrari Deum esse licet per eos
non perfecte possimus eum cognoscere secundum suam essentiam.

Diese erkenntnis-theoretischen Erorterungen vorausschickend
stellt sich der hl. Thomas die Frage: utrum Deus sit? und be-
antwortet sich dieselbe dahin, dafs man auf fiinffachem Wege
dahin gelange, einen Beweis fiir die Existenz von fiinf Eigen-
schaften erbringen zu konnen, die einzeln genommen fiir sich
den Beweis des Daseins Gottes noch nicht filhren, da sie einzeln
die Wirklichkeit eines Wesens noch nicht beweisen, welches
wir mit dem Begriff ,,Gott* bezeichnen, in ihrer Gesamtheit je-
doch und mit einander verbunden direkt die Existenz Gottes
mit metaphysischer Gewilsheit beweisen. Commer, System der
Philosophie Abt. 3, p. 30 bemerkt hierbei ganz richtig: ,,Inso-



184 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

fern ein Beweis fiir die Wahrheit, die sich aus ihm notwendig
ergibt, bestimmt und angelegt ist, verhilt er sich zu ihr ahnlich,
wie das Wahrnehmungsvermogen zu seinem Gegenstande, der
ein mehrfacher ist; denn man mufs z. B. bei den dufsern Sinnen
den besondern Gegenstand der Wahrnehmung von dem unter-
scheiden, welcher nur zufillig bei der Wahrnehmung des be-
sondern Gegenstandes mit wahrgenommen wird.“ So wird neben
dem formalen Gegenstande der Wahrnehmung noch ein anderer
Gegenstand zuféllig mit wahrgenommen, das ist das Subjekt,
woran sich der formale Gegenstand der Wahrnehmung des Seins
befindet. Die fiinf Einzelbeweise schlielsen einzeln auf die Wirk-
lichkeit der Existenz der fiinf Eigenschaften, und sie besitzen
in Bezug auf das wirkliche Sein dieser finf Eigenschaften volle
Wahbrheit und Gewilsheit, in Bezug auf das Dasein Gottes nur
Wahrscheinlichkeit. Der Beweis aus den fiinf Einzelbeweisen
in seiner Gesamtheit schliefst dagegen direkt und an sich auf
die Realitit jener fiinf Higenschaften, direkt und zufallig, aber
nicht weniger stringent, auf ein Subjekt, an dem die fiinf Eigen-
schaften vorkommen und schlulsfolgernd auf das Dasein Gottes,
weil das Subjekt der fiinf Eigenschaften Gott sein mufs, da sie
wahrhaft gottliche Eigenschaften sind. Treffend sagt zu diesem
Beweisgange Cajetan 1. c¢. ad I. ar. IIL. ,Circa has rationes in
communi advertendum est diligenter, quod possunt afferri ad
duo: primo ad concludendum illud ens incorporeum, immateriale,
aeternum, summum, immutabile, primum, perfectissimum etc quod
et quale, Deum tenemus esse: et sic istae rationes habent pluri-
mum disputationis eo quod prima via, ut in I contr. Gent. c. 22
dicitur non ducit ad motorem magis immobilem, quam sit anima
intellectiva, secunda autem, ut dicit Averoes non ducit nisi ad cor-
pus coeleste et eius motorem. Reliquarum quoque nulla magis sur-
sum ducere videtur et ad hoc intentum non afferuntur hoc in loco
hae rationes, ut nunc patebit. Alio modo afferri possunt ad con-
cludendum quaedam praedicata inveniri in rerum natura, quae
secundum veritatem sunt propria Dei: non curando quomodo, vel
qualiter sint. Et ad hoc intentum hic afferuntur: et sunt nihil
fere difficultatis habentes secundum philosophiam. Et ut melius



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 185

intelligatur, quod dicimus siggilatim explanando dicitur, quod
primae viae ex parte motus sat est, quod inferatur, ergo datur
primum movens immobile, non curando utrum illud sit anima
caeli aut mundi. Secundae quoque viae ex parte efficientis sat
est. Quod ducat ad primum efficiens non curando, an illud sit
corpus vel incorporeum. Tertiae vero viae ex parte necessari
sat est. Quod ducat ad primum necessarium non ex alio, non
curando an sit unum, vel plura. Quartae quoque viae ex gra-
dibus rerum sat est ducere ad maxime ens, verum bonum, no-
bile, a quo sunt omnium participationes. Et similiter quintae
viae ex gubernatione sat est ducere ad primum gubernantemn
per intellectum, quicunque sit ille. Omnia haec enim praedicata
scilicet movens immobile, primum efficiens, necessarium, non ex
alio, maxime ens et primum gubernans intelligendo sunt secun-
dum veritatem propria Deo, et ideo concludendo haec inveniri
In rerum natura concluditur directe, quasi per accidens, quod
Deus est i, e. Deus non ut Deus sed ut habens conditionem
talem est, et consequenter ipsum subtractum scilicet Deus ut
Deus est und beginnt diese Auseinandersetzung mit den Worten:
In corpore articuli est una conclusio responsiva quaesito affirma-
tive scilicet Deus est; et proponitur quinque viis probanda.
Nicht ohne Grund setzt darum der hl. Thomas am Schlusse
des ersten Beweismomentes, welches die Realitit des ,ersten
bewegenden Prinzips“ darthut: et hoc omnes intelligunt Deum,
Ebenso sagt er beim zweiten ,,die erste wirkende Ursache be-
weisenden“ Argumente: quam omnes Deum nominant. Den dritten
und vierten Beweis, von denen der erste ein ,,notwendiges Sein*
fordert, wihrend letzterer ,,das am meisten Seiende“ beriick-
sichtigt, schlielst der Heilige mit den Worten: quod omnes dicunt
Deum resp. hoc dicimus Deum. Letzterer Schlufs bildet auch
den Refrain des fiinften Beweises iiber den ,,Ursprung der Ord-
nung.“ Niemals aber schlielst er: et hoc est Deus, gibt also
nicht einen formalen Schluls auf das Dasein Gottes bei den ein-
zelnen Beweisen, gerade so, wie er 8. Ph. ¢. G. L. 15 das
Ergebnis der philosophischen Untersuchungen in Betreff des Da-
seins Gottes schliefst: ostenso igitur, quod est aliquod primum



186 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

ens, quod Deum dicimus, oportet eius conditiones investigare.
Also immer: ,quod Deum dicimus,” niemals ,,quod Deus est.*
Es ist sonach hier Gott der Gegenstand der einzelnen Beweise,
insofern er der erste Seiende, u. s. w, ist,

Folgen wir nun dem hl. Lehrer aut dem fiinffachen Wege
und beschreiten sie einzeln mit ihm.

A. Der Beweis aus dem Ursprung der Bewegung.

Der hl. Lehrer beginnt die Beweisfiihrung, ganz richtig der
Ordnung entsprechend, mit der Betrachtung einer Erscheinung,
die wir erkennen durch sinnliche Wahrnehmung an den mate-
riellen Dingen, die ihr alle ohne Ausnahme unterliegen, das ist
der Bewegung. Alles, was in der materiellen Welt von uns
zuerst wahrgenommen wird, finden wir in Bewegung, als etwas
Bewegtes. Somit ist der Beweis, der aus der Betrachtung der
Bewegung hergeleitet wird, der erste. Diese Bewegung findet
sich sodann in allen Formen des ursichlich thétigen Seins, in-
folgedessen der Beweis aus ihr sich als den allgemeinsten, ja
als das Prinzip der vier andern darstellt, wie wir spiter sehen
werden. Weil wir bei diesem Beweise noch ganz auf dem Grunde
der sinnlichen Wahrnehmung stehen, und so die Beweisfiithrung
auch auf den am leichtesten und einleuchtendsten Grundwahr-
heiten aufoauet, so ist der Beweis endlich auch der klarste.
Darum sagt der hl. Thomas S. Th. I. q IL a 3:

Prima et manifestior via est, quae sumitur ex parte motus.
Und er filhrt den Beweis also: Certum est enim et sensu constat
aliqua moveri in hoc mundo. Omne autem quod movetur, ab
alio movetur; nihil enim movetur nisi secundum quod est in
potentia ad illud ad quod movetur; movet autem aliquid secun-
dum quod est actu; movere enim nihil aliud est, quam educere
aliquid de potentia in actum. De potentia autem non potest ali-
quid reduci in actum nisi per aliquod ens in actu; sicut calidum
in actu, ut ignis, facit lignum, quod est calidum in potentia, esse
actu calidum et per hoc movet et alterat ipsum. Non autem est
possibile ut idem sit simul in actu et potentia secundnm idem sed
solum secundum diversa; quod enim est calidum in actu non potest



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 187

simul esse calidum in potentia sed est simul frigidum in potentia.
Impossibile est ergo, quod secundum idem et eodem modo ali-
quid sit movens et motum vel quod moveat se ipsum: Omne
ergo quod movetur oportet ab alio moveri. Si ergo id a quo
movetur, moveatur, oportet et ipsum ab alio moveri et illud ab
alio. Hic autem non est procedere in infinitum, quia sic noun
esset aliquod primum movens et per consequens nec aliquod
alilud movens, quia moventia secunda non movent nisi per hoc
quod sunt mota a primo movente sicut baculus non movet nisi
per hoc, quod est motus a manu. Ergo necesse devenire ad
aliquod primum movens, quod a nullo movetur et hoc omnes in-
telligunt Deum. Aus der Bewegung in der Welt folgt das Da-
sein eines ersten Bewegers. Unsere sinnliche Wahrnehmung fiihrt
uns mit vollkommener Gewilsheit zur Erkenntnis, dals es wirk-
lich Dinge gibt, die beweglich sind und bewegt werden. Schauen
wir nur auf uns selbst, so erkennen wir ebenso gut, wie wir
erkennen, dals wir existieren, auch dals wir bewegt werden.
Was ist denn nun Bewegung? Nach dem gewdhnlichen Wort-
gebrauche ist die Bewegung die Verdnderung des Ortes, hier
aber fassen wir das Wort im weitern, im philosophischen Sinne
und nennen mit Aristoteles Bewegung eine jede Veridnderung.
Goudin Philosophia tom. II, p. 102 unterscheidet sehr genau,
indem er Bewegung auffalst im weitesten Sinne als Thitigkeit,
wozu auch die immanenten gehoren. So sind Leben, Erkennen,
Wollen Bewegungen. Dann fafst er Bewegung auf in etwas
engerem Sinne als jegliche, sei es korperliche, sel es geistige
Verinderung. Endlich aber ist nach ihm Bewegung im eigent-
lichsten Sinne eine besondere Veranderung, welche wir an den
sinnfilligen Dingen wahrnehmen und welche aus der Natur der
korperlichen Dinge folgt. Von dieser letztern im eigentlichen
Sinne genommenen Verinderung sagt Aristoteles (S. Thom. 1. IIT
Phys. lect. I): ,,Motus est actus entis in potentia prout in potentia,*
die Thatsache solcher Bewegung in geschaffenen Dingen ist un-
leugbar und so gewifls, als die Existenz der Dinge selber. Die
Ortsbewegung lehrt uns die Physik und Astronomie, die Wesens-
verinderung oder das Zusammentreten oder das Sichtrennen der



188 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

Elemente lehrt die Chemie. So sagt Krebs, die Erhaltung der
Energie S. 210: ,In dem Universum gehen ununterbrochen zahl-
xeiche Verinderungen (Energieverwandlungen) nach unverdnder-
lichen Mafsen vor sich; jede ist die Folge einer frithern und die
Ursache einer folgenden; alles ist Frucht und alles ist Samen.“
Gutberlet, das Gesetz von der Erhaltung der Kraft S. 30 zieht
den Schluls ,dals in keinem Naturprozesse Kraft verschwindet,
sondern nur in eine andere umgesetzt wird, keine aus nichts
entsteht, sondern nur das Resultat der Umwandlung einer andern
ist, dals somit der Kraftvorrat des Weltalls ein fiir alle Zeiten
konstanter ist.“ HKs ist gewils und niemand wird es leugnen,
dafs es eine Bewegung in der Welt gibt, die Bewegung aber
wird veranlafst von einer bewegenden Ursache. Heilst ja Be-
wegen nichts anders, als von der Moglichkeit in die Wirklich-
keit, von der Potenz in den Akt iiberfiihren. Das, was bewegt
wird, ist also vor seinem Bewegtwerden in der Fahigkeit, zu
dem, wohin es bewegt wird, wahrend das Bewegende bereits in
Thétigkeit ist. Bei der Betrachtung, dals Bewegung existiert und
dals in allen Wesen eine dufsere Veranlassung zu ihrem Bewegt-
wordensein sich finden mufs, miissen wir notwendig auf einen ersten
Bewegenden zuriickgehen, der selbst durchaus nicht und von nichts
bew egt wird, und dieses Wesen nennen wir dann Gott. Alles, was
in Bewegung gesetzt worden ist, mufs diese Bewegung von einem
andern erhalten haben. Die Veranlassung aber zur Bewegung
kann in den von einander wesentlich abhangigen Ursachen ihren
Endgrund nicht haben. Eine doppelte Abhingigkeit namlich 1afst
sich hier unterscheiden, eine subordinatio per accidens und ein
subordinatio per se. Eine subordinatio per accidens findet sich
da, sagt Billuart ,,Summa Sti Thomae I De Deo uno Diss. L
a. 4. nota 2“ (cfr. 8. Th. Ia. II?¢. q. 1. a. 4), wo eins von
dem andern sein Sein oder seine Befihigung zur Thatigkeit,
(virtus activa), empfdngt, nicht aber den Influxus actualis und
letzteren auch nicht zu seiner Thétigkeit bedarf. So ist der
Sohn abhéngig vom Vater, insofern er von ihm sein Sein und
seine Fihigkeit zum Handeln als selbstindiges Wesen empfiingt,
unabhéngig jedoch von dem thitigen Einflusse des Vaters kann



Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes. 189

der Sohn handeln und handelt er auch. Dalfs der Vater den Sohn
zeugt und dieser wieder einen Sohn zeugt, ist zwar eine Folge,
der aber eine durchaus zufillige Abhangigkeit, eine subordinatio
omnino per accidens zu Grunde liegt. Eine wesentliche Abhéngig-
keit subordinatio per se ist dagegen dort vorhanden, wo eine
bewegende oder handelnde Ursache des thétigen Einflusses ihrer
eigenen, also hoheren Ursache zu ihrer Thitigkeit durchaus not-
wendig bedarf, so dals die hohere Ursache ihre Wirkung ausiibt
auf die niedere. Bei der Thitigkeit der Ursachen diese Unter-
scheidung festgehalten, konnen wir sofort behaupten, dafs, wenn
bei einer subordinatio per accidens eine unendliche Reihe von
Ursachen zugegeben werden kann, eine unendliche Reihe von
Ursachen, die wesentlich von einander abhingig sind, durchaus
unmoglich ist. An dem Beispiele einer Uhr lalst sich diese Wahr-
heit leicht erldutern. Wenn ndmlich in einer Uhr unzihlige Rider
wiren und deren letztes in seiner Bewegung von der Thatigkeit
des ersten bewegenden Rades abhéingig wire, vermittelt durch
die Zwischenrdder, so wire eine Bewegung iiberhaupt unmog-
lich, weil man ja nach der Voraussetzung nie zum ersten Rade
gelangen konnte. Aus der Thatsache, dals alles kreatiirliches
Sein der Bewegung unterworfen ist, und der Thatsache der
notwendigen Abhéangigkeit in der Bewegung folgt mit absoluter
Notwendigkeit, dals es einen ersten Beweger geben muls, der
selber nicht bewegt worden 1st. Wir sehen vor unsern Augen
Bewegungen und Verdnderungen; Wesen folgen auf Wesen, ein
bestindiges Kommen, Werden und Gehen, den Fluten eines
Flusses zu vergleichen, dessen eine Welle die andere treibt.
Wie bei diesen notwendig eine Quelle, so muls fiir jene eine
erste Ursache gefordert werden, denn ohne Ursache keine Wir-
kung. Es muls also in der Natur eine Quelle, ein Prinzip, eine
erste Ursache fiir alle Verdnderungen und Bewegungen geben.
Diese erste oder Grundursache mufs ein selbst nicht bewegtes
Bewegendes sein. Diese Behauptung stellt ein Doppeltes auf und
fordert darum auch doppelten Beweis. Ein erstes Bewegendes,
eine erste Ursache mufls die Bewegung hervorbringen. Wie
wir sahen, gilt auf allen Gebieten und in jeder Beziehung der



190 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

Grundsatz: ,Alles, was bewegt wird, mufs von einem andern
bewegt werden.“ Wir beweisen es spater noch ausfiihrlich.

Wohl konnen wir dabei eine beliebig grofse Reihe von
Bewegungsursachen annehmen, unendlich aber kann die Reihe
nicht sein, denn bel dem in Bewegung gesetzten Bewegenden
folgt sofort ein Aufhoren, sobald das erste Bewegende seinen
Einflufs einstellt. Eine zweite Ursache wirkt nicht, wenn sie
nicht selbst erst verursacht ist; sie setzt also eine erstere, friithere
Ursache voraus, von der sie in Thatigkeit gesetzt wurde. Die
Quelle aller Bewegung muls mithin auf ein erstes bewegendes
Prinzip zuriickgefiihrt werden. St. Thomas S. Ph. c. gentes
L. Iec 13: ,,Omne, quod movetur, ab alio movetur. Patet autem
sensu aliquid moveri utputa solem; ergo alio movente movetur.
Aut ergo illud movens movetur aut non. Si non movetur ergo
habemus propositum, quod necesse est ponere, aliquod movens
immobile et hoc dicimus Deum. Si autem movetur ergo alio
movente movetur. Aut ergo est procedere in infinitum aut est
devenire ad aliquod movens immobile; sed non est procedere
in infinitum, ergo necesse est ponere aliquod primum moveus
immobile. Wollte man nadmlich eine unendliche Reihe von Ur-
sachen aufstellen, so hatte man lauter verursachte Ursachen.
Keine konnte sich einfach den Begriff einer ersten Ursache bei-
legen. Damit konnten sie aber auch alle nicht thétig sein. Es
muls also aulser der Reihe der verursachten Ursachen eine erste
von keiner andern In Thitigkeit gesetzten, nicht verursachte
Ursache angenommen werden.

Eine Instrumentalursache ferner wirkt nur, wenn sie von
der Prinzipalursache in Bewegung gesetzt wird. Operatio In-
strumenti, sagt der Aquinate S. Th. II* II%¢ q. 172 a 2. ad 3,
attribuitur principali agenti, in cuius virtute instrumentum agit.
(cfr. I* II2e q. 16. a. 1.) Gehort es ja zum Begriff der Instru-
mentalursache, dals sie agens in virtute causae principalis sel.
Bei der Annahme einer unendlichen Reihe von verursachten
Ursachen wiren alle Ursachen Instrumentalursachen und keine
wiare Prinzipalursache, denn die verursachte Ursache verhalt sich
in Bezug auf ihre Thatigkeit wie das Instrument desjenigen, von



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 191

dem es in Bewegung gesetzt wird, damit es wirken konne. Weil
eine unendliche Reihe solcher Instrumentalursachen unmioglich
ist, mithin eine causa principalis angenommen werden mufls, so
kann eine unendliche Reihe von Ursachen nicht behauptet werden,
Es verhdlt sich endlich ein in Bewegung gesetztes Bewegtes
nicht anders, als ein Mittelglied, ein Kanal, der die Bewegung
weiter fortleitet, nicht aber erst verursacht.

Diejenigen, welche in den ,generationes ab aeterno® eine
Ausflucht suchen, konnen keine unendliche Reihe von Zeugenden
und Gezeugten behaupten, denn immer lduft es darauf hinaus:
»Wo ist der erste Zeuger, wo ist die freie, nicht verursachte
Ursache?* Ja grade bei Annahme von einer unendlichen Reihe
von Bewegenden und Bewegten muls eine um so wirksamere,
intensivere Wirkungsfahigkeit, also auch eine grilsere Selbstindig-
keit und Unabhiingigkeit der ersten Ursache zuerkannt werden,
damit die Bewegung sich durch die einzelnen Mittelglieder hin-
durch ins Unendliche fortpflanzen konne.

Wenn sonach die Bewegung von einem ersten Beweger
ausgehen muls, so folgt sofort, dals dieser Beweger selbst nicht
bewegt, immobilis, sei, was als zweiter Punkt zu beweisen ist.
Alles, was bewegt wird, wird von einem andern bewegt. Ist
dieses Axiom richtig? Aus der bejahenden Antwort schliefsen
wir sogleich: der erste Beweger, der seiner Natur und der
Voraussetzung gemils von keinem andern mehr bewegt wird,
mufs unbewegt und unverinderlich sein, muls ens a se sein.

,Omne, quod movetur, ab alio movetur®, das ist ein Lehr-
satz der Physik, den der heil. Lehrer nach Aristoteles ,in VI
Phys. tex. 7, ausfiihrlich beweist. S. Ph. c. gentes L I ¢. 13
schreibt er: ,,Quorum primum (scilicet quod omne motum movetur
ab alio) probat Philosophus tribus modis. Primo sic: Si aliquid
movet se ipsum, oportet in se habere principium motus sui; aliter
manifeste ab alio moveretur. Oportet etiam, quod sit primo motum,
scilicet, quod moveatur rationes sui ipsius et non rationae partis
suae, sicut movetur animal per motum pedis. Sic enim totum
non moveretur a se, sed a sua parte et una pars ab alia. Oportet
etlam ipsum divisibile esse et habere partes, cum omne, quod



192 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

movetur, sit divisibile. His supositis sic arguit: Hoc quod a se
ipso ponitur moveri est primo motum; ergo ad quietem unius partis
eius non sequitur quies totius. Si enim quiescente una parte
alia pars eius moveretur, tunc ipsum totum non esset primo motum,
sed pars eius, quae movetur, alia quiescente. Nihil autem, quod
quiescit quiescente alio movetur a se ipso. Cuius enim quies
ad quietem sequitur alterius oportet quod motus ad motum al-
terius sequatur; et sic non movetur a se ipso. Krgo hoc quod
ponebatur a se ipso moveri non movetur a se ipso; necesse
est omne ergo quod movetur ab alio moveri. Nec obviat huic
rationi quod forte aliquis posset dicere, quod eius, quod ponitur
movere se ipsum, pars non potest, quiescere; et iterum, quod
partis non est quiescere vel moveri nisi per accidens, ut Avi-
cenna calumniatur; qula vis rationis in hoc consistit, quod, si
aliquid se ipsum moveat primo et per se, non ratione partium,
oportet, quod suum moveri non dependeat ab aliquo; moveri
autem ipsius divisibilis, sicut et eius esse, dependet a partibus;
et sic non potest se ipsum movere primo et per se. Non requi-
ritur ergo, ad veritatem conditionalis inductae, quod supponat
partem moventis se ipsum quiescere, quasi quoddam verum ab-
solute; sed oportet hanc conditionalem esse veram quod, si qui-
esceret pars, quiesceret totum; quae quidem potest esse vera,
etiamsi antecedens sit Impossibile; sicut ista conditionalis est
vera: si homo est asinus, est irrationalis. Secundo probat per
inductionem sic: Omne quod movetur per accidens, non movetur
a s¢ ipso; movetur enim ad motum alterius. Similiter neque
quod movetur per violentiam ut manifestum est; nec quae mo-
ventur per naturam ut ex se mota; sicut animalia quae constat
ab anima moveri; nec iterum quae moventur per naturam, ut
gravia et levia, quia haec moventur a generante et removente
prohibens. Omne autem quod movetur, aut movetur per se aut
per accidens. Si per se, vel per violentiam vel per naturam
movetur; et hoc vel motum ex se, ut animal, vel non motum ex
se, ut grave et leve. Ergo omne, quod movetur ab alio movetur.
Tertio probat sic: Nihil idem est simul in actu et in potentia
respectu elusdem; sed omne quod movetur, in quantum huiusmodi



Beweisfiithrung fiir das Dasein Gottes. 193

est in potentia, quia motus est actus existentis in poteuntia, se-
cundum quod huiusmodi. Omne autem quod movet, est in actu,
in quantum huiusmodi, quia nihil agit, nisi secundum quod est
in actu. Brgo nihil est respectu eiusdem movens actu et motum
et sic nihil movet se ipsum.“ KEs wird also etwas bewegt, in-
sofern es in potentia zu dem Zielpunkte der Bewegung sich
befindet. Bewegen aber kann nur ein wirklich in actu Seiendes.
Nun aber ist es doch durchaus unméglich, dafs ein und dasselbe
Ding in Bezug auf dasselbe zugleich in der blofsen Fihigkeit
und in der Thitigkeit sei, dals etwas verursacht und zugleich
Verursachendes eben dieses Verursachten sei. In actu sein heilst
die Aktivitdt haben, thitig sein. Dagegen heilst in potentia sein
die Aktivitdat nicht haben, sondern blofs das Vermogen, die
Fihigkeit zum Akt. Daher in actu und in potentia zugleich in
derselben Hinsicht sein hiefse nichts anderes, als die Aktivitit
zugleich haben und nicht haben in derselben Beziehung, was
offenbar unmoglich, weil widersinnig ist. Es ist mithin unmog-
lich, dafs ein und dasselbe Wesen Bewegungsursache und Be-
wegungsobjekt oder Wirkung in dieser Bewegung sei, die
Bewegung mufs also von einem andern veranlafst werden. Das
sehen wir deutlich, wenn wir z. B. betrachten, dafs das Holz
niemals anfingt zu erwidrmen und Hitze zu erzeugen, obwohl es
die Fahigkeit zur Erwdrmung in sich hat, es mufs eben erwérmt,
entziindet werden.

Wenn ein Wesen sich jetzt verdndert, so geht es von einem
Zustande zum andern iiber. Zu einem solchen Ubergange kann
es aber aus sich nicht gelangen. Denn, wenn es jetzt erst den-
selben vollzieht, so konnte es dazu aus sich nicht fahig sein; es
selbst war ja schon mit seinem ganzen Sein vorher da. Deshalb
mufs es an irgend einer dulsern Bedingung, etwa an Entfernung
eines Hindernisses gehangen haben, dals es jetzt in Thitigkeit
iibergeht. Die Eigentiimlichkeit von einem Zustande zum andern
tiberzugehen, konnte man als mit dem Wesen urspriinglich ver-
bunden, zum Wesen gehorend auffassen. Hier kann aber nur
ein doppeltes moglich sein; es ist entweder das Wesen ein
erschaffenes, dann héngt bei ihm Wesen und Eigentiimlichkeit



194 Beweisfiihrung fiir das Dasein Gottes.

vom Schopfer, also von einem andern ab; oder aber es ist das
Wesen ein unhervorgebrachtes, in diesem Falle besitzt es alles
durch seine Wesenheit. Gehorte diesem nun die Verdnderung
urspriinglich an, so verlangte die Wesenheit desselben den Uber-
gang von einem Zustande zum andern, und das ist unmoglich.
Was niimlich zur Wesenheit gehort, ist notwendig immer ohne
Veranderung. Ein Uberg-ang von einem Zustande zum andern
oder die Aufeinanderfolge verschiedener nicht gleichzeitiger Zu-
stinde, weil zeitlich, kann unmoglich als Wesenseigentiimlichkeit,
da diese ewig, aufgefalst werden. Bei dem Ubergange von einem
Zustande zum andern konnen wir drei verschiedene Punkte ins
Auge fassen, den Ausgangspunkt der Verdnderung terminus a
quo, den Zielpunkt terminus ad quem, und endlich den Ubergang
selbst. Verlangt nun die Wesenheit den Ausgangspunkt, so ist
eine Verdnderung unmdglich. Fordert sie den Zielpunkt, so ist
derselbe ohne Ubergang mit dem Wesen verbunden. Soll ihr
aber der Ubergang selbst eigen sein, so bleibt das Wesen stets
im Ubergang und kommt nie zum Zielpunkt.

Wollte man aber einwenden, dasselbe Ding konne zugleich
in potentia formali und in actu virtuali oder rezeptiv und selb-
stindig sein, und hierfiir bekannte physische Erscheinungen bei-
bringen, so konren diese alle obige Behauptung nicht umstofsen.
Der actus virtualis oder, was dasselbe ist, die potentia activa
ist nicht einfache reine Aktivitit, ist vielmehr das Vermogen, eine
Thétigkeit auszuiiben, zu welcher sie vermodge ihrer Natur hin-
geordnet ist. Die potentia activa ist also teils aktiv, indem sie das
verliehene Vermégen selbstindig ausiibt, teils passiv, indem sie
von einem andern dieses Vermégen erhalten hat und zur Thatig-
keit von einem andern veranlafst werden mufs. Darum wird
etwas In actu virtuali seiend genannt, was fahig ist, sich selbst
zu bewegen, nicht aber wirklich sich selbst bewegt. Dazu kommt
noch, dals das, was bewegt wird, weniger vollkommen fiir sich
allein ist, als wenn es verbunden ist mit dem, wohin es bewegt
wird; wiirde es ja sonst vergebens nach der Verbindung streben,
zum Zielpunkte sich hin bewegen. Daher ist das, was sich in
der blofsen aktiven Potenzialitit befindet, fiir sich allein weniger



Beweisfiithrung fiir das Dasein Gottes. 195

vollkommen, als in der formalen Aktivitit, denn: in omnibus quae
dividuntur secundum actum et potentiam potentia debet esse
imperfectior actu. Das weniger Vollkommene kann aber weder
sich noch einem andern geben, dafs es vollkommener sei, denn
niemand gibt, was er nicht hat. Daher sagt der heil. Thomas:
Nihil potest perficere se ipsum et sibi dare ultimam actualitatem,
sed actio immanens est perfectio suae potentiae, ergo potentia
Immanens non potest sibi dare suum actum et se ipsum movere
nisi moveatur ab aliquo superiore existenti in actu. Bei allen
Einreden bleibt bestehen, dals die Fihigkeit nur virtuell, nicht
aber formaliter da ist, also erst des Anustolses bedarf.

Bei dem Satze: ,Was eine Verdnderung erleidet, unterliegt
fremdem FEinflusse, konnte hdchstens eine Ausnahme gemacht
werden, nimlich die, dals die lebenden Wesen sich selbst be-
wegen, wenigstens die freien Wesen. Man konnte nédmlich
einwenden, belebte Wesen bewegen sich selbst, dadurch unter-
scheiden sie sich von den Leblosen, also kann doch ein Bewegtes
die Bewegung selbst verursachen. Diesen Einwurf widerlegt der
heil. Thomas, wenn er sagt: ,Lebendige Wesen bewegen sich
selbst nicht inbezug auf ein und denselben Teil, sondern inbezug
auf verschiedene Teile, denn ein Teil bewegt wieder den andern,
wie z. B. das Herz in vitaler Bewegung die iibrigen Glieder
bewegt. Dann bewegt sich aber doch das Herz von und aus
sich selbst. Dem cntgegnet der heil. Lehrer Opp. 35: Motus
cordis, cum sit proprietas eius, sequitur formam cordis; unde ab
eo datur a quo producitur nam qui dat esse, dat consequentia
ad esse. Auch die freien Wesen konnen nicht rein aus sich
selbst, sondern nur unter dem Einflusse des Wahren, welches
auf ihre Erkenntnis, und des Guten, das auf ihren Willen
wirkt, zur Selbstbestimmung iibergehen. Darum sagt der heil.
Thomas 8. Th. I* II?¢ g. 109 a. 1: . . . Sic igitur intellectus
humanus habet aliquam formam scilicet ipsum intelligibile lumen,
quod est de se sufficiens ad quaedam intelligibilia cognoscenda,
ad ea scilicet, in quorum notitiam per sensibilia possumus de-
venire,

Jahrbueh fiir Philosophie ete. ITI, 13



196 Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes.

Aus allen diesen Erdrterungen folgt mit Notwendigkeit der
Schluls auf ein erstes Bewegendes, von dem jede erste Bewegung
ausgeht, das aber selbst nicht in Bewegung gesetzt wird. Dieses
Erstbewegende mufs notwendig reine Aktivitdit ohne jegliche
Potenzialitidt, muls actus purissimus sein, wie der Heilige S. Th.
I* I1#¢ q. 109 a. 1 folgert mit den Worten: Videmus in corpo-
ralibus quod ad motum non solum requiritur ipsa forma, quae
est principium motus vel actionis sed etiam requiritur motio
primi moventis. . .. ita omnes motus tam corporales quam spiri-
tuales reducuntur in primum movens simpliciter.

Dieser erste Beweis ist das Prinzip und Fundament der
iibrigen vier Beweise, die sich, wie die Aste des Baumes zum
Stamme, zu dem Beweise aus der Bewegung verhalten. Sie
sind ndmlich besondere Arten der Bewegung als Urséchlichkeit.
Die Ursachlichkeit ist in ihnen allen aber der Gattungsbegriff.
Das Entstehen und Werden, Sichindern und Vergehen in den
materiellen Dingen ist Bewegung. Diese Veranderung als eine Wir-
kung, welche wir in den Dingen wahrnehmen, erfordert eine
Ursache, und so erstreckt sich der zweite Beweis auf die be-
wirkende Ursdchlichkeit des Werdens, Seins und Vergehens in
den endlichen Dingen. Dann kommen wir in weiterer Be-
trachtung der Bewegung zu der Erkenntnis, dals in der Welt
zufillige Dinge, dals die Welt und alle ihre Teile zufillig, con-
tingent sind. Contingentes Sein ist aber aus sich weder zum Sein
noch zum Nichtsein hinbestimmt, also kann das stoffliche Prinzip
nicht Ursédchlichkeit sein und wird somit aufser dem contingenten
ein anderes Sein, das die Ursache des contingenten Seins ist,
erforderlich, weshalb der dritte Beweis auf das Dasein eines
notwendigen Seins als materielle Ursachlichkeit der contingenten
Dinge der Welt, schliefst. In dieser steten Bewegung finden wir
vielfache Gradunterschiede der Seinsvollkommenheit in den Dingen.
Diese Unterschiede lassen auf einen Gradmesser und ein Urbild
aller Vollkommenheiten schliefsen, an welchem ihre grilsere oder
geringere Vollkommenheit gemessen werden mufs, und so folgert
aus ihrem Vorhandensein der vierte Beweis, das Dasein eines
am meisten Seienden, eines vollkommen Seienden als vorbildlicher



Beweisfithrung fiir das Dasein Gottes. 197

—

Ursache fiir das mehr oder minder, aber immer unvollkommen
Seiende. Endlich kommen wir in der Betrachtung der Bewegung
zur Erkenntnis der vielen contingenten Dinge, die trotz ihrer
Vielheit Harmonie und Ordnung zeigen. Diese aber setzen einen
Zweck voraus. Infolgedessen mufls der fiinfte Beweis auf eine
Zweckursache, auf ein ordnendes und daher intelligentes Seiendes
schliefsen. Behandeln wir nun die vier letzten Beweise im
-lnzelnen.

g

13



	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes [Fortsetzung]

