
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von
Gesichtspunkte der Kunst und Ästhetik [Schluss]

Autor: Pfeifer, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


444444444444.

DIE LEHRE YON DER SEELE ALS
WESENSFORM.

BETRACHTET VOM GESICHTSPUNKTE HER KUNST UND
ÄSTHETIK.

Von

Prof. DE. X. PFEIFER.

(Schlufs.)

'W''ir müssen jetzt zur Betrachtung der produktiven
Formfunktion der Menschenseele und ihrer Beziehung zur konstitutiven

Formfunktion übergehen.
Bei der Produktion eines Kunstwerkes kommen auf Seiten

des Künstlers als aktive Faktoren dreierlei einander subordinierte

Potenzen in Betracht: an erster und oberster Stelle die

Intelligenz, dieser zunächst untergeordnet die Phantasie ; diesen

beiden wieder untergeordnet sind jene körperlichen Organe, welche
in Thätigkeit gesetzt werden müssen, wenn das innerlich kon-

cipierte Kunstwerk in die äufsere Erscheinung treten soll. Selbst
bei Gesang und Poesie, wobei die äufsere Vermittlung auf das

geringste Mafs reduziert ist, müssen wenigstens die Sprach- und

Stimmorgane in Funktion treten. Die von der Seele durch
Vermittlung der Intelligenz und Phantasie ausgehenden Bildungen
schreiten aber, wenn wir auf das rezeptive Substrat derselben

schauen, in drei konzentrischen Kreisen von innen nach aufsen

fort, denn das rezeptive Substrat jener Bildungen ist in erster



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 163

Linie die Einbildungskraft selbst und deren Organ, das Gehirn,
weil die Phantasie produktiv und rezeptiv zugleich sich verhält;
in zweiter Linie verhält sich nicht blofs das Gehirn, sondern

der Leib überhaupt als bildsames Substrat zu den von der

Intelligenz und Phantasie ausgehenden Aktionen und die in
diesem Substrate entstehenden Formationen bilden den zweiten
Kreis. Endlich überschreitet die produktive Formthätigkeit der
Menschenseele auch die Grenzen des eigenen Körpers und

erzeugt durch Vermittlung bestimmter Organe des Körpers Formen
in den zur Aufsenwelt gehörigen Stoffen. Dies ist der dritte
und äufserste Kreis der von der Seele ausgehenden
Formbildungen. In jedem dieser drei Kreise werden die von der
Seele erzeugten Formen von einer Materie aufgenommen: im
ersten Kreise von der Materie des Gehirnes, im zweiten von
der Materie des beseelten Leibes überhaupt, im dritten von der
Materie der äufsern Körperwelt. Wir haben nun diese drei Kreise
und die darin vorkommenden Bildungen näher im einzelnen zu
betrachten.

Bei jener innern formschaffenden Thätigkeit, deren Effekt
zunächst in der Einbildungskraft und deren Organ, dem Gehirne,
beschlossen bleibt, haben wir wieder drei Faktoren: Intelligenz,
Einbildungskraft und Gehirn in Betracht zu ziehen.

Hinsichtlich des Verhältnisses der Intelligenz und ihrer
Funktion zur Einbildungskraft ist vor allem ein Lehrsatz der

theologischen Summa des hl. Thomas (I. q. 84 a. 7.) von
Wichtigkeit. Der betreffende Satz besagt, dafs die menschliche

Intelligenz infolge der Verbindung mit einem sterblichen Leibe
und so lange diese Vereinigung dauert, die intellektuellen Akte
nur vollziehen könne im Hinblick auf sinnliche Erkenntnisbilder
(convertendo se ad phantasmata). Von den Beweisgründen, welche
Thomas für diese Thesis beibringt, ist für uns besonders folgender
bedeutsam. In der Beweisführung wird nämlich hervorgehoben,
jeder könne in sich selbst die Erfahrung machen, dafs er, wenn
er etwas intellektuell erkennen will, irgend welche sinnliche
Vorstellungen hervorrufe, um in diesen das, was er erkennen
will, gleichsam schauen zu können. Daher komme es auch, dafs

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 11



164 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

wir, wenn wir einem andern eine intellektuelle Erkenntnis
beibringen wollen, demselben konkrete Beispiele geben, damit er
aus diesen sinnliehe Vorstellungen zur Vermittlung der intelli-
gibeln Erkenntnis sich bilden könne. Dasselbe, was der hl. Thomas

in der soeben angeführten Stelle lehrt, sagt mit etwas andern

Worten auch ein neuerer Schriftsteller, Kittlitz,4) indem er schreibt:

„Durch die Thatsache, dafs alle Gedanken sich nur aus

vorhergehenden Anschauungen bilden können, wird uns auch das

Bedürfnis der sinnbildlichen Vorstellungen erklärt, welche wir uns
immer von geistigen Dingen machen müssen. — Wir müssen uns
bei der Beschäftigung mit geistigen Dingen stets mehr oder

weniger nahe liegender Gleichnisse bedienen."

In jener Lehre des hl. Thomas sind für unsern Zweck zwei
Punkte von Wichtigkeit, nämlich erstens die von Thomas

behauptete Notwendigkeit der sinnlichen Vorstellungen zum Behuf
der intellektuellen Erkenntnis, sodann der vom hl. Lehrer
angegebene Grund jener Notwendigkeit, als welcher die Vereinigung

des intellektiven Prinzipes mit dem Leibe bezeichnet ist.
Ich werde zuerst den ersten dieser zwei Punkte durch
möglichst instruktive Beispiele, gröfstenteils aus dem Gebiete der
Kunst und Ästhetik, beleuchten und näher begründen.

Da der hl. Thomas zur Begründung seines Satzes zunächst
auf die Vorgänge beim Erkennen verweist, will ich den ersten

Beleg aus der exaktesten aller Wissenschaften, aus der Mathematik,

entnehmen, jedoch so, dafs hiebei auch schon das ästhetische

Moment mit hereinspielt.
In dem früher schon einmal (Heft I, S. 37) erwähnten

Vortrage von Dr. Hauck kommt ein Passus vor, worin in sehr
anziehender Weise die ästhetischen Genüsse des Mathematikers

geschildert sind. Der Passus lautet: „Wenn es wahr ist, dafs

das Wesen des reinen ästhetischen Wohlgefallens darin begründet
ist, dafs innere Ideale des Geistes ihre verklärenden und
belebenden Strahlen auf die tote Eorm des Angeschauten werfen —

schwelgt dann der Mathematiker nicht beständig im reichsten
Genüsse reinster ästhetischer Freuden? Wo kommt das Prinzip



Die Lehre von der Seele als "Wesensform. 165

der Belebung der Form durch den Inhalt reiner zum Ausdruck,
als in der Formelsymbolik der Mathematik?

Dem Mathematiker ist jeder Buchstabe ein Symbol, jede
Formel der Ausdruck einer Idee. Seiner Formeln künstliche
G-efüge zeigen ihm, wie in melodisch reichem Flufs des Reizes
Linien sich winden; wie der Kurven Netze sich verschlingen;
wie der Flächen Wölbungen sich dehnen; und der leere Raum
belebt sich ihm zu einer Welt voll Schönheit und Entzücken. —

Und wenn dann seine Symbole sich zu schön gegliederten
Komplexen gruppieren, zwischen denen er unerwartete
Beziehungen und Verbindungen wahrnimmt, so sieht er in diesen

Verbindungen den Abglanz der erhabenen Gesetzlichkeit und
Harmonie, welche alhvaltend das Universum durchdringt.

So hebt er sich an der Hand seiner Formelsymbolik auf
den Schwingen der Phantasie empor — bis zu jenen Höhen,
wo ihn die überirdische Gewalt jenes stillen sanften Sausens

erfafst, indem sich seiner ahnenden Seele die Nähe des

Weltgeistes offenbart — zu jenen Höhen, wo der strahlende Schein
der Erkenntnis der göttlichen Weltordnung erquickend in sein
Herz fällt, wo er — die Bethätigungen der ewigen allwirkenden
Kräfte und Gesetze erkennt, die von des Schöpfers Hand als

formbildende und lebengebende Prinzipien in die tote Materie

gelegt worden sind."
Die soeben angeführte Stelle ist für unser Thema insofern

von Bedeutung, als sie die Bedingtheit der intellektuellen
Erkenntnis von der sinnlichen Vorstellung und das Zusammenwirken

dreier Potenzen: des äufsern Sinnes, der Einbildungskraft

und der Intelligenz auf dem mathematischen Gebiete
erkennen läfst. Bei der Auffassung einer algebraischen Formel,
wie z. B. der Mittelpunktsgleichung einer Ellipse /y2 x2 \
treten alle drei vorhin genannten Potenzen \b2 a2 J
in Funktion; der äufsere Sinn erfafst die sichtbaren Zeichen;
die Intelligenz erfafst die Bedeutung der Zeichen und durch
diese den allgemeinen Begriff, das allgemeine Wesen einer

Ellipse ; die Phantasie endlich bildet sich die schematische

Vorstellung von der Gestalt einer Ellipse; sie geht vielleicht
il*



166 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

auch noch weiter und erschwingt sich zur Vorstellung der

elliptischen Bahnen der Himmelskörper. Deswegen sagt Hauck,
„der Mathematiker sehe im schlichten Kleide seiner

Buchstabensymbole jetzt die in geometrisch strammer Ordnung
gelagerten Massenatome — jetzt die gewaltigen Welten, die in
stolzer Majestät ihre sichern Bahnen durch das Weltall wandeln."

Allerdings ist dabei das, was dem äufsern Sinn geboten wird,
auf ein Minimum reduziert, denn die algebraische Formel erfüllt
ihren Zweck um so besser, je einfacher sie ist. Diese Formel
ist auch an sich betrachtet absolut ohne sinnlichen Reiz, weshalb

Hauck dieselbe mit Recht ein schlichtes Kleid nennt. Aber
eines haben diese sinnlich reizlosen Formeln mit den sinnlich
reizenden Formen des Schönen gemein, dafs nämlich in beiderlei
Arten sinnlicher Form die Intelligenz etwas Übersinnliches er-
fafst. Anders als beim Mathematiker ist das Verhältnis zwischen

Intelligenz und Einbildungskraft beim Künstler. Der Unterschied

läfst sich etwa in dieser Weise ausdrücken : beim Mathematiker
steht die Einbildungskraft ganz unter dem Kommando der

Intelligenz; sie ist blofs Hilfsmittel und Dienerin der Intelligenz.
Beim Künstler tritt die Phantasie mit mehr Selbständigkeit und

Spontaneität auf; sie tritt in Thätigkeit, ohne von der Intelligenz

dazu kommandiert zu sein; doch mufs das Spiel und das

Produzieren der Phantasie von den durch die Intelligenz er-
fafsten Ideen und Zielen geleitet und geregelt werden. Ich will
das soeben Gesagte durch eine Stelle aus einem Briefe, der in
der Allg. Musikalischen Zeitung (Jahrgang 17, 1815 Ho. 34)
veröffentlicht und als ein Schreiben Mozarts bezeichnet ist,
illustrieren. Zwar ist zu bemerken, dafs Jahn in seiner Biographie
Mozarts5) behauptet, jener Brief sei in der vorliegenden Gestalt
erfunden. Der Brief macht jedoch durch die Originalität der

Ausdrucksweise so sehr den Eindruck der Echtheit und nicht
der Erfindung, dafs ich an der Richtigkeit der Behauptung Jahns

zweifle, und selbst wenn er Recht haben sollte, so ist wenigstens
in der Stelle, die ich anführen werde, das Walten der
musikalischen Phantasie beim Komponieren in psychologisch
interessanter Weise geschildert.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 167

Nach der Darstellung des Briefes, wie er in der bezeichneten

Zeitung publiziert ist, war Mozart von einem Baron, an
welchen der Brief gerichtet ist, gefragt worden, wie er es beim

Komponieren mache. In der Antwort auf diese Frage ist nun

gesagt: „Wenn ich recht für mich bin und guter Dinge, etwa
auf Reisen im Wagen, oder nach guter Mahlzeit beim Spazieren
und in der Nacht, wenn ich nicht schlafen kann, da kommen

mir die Gedanken strömweis und am besten. Woher und wie,
das weifs ich nicht. Die mir nun gefallen, die behalte ich im

Kopfe und summe sie wohl auch vor mich hin, wie mir Andere

wenigstens gesagt haben. — Das erhitzt mir nun die Seele, wenn
ich nämlich nicht, gestört werde; da wird es immer gröfser und
ich breite es immer weiter aus und das Ding wird im Kopfe
wahrlich fast fertig, wenn es auch lang ist, so dafs ich's
hernach mit einem Blick, gleichsam wie ein schönes Bild im Geiste

übersehe und es auch gar nicht nach einander, wie es hernach
kommen mufs, in der Einbildung höre, sondern wie gleich alles

zusammen. Das ist nun ein Schmaus. Alles das Finden und
Machen geht in mir wie in einem schönstarken Traume vor:
aber das überhören, so alles zusammen, ist doch das beste."
Diese Schilderung des innern musikalischen Schaffens halte ich
auch deswegen im wesentlichen für echt, weil mir ein schon

verstorbener Freund, der ein grofser Liebhaber der Musik und
selbst auch Musiker war, von sich selbst etwas ähnliches erzählt
hat, wie er oft bei einsamen Fahrten im Eisenbahncoupée mit
musikalischen Phantasieen sich unterhalten habe.

Übrigens sagt Jahn (1. c. IV 108), obwohl er die Echtheit
jenes Briefes bezweifelt, selbst von Mozart: „Seine reiche und
leicht erregbare Erfindungskraft wurde von dem feinsten Formensinn

unterstützt. — Dazu kam die Gabe, unabhängig und gleichsam
abgeschieden von der Aufsenwelt im Innern zu schaffen und bis
ins feinste Detail auszubilden, das so Gebildete nicht blofs in
jedem Augenblick klar anzuschauen und vollständig zu
überblicken, sondern mit einem bewundernswürdigen Gedächtnis
festzuhalten, um es, sobald er wollte, auch äufserlich zu fixieren."
Zu dem, was in der angeführten Stelle über das gleichzeitige



168 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Überschauen und Hören vieler zu einer Komposition gehöriger
Töne gesagt ist, kann ich noch ein Analogon aus den

Produktionen des Kopfrechners Dase, welche ich selbst mit
angesehen, beibringen. Bei einer solchen Produktion waren zwei

grofse Schultafeln aneinander gestofsen worden. Während Dase

den Tafeln den Kücken bot, wurden von einem der Herren, die
als Zuschauer gekommen waren, durch jene beiden Tafeln
hindurch zwei Keihen von Ziffern angeschrieben. Nachdem dies

geschehen und Dase davon in Kenntnis gesetzt war, wendete

er sich um, schaute höchstens einige Sekunden lang die
Zifferreihen an, kehrte dann den Tafeln wieder den Kücken zu und
erklärte sich bereit, im Kopfe jede Operation, die man verlange,
mit jenen Zifferreihen auszuführen. Nachdem mehrere Additionen
und Subtraktionen von Dase im Kopfe, von einem andern Herrn
an der Tafel ausgeführt und beide Tafeln von oben bis unten
mit Ziffern gefüllt waren, konnte Dase mit unfehlbarer Sicherheit

alle Ziffern der Reihe nach vorwärts und rückwärts
hersagen und auch angeben, wie oft und an welchen Stellen jede
Ziffer vorkomme. Er erklärte auch ausdrücklich, dafs ihm alle
Ziffern, so, wie wenn er sie auf der Tafel sähe, gegenwärtig seien.

Wenn nun jener Kopfrechner so viele Ziffern auf einmal
in der Einbildungskraft überschauen und damit operieren konnte,
so ist es auch gar nicht unglaublich, dafs ein so genialer Komponist,

wie Mozart war, in seiner Phantasie viele Töne und deren

Verhältnisse auf einmal überschauen und so, wie es die betreffende

Komposition forderte, ordnen konnte. Wie Dase im Kopfe
mit Ziffern operierte, so der Komponist mit Tönen. Die von
Thomas behauptete Abhängigkeit der intellektuellen Thätigkeit
von sinnlichen Vorstellungen zeigte sich aber bei Dase darin,
dafs die Rechnungsoperation und deren Richtigkeit von der
vollständigen und ganz genauen Vorstellung der Ziffern, womit er
rechnen mufste, bedingt war.6)

Unter den schönen Künsten ist ohne Zweifel die Poesie

diejenige, in deren Produktionen das Ineinandergreifen von
Intelligenz und Einbildungskraft am klarsten hervortritt und die

Genialität und Eigenart eines Dichters hängt wesentlich von



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 169

der Stärke sowie auch vom GleichgewichtsVerhältnisse jener
zwei Faktoren ab. Jean Paul gebraucht einmal ein treffendes
Gleichnis zur Yeranschaulichung des Verhältnisses jener zwei

psychischen Mächte, indem er, von Herder sprechend sagt,
es hätten bei diesem die Lenkfedern (pennae rectrices) nicht
in einem ganz richtigen Verhältnisse zu den .Schwungfedern
(remiges) gestanden.7) Eben dies gilt vielleicht noch mehr von
Jean Paul selbst. Das vom hl. Thomas hervorgehobene
Bedürfnis der menschlichen Intelligenz, auf sinnliche Vorstellungen

sich zu stützen, gibt sich in der Poesie hauptsächlich

in zwei Erscheinungsformen zu erkennen. Oft nämlich ist
irgend eine sinnliche Erscheinung oder Erregung für den Dichter
der erste Anstofs und Ausgangspunkt seiner Konzeption, wobei

er dann vom Sinnlichen aus zu den höhern Regionen des

Übersinnlichen sich erhebt. Bisweilen aber — jedoch seltener —

ist eine rein intellektuelle Idee oder Erkenntnis das Motiv, wovon

der Dichter bei seiner Konzeption ausgeht, aber in diesem

letzteren Falle mufs die Einbildungskraft aus dem Reichtum
ihrer Bilder den Stoff darbieten und die von der Intelligenz
erfafste Idee oder Wahrheit in ein anschauliches und zugleich
wohlgefälliges Gewand kleiden. Man kann den ersteren Verlauf

der poetischen Produktion den aufsteigenden, den letzteren
den absteigenden nennen. Ein klassisches Beispiel des ersteren
ist Schillers Lied von der Glocke. Von dem letzteren Gange
will ich ein Beispiel, welches nicht zu lang ist, hieher setzen,
nämlich ein Gedicht von Geibel über den Schmerz, welches den

Titel führt „der segnende Gast".
Auch der Schmerz ist Gottes Bote; ernster Mahnung heil'ge Worte

Bringt er uns und öffnet leise tiefgeheimer Weisheit Pforte.

Aber unser irrend Auge, vielgetrübt vom Staub der Mängel,
Nicht erkennt es in der dunkeln Schattentracht sogleich den Engel.

Dafs sein bittrer Kelch uns fromme, ach, es dünkt uns eitles Wähnen
Und das eigene Heil mifsachtend, grüfsen wir's mit lieifsen Thränen.

Erst wenn scheidend der Verhüllte wiederum sich von uns wendet
Sehn wir plötzlich überm Haupt ihm eine Glorie, die uns blendet.

Durch die dunkeln Schleier brechen Silberflügel, klar geteilet
Und die Seele ahnt es schauernd, welch ein Gast bei ihr geweilet.



170 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Dieses Gedicht bestätigt vollkommen die Wahrheit des Dichterwortes:

Schöner in der Dichtung Krystall die Wahrheit sich

spiegelt.8) Wenn man den Inhalt des soeben angeführten Gedichtes
auf die einfachste Dorm bringt, so ist es die Wahrheit, dafs auch
das Leiden von Gott komme und dem Menschen heilsam sei.

Doch diese allerdings wichtige Wahrheit ist in jener nackten
Form nicht poetisch, nicht ästhetisch schön. Aber des Dichters
Phantasie hat die intellektuell erkannte Wahrheit in ein reizend
schönes Gewand gekleidet. Wenn wir an einer frühern Stelle
die Funktion, welche die dichterische Phantasie in manchen

Fällen übt, mit der Wirkung des Mikroskopes verglichen haben,
so begegnen wir hier einer andersartigen Funktion derselben

Potenz, welche letztere dem Geschäfte des Bekleidungskünstlers
analog ist, denn wie dieser die Menschengestalt durch Bekleidung

verschönert, so thut dies der Dichter mit den menschlichen

Gedanken und Gefühlen. Diese Analogie hat sogar eine

metaphysische Grundlage, denn das Bedürfnis des Menschen, seinen

Leib zu kleiden und durch Kleidung zu schmücken einerseits
und sein anderes Bedürfnis, die nackte Wahrheit in sinnliche
Bilder einzukleiden und dadurch ebenfalls zu verschönern,

entspringen beide — wenn wir auf den metaphysisch-psychologischen

Grund zurückgehen — aus der Vereinigung einer

vernünftigen Seele mit einem Leibe. Weder der reine Geist noch

das vernunftlose Tier hat ein Bedürfnis nach einer künstlichen

Bekleidung, die zugleich Schmuck ist; nur der aus vernünftiger
Seele und Leib bestehende Mensch hat dies Bedürfnis und

zugleich die Fähigkeit, demselben zu genügen. Dieselbe Vereinigung

einer vernünftigen Seele mit einem sinnbegabten Leibe ist
aber auch der Grund, weshalb der Mensch überhaupt, und der

poetisch angelegte ganz besonders, das Bedürfnis und zugleich
auch die Fähigkeit hat, seine Gedanken durch poetische
Darstellung in ein sinnlich schönes Gewand zu kleiden. Was sie

als intellektuelle Seele erkennt, will sie als eine mit dem Leibe

vereinigte Seele in einem sinnlichen Gewände schauen.

Sehr treffend bemerkt Scherner,9) indem er den Menschen

und Affen unter dem Gesichtspunkt der Bekleidung einander



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 171

gegenüberstellt,, die begeistigte Seinssubstanz des Menschen sei

so angelegt, dafs sie den Drang besitzt, sich mit Gewändern zu
schützen und zugleich zum Ausdrucke der geistigen Qualität
sich zu schmücken. Weil der Mensch in sich den nötigen Fond

habe, um sich eine künstliche Kleidung zu schaffen, darum sei

er von Natur aus nackt. Dem Tiere dagegen, welches in seiner

psychisch zu niedrig angelegten Natur den Trieb und die Fähigkeit

zur Herstellung eines künstlichen Kleides und Schmuckes

nicht besitzt, sei eben deshalb eine aus der Organisation selbst
hervorwachsende Bekleidung gegeben.

Wo der hl. Thomas den Beweis führt10), dafs eine geistige
Substanz unbeschadet ihrer Geistigkeit mit einem Körper als

Wesensform vereinigt sein könne und im Menschen thatsächlich

vereinigt sei, da fügt er die Bemerkung bei, dafs gerade durch
diese Vereinigung eines Geistes mit einem Leibe im Menschen

eine bewundernswürdige Verknüpfung und Stetigkeit im
Universum hergestellt sei, denn durch die menschliche Seele, welche
die unterste Stufe in der Ordnung der intellektuellen Substanzen

einnehme, sei die unterste Stufe der intellektuellen Welt mit
dem vollkommensten Gebilde der Körperwelt zur Einheit
verbunden. Wir haben schon früher auf die ästhetische Bedeutung
des Prinzips der Kontinuität hingewiesen; hier nun tritt uns die

metaphysische und kosmologische Bedeutung desselben Prinzips
entgegen und wir sehen, dafs der Mensch selbst gerade durch
die Art und Weise, wie seine Seele mit dem Leibe vereinigt
ist, der Repräsentant des metaphysischen und kosmologischen

Kontinuitätsprinzipes ist. -— Es ist bereits bemerkt worden, dafs

bei jenen innern Bildungen, welche innerhalb der Einbildungskraft

vor sich gehen, aufser der Intelligenz und Phantasie auch

das Gehirn als Organ und Substrat funktioniere. Die peripa-
tetische Philosophie lehrt zwar, dafs bei den intellektiven
Akten weder das Gehirn noch irgend ein anderes Organ als

Vollzugsorgan funktionieren könne, dafs aber alle sensitiven Akte,
sowohl der äufsern als innern Sinne, organisch vermittelte Akte
seien. Ferner werden als Organe der innern Sinnesakte, ins-



172 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

besondere jener der Phantasie, ausdrücklich gewisse Partieen des

Gehirnes bezeichnet.

Was das Verhältnis zwischen Seele und Organ bei den

sinnlichen Akten betrifft, so bekämpft St. Thomas die Auffassung,
wonach der sinnliche Erkenntnisakt eine Funktion der Seele allein
und folglich die Funktion des Organes blofs eine Vorbedingung
dazu wäre. Diese Auffassung des sinnlichen Aktes ist mit der

Lehre, dafs die Seele Wesensform des Leibes sei, unvereinbar.
Wenn die Seele Wesensform des Leibes ist, mufs sie mit den

leiblichen Organen ein einheitliches Aktionsprinzip bilden, so

dafs ein und derselbe unteilbare Akt ebenso sehr Funktion der
Seele als des Organes ist.

Unter den oben besprochenen Leistungen der Phantasie
dürfte namentlich das, was von Dases Kopfrechnen erzählt worden

ist, die soeben kurz dargelegte Lehre vom Verhältnis der Seele

zum Gehirn bestätigen. Vergegenwärtigen wir uns einmal den

Moment und Hergang, wie Dase mehrere lange Reihen von
Ziffern in einem Augenblicke seiner Einbildungskraft fest

einprägte. In diesem Momente war in Dase einerseits der
entschiedenste Wille und die gespannteste Aufmerksamkeit, die

Zahlen fest einzuprägen, thätig, andrerseits müssen wir auch eine

möglichst grofse Rezeptivität der Gehirnsubstanz zur Aufnahme
der Zahlvorstellungen annehmen. Die wirkliche Einprägung zweier

langen Zifferreihen erfolgte aber so blitzschnell, dafs wir sagen
müssen, die Einprägung war mit einem Schlage ein Akt der
Seele und des Gehirnes zumal.

Übrigens können wir, was das Verhältnis der Seele zum
Gehirn bei sinnlichen Akten betrifft, auf die Artikel von Pesch

in Bd. VI der Laacher Stimmen, wo diese Frage sehr gründlich
diskutiert ist, verweisen.

Beim Beginne unserer Auseinandersetzung der produktiven
Formfunktion der Mensehenseele wurden drei Kreise und
Substrate, in welchen die Formbildungen der Seele sich ausprägen,
unterschieden. Von jenen drei Kreisen haben wir bis jetzt fast aus-

schliefslich den ersten, nämlich die Formbildungen innerhalb der
Phantasie und in dem Organe derselben, dem Gehirne, in Betracht



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 173

gezogen. Die produktive Formthätigkeit der Seele bleibt aber nicht
in jenem Kreise beschlossen, und der nächst weitere Kreis und

zugleich das weitere Substrat, worauf jene Formthätigkeit der
Seele einwirkt, ist der ganze mit der Seele verbundene Leib.

Wir wollen nun sehen, inwiefern die Seele auf den mit
ihr verbundenen Leib eine formgebende Einwirkung ausüben

kann und wirklich übt. Allerdings kann die Menschenseele

die anatomische, von Natur gegebene, Gestalt ihres Leibes nicht
ändern, aber sie übt dennoch einen ästhetisch gestaltenden Ein-
flufs teils auf den ganzen Leib, teils auch auf einzelne Glieder aus.

Schiller unterscheidet in seiner bekannten Schrift über
Anmut und Würde eine von der Natur gegebene und eine vom

Subjekt hervorgebrachte menschliche Schönheit und bezeichnet
die letztere als Anmut. Er sagt: „Die Anmut ist nichts anderes,
als der schöne Ausdruck der Seele in den willkürlichen
Bewegungen. Wo Anmut stattfindet, da ist die Seele das bewegende

Prinzip. Anmut ist eine Schönheit, die nicht von der Natur

gegeben, sondern vom Subjekte selbst hervorgebracht ist."
Was Schiller Anmut nennt, hat der Anatom Henle11) als

Grazie bezeichnet und hebt in einem Vortrage über das Wesen

der Grazie ein Moment hervor, welches Schiller noch nicht
genügend beachtet hat, dafs nämlich die Grazie, sofern sie in

willkürlichen Bewegungen sich offenbart, bedingt sei von der voll-
kommnen Herrschaft des Geistes über den eigenen Leib und

einem so ökonomischen Kräfteaufwand, wobei nicht mehr Kraft
aufgeboten und nicht mehr Bewegung ausgeführt wird, als der

jeweilige Zweck es fordert. Hiebei macht der genannte Anatom

eine sehr treffende Bemerkung über das Verhältnis der Kunst

zu der Herrschaft des Geistes über den eigenen Leib. „Die
Befriedigung, die alle Kunstgattungen gewähren, das Geringste
was sie leisten, ist, dafs sie Zeugnis geben von der Herrschaft
des Geistes über die Materie. Und wie könnte sich diese

Herrschaft unmittelbarer, glänzender bewähren als durch die Virtuosität,

womit unser eigener Geist unsere eigene Materie lenkt
Welch ein Umweg ist die Arbeit, durch die der Bildhauer dem

Marmor Leben einhaucht, verglichen mit der Nerventhätigkeit,



174 Die Lehre yon der Seele als Wesensform.

durch welche die Seele ihre Intentionen in den Formen des

eigenen Körpers ausprägt!"
Wir sehen, dafs sowohl der Dichter als der Anatom in der

körperlichen Erscheinung des Menschen eine Schönheit, die zu

der von Natur gegebenen hinzukommt und aus dem Einflufs der
Seele auf den Leib ihren Ursprung hat, anerkennen. Es ist

jedoch in den erwähnten Schriften von Henle und Schiller etwas
unbeachtet gelassen, was noch hervorgehoben werden mufs. Die

zwei genannten Autoren haben nämlich blofs jene zur angeborenen
Schönheit der Menschengestalt noch hinzukommende, welche von

körperlichen Bewegungen bedingt ist, hervorgehoben. Es kann

aber die Menschengestalt, namentlich das Angesicht, nicht blofs

durch Bewegungen, sondern auch durch andere Ursachen, eine

Schönheit, die ihr nicht schon von Natur aus zukommt, erhalten.
Solche Ursachen sind : ein tugendhaftes Leben, geistige Arbeit,
Begeisterung für erhabene Dinge, namentlich für Gott und Religion.

Im II. Buche der Makkabäer cap. 57 ist der edle
Greis Eleazar, wie er in den Martyrtod geht, geschildert und
dabei ausdrücklich gesagt, dafs er schön gewesen von Ansehen,
obwohl er ein Greis von 90 Jahren war, und in der

Apostelgeschichte ist vom hl. Stephanus gesagt: „Alle, die da safsen

im Hohen Rate, sahen sein Angesicht wie das Angesicht eines

Engels." In beiden Fällen war die geschilderte Schönheit keine

physische, sondern eine psychische, resp. geistige.
Aus dem Gesagten folgt, dafs für die Menschenseele der

eigene Leib das nächste Substrat ist, auf welches sie ästhetisch

formend, resp. verschönernd und gleichsam verklärend wirkt.
Hiezu kommt aber noch eine andere Beziehung des Leibes zu
der ästhetisch gestaltenden Thätigkeit der Seele, nämlich die

instrumentale, denn der Leib ist ja durch seine Organe auch das

nächste und notwendigste Instrument, wodurch die Menschenseele

auf äufsere Naturstoffe ästhetisch gestaltend wirkt.
Diese instrumentale Funktion des Leibes bildet den Übergang

von dem zweiten Kreise der von der Seele ausgehenden
Formationen zum dritten, welcher letztere die von der Seele in
äufsern Stoffen erzeugten Formen umfafst.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 175

Wo der hl. Thomas (Sa. th. I. q. 76. a. 1) den Satz

behandelt, dafs die Menschenseele mit dem Leibe als Wesensform

vereinigt sei, stellt er in der Begründung zugleich einen andern
Satz auf, welcher für den jetzt zu besprechenden Punkt unserer
Abhandlung von grölster Wichtigkeit ist, weil darin der

metaphysische Erklärungsgrund der Thatsache liegt, dafs der Mensch

auf die Stoffwelt aufser ihm durch Kunst und Technik einen

Einflufs ausübt, welcher über alles das, was wir bei andern

Naturwesen, etwa bei Tieren finden, soweit hinausgeht, dafs der
Mensch schon dadurch als ein einzigartiges und über die
gesamte irdische Natur erhabenes Wesen dasteht.

Nachdem Thomas bewiesen hat, dafs die Seele Wesensform
des Leibes sei, will er zeigen, dafs durch diese innige Verbindung

der Seele mit dem Leibe die Würde und Selbständigkeit
der ersteren keineswegs gefährdet sei. Zu diesem Zwecke sagt

er: „Es ist zu beachten, dafs, je edler eine Wesensform ist,
dieselbe um so mehr die körperliche Materie beherrscht und um
so weniger in dieselbe versenkt ist, infolgedessen sie dann auch

durch ihre Kraft oder Operation über die Materie sich erhebt."
Nun aber sei die menschliche Seele unter jenen Wesensformen,
welche mit Materie sich verbinden, die höchste. Eine von Thomas
selbst noch hervorgehobene Folge jener Dignität der Menschenseele

ist, dafs derselben im intellektuellen Erkennen eine Funktion,

die durch kein körperliches Organ vollzogen wird, sondern

rein geistig ist, zukomme. Es ist aber in der von Thomas

hervorgehobenen Dignität der Menschenseele noch etwas anderes

begründet, nämlich die Fähigkeit und der Trieb des Menschen

zur Kunst und zur Gestaltung der äufsern Stoffwelt durch die

Kunst. Je erhabener nämlich eine Seele oder Wesensform ist,
um so weniger geht ihre ganze Funktion in der Information und

Belebung des eigenen Leibes auf, und folglich ist dann ein um
so gröfserer Überschufs von Kraft für andere Funktionen, folglich

auch für die Kunst, vorhanden. Betrachtet man unter diesem

Gesichtspunkte die Stufenleiter der belebten Wesen auf Erden,
von den Pflanzen bis hinauf zu den Menschen, so findet man jenen
Satz des hl. Thomas vollkommen bestätigt. Bei den Pflanzen



176 Die Lehre von der Seele als Wesensforra.

geht die Funktion der Wesensform noch ganz in der Ausgestaltung

und Erhaltung des Pflanzenkörpers selbst und in der

Fortpflanzung auf. Von einer Einwirkung auf die Aufsenwelt, welche
der menschlichen Kunst analog wäre, zeigt sich noch keine Spur.
Hiemit soll jedoch nicht gesagt sein, dafs jener Wesensform,
welche nach peripatetischer Lehre auch dem Organismus der
Pflanzen immanent ist, in gar keiner Weise eine ästhetische
Funktion zukomme. Denn die Schönheit der Pflanzengebilde,
insbesondere der Blumen, ist nach peripatetischer Auffassung eine

aus dem innersten Wesen der Pflanze, und folglich aus der
Wesensform ausstrahlende Erscheinung. Aber die Schönheit einer
Pflanze oder Blume ist eine unbewufste und notwendige
Manifestation der pflanzlichen Wesensform und haftet am Pflanzenkörper

selbst. Über den eigenen Körper hinaus reicht das ästhetische

Wirken der vegetabilischen Wesensform noch nicht.
Auch von der Tierwelt gilt noch wesentlich dasselbe, wie

von der Pflanzenwelt. Es stimmt nämlich die Tierwelt mit der
Pflanzenwelt darin überein, dafs auch in der Tierwelt die immanente

Wesensform dem Organismus bei vielen Gattungen und
Arten eine hohe Schönheit zu geben pflegt. Dies ist namentlich

bei vielen Vogelarten, Fischen, Käfern und Schmetterlingen
der Fall. Bezüglich der letztern hat schon vor vielen Jahren

Altum12) eine sehr treffende, hieher gehörige Bemerkung gemacht:

„Wir können fragen, welche Stellung und Aufgabe die Schmetterlinge

im Haushalte der Katur einnehmen; zu welchem Zwecke
sie der Schöpfer erschaffen habe. Fast möchte man es wagen,
auf diese Frage mit jenem Jünglinge zu antworten : Er hat sie

erschaffen, um sie als Zierde in seinen Kasten zu stecken, wenn
wir unter dem Kasten des lieben Gottes die ganze Erde
verstehen wollen ; sie sollen hier Parade machen, der Schöpfer will
seine Erde durch sie verschönern. Er will seine Pflanzenwelt
mit diesen lebendigen Blumen dekorieren. Und wirklich geben
sie durch ihre Schönheit und Lebhaftigkeit der Landschaft einen

eigenen B,eiz." Hiemit übereinstimmend vergleicht Wasman13)
die ästhetisch-ideale Bedeutung der Schmetterlinge mit jener der
Blumen. „Wie die buntfarbigen Blüten die ruhende Deko-



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 177

ration des grünen Untergrundes darstellen, so sind die Tagfalter
gleichsam die bewegten und lebendigen Dekorateure der grünen
Fluren und Felder." Während die zwei soeben genannten
Autoren die Schönheit der Blumen und Insekten vom Gesichtspunkt
des idealen Zweckes aus aufgefafst haben, ist von Scherner der

Gegenpol des Zweckes, nämlich der immanente metaphysische
Grund jener NaturSchönheiten hervorgehoben worden. Derselbe

sagt nämlich14): „Wo ist jene liebliche Wollust des Yerschmelzes

der Pflanzenblüte-, wo jene gleichsam übermütige Formenkoketterie

der Pflanzenwelt, Insektenwelt und der verschiedensten

Tierarten, wie z. B. beim Paradiesvogel, Kolibri u. s. w. anders,
als aus einem Seinsprinzip begreiflich, das zum plastischen Bilden,
zum Malen und Schönformen durch Gestalt und Farbe seine

ureigene Natur besitzt!"
Wir sehen hieraus, dafs es in der Pflanzenwelt und Tierwelt

eine äufsere ästhetische Erscheinung und ein damit korrespondierendes

immanentes, ästhetisch wirkendes Prinzip gebe. Jedoch

über den pflanzlichen und tierischen Körper hinaus erstreckt
sich die ästhetische Formkraft dieser Organismen nicht, obwohl
wir bei einigen Tierklassen allerdings eine Formthätigkeit finden,
wodurch äufsere, vom tierischen Körper getrennte Stoffgebilde
erzeugt werden, wie z. B. die Nester der Vögel, die Zellen und
Waben der Bienen; die Netze der Spinnen. Aber diese

Gebilde dienen ausschliefslich dem Zwecke der Erhaltung des

Individuums und der Fortpflanzung. Sie sind ästhetisch indifferent
und ein ästhetischer Sinn oder Trieb des Tieres läfst sich in

jenen Bildungen nicht erkennen.15)
Das ästhetische Wirken der Wesensform des Tieres geht

wie jenes der Pflanze in dem eigenen Körper auf, weil die
Seele des Tieres noch zu sehr in die Materie versenkt ist, als
dafs sie über den eigenen Körper hinaus ästhetisch gestaltend
sich bethätigen könnte.

Wenn wir nun von der Tierwelt zum Menschen und dessen

Werken übergehen, so finden wir die vollkommenste Bestätigung
des Satzes des hl. Thomas: „Quanto nobilior forma, tanto magis
dominatur materiae corporali", denn die Menschenseele übt über



178 Die Lehre yon der Seele als Wesensform.

die körperliche Materie eine Macht und Herrschaft, wie sie

keinem andern irdischen Wesen zukommt, aus. Halten wir eine

kurze Umschau über den Umfang, die Universalität jener Macht.
Der Satz des hl. Thomas, angewendet auf die Menschenseele,

gilt sowohl von jener körperlichen Materie, die mit der Seele

als Leib vereinigt ist, als auch von der aufser dem Leibe
befindliehen. Der Adel der Menschenseele zeigt sich in der
Beherrschung der Materie des eigenen Leibes, und diese Beherrschung

ist noch eine zweifache, eine physische und eine moralische.
Die physische Beherrschung des eigenen Körpers zeigt sich am

glänzendsten in den gymnastischen Künsten, die moralische

Beherrschung des Leibes findet ihre vollkommenste Offenbarung in
der christlichen Askese und Heiligkeit, wo die Wahrheit des

Satzes: „Je edler die Seele, um so mehr beherrscht sie die

Materie", recht evident hervortritt.
Die Macht der Menschenseele über die Materie erstreckt

sich aber durch Vermittlung des Leibes auch auf die Materie
aufser dem eigenen Leibe, und zwar universell, wenigstens was
die Stoffarten betrifft, denn keine Stoffart ist dem gestaltenden
Einflufs der Seele entzogen; allen drückt sie ihr Siegel auf.

Den leichtesten und bildsamsten Stoff, das elastische Element
der Luft, formt die Seele durch die Stimm- und Sprachorgane
des Leibes zu Worten und Tönen, und erzeugt so Sprache und

Gesang, wobei sie aufser den natürlichen Organen des Leibes
noch kein anderes Instrument bedarf. Aber auch die härtesten

und sprödesten Stoffe weifs der Mensch durch die von ihm
erfundenen Instrumente und durch die in seinen Dienst genommenen

Faturkräfte zu bewältigen und ihnen die beabsichtigte
Form zu geben; weder der härteste Stein, noch Eisen und Stahl
können seiner gestaltenden Macht sich entziehen.

Übrigens gilt dies nicht blofs von den leblosen Stoffen,
sondern auch von den lebenden Wesen auf Erden, den Pflanzen
und Tieren. Ficht blofs die Stoffe, woraus Pflanzen und Tiere
bestehen, oder welche sie produzieren, verwendet der Mensch

zu seinen Werken und Zwecken; auch der lebendigen Pflanze

und dem lebendigen Tiere weifs er durch Züchtung eine neue



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 179

Gestalt zu geben, und beim Tiere übt er durch die Dressur
auch auf die Verrichtungen einen sehr mächtigen, umgestaltenden
Einflufs.

Betrachtet man die von der menschlichen Kunst in äufsern
Stoffen geschaffenen Formen rücksichtlich ihres Verhältnisses zu
den in der Natur schon gegebenen Formen, so kann man
zunächst zwei grolse Hauptkategorieen von Kunstformen
unterscheiden, erstens nämlich solche Kunstformen, in welchen
Naturformen möglichst getreu nachgebildet, also reproduziert sind.
Diese Formenkategorie umfafst alle die zahllosen, zu Unterrichtszwecken

hergestellten Abbildungen von Naturobjekten, wie z. B.

von Pflanzen und Tieren. In diesen blofs reproduzierenden
Kunstformen bekundet die Menschenseele ihr übergreifendes
Verhältnis zu den andern Naturwesen insofern, als sie den ganzen
Reichtum der Gestalten, worin die Wesensformen der Naturdinge
zur äufsern Erscheinung kommen, rekapituliert und ordnet. Aber
die Menschenseele schafft nicht blofs Nachbildung dessen, was
in der Natur an Gebilden vorliegt, sie schafft auch Gebilde, die
in der Natur kein Vorbild haben oder doch in irgend einer
Hinsicht vom Vorbilde sich wesentlich unterscheiden. Dies ist der
Fall in den Werken der schönen Künste und auch der Technik.
Das transcendierende Verhalten der Bildungsmacht der Menschenseele

zur Natur tritt in der letztern Formenkategorie noch
entschiedener als in der erstern hervor.

Wir müssen jetzt noch auf das Verhältnis dieser produktiven

Formfunktion der Seele zur konstitutiven einen Blick thun.
Beide Formfunktionen haben das gemein, dafs die Seele die
Materie zu einer höhern Seinsweise, als derselben ohne die Seele

zukäme, zu einer Art Teilnahme an der Seinsweise der Seele

selbst erhebt. Infolge jener Funktion, welche die Seele als
Wesensförm im Verhältnis zur Materie des eigenen Leibes hat,
ist diese zur Teilnahme an den Lebensfunktionen der Seele selbst
erhoben. Durch jene andere Formfunktion der Seele, welche
wir als produktive bezeichnet haben, wird der geformte äufsere
Stoff zwar nicht zu einer realen Teilnahme am Leben der Seele

erhoben, aber der Stoff wird dadurch wenigstens zum Offen-

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 12



180 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

barungsmedium des Lebens der Seele, er nimmt durch die von
der Seele ihm eingeprägte Form ideell am Leben der Seele teil.
Dies drückt sich auch in den Redeweisen über Kunst aus. In
einer bereits oben angeführten Stelle von Henle ist vom
Bildhauer gesagt, dafs er dem Marmor Leben einhauche. Siebeck,16)

in einer Schrift über das Wesen der ästhetischen Anschauung,
fordert vom Kunstwerk, dafs es ein Wiederschein der
Persönlichkeit sein und den Schein der Beseelung erwecken solle. In
der lyrischen Poesie kommt das Streben nach Beseelung
vorzugsweise darin zum Ausdruck, dafs der Dichter auch das Seelenlose

gerne als beseelt darstellt, wie wenn z. B. in einem Gedichte

von der aufgeregten See gesagt ist:
Sie hat den ganzen Tag getobt
Als wie in Zorn und Pein,
Nun bettet sieh und glättet sich
Die See und schlummert ein.

Mit Rücksicht auf diese Tendenz der Kunst, in das Kunstwerk
den Schein der Beseelung oder doch eine seelische Stimmung
zu legen, kann man sagen, dafs die Menschenseele, welche als
Wesensform blofs den eigenen Leib beseelt, als produktives Prinzip

der Kunstformen ihre Funktion der Beseelung in andrer
Weise auch auf die Aufsenwelt ausdehnt.17)

Der hl. Thomas sagt bei Yergleichung der Menschenseele

mit andern irdischen Wesensformen: Anima humana est ultima

(i. e. suprema) in nobilitate formarum. Wir glauben durch diese

Abhandlung einen Beitrag zur Illustration dieses Satzes geliefert
zu haben und schliefsen mit einem Gedichte (von Möller), welches
den vorhin angeführten Satz des hl. Thomas in poetischer Form

ausspricht.
Der Mensch.

Wie hat der Herr den Menschen geschmückt,
Gebaut, gerüstet mit Wundermacht!
Das Antlitz zum Himmel hinauf gerückt,
Im Auge das Peuer angefacht!
Da geht er hin und der feste Gang
Zeigt den Herrscher der ganzen Erde an;
Den Mund thut er auf und der Rede Klang
Wird mit keiner Kehle ihm nachgethan.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 181

Er blickt umher ins Farbenspiel
Und durchmustert die bunte, geschmückte Welt;
Es sucht sich sein Auge weit oben sein Ziel
Und zählet die Wunder am Himmelszelt.
Und des Armes Kraft und die Kunst der Hand,
Und das ganze Gebäud' auf starkem Grund,
Die beweglichen Glieder, der feste Verband
Macht allen des Meisters Gröfse kund.

O Dafs die Seele ist. Von Albert Schernor. Berlin 1879. S. 52.
2) Über Wesen und Zweck der ästhetischen Kunst. Mainz 1888. S. 24.
3) Zigliara, Summa philosophica. T. II. pag. 109.
4) Psychologische Grundlage für eine neue Philosophie der Kunst,

von Kittlitz. Berlin 1863. S. 93.
5) Bd. II. S. 103. Note 6.
6) Dase ist noch sehr jung (37 Jahre alt) und ohne vorausgegangene

Krankheit plötzlich gestorben; man fand ihn eines Morgens tot im Bette.
Es scheint, dafs Überanstrengung des Gehirnes einen Schlag herbeigeführt
hatte. Seine intellektuelle Begabung war ziemlich beschränkt. Er war
kein Genie, sondern blofs Virtuose im Zählen und Bechnen.

') Vorschule der Ästhetik § 12.
8) Schillers Gedichte. Im Oktober 1788.
9) Scherner a. a. O/S. 46.

10) Summa contra gent. II. c. 68.
u) Henle, Vorträge. Heft 1. S. 18.
12) Natur und Offenbarung. Bd. 3. S. 181.
ls) Natur und Offenbarung. Bd. 32. S. 332.
u) Scherner a. a. 0. S. 36.
is) Vgl. Wieser, Mensch und Tier. S. 41.
16) Das Wesen der ästhetischen Anschauung, von Siebeck. Berlin

1875. S. 139.
17) Für die Wesensidentität des den Leib informierenden Prinzips mit

dem künstlerisch produzierenden liefsen sich auch Beweise entnehmen aus
der Thatsache, dafs in der künstlerischen Produktion das Unhewufste eine
nicht unbedeutende Bolle spielt. Helmholtz in seinem Vortrag über die
Ursachen der musikal. Harmonie sagt geradezu: „Die Ästhetik sucht das
Wesen des Schönen in seiner unbewufsten Vernunftmäfsigkeit", was freilich
cum grano salis zu verstehen ist; und Jean Paul behauptet: „Das Mächtigste

im Dichter — ist gerade das Unbewufste" ; womit Siebeck übereinstimmt,

indem er über den Prozefs in der Phantasie des Dichters bemerkt :

„Bewufstes und Unbewufstes spielt bei diesem Prozesse ununterscheidbar
in einander". Doch eine eingehende Auseinandersetzung des Verhältnisses
des Unbewufsten und Bewufsten im künstlerischen Schaffen würde einen
eigenen Artikel erfordern.


	Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von Gesichtspunkte der Kunst und Ästhetik [Schluss]

