Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von
Gesichtspunkte der Kunst und Asthetik [Schluss]

Autor: Pfeifer, X.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEHRE VON DER SEELE ALS
WESENSFORM.

BETRACHTET VOM GESICHTSPUNKTE DER KUNST UND
ASTHETIK.

Vox
Pror. Dr. X. PFEIFER.

(Schlufs.)

——

Wir miissen jetzt zur Betrachtung der produktiven Form-
funktion der Menschenseele und ihrer Beziehung zur konstitu-
tiven Formfunktion iibergehen.

Bei der Produktion eines Kunstwerkes kommen auf Seiten
des Kiinstlers als aktive Faktoren dreierlei einander subordi-
nierte Potenzen in Betracht: an erster und oberster Stelle die
Intelligenz, dieser zundchst untergeordnet die Phantasie; diesen
beiden wieder untergeordnet sind jene kdrperlichen Organe, welche
in Thatigkeit gesetzt werden miissen, wenn das innerlich kon-
cipierte Kunstwerk in die &dulsere Erscheinung treten soll. Selbst
bei Gesang und Poesie, wobei die dulsere Vermittlung auf das
geringste Mals reduziert ist, miissen wenigstens die Sprach- und
Stimmorgane in Funktion treten.. Die von der Seele durch Ver-
mittlung der Intelligenz und Phantasie ausgehenden Bildungen
schreiten aber, wenn wir auf das rezeptive Substrat derselben
schauen, in drei konzentrischen Kreisen von innen nach aufsen
fort, denn das rezeptive Substral jener Bildungen ist in erster



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 163

Linie die Einbildungskraft selbst und deren Organ, das Gehirn,
weil die Phantasie produktiv und rezeptiv zugleich sich verhilt;
In zweiter Linie verhélt sich nicht blofs das Gehirn, sondern
der Leib iiberhaupt als bildsames Substrat zu den von der
Intelligenz und Phantasie ausgehenden Aktionen und die in
diesem Substrate entstehenden Formationen bilden den zweiten
Kreis. Endlich iiberschreitet die produktive Formthatigkeit der
Menschenseele auch die Grenzen des eigenen Korpers und er-
zeugt durch Vermittlung bestimmter Organe des Korpers Formen
in den zur Auflsenwelt gehorigen Stoffen. Dies ist der dritte
und dufserste Kreis der von der Seele ausgehenden Form-
bildungen. In jedem dieser drei Kreise werden die von der
Seele erzeugten Formen von einer Materie aufgenommen: im
ersten Kreise von der Materie des Gehirnes, im zweiten von
der Materie des beseelten Leibes iiberhaupt, im dritten von der
Materie der duflsern Korperwelt. Wir haben nun diese drei Kreise
und die darin vorkommenden Bildungen ndher im einzelnen zu
betrachten.

Bei jener innern formschaffenden Thitigkeit, deren Effekt
zunichst in der Einbildungskraft und deren Organ, dem Gehirne,
beschlossen bleibt, haben wir wieder drei Faktoren: Intelligenz,
Einbildungskraft und Gehirn in Betracht zu ziehen.

Hinsichtlich des Verhéltnisses der Intelligenz und ihrer
Funktion zur Einbildungskraft ist vor allem ein Lehrsatz der
theologischen Summa des hl. Thomas (I. q. 84 a. 7.) von Wich-
tigkeit. Der betreffende Satz besagt, dals die menschliche In-
telligenz infolge der Verbindung mit einem sterblichen Leibe
und so lange diese Vereinigung dauert, die intellektuellen Akte
nur vollziehen konne im Hinblick auf sinnliche Erkenntnisbilder
(convertendo se ad phantasmata). Von den Beweisgriinden, welche
Thomas fiir diese Thesis beibringt, ist fiir uns besonders folgender
bedeutsam. In der Beweisfiihrung wird ndmlich hervorgehoben,
Jeder kionne in sich selbst die Erfahrung machen, dafs er, wenn
er etwas intellektuell erkennen will, irgend welche sinnliche
Vorstellungen hervorrufe, um in diesen das, was er erkennen
Will, gleichsam schauen zu konnen. Daher komme es auch, dafs

Jahrbuch fiir Philosophie ete. III, 11



164 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

wir, wenn wir einem andern eine intellektuelle Erkenntnis bei-
bringen wollen, demselben konkrete Beispiele geben, damit er
aus diesen sinnliche Vorstellungen zur Vermittlung der intelli-
gibeln Erkenntnis sich bilden konne. Dasselbe, was der hl. Thomas
in der soeben angefiihrten Stelle lebrt, sagt mit etwas andern
Worten auch ein neuerer Schriftsteller, Kittlitz,4) indem er schreibt:
,Durch die Thatsache, dafs alle Gedanken sich nur aus vorher-
gehenden Anschauungen bilden konnen, wird uns auch das Be-
diirfnis der sinnbildlichen Vorstellungen erkldrt, welche wir uns
immer von geistigen Dingen machen miissen. — Wir miissen uns
bei der Beschiftigung mit geistigen Dingen stets mehr oder
weniger nahe liegender (leichnisse bedienen.®

In jener Lehre des hl. Thomas sind fiir unsern Zweck zwei
Punkte von Wichtigkeit, ndmlich erstens die von Thomas be-
hauptete Notwendigkeit der sinnlichen Vorstellungen zum Behuf
der intellektuellen KErkenntnis, sodann der vom hl. Lehrer an-
gegebene Grund jener Notwendigkeit, als welcher die Vereini-
gung des intellektiven Prinzipes mit dem Leibe bezeichnef ist.
Ich werde zuerst den ersten dieser zwei Punkte durch mog-
lichst instruktive Beispiele, grofstenteils aus dem Gebiete der
Kunst und Asthetik, beleuchten und niher begriinden.

Da der hl. Thomas zur Begriindung seines Satzes zunéchst
auf die Vorginge beim Erkennen verweist, will ich den ersten
Beleg aus der exaktesten aller Wissenschaften, aus der Mathe-
matik, entnehmen, jedoch so, dals hiebei auch schon das #sthe-
tische Moment mit hereinspielt.

In dem friiher schon einmal (Heft I, S. 37) erwihnten Vor-
trage von Dr. Hauck kommt ein Passus vor, worin in sehr an-
ziechender Weise die é#sthetischen Geniisse des Mathematikers
geschildert sind. Der Passus lautet: ,,Wenn es wahr ist, dals
das Wesen des reinen dsthetischen Wohlgefallens darin begriindet
ist, dals innere Ideale des Geistes ihre verklarenden und be-
lebenden Strahlen auf die tote Form des Angeschauten werfen —
schwelgt dann der Mathematiker nicht bestindig im reichsten
Genusse reinster dsthetischer Freuden? Wo kommt das Prinzip



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 165

der Belebung der Form durch den Inhalt reiner zum Ausdruck,
als in der Formelsymbolik der Mathematik?

Dem Mathematiker ist jeder Buchstabe ein Symbol, jede
Formel der Ausdruck einer Idee. Seiner Formeln kiinstliche
Gefiige zeigen ihm, wie in melodisch reichem Flufs des Reizes
Linien sich winden; wie der Kurven Netze sich verschlingen;
wie der Flichen Wolbungen sich dehnen; und der leere Raum
belebt sich ihm zu einer Welt voll Schonheit und Entzicken. —

Und wenn dann seine Symbole sich zu schon gegliederten
Komplexen gruppieren, zwischen denen er unerwartete Bezie-
hungen und Verbindungen wahrnimmt, so sieht er in diesen
Verbindungen den Abglanz der erhabenen Gesetzlichkeit und
Harmonie, welche allwaltend das Universum durchdringt.

So hebt er sich an der Hand seiner Formelsymbolik auf
den Schwingen der Phantasie empor — bis zu jenen Hohen,
wo ihn die iiberirdische Gewalt jenes stillen sanften Sausens
erfafst, indem sich seiner ahnenden Seele die Nidhe des Welt-
geistes offenbart — zu jenen Hohen, wo der strahlende Schein
der Erkenntnis der géttlichen Weltordnung erquickend in sein
Herz fillt, wo er — die Bethitigungen der ewigen allwirkenden
Krifte und Gesetze erkennt, die von des Schopfers Hand als
formbildende und lebengebende Prinzipien in die tote Materie
gelegt worden sind.”

Die soeben angefiihrte Stelle ist fur unser Thema inso-
fern von Bedeutung, als sie die Bedingtheit der intellektuellen
Erkenntnis von der sinnlichen Vorstellung und das Zusammen-
wirken dreier Potenzen: des &dufsern Sinnes, der Einbildungs-
kraft und der Intelligenz auf dem mathematischen Gebiete er-
kennen lifst. Bei der Auffassung einer algebraischen Formel,
wie z. B. der Mittelpunktsgleichung einer Ellipse /y® =~ x2? 1)
treten alle drei vorhin genannten Potenzen \ b? a2
in Funktion; der #ulsere Sinn erfalst die sichtbaren Zeichen;
die Intelligenz erfalst die Bedeutung der Zeichen und durch
diese den allgemeinen Begriff, das allgemeine Wesen -einer
Ellipse; die Phantasie endlich bildet sich die schematische
Vorstellung von der Gestalt einer Ellipse; sie geht vielleicht

11%*



166 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

auch noch weiter und erschwingt sich zur Vorstellung der
elliptischen Bahnen der Himmelskdrper. Deswegen sagt Hauck,
,der Mathematiker sehe im schlichten Kleide seiner Buch-
stabensymbole jetzt die in geometrisch strammer Ordnung ge-
lagerten Massenatome — jetzt die gewaltigen Welten, die in
stolzer Majestit ihre sichern Bahnen durch das Weltall wandeln.*
Allerdings ist dabei das, was dem &ulsern Sinn geboten wird,
auf ein Minimum reduziert, denn die algebraische Formel erfiillt
ihren Zweck um so besser, je einfacher sie ist. Diese Formel
ist auch an sich betrachtet absolut ohne sinnlichen Reiz, wes-
halb Hauck dieselbe mit Recht ein schlichtes Kleid nennt. Aber
eines haben diese sinnlich reizlosen Formeln mit den sinnlich
reizenden Formen des Schonen gemein, dals namlich in beiderlei
Arten sinnlicher Form die Intelligenz etwas Ubersinnliches er-
falst. Anders als beim Mathematiker ist das Verhédltnis zwischen
Intelligenz und Einbildungskraft beim Kiinstler. Der Unterschied
lafst sich etwa in dieser Weise ausdriicken: beim Mathematiker
steht die Einbildungskraft ganz unter dem Kommando der In-
telligenz; sie ist blofs Hilfsmittel und Dienerin der Intelligenz.
Beim Kiinstler tritt die Phantasie mit mehr Selbstindigkeit und
Spontaneitdt auf; sie tritt in Thitigkeit, ohne von der Intelli-
genz dazu kommandiert zu sein; doch mufls das Spiel und das
Produzieren der Phantasie von den durch die Intelligenz er-
falsten Ideen und Zielen geleitet und geregelt werden. Ich will
das soeben (Gesagte durch eine Stelle aus einem Briefe, der in
der Allg. Musikalischen Zeitung (Jahrgang 17, 1815 No. 34)
veroffentlicht und als ein Schreiben Mozarts bezeichnet ist, illu-
strieren. Zwar ist zu bemerken, dafs Jahn in seiner Biographie
Mozarts®) behauptet, jener Brief sei in der vorliegenden Gestalt
erfunden. Der Brief macht jedoch durch die Originalitit der
Ausdrucksweise so sehr den Hindruck der Kchtheit und nicht
der Erfindung, dafs ich an der Richtigkeit der Behauptung Jahns
zweifle, und selbst wenn er Recht haben sollte, so ist wenigstens
in der Stelle, die ich anfiihren werde, das Walten der musi-
kalischen Phantasie beim Komponieren in psycholegisch inter-
essanter Weise geschildert. |



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 167

Nach der Darstellung des Briefes, wie er in der bezeich-
neten Zeitung publiziert ist, war Mozart von einem Baron, an
welchen der Brief gerichtet ist, gefragt worden, wie er es beim
Komponieren mache. In der Antwort anf diese Frage ist nun
gesagt: ,,Wenn ich recht fiir mich bin und guter Dinge, etwa
auf Reisen im Wagen, oder nach guter Mahlzeit beim Spazieren
und in der Nacht, wenn ich nicht schlafen kann, da kommen
mir die Gedanken stromwels und am besten. Woher und wie,
das weils ich nicht. Die mir nun gefallen, die behalte ich im
Kopfe und summe sie wohl auch vor mich hin, wie mir Andere
wenigstens gesagt haben. — Das erhitzt mir nun die Seele, wenn
ich namlich nicht gestort werde; da wird es immer grofser und
ich breite es immer weiter aus und das Ding wird im Kopfe
wahrlich fast fertig, wenn es auch lang ist, so dafs ich’s her-
nach mit einem Blick, gleichsam wie ein schones Bild im Geiste
iibersehe und es auch gar nicht nach einander, wie es hernach
kommen mufs, in der Einbildung hore, sondern wie gleich alles
zusammen. Das ist nun ein Schmaus. Alles das Finden und
Machen geht in mir wie in einem schonstarken Traume vor:
aber das Uberhoren, so alles zusammen, ist doch das beste.
Diese Schilderung des innern musikalischen Schaffens halte ich
auch deswegen im wesentlichen fiir echt, weil mir ein schon
verstorbener Freund, der ein grofser Liebhaber der Musik und
selbst auch Musiker war, von sich selbst etwas dhnliches erzahlt
hat, wie er oft bei einsamen Fahrten im Eisenbahncoupée mit
musikalischen Phantasieen sich unterhalten habe.

Ubrigens sagt Jahn (1. c. IV 108), obwohl er die Echtheit
jenes Briefes bezweifelt, selbst von Mozart: ,Seine reiche und
leicht erregbare Erfindungskraft wurde von dem feinsten Formen-
sinn unterstiitzt. — Dazu kam die Gabe, unabhingig und gleichsam
abgeschieden von der Aufsenwelt im Innern zu schaffen und bis
Ins feinste Detail auszubilden, das so Gebildete nicht blofs in
jedem Augenblick klar anzuschauen und vollstindig zu iiber-
blicken, sondern mit einem bewundernswiirdigen Gedéichtnis fest-
zuhalten, um es, sobald er wollte, auch dufserlich zu fixieren.®
Zu dem, was in der angefiihrten Stelle iiber das gleichzeitige



168 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Uberschauen und Horen vieler zu einer Komposition gehériger
Tone gesagt ist, kann ich noch ein Analogon aus den Pro-
duktionen des Kopfrechners Dase, welche ich selbst mit ange-
sehen, beibringen. Bei einer solchen Produktion waren zwei
grolse Schultafeln aneinander gestofsen worden. Wéhrend Dase
den Tafeln den Riicken bot, wurden von einem der Herren, die
als Zuschauer gekommen waren, durch jene beiden Tafeln hin-
durch zwei Reihen von Ziffern angeschrieben. Nachdem dies
geschehen und Dase davon In Kenntnis gesetzt war, wendete
er sich um, schaute hochstens einige Sekunden lang die Ziffer-
reihen an, kehrte dann den Tafeln wieder den Ricken zu und
erklirte sich bereit, im Kopfe jede Operation, die man verlange,
mit jenen Zifferreihen auszufithren. Nachdem mehrere Additionen
und Subtraktionen von Dase im Kopfe, von einem andern Herrn
an der Tafel ausgefiihrt und beide Tafeln von oben bis unten
mit Ziffern gefiillt waren, konnte Dase mit unfehlbarer Sicher-
heit alle Ziffern der Reihe nach vorwirts und riickwiérts her.
sagen und auch angeben, wie oft und an welchen Stellen jede
Ziffer vorkomme. Er erklarte auch ausdriicklich, dals ihm alle
Ziffern, so, wie wenn er sie auf der Tafel sihe, gegenwirtig seien.

Wenn nun jener Kopfrechner so viele Ziffern auf einmal
in der Einbildungskraft iiberschauen und damit operieren konnte,
so ist es auch gar nicht unglaublich, dafs ein so genialer Kompo-
nist, wie Mozart war, in seiner Phantasie viele Tone und deren
Verhiltnisse auf einmal iiberschauen und so, wie es die betref-
fende Komposition forderte, ordnen konnte. Wie Dase im Kopfe
mit Ziffern operierte, so der Komponist mit Tonen. Die von
Thomas behauptete Abhéngigkeit der intellektuellen Thitigkeit
von sinnlichen Vorstellungen zeigte sich aber bei Dase darin,
dafs die Rechnungsoperation und deren Richtigkeit von der voll-
stindigen und ganz genauen Vorstellung der Ziffern, womit er
rechnen mufste, bedingt war.)

Unter den schionen Kiinsten ist ohne Zweifel die Poesie
diejenige, in deren Produktionen das Ineinandergreifen von In-
telligenz und Einbildungskraft am klarsten hervortritt und die
Genialitit und Eigenart eines Dichters héngt wesentlich von



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 169

der Stdrke sowie auch vom Gleichgewichtsverhéltnisse jener
zwel Faktoren ab. Jean Paul gebraucht einmal ein treffendes
Gleichnis zur Veranschaulichung des Verhiltnisses jener zwei
psychischen Machte, indem er, von Herder sprechend sagt,
es hitten bei diesem die Lenkfedern (pennae rectrices) nicht
In einem ganz richtigen Verhéltnisse zu den Schwungfedern
(remiges) gestanden.”) Eben dies gilt vielleicht noch mehr von
Jean Paul selbst. Das vom hl. Thomas hervorgehobene Be-
dirfnis der menschlichen Intelligenz, auf sinnliche Vorstel-
lungen sich zu stiitzen, gibt sich in der Poesie hauptsich-
lich in zweil Erscheinungsformen zu erkennen. Oft namlich ist
irgend eine sinnliche Erscheinung oder Erregung fiir den Dichter
der erste Anstofs und Ausgangspunkt seiner Konzeption, wobei
er dann vom Sinnlichen aus zu den hohern Regionen des Uber-
sinnlichen sich erhebt. Bisweilen aber — jedoch seltener —
ist eine rein intellektuelle Idee oder Erkenntnis das Motiv, wo-
von der Dichter bei seiner Konzeption ausgeht, aber in diesem
letzteren Falle mufs die Einbildungskraft aus dem Reichtum
threr Bilder den Stoff darbieten und die von der Intelligenz
erfafste Idee oder Wahrheit in ein anschauliches und zugleich
wohlgefilliges Gewand kleiden. Man kann den ersteren Ver-
lauf der poetischen Produktion den aufsteigenden, den letzteren
den absteigenden nennen. FEin klassisches Beispiel des ersteren
ist Schillers Lied von der Glocke. Von dem letzteren Gange
will ich ein Beispiel, welches nicht zu lang ist, hieher setzen,
namlich ein Gedicht von Geibel iiber den Schmerz, welches den

Titel fiihrt ,, der segnende Gast®,
Auch der Schmerz ist Gottes Bote; ernster Mahnung heil’'ge Worte
Bringt er uns und offnet leise tiefgeheimer Weisheit Pforte.

Aber unser irrend Auge, vielgetriibt vom Staub der Mingel,

Nicht erkennt es in der dunkeln Schattentracht sogleich den Engel.
Dafs sein bittrer Kelch uns fromme, ach, es diinkt uns eitles Wihnen
Und das eigene Heil mifsachtend, griifsen wir’s mit heifsen Thrinen.

Erst wenn scheidend der Verhiillte wiederum sich von uns wendet
Sehn wir plotzlich iiberm Haupt ihm eine Glorie, die uns blendet.

Durch die dunkeln Schleier brechen Silberfliigel, klar geteilet
Und die Seele ahnt es schauernd, welch ein Gast bei ihr geweilet.



170 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Dieses Gedicht bestitigt vollkommen die Wahrheit des Dichter-
wortes: Schioner in der Dichtung Krystall die Wahrheit sich spie-
gelt.!) Wenn man den Inhalt des soeben angefiihrten Gedichtes
auf die einfachste Form bringt, so ist es die Wahrheit, dals auch
das Leiden von Gott komme und dem Menschen heilsam sei.
Doch diese allerdings wichtige Wahrheit ist in jener nackten
Form nicht poetisch, nicht asthetisch schon. Aber des Dichters
Phantasie hat die intellektuell erkannte Wahrheit in ein reizend
schones Gewand gekleidet. Wenn wir an einer frilhern Stelle
die Funktion, welche die dichterische Phantasie in manchen
Féllen iibt, mit der Wirkung des Mikroskopes verglichen haben,
so begegnen wir hier einer andersartigen Funktion derselben
Potenz, welche letztere dem Geschifte des Bekleidungskiinstlers
analog ist, denn wie dieser die Menschengestalt durch Beklei-
dung verschonert, so thut dies der Dichter mit den menschlichen
Gredanken und Gefiihlen. Diese Analogie hat sogar eine meta-
physische Grundlage, denn das Bediirfnis des Menschen, seinen
Leib zu kleiden und durch Kleidung zu schmiicken einerseits
und sein anderes Bediirfnis, die mnackte Wahrheit in sinnliche
Bilder einzukleiden und dadurch ebenfalls zu verschonern, ent-
springen beide — wenn wir auf den metaphysisch-psychologi-
schen Grund zuriickgehen — aus der Vereinigung einer ver-
niinftigen Seele mit einem Leibe. Weder der reine Geist noch
das vernunftlose Tier hat ein Bediirfnis nach einer kiinstlichen
Bekleidung, die zugleich Schmuck ist; nur der aus verniinftiger
Seele und Leib bestehende Mensch hat dies Bediirfnis und zu-
gleich die Fahigkeit, demselben zu geniigen. Dieselbe Vereini-
gung einer verniinftigen Seele mit einem sinnbegabten Leibe ist
aber auch der Grund, weshalb der Mensch iiberhaupt, und der
poetisch angelegte ganz besonders, das Bediirfnis und zugleich
auch die Fihigkeit hat, seine Gedanken durch poetische Dar-
stellung in ein sinnlich schones Gewand zu kleiden. Was sie
als intellektuelle Seele erkennt, will sie als eine mit dem Leibe
vereinigte Seele in einem sinnlichen Gewande schauen.

Sehr treffend bemerkt Scherner,’) indem er den Menschen
und Affen unter dem Gesichtspunkt der Bekleidung einander



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 171

gegeniiberstellt, die begeistigte Seinssubstanz des Menschen sei
so angelegt, dafs sie den Drang besitzt, sich mit Gewindern zu
schiitzen und zugleich zum Ausdrucke der geistigen Qualitét
sich zu schmiicken. Weil der Mensch in sich den notigen Fond
habe, um sich eine kiinstliche Kleidung zu schaffen, darum sei
er von Natur aus nackt. Dem Tiere dagegen, welches in seiner
psychisch zu niedrig angelegten Natur den Trieb und die Fihig-
keit zur Herstellung eines kiinstlichen Kleides und Schmuckes
nicht besitzt, sei eben deshalb eine aus der Organisation selbst
hervorwachsende Bekleidung gegeben.

Wo der hl. Thomas den Beweis fiihrtl?), dals eine geistige
Substanz unbeschadet ihrer Geistigkeit mit einem Korper als
Wesensform vereinigt sein konne und im Menschen thatséchlich
vereinigt sei, da fiigt er die Bemerkung bei, dals gerade durch
diese Vereinigung eines Geistes mit einem Leibe im Menschen
eine bewundernswiirdige Verkniipfung und Stetigkeit im Uni-
versum hergestellt sei, denn durch die menschliche Seele, welche
die unterste Stufe in der Ordnung der intellektueilen Substanzen
einnehme, sei die unterste Stufe der intellektuellen Welt mit
dem vollkommensten (Gebilde der Korperwelt zur KEinheit ver-
bunden. Wir haben schon friiher auf die dsthetische Bedeutung
des Prinzips der Kontinuitdt hingewiesen; hier nun tritt uns die
metaphysische und kosmologische Bedeutung desselben Prinzips
entgegen und wir sehen, dals der Mensch selbst gerade durch
die Art und Weise, wie seine Seele mit dem Leibe vereinigt
ist, der Reprisentant des metaphysischen und kosmologischen
Kontinuitdtsprinzipes ist. — Es ist bereits bemerkt worden, dals
bei jenen innern Bildungen, welche innerhalb der Einbildungs-
kraft vor sich gehen, aulser der Intelligenz und Phantasie auch
das Gehirn als Organ und Substrat funktioniere. Die peripa-
tetische Philosophie lehrt zwar, dals bel den intellektiven
Akten weder das Gehirn noch irgend ein anderes Organ als
Vollzugsorgan funktionieren konne, dafs aber alle sensitiven Akte,
sowohl der dulsern als innern Sinne, organisch vermittelte Akte
seien. Ferner werden als Organe der innern Sinnesakte, ins-



172 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

besondere jener der Phantasie, ausdriicklich gewisse Partieen des
Gehirnes bezeichnet.

Was das Verhiltnis zwischen Seele und Organ bei den
sinnlichen Akten betrifft, so bekdmpft St. Thomas die Auffassung,
wonach der sinnliche Erkenntnisakt eine Funktion der Seele allein
und folglich die Funktion des Organes blofs eine Vorbedingung
dazu wire. Diese Auffassung des sinnlichen Aktes ist mit der
Lehre, dafls die Seele Wesensform des Leibes sei, unvereinbar.
Wenn die Seele Wesensform des Leibes ist, muls sie mit den
leiblichen Organen ein einheitliches Aktionsprinzip bilden, so
dafs ein und derselbe unteilbare Akt ebenso sehr Funktion der
Seele als des Organes ist.

Unter den oben besprochenen Leistungen der Phantasie
diirfte namentlich das, was von Dases Kopfrechnen erzihlt worden
ist, die soeben kurz dargelegte Lehre vom Verhiltnis der Seele
zam Gehirn bestitigen. Vergegenwirtigen wir uns einmal den
Moment und Hergang, wie Dase mehrere lange Reihen von
Ziffern in einem Augenblicke seiner Einbildungskraft fest ein-
prigte. In diesem Momente war in Dase einerseits der ent-
schiedenste Wille und die gespannteste Aufmerksamkeit, die
Zahlen fest einzuprigen, thétig, andrerseits miissen wir auch eine
moglichst grofse Rezeptivitit der Gehirnsubstanz zur Aufnahme
der Zahlvorstellungen annehmen. Die wirkliche Einpridgung zweier
langen Zifferreihen erfolgte aber so blitzschnell, dafs wir sagen
miissen, die Hinpragung war mit einem Schlage ein Akt der
Seele und des Gehirnes zumal,

Ubrigens konnen wir, was das Verhiltnis der Seele zum
Gehirn bei sinnlichen Akten betrifft, auf die Artikel von Pesch
in Bd. VI der Laacher Stimmen, wo diese Frage sehr griindlich
diskutiert ist, verweisen.

Beim Beginne unserer Auseinandersetzung der produktiven
Formfunktion der Menschenseele wurden drei Kreise und Sub-
strate, in welchen die Formbildungen der Seele sich ausprégen,
unterschieden. Von jenen drei Kreisen haben wir bis jetzt fast aus-
schliefslich den ersten, ndmlich die Formbildungen innerhalb der
Phantasie und in dem Organe derselben, dem (zehirne, in Betracht



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 173

gezogen. Die produktive Formthitigkeit der Seele bleibt aber nicht
in jenem Kreise beschlossen, und der nédchst weitere Kreis und
zugleich das weitere Substrat, worauf jene Formthitigkeit der
Seele einwirkt, ist der ganze mit der Seele verbundene Leib.
Wir wollen nun sehen, inwiefern die Seele auf den mit
ihr verbundenen Leib eine formgebende Einwirkung ausiiben
kann und wirklich iibt. Allerdings kann die Menschenseele
die anatomische, von Natur gegebene, Gestalt ihres Leibes nicht
andern, aber sie iibt dennoch einen &sthetisch gestaltenden Ein-
fluls teils auf den ganzen Leib, teils auch auf einzelne Glieder aus.
Schiller unterscheidet in seiner bekannten Schrift iiber An-
mut und Wiirde eine von der Natur gegebene und eine vom
Subjekt hervorgebrachte menschliche Schonheit und bezeichnet
die letztere als Anmut. Er sagt: ,,Die Anmut ist nichts anderes,
als der schone Ausdruck der Seele in den willkiirlichen Bewe-
gungen. Wo Anmut stattfindet, da ist die Seele das bewegende
Prinzip. Anmut ist eine Schonheit, die nicht von der Natur
gegeben, sondern vom Subjekte selbst hervorgebracht ist.”
Was Schiller Anmut nennt, hat der Anatom Henlell) als
Grazie bezeichnet und hebt in einem Vortrage iiber das Wesen
der Grazie ein Moment hervor, welches Schiller noch nicht ge-
niigend beachtet hat, dals némlich die Grazie, sofern sie in will-
kiirlichen Bewegungen sich offenbart, bedingt sei von der voll-
kommnen Herrschaft des Geistes iiber den eigenen Leib und
einem so okonomischen Kriifteaufwand, wobei nicht mehr Kraft
aufgeboten und nicht mehr Bewegung ausgefiihrt wird, als der
jeweilige Zweck es fordert. Hiebei macht der genannte Anatom
eine sehr treffende Bemerkung iiber das Verhiltnis der Kunst
zu der Herrschaft des Geistes iiber den eigenen Leib. , Die
Befriedigung, die alle Kunstgattungen gewédhren, das Geringste
was sie leisten, ist, dafls sie Zeugnis geben von der Herrschaft
des Geistes iiber die Materie. Und wie konnte sich diese Herr-
schaft unmittelbarer, glinzender bewéhren als durch die Virtuo-
sitdt, womit unser eigener Geist unsere eigene Materie lenkt?
Welch ein Umweg ist die Arbeit, durch die der Bildhauer dem
Marmor Leben einhaucht, verglichen mit der Nerventhitigkeit,



174 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

durch welche die Seele ihre Intentionen in den Formen des
eigenen Korpers auspragt!“

Wir sehen, dals sowohl der Dichter als der Anatom in der
korperlichen Erscheinung des Menschen eine Schonheit, die zu
der von Natur gegebenen hinzukommt und aus dem Einfluls der
Seele auf den Leib ibhren Ursprung hat, anerkennen. Ks ist
jedoch in den erwihnten Schriften von Henle und Schiller etwas
unbeachtet gelassen, was noch hervorgehoben werden mufs. Die
zwel genannten Autoren haben nimlich blofs jene zur angeborenen
Schonheit der Menschengestalt noch hinzukommende, welche von
korperlichen Bewegungen bedingt ist, hervorgehoben. ks kann
aber die Menschengestalt, namentlich das Angesicht, nicht blofs
durch Bewegungen, sondern auch durch andere Ursachen, eine
Schonheit, die ihr nicht schon von Natur aus zukommt, erhalten.
Solche Ursachen sind: ein tugendhaftes Leben, geistige Arbeit,
Begeisterung fiir erhabene Dinge, namentlich fiir Gott und Reli-
gion. Im II. Buche der Makkabder cap. 57 ist der edle
Greis Eleazar, wie er in den Martyrtod geht, geschildert und
dabei ausdriicklich gesagt, dals er schon gewesen von Ansehen,
obwohl er ein Greis von 90 Jahren war, und in der Apostel-
geschichte ist vom hl. Stephanus gesagt: ,,Alle, die da salsen
im Hohen Rate, sahen sein Angesicht wie das Angesicht eines
Engels. In beiden Fillen war die geschilderte Schonheit keine
physische, sondern eine psychische, resp. geistige.

Aus dem Gesagten folgt, dals fiir die Menschenseele der
eigene Leib das nichste Substrat ist, auf welches sie asthetisch
formend, resp. verschonernd und gleichsam verklarend wirkt,
Hiezu kommt aber noch eine andere Beziehung des Leibes zu
der d#sthetisch gestaltenden Thitigkeit der Seele, ndmlich die in-
strumentale, denn der Leib ist ja durch seine Organe auch das
nichste und notwendigste Instrument, wodurch die Menschen-
seele auf dufsere Naturstoffe dsthetisch gestaltend wirkt.

Diese instrumentale Funktion des Leibes bildet den Uber-
gang von dem zweiten Kreise der von der Seele ausgehenden
Formationen zum dritten, welcher letztere die von der Seele in
aulsern Stoffen erzeugten Formen umfaflst.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 175

Wo der hl. Thomas (Sa. th. I. q. 76. a. 1) den Satz be-
handelt, dafs die Menschenseele mit dem Leibe als Wesensform
vereinigt sei, stellt er in der Begriindung zugleich einen andern
Satz auf, welcher fiir den jetzt zu besprechenden Punkt unserer
Abhandlung von grofster Wichtigkeit ist, weil darin der meta-
physische Erkldrungsgrund der Thatsache liegt, dals der Mensch
auf die Stoffwelt aulser ihm durch Kunst und Technik einen
Einflufs ausiibt, welcher iiber alles das, was wir bei andern
Naturwesen, etwa bei Tieren finden, soweit hinausgeht, dafs der
Mensch schon dadurch als ein einzigartiges und iiber die ge-
samte irdische Natur erhabenes Wesen dasteht.

Nachdem Thomas bewiesen hat, dafs die Seele Wesensform
des Leibes sei, will er zeigen, dals durch diese innige Verbin-
dung der Seele mit dem Leibe die Wiirde und Selbstindigkeit
der ersteren keineswegs gefahrdet sei. Zu diesem Zwecke sagt
er: ,Hs ist zu beachten, dals, je edler eine Wesensform ist,
dieselbe um so mehr die korperliche Materie beherrscht und um
so weniger in dieselbe versenkt ist, infolgedessen sie dann auch
durch ihre Kraft oder Operation iiber die Materie sich erhebt.*
Nun aber sei die menschliche Seele unter jenen Wesensformen,
welche mit Materie sich verbinden, die hochste. Eine von Thomas
selbst noch hervorgehobene Folge jener Dignitdt der Menschen-
seele ist, dals derselben im intellektuellen Erkennen eine Funk-
tion, die durch kein korperliches Organ vollzogen wird, sondern
rein geistig ist, zukomme. Es ist aber in der von Thomas her-
vorgehobenen Dignitit der Menschenseele noch etwas anderes
begriindet, namlich die Fahigkeit und der Trieb des Menschen
zur Kunst und zur Gestaltung der &ufsern Stoffwelt durch die
Kunst. Je erhabener nimlich eine Seele oder Wesensform ist,
um so weniger geht ihre ganze Funktion in der Information und
Belebung des eigenen Leibes auf, und folglich ist dann ein um
so grofserer Uberschufs von Kraft fiur andere Funktionen, folg-
lich auch fiir die Kunst, vorhanden. Betrachtet man unter diesem
Gesichtspunkte die Stufenleiter der belebten Wesen auf Erden,
von den Pflanzen bis hinauf zu den Menschen, so findet man jenen
Satz des hl. Thomas vollkommen bestéitigt. Bei den Pflanzen



176 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

geht die Funktion der Wesensform noch ganz in der Ausgestal-
tung und Erhaltung des Pflanzenkorpers selbst und in der Fort-
pflanzung auf. Von einer Einwirkung auf die Aufsenwelt, welche
der menschlichen Kunst analog wire, zeigt sich noch keine Spur.
Hiemit soll jedoch nicht gesagt sein, dals jener Wesensform,
welche nach peripatetischer Lehre auch dem Organismus der
Pflanzen immanent ist, in gar keiner Weise eine ésthetische
Funktion zukomme. Denn die Schonheit der Pflanzengebilde,
insbesondere der Blumen, ist nach peripatetischer Auffassung eine
aus dem innersten Wesen der Pflanze, und folglich aus der
Wesensform ausstrahlende Erscheinung. Aber die Schionheit einer
Pflanze oder Blume ist eine unbewulste und notwendige Mani-
festation der pflanzlichen Wesensform und hattet am Pflanzen-
korper selbst. Uber den eigenen Korper hinaus reicht das ésthe-
tische Wirken der vegetabilischen Wesensform noch nicht,
Auch von der Tierwelt gilt noch wesentlich dasselbe, wie
von der Pflanzenwelt. Es stimmt nidmlich die Tierwelt mit der
Pflanzenwelt darin iiberein, dals auch in der Tierwelt die imma-
nente Wesensform dem Organismus bei vielen Gattungen und
Arten eine hohe Schonheit zu geben pflegt. Dies ist nament-
lich bei vielen Vogelarten, Fischen, Kafern und Schmetterlingen
der Fall. Beziiglich der letztern hat schon vor vielen Jahren
Altum1?) eine sehr treffende, hieher gehdrige Bemerkung gemacht:
, Wir konnen fragen, welche Stellung und Aufgabe die Schmetter-
linge im Haushalte der Natur einnehmen; zu welchem Zwecke
sie der Schopfer erschaffen habe. Fast mochte man es wagen,
auf diese Frage mit jenem Jinglinge zu antworten: Er hat sie
erschaffen, um sie als Zierde in seinen Kasten zu stecken, wenn
wir unter dem Kasten des lieben Gottes die ganze Erde ver-
stehen wollen; sie sollen hier Parade machen, der Schopfer will
seine Erde durch sie verschonern. Er will seine Pflanzenwelt
mit diesen lebendigen Blumen dekorieren. Und wirklich geben
sie durch ihre Schonheit und Lebhaftigkeit der Landschaft einen
eigenen Reiz.“ Hiemit iibereinstimmend vergleicht Wasman'?)
die asthetisch-ideale Bedeutung der Schmetterlinge mit jener der
Blumen., ,,Wie die buntfarbigen Bliiten die ruhende Deko-



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 177

ration des griinen Untergrundes darstellen, so sind die Tagfalter
gleichsam die bewegten und lebendigen Dekorateure der griinen
Fluren und Felder.“ Wihrend die zwei soeben genannten Au-
toren die Schonheit der Blumen und Insekten vom Gesichtspunkt
des idealen Zweckes aus aufgefalst haben, ist von Scherner der
Gegenpol des Zweckes, nimlich der immanente metaphysische
Grund jener Naturschonheiten hervorgehoben worden. Derselbe
sagt nédmlichl4): ,, Wo ist jene liebliche Wollust des Verschmelzes
der Pflanzenbliite; wo jene gleichsam iibermiitige Formenkoket-
terie der Pflanzenwelt, Insektenwelt und der verschiedensten
Tierarten, wie z. B. beim Paradiesvogel, Kolibri u. s. w. anders,
als aus einem Seinsprinzip begreiflich, das zum plastischen Bilden,
zum Malen und Schonformen durch Gestalt und Farbe seine
ureigene Natur besitzt!“

Wir sehen hieraus, dafs es in der Pflanzenwelt und Tier-
welt eine dulsere dsthetische Ers'cheinung und ein damit korrespon-
dierendes immanentes, dsthetisch wirkendes Prinzip gebe. Jedoch
iiber den pflanzlichen und tierischen Korper hinaus erstreckt
sich die asthetische Formkraft dieser Organismen nicht, obwohl
wir bei einigen Tierklassen allerdings eine Formthitigkeit finden,
wodurch &ufsere, vom tierischen Korper getrennte Stoffgebilde
erzeugt werden, wie z. B. die Nester der Vigel, die Zellen und
Waben der Bienen; die Netze der Spinnen. Aber diese Ge-
bilde dienen ausschlielslich dem Zwecke der Erhaltung des In-
dividuums und der Fortpflanzung. Sie sind asthetisch indifferent
und ein é&sthetischer Sinn oder Trieb des Tieres lafst sich in
jenen Bildungen nicht erkennen.!®)

Das dsthetische Wirken der Wesensform des Tieres geht
wie jenes der Pflanze in dem eigenen Korper auf, weil die
Seele des Tieres noch zu sehr in die Materie versenkt ist, als
dafs sie iiber den eigenen Korper hinaus #sthetisch gestaltend
sich bethatigen konnte.

Wenn wir nun von der Tierwelt zum Menschen und dessen
Werken iibergehen, so finden wir die vollkommenste Bestitigung
des Satzes des hl. Thomas: , Quanto nobilior forma, tanto magis
dominatur materiae corporali, denn die Menschenseele iibt iiber



178 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

die korperliche Materie eine Macht und Herrschaft, wie sie
keinem andern irdischen Wesen zukommt, aus. Halten wir eine
kurze Umschau iiber den Umfang, die Universalitit jener Macht.
Der Satz des hl. Thomas, angewendet auf die Menschenseele,
gilt sowohl von jener korperlichen Materie, die mit der Seele
als Leib vereinigt ist, als auch von der aulser dem Leibe be-
findlichen. Der Adel der Menschenseele zeigt sich in der Be-
herrschung der Materie des eigenen Leibes, und diese Beherr-
schung ist noch eine zweifache, eine physische und eine moralische.
Die physische Beherrschung des eigenen Korpers zeigt sich am
glinzendsten in den gymnastischen Kiinsten, die moralische Be-
herrschung des Leibes findet ihre vollkommenste Offenbarung in
der christlichen Askese und Heiligkeit, wo die Wahrheit des
Satzes: ,Je edler die Seele, um so mehr beherrscht sie die
Materie®, recht evident hervortritt.

Die Macht der Menschenseele iiber die Materie erstreckt
sich aber durch Vermittlung des Leibes auch auf die Materie
aufser dem eigenen Leibe, und zwar universell, wenigstens was
die Stoffarten betrifft, denn keine Stoffart ist dem gestaltenden
Einflufs der Seecle entzogen; allen driickt sie ihr Siegel auf.
Den leichtesten und bildsamsten Stoff, das elastische Element
der Luft, formt die Seele durch die Stimm- und Sprachorgane
des Leibes zu Worten und Tonen, und erzeugt so Sprache und
Gesang, wobei sie aufser den natiirlichen Organen des Leibes
noch kein anderes Instrument bedarf. Aber auch die hértesten
und sprodesten Stoffe weils der Mensch durch die von ihm er-
fundenen Instrumente und durch die in seinen Dienst genom-
menen Naturkrifte zu bewiltigen und ihnen die beabsichtigte
Form zu geben; weder der hérteste Stein, noch Eisen und Stahl
konnen seiner gestaltenden Macht sich entziehen.

Ubrigens gilt dies nicht blofs von den leblosen Stoffen,
sondern auch von den lebenden Wesen auf Erden, den Pflanzen
und Tieren. Nicht blofs die Stoffe, woraus Pflanzen und Tiere
bestehen, oder welche sie produzieren, verwendet der Mensch
zu seinen Werken und Zwecken; auch der lebendigen Pflanze
und dem lebendigen Tiere weils er durch Ziichtung eine neue



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 179

Gestalt zu geben, und beim Tiere iibt er durch die Dressur
auch auf die Verrichtungen einen sehr méchtigen, umgestaltenden
Einflufs.

Betrachtet man die von der menschlichen Kunst in aufsern
Stoffen geschaffenen Formen riicksichtlich ihres Verhéltnisses zu
den in der Natur schon gegebenen Formen, so kann man zu-
nachst zwei grofse Hauptkategorieen von Kunstformen unter-
scheiden, erstens ndmlich solche Kunstformen, in welchen Natur-
formen moglichst getreu nachgebildet, also reproduziert sind.
Diese Formenkategorie umfaflst alle die zahllosen, zu Unterrichts-
zwecken hergestellten Abbildungen von Naturobjekten, wie z. B.
von Pflanzen und Tieren. In diesen blofs reproduzierenden
Kunstformen bekundet die Menschenseele ihr iibergreifendes Ver-
hiltnis zu den andern Naturwesen insofern, als sie den ganzen
Reichtum der Gestalten, worin die Wesensformen der Naturdinge
zur dulsern Erscheinung kommen, rekapituliert und ordnet. Aber
die Menschenseele schafft nicht blofs Nachbildung dessen, was
in der Natur an Gebilden vorliegt, sie schafft auch Gebilde, die
in der Natur kein Vorbild haben oder doch in irgend einer Hin-
sicht vom Vorbilde sich wesentlich unterscheiden. Dies ist der
Fall in den Werken der schonen Kiinste und auch der Technik.
Das transcendierende Verhalten der Bildungsmacht der Menschen-
seele zur Natur tritt in der letztern Formenkategorie noch ent-
schiedener als in der erstern hervor.

Wir miissen jetzt noch auf das Verhiltnis dieser produk-
tiven Formfunktion der Seele zur konstitutiven einen Blick thun.
Beide Formfunktionen haben das gemein, dals die Seele die
Materie zu einer hohern Seinsweise, als derselben ohne die Seele
zukime, zu einer Art Teilnahme an der Seinsweise der Seele
selbst erhebt. Infolge jener Funktion, welche die Seele als
Wesensform im Verhiltnis zur Materie des eigenen Leibes hat,
ist diese zur Teilnahme an den Lebensfunktionen der Seele selbst
erhoben. Durch jene andere Formfunktion der Seele, welche
wir als produktive bezeichnet haben, wird der geformte &duflsere
Stoff zwar nicht zu einer realen Teilnahme am Leben der Seele
erhoben, aber der Stoff wird dadurch wenigstens zum Offen-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IIL ' 12



180 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

barungsmedium des Lebens der Seele, er nimmt durch die von
der Seele ithm eingeprigte Form ideell am Leben der Seele teil.
Dies driickt sich auch in den Redeweisen iiber Kunst aus. In
einer bereits oben angefiihrten Stelle von Henle ist vom Bild-
hauer gesagt, dafs er dem Marmor Leben einhauche. Siebeck,!6)
in einer Schrift iiber das Wesen der #sthetischen Anschauung,
fordert vom Kunstwerk, dals es ein Wiederschein der Person-
lichkeit sein und den Schein der Beseelung erwecken solle. In
der lyrischen Poesie kommt das Streben nach Beseelung vor-
zugsweise darin zum Ausdruck, dals der Dichter auch das Seelen-
lose gerne als beseelt darstellt, wie wenn z. B. in einem Gedichte
von der aufgeregten See gesagt ist:

Sie hat den ganzen Tag getobt

Als wie in Zorn und Pein,

Nun bettet sich und glittet sich
Die See und schlummert ein.

Mit Riicksicht auf diese Tendenz der Kunst, in das Kunstwerk
den Schein der Beseelung oder doch eine seelische Stimmung
zu legen, kann man sagen, dafs die Menschenseele, welche als
Wesensform blofs den eigenen Leib beseelt, als produktives Prin-
zip der Kunstformen ihre Funktion der Beseelung in andrer
Weise auch auf die Aufsenwelt ausdehnt.l”)

Der hl. Thomas sagt bei Vergleichung der Menschenseele
mit andern irdischen Wesensformen: Anima humana est ultima
(i. e. supréma) in nobilitate formarum. Wir glauben durch diese
Abhandlung einen Beitrag zur Illustration dieses Satzes geliefert
zu haben und schliefsen mit einem Gedichte (von Moller), welches
den vorhin angefiihrten Satz des hl. Thomas in poetischer Form

ausspricht.
Der Mensch.

Wie hat der Herr den Menschen geschmiickt,
Gebaut, gertistet mit Wundermacht!

Das Antlitz zum Himmel hinauf geriickt,

Im Auge das Feuer angefacht!

Da geht er hin und der feste Gang

Zeigt den Herrscher der ganzen Erde an;
Den Mund thut er auf und der Rede Klang
Wird mit keiner Kehle ihm nachgethan.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 181

Er blickt umher ins Farbenspiel

Und durchmustert die bunte, geschmiickte Welt;
Es sucht sich sein Auge weit oben sein Ziel
Und zéhlet die Wunder am Himmelszelt.

Und des Armes Kraft und die Kunst der Hand,
Und das ganze Gebiud’ auf starkem Grund,
Die beweglichen Glieder, der feste Verband
Macht allen des Meisters Grofse kund.

1) Dafs die Seele ist. Von Albert Scherner. Berlin 1879. S. 52.

2) Uber Wesen und Zweck der #sthetischen Kunst. Mainz 1888. S. 24.

8) Zigliara, Summa philosophica. T. II. pag. 109.

*) Psychologische Grundlage fiir eine neue Philosophie der Kunst,
von Kittlitz. Berlin 1863. S. 93.

5) Bd. II. S. 103. Note 6.

6) Dase ist noch sehr jung (37 Jahre alt) und ohne vorausgegangene
Krankheit plotzlich gestorben; man fand ihn eines Morgens tot im Bette.
Es scheint, dafs Uberanstrengung des Gehirnes einen Schlag herbeigefiihrt
hatte. Seine intellektuelle Begabung war ziemlich beschrinkt. Xr war
kein Genie, sondern blofs Virtuose im Zihlen und Rechnen.

") Vorschule der Asthetik § 12.

8) Schillers Gedichte. Im Oktober 1788.

9) Scherner a. a. O0."S. 46.

10) Summa contra gent. IL. c. 68.

11) Henle, Vortrige. Heft 1. S. 18.

12) Natur und Offenbarung. Bd. 3. 8. 181.

13) Natur und Offenbarung. Bd. 32. S. 332,

14) Scherner a. a. 0. 8. 36.

15) Vgl. Wieser, Mensch und Tier. S. 41.

16) Das Wesen der iisthetischen Anschauung, von Siebeck. Berlin
1875. S. 139.

17) Fiir die Wesensidentitit des den Leib informierenden Prinzips mit
dem kiinstlerisch produzicrenden liefsen sich auch Beweise entnehmen aus
der Thatsache, dals in der kiinstlerischen Produktion das Unbewulste eine
nicht unbedeutende Rolle spielt. Helmholtz in seinem Vortrag iiber die
Ursachen der musikal. Harmonie sagt geradezu: ,.Die Asthetik sucht das
Wesen des Schonen in seiner unbewulsten Vernunftmilsigkeit*, was freilich
cum grano salis zu verstehen ist; und Jean Paul behauptet: ,,Das Mich-
tigste im Dichter — ist gerade das Unbewulste®; womit Siebeck iiberein-
stimmt, indem er iiber den Prozefs in der Phantasie des Dichters bemerkt:
.,Bewulstes und Unbewulstes spielt bei diesem Prozesse ununterscheidbar
in einander®. Doch eine eingehende Auseinandersetzung des Verhiltnisses
des Unbewulsten und Bewulsten im kiinstlerischen Schaffen wiirde einen
eigenen Artikel erfordern.

ff?@wgﬁ*



	Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von Gesichtspunkte der Kunst und Ästhetik [Schluss]

