
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Studien zur Philosophie der patristischen Zeit [Fortsetzung]

Autor: Grillnberger, Otto P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


v£* VF» VF» vR» VF» VF» v£» VF» yF» VF» VF» VF» VF» «s»

STUDIEN
ZUR PHILOSOPHIE DER PATRISTISCHEN ZEIT.

Yon

P. OTTO GRILLNBERGER,
KAP1TULAR DES STIFTES WITHERING.

Indes XXVI 7 erscheint Kühn auch noch in anderer
Beziehung beachtenswert. „Aus dieser Stelle erfahren wir", meint
er (a. a. 0. S. 35), „wodurch die Dämonen zu ihrer Doppelnatur

gelangt sind, nämlich terrenis labibus et cupidi-
tatibus. Diese ter renae labes et cupiditates im Gegensatze

zu dem Göttlichen bilden den eigentlichen platonischen
Dualismus von Gott und Sinnlichkeit. Die Körperlichkeit —
hier zur Irdischkeit erweitert — ist nach Plato der Sitz der
Begierden/ welche den Leib beflecken und von dem guten und
vernünftigen Gott abziehen (Phaed. 80 D, 81B)." War's möglich?
Uns fehlt der Glaube. Und er wird uns solange fehlen, als Kühn uns
die Krage unbeantwortet läfst, wie es bei seiner Annahme möglich
sei, dafs sich die Dämonen durch sinnliche Begierden
verunreinigten. Die terre nae labes et cupiditates sollen auf
der einen Seite körperliche Wesen voraussetzen, auf der anderen
Seite aber in geistigen Wesen vorhanden sein und dieselben
teilweise zu körperlichen machen. Ist .das nicht ungereimt?
Und diese Ungereimtheit sollen wir Minucius zumuten können?

Also auch in dem Abschnitte gegen den Verteidiger des
Heidentums kein Anhaltspunkt für die Behauptung, dafs Minucius

Unchristliches gelehrt. Wie steht es aber mit dem
Abschnitte gegen den Ankläger des Christentums (XXVIII —
XXXVIII)?

„Auch hier", sagt Kühn (a. a. 0. S. 37), „um mit
allgemeinem zu beginnen, wird noch immer der intellektuelle Standpunkt

eingehalten." Zum gröfsten Teile, allerdings. Indes Mi-



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 147

nucius forscht von diesem Standpunkte aus nach Wahrheiten,
die uns keineswegs durch die Offenbarung allein zugänglich sind.
Aber gerät Minucius nicht im einzelnen auf Wege, die ein
wahrer Christ nicht betreten darf? Kühn (a. a. 0. S. 39 ff.)
behauptet es und weist zur Begründung seiner Ansicht zunächst
aufXXIX 2 hin: quod religioni nostrae hominem noxium
et crucem eius adscribitis, longe de vicinia veritatis
erratis, qui putatis Deum credi aut meruisse noxium
aut potuisse terrenum. „Minucius wendet sich sowohl

gegen den noxius als gegen den homo. In seiner Begründung
geht er vom Gottesbegriff aus. Für einen rechten Gott gehalten
werden, d. h. ein rechter Gott sein, noxius non meruit:
das kann ein Verbrecher nicht aus Mangel an der nötigen
ethischen Beschaffenheit, andererseits terrenus non potuit:
das kann auch kein Irdischer wegen der seiner terra anhaftenden

Ohnmacht. Da haben wir unseren Begriff der terra u.
zw. nach seiner physischen Seite. Die Wahl dieses Wortes ist
charakteristisch. Warum sagt Minucius nicht einfach hominem,
wie auch Cäcilius" (Kühn a. a. 0. S. 39) Es ist in der Hegel
etwas Missliches um solche Fragen. Auf diese aber ist die
Antwort nicht schwer: Minucius gebraucht deshalb terrenus, um
nicht dreimal hintereinander dasselbe Wort anwenden zu müssen.
Denn vor und nach terrenus findet sich homo. Warum sagt
dann Minucius nicht summo supplicio pro facinore
punitum, wie Cäcilius (IX 4), sondern noxi u m Kühn wird
entgegnen: wegen der Abwechslung im Ausdrucke. Weshalb
gibt er aber dann nicht die gleiche Antwort auf die Frage,
warum Minucius nicht hominem, sondern terrenum sage?
Weshalb gibt er eine gekünstelte, wo die einfache so nahe liegt?
Gekünstelt, ja völlig unrichtig ist es doch, wenn er (a. a. 0.
S. 40) meint: „Minucius sagt deshalb terrenum, weil er eine
Reflexion daran knüpft. Christus ist ihm weder Verbrecher
noch Mensch, ja nicht einmal terrenus. Er spricht also Christus
die terra ab, mit dieser aber terrenum pondus und damit
auch corpus humanuni! Die positive Antwort wäre: Christus
ist seinem Wesen nach spiritus, inm or talis substantia,
caelestis 1 évitas, caelestis vigor, also ganz dieselben
Vorstellungen, unter denen er sich das göttliche Wesen
überhaupt denkt. Wir müssen demnach allerdings zugestehen, dafs
er Christus für einen Gott hält, aber wir fragen: ist die Weise,
wie er sich diesen Gott denkt, identisch mit den Vorstellungen,
welche die Apostel von Christo hatten und noch heute die
gläubige Christenheit? Wir meinen, das ist reiner Doketismus."

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 10



148 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

Hätte doch Kühn etwas näher beachtet, was unmittelbar auf die
fragliche Stelle folgt: ne ille mi se rabilis, cuius in homine
mortali spes omnis innititur; totum enim eius auxilium
cum extincto homine finitur! Er hätte dann ohne Zweifel
gesehen, dafs diese Worte, da sie ja den Satz: longe de
vicinia veritatis erratis, qui putatis De um credi
posse ter re n um begründen sollen, ein klarer Beweis dafür
sind, dafs JVIinucius homo und terrenus in gleicher Bedeutung
gebraucht. Christus ist unserem Apologeten kein noxius,aber
auch kein homo im Sinne des Cäcilius, nämlich kein homo
allein. Das ist aber, wie wir selbst Kühn nicht zu beweisen
brauchen, eine echt christliche Anschauung.

Besser als XXIX 2 hat sich Kühn XXXII 1, 2
angesehen. Indes auch über diese Stelle hat er teilweise schief
geurteilt. Er sagt nämlich (a. a. 0. S. 42) : „Minucius geht
näher auf das Verhältnis von Gott zu den Menschen ein und
nennt letztere Gottes Ebenbild, simulacrum. Das klingt
biblisch (vgl. Gen. I 26 f.). Koch mehr aber das Folgende, wo
auf eine innerliche Gottesverehrung gedrungen wird: non ne
melius in nostro immo consecrandus est pectore?

litabilis hostia est bonus animus et pura mens
et sincera conscientia. Dies wird erklärt mit: igitur
qui innocentiam colit, Deo supplicat, qui iustitiam,
Deo libat, qui fraudibus abstinet, propitiat Deum,
qui hominem periculo subripit, optimam victimam
caedit (XXII 3). Auch in diesen Sätzen glaubt man durchaus
christlichen Einflufs zu erkennen, namentlich an ip L (LI) 18 f.

erinnert zu werden. Doch was sollen wir dazu sagen, wenn
wir bei Seneca, ja den Stoikern überhaupt auf ganz gleiche
Gedanken stofsen? So heifst es bei Seneca (Lactantius, Instit.
div. VI 25) wörtlich: vultisne vos Deum cogitare magnum

et placidum n on imm olationi b us e t sa ngu in e

multo colendum s e d m ente pu r a, bono honestoque
proposito non templa i 11 i congestis in altitudinem
saxis exstruenda sunt: in suo cuique consecrandus
est pectore. Ja bereits vor Seneca und dem Christentume
läfst Cicero (De nat. deor. II 28, 71) den Stoiker Baibus
aussprechen: cultus deorum est optiinus idemque castis-
simus plenissimu s que pietatis, ut eos semper pura,
intégra, incorrupta et mente et voce veneremur. So
können wir diesen stoischen Einflufs auch im simulacrum
erkennen. Minucius fafst dies absolut: jeder Mensch ist Bild
Gottes. Er weifs aber nicht, dafs die Ebenbildlichkeit durch



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 149

die Sünde verloren gegangen." Dafs nun Minucius bei der
Besprechung der inneren Gottesverehrung Seneca vor Augen hatte,
ist allerdings zuzugeben; dafs er aber inbezug auf die Lehre
von der Ebenbildlichkeit der Menschen mit Gott unter stoischem
Einflüsse stand, ist in Abrede zu stellen. Minucius' simulacrum
Dei soll gleichbedeutend sein mit Epiktets aji6öxaö[ia dsov
und Marc Aurels //sqoç &£OV (Kühn a. a. 0. S. 43)! Das Bild
Gottes gleichbedeutend mit einem Teil Gottes! So etwas kann
nur glauben, wer sich einmal in der sonderbaren Vorstellung
festgerannt hat, Minucius sei stoischer Pantheist. Aber unser
Apologet stellt den Menschen absolut als Gottes Ebenbild hin.
Ganz wohl. Aber das ist ebenso christlich als seine Lehre von
der inneren Gottesverehrung. Lesen wir doch im 1. Briefe des
hl. Paulus an die Korinther (X 17): vir imago et gloria

Dei est und im Briefe des hl. Jacobus (III 9): homines
ad similitudinem Dei facti sunt.
Etwas Unchristliches können wir auch in der soeben

angeführten Stelle XXXIII 3 nicht erblicken. Kühn (a. a. 0.
S. 41) bemerkt zu derselben: „Obiger bonus animus, jene
pura mens und sincera conscientia (XXII 2) werden hier
durch die vier Tugenden: Unschuld (Unschädlichkeit), Gerechtigkeit,

Ehrlichkeit und sogar Hilfsbereitschaft (Menschenliebe?)
erläutert und die ganze religio, der eben jener bonus animus
etc. eignen soll, mit der iustitia identifiziert. Damit aber wird
die Religion zur Moral, werden die Pflichten gegen Gott zu
Pflichten gegen die Menschen, welche beide sich zusammenfassen
in die eine Forderung der Gerechtigkeit. Auch dieser Gedanke,
wonach die Religiosität oder die Frömmigkeit der eine Teil der
Gerechtigkeit sei, deren anderer Teil sich auf die Menschen
erstrecke, ist echt philosophisch. Es ist die doppelte Gerechtigkeit
der Stoiker, welche diese von Plato herübergenommen haben
(vgl. Zeller a. a. 0. III 1, S. 241)." Allein wo ist der Beweis,
dafs Minucius die religio mit der iustitia identifiziert? Läfst
sich nicht vielmehr das Gegenteil begründen? Man lese nur,
was Minucius XXXV 4 bemerkt: eos autem merito tor-
queri, qui Deum nesciunt, ut impios, iniustos, nisi
profanus nemo délibérât. Die Gerechtigkeit gegen die
Menschen ist es also nicht allein, welche uns den Himmel
erschliefst, mithin kann sie auch nicht gleichbedeutend sein mit
der Frömmigkeit, wie sie von der religio verlangt wird und
die zum ewigen Leben führt. Kühn hat selbst die Schwierigkeit
gefühlt, welche diese Stelle seiner Deutung von XXXII 3
entgegensetzt. Allein statt den Widerspruch sich zu gestehen,

10"



150 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

sucht er (a. a. 0. S. 51) über denselben mit der Bemerkung
hinwegzukommen: „Der Satz: sie apud nos religior est
i 11 e qui iustior (XXXII 3) erleidet eine Beschränkung, indem
eben die Pflichten gegen Gott nicht nur identisch sind mit denen

gegen die Menschen, sondern neben letzteren die notitia Dei
als eine besondere, ja als erste der Pflichten sich hervorhebt."
Indes gerade diese Bemerkung, was ist sie anderes als ein
offenes Geständnis des vorhandenen Widerspruches? Minucius
hebt allerdings die iustitia besonders hervor, allein dies hat
seinen Grund. Es geschieht deshalb, quoniam religio
maxime cernitur in iustitia (Wilhelm a. a. 0. S. 22).
Man sehe nur: Lact. Instit. div. V 19 nostra vera religio
et firma est et solida et immutabilis, quia iustitiam
docet und VI 25 nulla igitur alia religio est vera,
nisi quae virtute ac iustitia constat.

Aber vielleicht gelingt es Kühn, aus XXXII 4 Minucius
als Gegner des Christentums zu erweisen. Hören wir! „Es
handelt sich um die Unsichtbarkeit Gottes: Deum, quem co-
limus, nee ostendimus nec videmus. Minucius steigert
den Satz, indem er hinzusetzt: immo ex hoc Deum credi-
mus, quod eum sentire possumus, videre nonpossumus.
Da haben wir das Wesen des christlichen Glaubens, wie es
Hebr. XI 1 ausgesprochen ist, eine innere Überzeugung,
unabhängig, ja entgegengesetzt aller sinnlichen Wahrnehmung. Wird
dieses Prinzip aufgestellt, so wird — mufs man erwarten —
obiges Erkenntnisprinzip ratio et sensus notwendig aufgehoben.
Minucius thut weder das eine noch das andere. Er mildert
die Schroffheit des Satzes mit einem Zwischensatze : quod eum
sentire possumus und beweist damit, wie wenig er vom
alten Prinzipe lassen, wie wenig er gegen obiges per quae
Deum adgnoscimus, sentimus (XVII 2) verstofsen will. Er
geht aber noch weiter. Es folgt nämlich die Begründung des

ausgesprochenen Satzes : in operibus enim eius et in mundi
omnibus motibus virtutem eius semper praesentem
aspicimus, cum tonat, fulgurat, fulminât, cum serenat.
Was hat er begründet? Offenbar nicht das credimus quod
videre non possumus, sondern vielmehr das credimus
quod sentire possumus, nämlich Gott in seiner Kraftäulserung,
womit er sich uns bemerkbar macht. Da aber dieses sentire
Deum nur durch obiges sensus et ratio möglieh ist, so hat
Minucius nicht das christliche Glaubensprinzip, also gerade das

Gegenteil nachgewiesen. Der Glaube wird zum Wissen, die
innere Überzeugung zur äufseren Überführung" (Kühn a. a. 0.



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 151

8. 45). Difficile est satiram non scribere (Juvenal, Sat. I 1,
30). Indes wir wollen uns überwinden und nur folgendes
bemerken: nach den Worten immo ex hoc Deum credimus,
quod eum sentire possumus sagt unser Apologet: nec mi-
reris, si Deum non vides: vento et flatibus omnia in-
pelluntur, vibrantur, agitantur, et sub oculis tarnen
non venit ventus et flatus, in sole m adeo, qui videndi
omnibus causa est, videre non possumus. radiis acies
submovetur, obtutus intuentis hebetatur, et si diu-
tius inspicias, omnis visus extinguitur. quid? ipsum
solis artificem, illum luminis fontem, possis sustinere,
cum te ab eius fulgoribus avertas, a fulminibus abs-
condas? Deum oculis carnalibus vis videre, cum ip-
sam animam tuam, qua vivificaris et loqueris, nec
aspicere possis nec teuere? Die ganze Auseinandersetzung
hat den Zweck, die Bemerkung des Cäcilius (X 5) zu widerlegen:

Deum illum snum nec ostendere possunt nec
videre. Minucius will also sagen: wir glauben allerdings an
einen Gott, den wir nicht sehen können; ja wir glauben gerade
deshalb an ihn, weil wir ihn nicht sehen können; denn der
wahre Gott ist unsichtbar. Deshalb ist aber unser Glaube nicht
unvernünftig; denn wir können Gott aus seinen Werken
erkennen. Das ist aber ganz christlich gesprochen. Wir
verweisen nur auf Greg. Moral. XXVII 5 omnis homo eo ipso,
quod rationalis est, debet ex ratione colligere eum,
qui se condidit, Deum esse, quem videlicet iam videre
est dominationem illius ratiocinando conspicere. quum
vero dictum sit: omnes homines vident eum (Job. XXXVI
25), recte subiungitur: unusquis que intuetur procul.
proeul quippe intueri eum est non iam illum per spe-
ciem cernere, sed adhuc ex sola operum admiratione
ratiocinando conspicere (vgl. auch die S. 113 angeführten
Stellen).

Nicht mehr Glauben vermag uns Kühn in dem abzugewinnen,
was er zu XXXII 7 bemerkt: undeenimDeus longe est, cum
omnia caelestia terrenaque et quae extra istam orbis
provinciam sunt, Deo plena sunt? utique non tantum
nobis proximus, sedinfusus est. Er sagt nämlich (a. a. 0.
S. 42) : „Echt stoisch wird hier Gottes Allgegenwart mit
Infusion erklärt. Also wieder die materielle Grundanschauung. Wie
sehr diese auch formell der Senecas ähnelt, zeigt Sen. Ep.
XLI 1 prope est a te deus, tecum est, intus est." Also
weil Minucius von Gott infusus gebraucht, darum ist seine An-



152 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

schauung von demselben eine materielle. Natürlich! Infusus
erinnert ja an dil'fusus bei Seneca (Cons, ad Helv. VIII 3).
Nur schade, dafs letzteres Wort von den Christen unbedenklich
von Gottes Allgegenwart gebraucht wurde. So lesen wir beim
hl. Augustinus (Ep. LVII [CLXXXVIl] 41: in eo ipso, quod
Deus dicitur ubique diffusus, carnali resistendum est
cogitationi et mens a corporis sensibus avocanda. Sagt
ferner nicht selbst ein hl. Cyprian (Q,uod idola dii non sint IX):
(Deus) unus est et ubique diffusus est? Aber omnia
Deo plena. Allein auch das zeugt nicht von einer stoisch-
materiellen Denkweise. Sagt doch Gregor d. Gr. (Moral. II 12):
ipse manet intra omnia, ipse extra omnia. Ahnlich
Augustinus (Confess. I 3; De civit. Dei VII 30), Hieronymus
(In Is. XVII 66), Hilarius (De Trinit. I 5), Theophilus (Ad
Autol. II 249).

Aber gelegentlich der "Besprechung von Gottes Allgegenwart

soll Minucius wenigstens in anderer Weise mit der christlichen

Lehre in Widerspruch geraten. „Eine Betrachtung von
Gottes Gröfse war imstande, die Machtvollkommenheit des menschlichen

Erkenntnisvermögens herabzusetzen. Geschah letzteres
bezüglich der sinnlichen Wahrnehmung schon vorher, so erleidet
jetzt das Erkenntnisprinzip in seinem anderen Teile, dem
Denkvermögen, einen Stöfs. Minucius vergleicht XXXII 3 Gottes
Allgegenwart mit dem überall hinreichenden Strahle der Sonne.

Guanto magis, so schliefst er, Deus speculator
omnium, a quo nullum potest esse secretum, tenebris
interest, interest cogitationibus nostris, quasi alteris
tenebris! Wenn Minucius I 4 die Weisheit, speciell die christliche,

lux nennt, hierauf (XVI 5) allen Menschen Weisheit,
also einen Teil jener lux immanent sein läfst, hier aber von
einer Finsternis, ohne Bild, von der gänzlichen Unzulänglichkeit
menschlichen Denkens spricht, so ist dies eine plötzliche
Verleugnung des alten Prinzips, wenigstens nach seinem zweiten
Bestandteile, der ratio. Es ist dies philosophisch und
dogmatisch von Interesse. Gleichwie er nämlich oben in
philosophischer Überlegenheit über die heidnische Thorheit den Christen
vergafs, so vergifst er jetzt in christlicher Demütigung den
Philosophen. Zugleich aber tritt an Stelle des alten Prinzips,
der Machtvollkommenheit oder doch Selbständigkeit der Vernunft,
ein neues Prinzip, die von aufsen kommende Offenbarung. Ist
unsere menschliche Vernunft Finsternis, so kann sie nur des
Lichtes von aufsen warten" (Kühn a. a. 0. S. 45 f.). Diese
Lehre enthält nun allerdings nach Kiihns Meinung nichts Un-



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 153

christliches. Dafs aber diese Meinung auf einem Irrtume beruht,
haben wir schon bemerkt. Zum Glücke ist jedoch diese Lehre
in der fraglichen Stelle nicht ausgesprochen. Minucius verleugnet
hier ebensowenig die Vernunft, als er früher die Offenbarung
verleugnet hat. Manches kann die menschliche Vernunft
ergründen, in manchen Dingen mufs ihr die Offenbarung zuhilfe
kommen. Das ist Minucius' Lehre, und so würde ihn auch Kühn
verstanden haben, wenn er nur die bekannte Erklärungsregel
beachtet hätte, nach welcher ein Schriftsteller so zu interpretieren
ist, dafs er, wo möglich, mit sich selbst nicht in Widerspruch
gerate. Quasi alteris tenebris ist einfach hyperbolisch zu
nehmen. Dafs aber Minucius bei dieser Auffassung den Christen
nicht verleugnet, wird niemand in Abrede stellen, der sich die
Worte der hl. Schläft vor Augen hält: Paul. Rom. I 19, 20
quod notum est Dei, manifestum est in illis, Deus
enim illis manifestavit. invisibilia enim ipsius a crea-
tura mundi per ea, quae facta sunt, intellecta conspi-
ciuntur und Joann. VI 21 nemo novit Filium nisi Pater:
neque Patrem quis novit nisi Filius et, cui voluerit
Filius revelare (vgl. auch die S. 113 und 151 angeführten
Zeugnisse).

Eine der stärksten Abweichungen vom Christentume
erblickt dann Kühn in XXXIII 1 reges statum regni sui
per officia ministrorum diversa noverunt: Deo indiciis
opus non est: non enim solum in oculis eius, sed in
sinu vi vi mus. Er vergleicht damit Sen. Ep. XCV 47 non
quaerit ministros Deus: quidni? ipse humano generi
ministrat, ubique et omnibus praesto est und bemerkt
dann (a. a. 0. S. 43) : „Diese minucianische Stelle, so geringfügig

sie scheint, ist doch dadurch wichtig, dafs sie eine der
stärksten Abweichungen von der üblichen apologetischen Lehre
und zwar von der Engellehre enthält. Sowohl Justin wie Athe-
nagoras lassen die Engel an der Regierung der Welt teilnehmen.
Each Athenagoras (Suppl. XXIV) hat Gott die Materie und
deren Gebilde ihnen unter einem aQxmv xrjç vfojç xai x<3v
èv avxfj slôcûv überlassen. Xach Justin (2. Apol. V) aber hat
ihnen Gott xtjV fùv xœv âv&çœxcov xal xmv vjio xov ovçavov
otQÔvoiav übergeben. Von alledem weifs Minucius nichts.
Ihm ist Gott nur der verus et solus (XXVII 7), alles in allem,
numen praestantissimae mentis, quo tota natura in-
spiretur, moveatur, alatur, gubernetur (XVII 4), welcher
universa, quaecumque sunt, ratione dispensât, vir-
tute consummat (XVIII 5), welcher non universitati



154 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

solummodo, sed et partibus consulit (XVIII 3). Das ist
seine eigentliche Grundanschauung, die durch die ganze Apologie
hindurchgeht und auch an unserer Stelle hervortritt. Man kann
da recht deutlich sehen, was an seiner Anschauung Substanz
und was Accidenz ist. Es liefse sich nämlich XXVI 7 aus
der Existenz gefallener Geister auf die Schöpfung von Engeln
und von dieser wieder auf einen Zweck derselben, eine
ähnliche Teilnahme am Weltregiment, wie bei Justin, schliefsen.
Doch wie ist das mit unserer Stelle, wie mit der ganzen
bisherigen Anschauung zu vereinigen?" Wir denken, gar nicht
schwer. Sehen wir uns nur die fragliche Stelle etwas näher
an! Sie ist die Widerlegung von Cäcilius' Worten (X 5):
ubiquc praesentem molestum illum (Deum) volunt, in-
quietum, inpudenter etiam curiosum, siquidem adstat
factis omnibus, locis omnibus intererrat, cum nec in
singulis inservire possit per universa districtus nec
universis sufficere in singulis occupatus. Der Sinn ist
demnach folgender: die Könige freilich erlangen von dem
einzelnen, was in ihrem Reiche vorgeht, nicht vermöge ihrer Wesenheit

Kenntnis, wohl aber Gott. Jene brauchen hiezu fremde
Hilfe, dieser aber nicht. Das ist aber doch christlich. Oder
glaubt etwa Kühn, Athenagoras und Justin seien der Ansicht
gewesen, dafs Gott der Engel bedürfe, um zu erfahren, was in
der Welt vorgehe? Wo ist also hier die Lehre, dafs die Engel
an der Weltregierung teilnehmen, in Abrede gestellt? Aber
XVII 4, 7 und XVIII 3, 5. Indes auch an diesen Stellen ist
vorbeizukommen, ohne dieselbe für Minucius leugnen zu müssen.
Man braucht sich nur zu erinnern an die bei den
Kirchenschriftstellern so häufig vorkommende Unterscheidung zwischen
Gott als unmittelbarer und Gott als mittelbarer Ursache alles
Seienden: Gott ist's in der That, welcher die Welt nicht nur im
allgemeinen, sondern auch im einzelnen regiert, aber nicht immer
unmittelbar, sondern oft mittelbar. Aber „die ganze bisherige
Anschauung" des Minucius. Allein wir haben gesehen, dafs sich
Kühn vergebens bemüht, dieselbe als heidnisch-philosophisch zu
erweisen.

Als eine Offenbarung heidnischer Geistesrichtung erscheint
Kühn fernerhin XXXIV 1 — 7. „Es ist", sagt er (a. a. 0.
S. 47), „vom Weltbrand die Rede. Minucius, statt auf die
Klage des Cäcilius einzugehen, dafs durch diese Lehre alle
Naturgesetze bedroht würden, entgegnet nur dies: ceterum de
ineendio mundi aut improvisum ignem cadere aut
non credere vulgaris erroris est. Denn, so fährt er fort,



Studien zur Philosophie der patristisclien Zeit. 155

quis sapientium dubitat, quis ignorât omnia, quae orta
sunt, occidere, quae facta sunt, interire? ^Nachdem er
von diesen sapientes die Ansichten der Stoiker, Epikureer und
des Plato angeführt hat, schliefst er mit der Rekapitulation: ita,
d: h. weil es die Philosophen alle behaupten, nil mirum est, si
ista moles ab eo, quo extructa est, destruatur. Diese
Lehre ist ihm demnach wesentlich durch die Autorität der
Philosophen gewifs. Urplötzlich aber, wie durch einen Einfall, kommt im
nächsten Satze die Autorität derPropheten herein, aus deren
Weissagungen jene die Wahrheit erborgt und entstellt haben: ani-
madvertitis philosophos eadem disputare quae dicimus,
non quod nos simus eorum vestigia consecuti, sed
quod illi de divinis praedictionibus profetarum umbram
interpolatae veritatis imitati sunt. Mit diesem Satze
macht Minuciu8 seine ganze vorausgehende Argumentation zu
nichte. Zugleich aber ist das ein bewufster Gegensatz zur
Philosophie überhaupt. Er wirft die Waffen der Vernunft weg und
greift zu den Waffen der Offenbarung." Man könnte sich
versucht fühlen, dem gegenüber auf Baehrens (z. St.) hinzuweisen:
verba animadvertitis imitati sint Tertulliano digni-
ora quam Minucio, qui eandem sententiam iam suo
more expressif, ut einblema lectoris christiani seclusi.
Wir thun es jedoch nicht. Die Sache ist ja ganz einfach:
Minucius beruft sich hier allerdings auf die Philosophen, aber
nicht wegen der insita natura sapientia, sondern wegen
ihrer Abhängigkeit Von der heil. Schrift. Und das nicht ohne
Grund. Die Lehre vom Weltbrande ist nämlich durchaus nicht
so selbstverständlich, dafs Minucius glauben mufste, man könne
ohne Offenbarung zu derselben gelangen. Und hätte er dieses
auch geglaubt, stand es ihm nicht frei, statt des Vernunftbeweises

den Offenbarungsbeweis anzuwenden, ohne sich in be-
wufsten Gegensatz zur Philosophie zu stellen Danach ist auch
klar, was von nachstehender Bemerkung zu halten ist: „Indes
ob auch im nächsten Satze noch diese prophetische Autorität
der philosophischen überstellt wird, so fällt es ihm nicht im
entferntesten ein, auch nur ein Wort des vorher Gesagten
zurückzunehmen, erklärt es vielmehr darauf ausdrücklich für sein

propositum, darzustellen, etiam in hoc sapientes vestros
in aliquem modum nobiscum consonare, d. h. also, sich
auf jene interpolata Veritas weiter zu berufen" (Kühn a.a.O.
8. 48). Und wenn dann Kühn (a. a. 0. S. 48] behauptet:
„Minucius fährt im folgenden ruhig fort, mit der Vernunft statt
mit der Offenbarung zu operieren. Er hebt die alten Waffen



156 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

wieder auf. Er weifs mit den neuen nichts anzuwenden", so
möchten wir doch fragen, ob es auf dasselbe hinauskomme, eine
Waffe deshalb nicht anzuwenden, weil man sie nicht zu
gebrauchen versteht, und sie deshalb wegzulegen, weil man sie
nicht mehr für notwendig hält. Früher ist die Waffe der
Vernunft nicht ausreichend gewesen, und deswegen hat Minucius
zur Waffe der Offenbarung gegriffen. Nun ist das anders.
Hominem a Deo, ut primum potuisse fingi, ita posse
denuo reformari, das und Ahnliches kann man auch ohne

Offenbarung erkennen, und deswegen hebt er die alte Waffe
der Vernunft, die er ja mit besonderer Vorliebe gebraucht,
wieder auf. Hätte er aber die Waffen auch ohne Grund
gewechselt so wäre damit noch immer nicht bewiesen, dafs er
mit der Offenbarung nichts anzufangen wisse. Es stünde ja
sonst traurig um die Freiheit eines Schriftstellers. Allein,
entgegnet Kühn (a. a. 0. S. 48), hätte sich Minucius auf den
Offenbarungsbeweis ebenso gut verstanden, als auf den
Vernunftbeweis, dann hätte er sicherlich von jenem weiteren
Gebrauch gemacht; denn die Argumentation für die Lehre vom
Weltbrande fällt, eben weil er fast nur mit der Vernunft operiert,
ziemlich kärglich aus. Indes Minucius ist es ja nicht darum
zu thun, diese Lehre so zu begründen, wie es von einem Dog-
matiker zu verlangen ist, sondern nur darum, den Vorwurf des
Cäcilius (XI 1) zurückzuweisen: quid? quod. toto orbi et
ipsi mundo cum sideribus suis minantur incendium,
ruinam moliuntur, quasi aut naturae divinis legibus
constitutus aeternus ordo turbetur aut rupto elemen-
torum omnium foedere et caelesti conpage divisa moles
ista, qua continetur et cingitur, subruatur. Für diesen
Zweck reicht aber vollkommen aus, was er vorbringt.

Hätte Kühn überhaupt das Ziel, das Minucius im einzelnen
verfolgt, besser im Auge behalten, dann würde er (a. a. 0.
S. 48) auch die Bemerkung: „Dieselbe oberflächliche Argumentation

widmet er der Auferstehungslehre (XXXIV 10)"
unterdrückt und so die eigene Oberflächlichkeit nicht aufgedeckt
haben. Denn eine solche ist es doch, wenn er (a. a. 0. S. 48)
sagt: „Wie dort der Anfang der Welt ihr Ende wahrscheinlich
machte, so hier auch ihren zweiten Anfang, ihre Neubildung",
also Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit mit einander verwechselt.
Denn nur von jener ist die Rede: ceterum quis tarn stultus
est, ut audeat repugnare, hominem a Deo, ut primum
potuisse fingi, ita posse denuo reformari?



Studien zur Philosophie der patristisehen Zeit. 157

Was sagt dann Kühn weiterhin von Minucius' Auferstehungslehre?

„Unter der Vorstellung der ^Neubildung erscheint bei
Minucius die Auferstehung in beiden Reden (vgl. XI 2 u. 8).
Er denkt sie sich sicher nach dem Weltbrand; denn dann erst,
kann von einem perpes oder sempiterna poena die Rede
sein (vgl. XI 5 und 2). Bis zum Weibrand bewahrt Gott als
custos elementorum den in seine Urbestandteile aulgelösten Leib
des Menschen auf (vergl. auch reservatur XI 10). Hierauf
beginnt die Xeubildung des Menschen. Diese Anschauung führt
uns auffallend nahe an die stoische Lehre von der xahyytvto'ia
oder djioxaxdoxaöig, wonach das Urwesen den Stoff, den es
als seinen Leib von sich abgesondert hat, allmählig wieder in
sich aufzehrt, um dann nach einem allgemeinen Weltbrand,
txxvQcoöig, die Welt von neuem zu bilden" (a. a. 0. S. 48).
Auffallend nahe an die stoische Lehre? Kühn rnufs es ja wissen.
Andere werden freilich anders urteilen. Worin aber alle
übereinstimmen werden, das ist die Behauptung, dafs uns Minucius'
Anschauung viel näher an die Lehre Tatians (Ad Graec. VI)
führt: xav xvç tgagxxviöy fiov xo OaQxiov, t'gax[U6ïïtï6av xrjv
vfojv b xoO/iog xtywQtjxtv xav Iv xoxapolg, xâv lv d-alâxxaiq
sxâaxavrj&cô, xav vjio d-rjçicov ôiaùjcaôd-cô, ra/ieiocg hvaxoxti-
fia.L x/.ovgLov ôtOxôxov, xal o fihv xxcoyog xul a&toq ovx
oiôs tu dxoxti/uvu, ih.bc dt o ßaöiltvcov, ort ßovlsxcu, xi/v
OQuxrjv avzcp ubvijv vjioöxaöiv axoxaxaOr/yOtt. xpbg to dç>-

yjxlov. Ja ist nicht sogar in formeller Beziehung eine grofse
Ähnlichkeit vorhanden? Man sehe nur: corpus omne sive
arescit in pulverem sive in umorem solvitur vel in
cinerem comprimitur vel in nidorem tenuatur, sub-
ducitur nobis, sed Deo elementorum eustodi reservatur

(XXXIV 10). Ob freilich eine directe Abhängigkeit
zwischen Tatian und Minucius anzunehmen sei, ist eine andere
Frage. Wilhelm (a. a. 0. S. 68) verneint sie. Wir wollen
hier auf dieselbe nicht näher eingehen, sondern nur noch
bemerken: similiter ac Tatianus et Minucius haud pauci
scriptores ecclesiastici de resurrectione verba fecerunt:
Just. 1. Apol. XIX; Athenag. De resurr. mort. III, IV,
VIII, X; Theophil. Ad Autol. I 8; Ps.-Just. De resurr.
V; atque vere ait Schwenkius certe multo saepius ab
apologetis christianis hanc rem tractatam esse, quam
nos litteris acceperimus (Wilhelm a. a. 0. S. 68).

„Indes", sagt Kühn (a. a. 0. S. 49) fernerhin, „es wird
auch schwer, nach dem, was er vom Tode bis zur Auferstehung
sagt, einer materialistischen Auffassung seiner Lohre zu entgehen.



158 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

Nach XXVI 2 zeigt sich der Apologet gegenüber dem Tricho-
tomiker Tatian als Dichotomiker (spiritus et corpus), teilt
andererseits die allgemeine apologetische Lehre von der âvà-
OraOïç rfjç (Saçxôç, dor Auferstehung des alten Leibes. Er
selbst erklärt sich gegen die Isolierung des Geistes vom Körper
sowie ein tibergehen desselben in andere Körper, womit er sich
demnach für die schon genannte dritte Möglichkeit des Fortlebens
entscheidet. Die Frage nach dem Wie dieser Möglichkeit
freilich läfst er offen. Wie nämlich verhält sich der Geist, nach
XXVI 11 inmortalis substantia, caelestis levitas, zu
dem nur in seinen Elementen noch lebenden Leib? Ist er
überhaupt noch von den Elementen verschieden? Hat sich doch
wohl gar der Leib in die Geistessubstanz aufgelöst? Oder ruht
auch diese neben den Urstoffen im Schofse des göttlichen custos
elementorum? — Das sind Fragen, die nicht beantwortet sind,
deren Antwort aber nach aller Voraussicht wohl nicht ohne
stoisch-materialistischen Charakter ausfallen würde." Allein
Kühn ist im Irrtume. Er hat sich den Weg zur Wahrheit
durch die unrichtige Aulfassung von XXVI 12 und XXXIV 6

verlegt. Über erstere Stelle haben wir uns mit ihm schon
auseinandergesetzt; über letztere aber sei bemerkt, dafs sich
aus derselben allerdings folgern lasse, Minucius habe sich gegen
das Übergehen der Seele in andere Körper ausgesprochen,
nicht aber, er sei gegen die Trennung derselben vom Leibe
gewesen. Wir zweifeln nicht, dafs uns hierin Kühn selbst
zustimmen wird, falls er die Stelle nur etwas näher betrachtet.
Minucius sagt nämlich: sie etiam condicionem renascendi
sapientium clariores, Pythagoras primus et praeeipuus
Plato, corrupta et dimidiata fide tradiderunt: nam
corporibus dissolutis solas animas volunt et perpetuo
manere et in alia nova corpora saepius com m ear e.

addunt istis et i 11 a ad retorquendam veritatem, in pe-
eudes, aves, beluas hominum animas redire. Die
Philosophen lehren also zunächst die Trennung der Seele vom Leibe,
dann die Unsterblichkeit der Seele allein, endlich die Seelen-
wanderung. Diese Lehre soll nun Wahres und Falsches
enthalten. Was soll aber wahr, was falsch sein? Für wahr hält
Minucius ohne Zweifel, dafs die Seele unsterblich sei, für falsch,
dafs sie in neue Körper wandere. Aber wie denkt er von der
Trennung der Seele vom Leibe? Aus der Stelle selbst ergibt
sich nichts Gewisses, und wenn Kühn sagt, in derselben spreche
sich Minucius gegen die Isolierung des Geistes vom Körper



159

aus, so können wir mit demselben Rechte das Gegenteil
behaupten.

Heidnisch gefärbt erscheint uns auch XXXIV 11 nicht:
vide adeo, quam in solatium nostri resurrectionem fu-
turam omnis natura medidetur. sol demergit et nas-
citur, astra labuntur et redeunt, semina nonnisi cor-
rupta reviviscunt: ita corpus in sepuicro, ut arbores in
hiberno, occultant virorem ariditate mentita. Kühn
(a. a. 0. S. 49) wird hierdurch erinnert „an die stoische Teleo-
logie, wonach alles für den Menschen geschaffen ist, indem sie
auch den Trost der allgemeinen Naturauferstehung in diese
Zweckbeziehung der Schöpfung auf den Menschen aufgenommen
sein läfst". Indes wir werden hierdurch auch erinnert - an
Theophil. Ad Autol. I 13 et yàç ßovXsi, xazavörjöov zryv zcöv
xaiQcöv xaï rjiiEQmv xal vvxzcöv zeXevzi\v, itoöq xal avzà zs-
Xevzä xal dviozazai. t'l de xal ovyi, rj rcöv öüiEQfidzmv xal
xaçxcôv yivofiévt] tqavuoza.oiq, xal rovro elç zijv yçrjOLV zcöv

avllQoiJcojv ; — et yàç zvyoi sinsiv, xoxxoç öirov ?] zcöv 7ml-
jcmv dTiiQiiàzmv, tJtàv ßbj'h] elç zrj yrjv, jtçœzov djco-
thn'jOxEi xal Xvtzai, Elza EyecQerai xal yivtzaj, Ozdyyq. — ij de

zcöv Ôevôqwv xal âxçoôçvcov cpvöiq, jidöq ovyl xaza otQÖßzayfia
&EOV eg dcpavovq xal doçdrov xaza xaiçovç xçocpÉQovOiv zovç
xaQjiovç ; tri firjV triors Xal üzqov'Hov r\ zcöv XoiJtcöv jitzsi-
vcöv, xazajciov ö.ntQ/ia firjXÉaç r/ Ovxfjq r/ zlvoc ezeqov, fjXd-tv
ijii zLva Xocpov jicZQcj'jörj rj zdcpov xal âcptnÔEVOsv, xaxslvo
dça§df/tvov dvi'cpv ôivôçov, zô jloze xazajco&ev xal dt« zooav-
zrjç d-EQfiadiaç ôieX&ôv. Und wie Theophilus, lehren auch
Clemens von Rom (Ad Cor. I 24), Tertullian (Apol. XLVIII;
De resurr. XII), Ambrosius (llexaem. III 8; De exc. fratr. sui
Sat. II 54), Athenagoras (De resurr. XI), Theodoret (De provid.
or. IX), Chrysostomus (In II ep. Paul, ad Cor. XV hom. IV).
Ob freilich hier Minucius direct aus Theophilus geschöpft, ist
eine Krage, die sich nach dem gegenwärtigen Stande der Eor-
schung nicht ohne weiteres bejahen läfst (vgl. Wilhelm a. a. 0.
S. 71). Indes mag die endgiltige Lösung derselben ausfallen,
wie immer: genug, dafs Minucius hier christlich denkt.

Heidnisch-philosophische Münze unter christlichem Gepräge
soll auch in der Lehre vom göttlichen Gerichte sich finden.
„Minucius", sagt Kühn (a. a. 0. S. 50), „verweilt mit besonderem

Interesse bei der Schilderung der Gerichtsstrafen. Es
ist interessant, wie er sich dieselben vorstellt: illic sapiens
ignis membra urit et refieit, carpit et nutrit. sicut
ignes fulminum corpora tangunt nec absumunt, sicut



160 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

ignes Aetnaei montis et Vesuvi montis et ardentium
ubique terrarnm flagrant nee erogantur: ita poenale
illud incendium non damnis ardentium pascitur, sed
inexesa corporum laceratione nutritur. Woher weifs er
das so genau? Aus der Schrift gewifs nicht. Ein Blick aber
auf Vergil, Aen. VI 559 — 637 und Homer, Od. XI 558 — 600
läfst uns die Quelle erkennen. Es ist die alte heidnische
Vorstellung von der Ewigkeit göttlicher Strafen, nach der einem
Tityon die aufgefressene Leber stets wieder nachwuchs, nach
der einem Sisyphus der tückische Marmor immer wieder
entrollte, vor dem lechzenden Tantalus das Wasser eiligst verlief
oder den Danaiden das Eafs sich nimmer füllen wollte. Vach
diesen Vorstellungen denkt er sich auch die Strafwürdigen im
ewigen Feuer des christlichen Gerichtes: die angebrannten Teile
des Körpers wachsen wieder nach und das Feuer erhält so
immer neue Nahrung. Es ist dies also wieder eine subiektive
Reflexion, die durch heidnische Anschauungsweise veranlafst
wurde". Eine subiektive Reflexion? Gewifs. Veranlafst durch
heidnische Anschauungsweise? Das ist weniger gewifs. Man
bedenke nur, dafs Lactantius über die Gerichtsstrafen ähnlich,
wie Minucius, denkt, sich aber hiebei in bewufsten Gegensatz
zu Homer, Vergil und deren Nachfolgern stellt (Instit. div. VII
21): divinus ignis una eademque vi atque potentia et
cremabit impios et recreabit: et quantum e corporibus
absumet, tantum reponet ae sibi ipse aeternum pabulum
subministrabit, quod poetae in vulturem Tityi trans-
tulerunt. ita sine ullo revirescentium corporum detri-
mento aduret tantum ac sensu doloris afficiet (vergl.
A. Zingerle, De scriptorum latinorum locis, qui ad poenarum
apud inferos descriptionem spectant, Kl. philolog. Abh.,
Innsbruck 1871 —1887, III, S. 64). So bemerkt auch der heil.
Augustinus einerseits (De rectitudine cath. conversationis 789):
gehennae ignis sic consumit, ut semper reservet,
andererseits (De Genes. XII 33) aber: viderint, quemad-
modum poetica figmenta interpretentur (vergl. Zingerle
a. a. 0. S. 63, 64). Und zugegeben auch, Minucius' Erklärung
der Gerichtsstrafen habe ihre Quelle im Homer und Vergil, so
ist sie doch keineswegs unchristlich. Das erhellt schon aus
den angeführten Stellen des Lactantius und Augustinus, wird
aber noch deutlicher, wenn wir Tertull. Apol. XXVIII, Cypr.
Ad Demetr. XXIV, Hieronym. In Dan. III 503, Paulin. Ep.
ad Sever. IX 62, Ambros. In ep. Paul, ad Thess. II, Greg,
v. Naz. In Jul. or. I 291 ins Auge fassen.



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 161

„Dogmatisch, wichtig", bemerkt dann Kiihn (a. a. 0. S. 50),
„ist die Frage, wer bestraft wird. Minncius antwortet darauf
ausdrücklich im folgenden: ei qui Deum nesciunt (XXXV 4)
und fügt als Erläuterung hinzu: cum parentem omnium et
dominum non minor is sceleris sit ignorai'e quam laedere.
Eine Vergleichung mit XVII 3 ignorare nec fas nec licet etc.

zeigt uns, dafs wir es hier mit dem alten stoischen Grundsatz
der Benutzung natürlicher Anlage zu thun haben, speziell der
Forderung, mit den gottgegebenen, zur Gotteserkenntnis
bestimmten Naturanlagen Gott wirklich auch zu erkennen." Allein
ist dieser Grundsatz nicht auch christlich? Doch wir haben
diese Frage schon beantwortet. Hören wir also Kühn weiter:
„Diese Forderung ist hier zur höchsten Pflicht erhoben, deren
Verletzung als ein Sacrilegium auch die höchste Strafe nach
sich zieht. Daher geht Minucius zu dem Satze fort: inperitia
Dei sufficit ad poenam. Die notwendige Konsequenz dieses
Satzes wäre nun: notitia Dei sufficit ad veniam" (a. a. 0.
S. 50). Keineswegs. Hat denn Kühn nie gelernt — indes hier
ist nicht der Ort, in der elementaren Logik Unterricht zu
erteilen. Es sei deshalb nur bemerkt, dafs der Satz: imperitia
Dei sufficit ad poenam echt christlich ist. Sehreibt doch
Paulus (Hebr. XI 6): sine fide impossibibile est placere
Deo. credere enim oportet accedentem ad Deum, quia
est et inquirentibus se remunerator sit.


	Studien zur Philosophie der patristischen Zeit [Fortsetzung]

