
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von

FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

10. Ina Kommentar1) über das zweite Buch der Sentenzen,
einem ohne Zweifel echten Werke des hl. Thomas, schreibt der
Doctor Angelicus: „Et tarnen aliquam compositionem in angelo
ponimus. Quae qualis sit sic investiganda est. In rebus ex
materia et forma compositis, natura rei, quae quidditas vel essentia

dicitur, ex conjunctione formae ad materiam résultat, ut
humanitas ex conjunctione animae et corporis. De ratione autem

quidditatis, inquantum est quidditas, non est quod sit composita,

quia nunquam inveniretur simplex natura ; quod ad minus in
Deo falsum est. Nec est de ratione ejus quod sit simplex; cum

quaedam inveniantur composita, ut humanitas. Esse autem secundum

quod dicitur res esse in actu, invenitur ad diversas naturas
vel quidditates diversimode se habere. Quaedam enim natura
est, de cujus intellectu non est suum esse; quod patet ex hoc,

quod intelligi potest, cum hoc quod ignoretur an sit, sicut phoe-
nicem vel eclypsin vel aliquid hujusmodi. Alia autem natura
invenitur, de cujus ratione est ipsum suum esse, imo ipsum esse

est sua natura. Esse autem quod hujusmodi est, non habet esse

acquisitum ab alio, quia illud quod res ex sua quidditate

') 2. dist. 3. q. 1. a. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 9



132 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

habet ex se habet. Sed omne quod est, praeter Deum, habet

esse acquisitum ab alio. Ergo in solo Deo suum esse est sua

quidditas vel natura. In omnibus autem aliis esse est praeter
quidditatem, cui esse acquiritur. Sed cum quidditas, quae sequi-
tur compositionem, dependeat ex partibus, oportet, quod ipsa non

sit subsistens in esse, quod sibi acquiritur, sed ipsum compositum,

quod suppositum dicitur. Et ideo quidditas compositi non est

ipsum quod est, sed est hoc, quo aliquid est, ut humanitate est

homo. Sed quidditas simplex, cum non fundetur in aliquibus
partibus, subsistit in esse quod sibi a Deo acquiritur. Et ideo

ipsa quidditas angeli est, quo subsistit etiam ipsum suum
esse, quod est praeter suam quidditatem. Et est id quo
est, 8icut motus est id, quo aliquid denominatur moveri. Et sie

angelus compositus est ex esse et quod est, vel ex quo est et

quod est. Et propter hoc in libro de causis (prop. 9.) dicitur,
quod intelligentia non est esse tantum, sicut causa prima ; sed

est in ea esse et forma, quae est quidditas sua. Et quia omne

quod non habet aliquid ex se, sed recipit illud ab alio, est

possibile, vel in potentia respectu ejus, ideo ipsa quidditas est
sicut potentia et suum esse acquisitum est sicut actus. Et ita

per consequens est ibi compositio ex actu et potentia". Eine

Zusammensetzung findet auch im Engel statt. Welcher Art sie

sei, kann man auf folgende Weise untersuchen. In den aus
Materie und Form zusammengesetzten Dingen ist die Natur des

Dinges, welche auch Quiddität oder Wesenheit genannt wird,
das Resultat aus der Vereinigung der Materie mit der Form,
wie die humanitas aus der Vereinigung der Seele mit dem Leibe,
Im Begriffe der Quiddität, als solcher, aber liegt es nicht, dal's

sie zusammengesetzt sei... Auch liegt es nicht in ihrem
Begriffe, dafs sie einfach sei, weil es ja auch zusammengesetzte
gibt, z. B. die humanitas. Das Sein aber, nach welchem Etwas
in Wirklichkeit seiend genannt wird, verhält sich verschieden

zu den verschiedenen Naturen oder Quidditäten. Bei der einen
Natur ist das Sein nicht im Begriffe der Natur selber enthalten,
denn wir könneg, sie verstehen ohne zu wissen, ob sie in der
Wirklichkeit existiere, z. B. einen Phönix, eine Sonnenfinsternis etc.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 133

Bei der andern Natur ist das Sein im Begriffe der Natur
eingeschlossen, ja das Sein selber bildet dessen Natur. Das
Sein dieser Art hat nicht ein von einem Andern erhaltenes Sein.

Denn das, was ein Ding vermöge seiner Quiddität (ex
sua quidditate) hat, hat es aus sich. Nun hat aber jedes
Ding, aufser Gott, ein „erhaltenes (acquisitum) Sein von einem

Andern". Folglich ist in Gott allein seine Existenz seine Natur
oder Wesenheit. In allen andern Dingen ist das Dasein neben

(praeter) der Quiddität, welche das Sein sich erwirbt (cui acqui-
ritur). Da nun die Quiddität, welche aus der Zusammensetzung
folgt, von den Teilen abhängig ist, so kann sie selber nicht sub-

sistieren in dem Sein, welches sie sich erwirbt, sondern
subsistent ist das Kompositum, das sogenannte Suppositum. Folglieh
ist die Quiddität des Zusammengesetzten nicht das, was ist,
sondern das wodurch Etwas ist, wie z. B. der Mensch durch
die humanitas Mensch ist. Allein die einfache Quiddität sub-

sistiert im Sein, das sie von Gott erhält, weil sie ihren Grund
nicht in irgendwelchen Teilen hat. Daher ist es die Quiddität
des Engels, wodurch auch das Sein selber, welches neben der
Wesenheit ist, subsistiert, und die Quiddität mit dem Sein ist
das was ist (et est id quod est), gleichwie die Bewegung es

ist, wodurch Etwas als in der Bewegung begriffen bezeichnet

wird. Auf diese Weise ist der Engel zusammengesetzt aus dem

Sein und dem was ist, oder aus: „quo est und quod est".
Darum heifst es im Buche über die Ursachen (propos. 9.), die

Intelligenz sei nicht blofs das Sein, wie die erste Ursache,
sondern in ihr sei das Sein und die Form, welche ihre Quiddität
ist. Und weil Alles, was ein Ding nicht aus sich hat, sondern

von einem Andern erhält, in der Möglichkeit oder in der Potenz

sich befindet bezüglich dessen, was es erhält, deshalb ist die
Quiddität wie die Potenz und ihr erworbenes Sein ist wie der
Akt. Folglich ist daselbst eine Zusammensetzung aus Potenz
und Akt."

In der Antwort auf den ersten Einwurf sagt der Doctor
Angelicus : „Nicht Alles, was im Praedicament der Substanz ist,
mufs eine zusammengesetzte Quiddität haben, wohl aber ist

9»



134 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

erforderlich die Zusammensetzung aus der Quiddität und
dem Sein. Denn die Quiddität jedes Dinges, das in eine

Gattung eingereiht ist, ist nicht das Sein desselben, wie Avi-
cenna (in sua Metaphys. tract. 8. cap. 4 seqq.) bemerkt."

Auf den vierten Einwurf erwidert S. Thomas: „Es wurde
im Artikel nachgewiesen, dafs der Engel Potenz und Akt hat,

aber nicht als Teile der Quiddität, sondern die Potenz
ist von Seite der Quiddität, und das „Sein" ist der
Akt derselben." Die 6. Objektion löst der englische Lehrer,
indem er sagt: „Die durchwegs einfache Form, die ihr Dasein

ist, wie die göttliche Wesenheit, von welcher Boethius spricht,
kann in keiner Weise Subjekt sein. Allein die einfach sub-

sistierende Form, die nicht ihr Dasein ist, kann vermöge ihrer
Möglichkeit (ratione possibilitatis), die sie hat, Subjekt sein."

Die Ansicht des hl. Thomas in diesem Kommentar zu den

Sentenzen ist, wie wir sehen, überaus klar und bestimmt. „Gott
hat nicht ein von einem Andern erworbenes Sein (esse

acquisitum)". „Was ein Ding vermöge seiner Quiddität, durch seine

konstitutiven Prinzipien hat, das hat es aus sich, und nicht

von einem Andern. „Jede Kreatur hat ein von einem Andern
erworbenes Sein." In allen andern Dingen ist neben (praeter)
der Wesenheit das Sein, welches der Wesenheit erworben wird
(cui esse acquiritur)." „Im Engel ist es die Wesenheit, wodurch
das Sein selber subsistiert." „Dieses Sein findet sich im Engel
neben der Wesenheit." „Die Quiddität mit dem Sein ist das
was ist." „Daher ist der Engel zusammengesetzt aus dem

Sein und dem was ist", gleichwie die Bewegung es ist, ge-
mäfs der man sagt, dafs Etwas in der Bewegung sei." „Jedes
Ding, das „ein Anderes" nicht aus sich hat, sondern von einem

Andern empfängt, ist im Verhältnis der Potenz zu dem, was es

empfängt. Daher ist die Quiddität selber die Potenz und das

erworbene Dasein derselben ist der Akt." Wer diese Stelle des

Doctor Angelicus ohne gegenteilige Voreingenommenheit liest,
dem ist es durchaus unmöglich, darin für den virtuellen
Unterschied einen Anhaltspunkt zu finden. Dazu reichen alle Gesetze



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 135

der Auslegungskunst nicht hin, will man dem Wortlaute nicht
einfach Gewalt anthun und einen neuen Sinn hineinlegen.

P. L. kennt diese Stelle ebenfalls.1) In welchem Sinne er
sie aber verstanden wissen will, zeigt er durch Sperrdruck an.

Er hat sich den Einwurf gemacht : „Gott ist einfach, jede Kreatur

zusammengesetzt. Nimmt man zwischen Wesenheit und Existenz
nicht einen realen Unterschied an, so bleiben einige Kreaturen,
weil sie keine andere Zusammensetzung als diese zulassen, ebenso

einfach wie Gott selber." Den Obersatz dieser Objektion gibt
P. L. zu, den Untersatz bestreitet er. Denn, sagt er: „Jedes
Geschöpf, sei es rein geistiger oder gemischter Natur, läfst noch

eine vielfache, sowohl physische als logische oder metaphysische
Zusammensetzung zu. Jedes Geschöpf ist physisch zusammengesetzt

aus dem Subjekte und den Accidenzen, das körperliche
auch noch aus Materie und Form; logisch aus der Natur und

Hypostase, aus Potenz und Akt. Soweit steht also jedes
Geschöpf von Gottes Einfachheit ab! Hierüber äufsert sich der
hl. Thomas etc." Nun führt der Herr Autor die obengenannte
Stelle des Doctor Angelicus an. Durch Sperrdruck hervorgehoben
sind die Sätze : „in deren Dégriffé das Sein nicht enthalten ist"
— „In deren Begriffe das Sein selber liegt; ja das Sein selber
ist deren Natur" — „Dieses Sein ist nicht von einem Andern",
denn was die Sache durch ihre Quiddität hat, das hat sie aus
sich etc. Jedem aufmerksamen Leser drängt sich die

Uberzeugung auf, dem Herrn Autor sei der virtuelle Unterschied ein

lur allemal eine ausgemachte Wahrheit. Von diesem Gesichtspunkte

aus mufs dann auch jede Sentenz des hl. Thomas erklärt
resp. gedeutet werden.

Ob der Unterschied resp. der Abstand Gottes von der
Kreatur ohne den realen Unterschied zwischen Wesenheit und
Existenz der Geschöpfe noch hinreichend gewahrt bleibe, werden
wir später noch zu erörtern Gelegenheit finden. Hier beschäftigt
uns nur die Art und Weise, wie P. L. diese Stelle des
englischen Lehrers für seine Ansicht, vom virtuellen Unterschiede,

Seite 46.



136 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.'

zu verwerten sucht. Das Hauptgewicht legt P. L., wie es

unzweideutig aus mehreren Aufserungen hervorgeht, darauf, dafs
S. Thomas bemerkt: das Sein der Geschöpfe sei von einem
Andern. Daraus folgt nach der Lehre des Doctor Angelicus,
so schliefst P. L., dafs das Geschöpf resp. die Wesenheit
desselben nicht in jeder Richtung einfach, sondern zusammengesetzt,
als aus zwei metaphysischen oder logischen Teilen bestehend

genannt werden könne. Nur insofern ist die Wesenheit der
Geschöpfe eine zusammengesetzte, in derselben ein, jedoch nur
virtueller, Unterschied anzuerkennen, als die Wesenheit nicht
aus sich, sondern durch ein Anderes, durch Gott ist. Gottes
Wesenheit hingegen ist aus sich, nicht von einem Andern. So

lautet die Sentenz des Herrn Autors. Wir müssen zunächst auf
die Argumentationsweise des hl. Thomas aufmerksam machen.
So oft nämlich der englische Lehrer erklärt, dafs Etwas von
einem Andern komme, sagt er das nie von der Wesenheit,
sondern immer nur vom Sein. Vom ersten seiner Werke
angefangen bis zum letzten schreibt der Heilige beständig: das

Sein habe das Geschöpf nicht aus sich, sondern von einem

Andern. Dafs die Kreatur ihre Wesenheit, oder das Wesenheitsein

von einem Andern habe, sagt der Doctor Angelicus nirgends.
Der Heilige t'afst also die Wesenheit der Geschöpfe unter einem

doppelten Gesichtspunkte auf: die Wesenheit als solche oder das

Wesenheit-sein; und das Dasein oder die Existenz dieser Wesenheit.

Eragen wir nach dem Grunde, wodurch die Kreatur das

Wesenheit-sein hat, so antwortet S. Thomas, dafs dieser Grund
ein innerer sei. Die konstitutiven Prinzipien jeder Wesenheit
bilden den Grund des Wesenheit-seins. Diese konstitutiven
Prinzipien sind auch der innere Grund für das Dasein des accidens

proprium, z. B. für das risibile im Menschen. Das Accidens-sein

hingegen hat jedes Accidens ebenfalls durch seine eigenen innern
konstitutiven Prinzipien. Eragen wir nun aber nach dem Grunde,

warum die Wesenheit existiert oder da ist, so erwidert uns der

englische Lehrer, dieser Grund sei für die Substanz und das

Accidens per accidens nicht ein innerer, sondern ein äufserer.

Wenn also P. L. das Wort von einem Andern (ab alio) be-



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 137

sonders betont und durch Sperrdruck hervorhebt, so müssen wir
dazu bemerken, dafs gerade darin ein Sophisma liegt. Die
Wesenheit der Kreatur ist von Gott, als der äufsern Ursache,
ebenso das Accidens proprium, die Existenz etc., kurz alles, was
das existierende Wesen besitzt. Denn alles das ist von Gott

geschaffen oder wenigstens mitgeschaffen. Allein, wie Ferra-
riensis mit Recht aufmerksam macht (in libr. 2um contr. Gent,

cap. 52), es ist etwas anderes zu sagen, die Wesenheit der

Kreatur habe eine hervorbringende Ursache; und etwas anderes,
die Wesenheit komme der Kreatur durch eine hervorbringende
Ursache zu. Hier haben wir die volle Bestätigung dessen, was
Ferrariensis sagt, durch den hl. Thomas. Wodurch hat das

Geschöpf seine Wesenheit? Durch sich selber, erklärt S. Thomas

an dieser Stelle. „Was ein Ding durch seine Quiddität
hat, das hat es nicht von einem Andern, sondern aus
sich." Dann ist diese Quiddität unerschaffen, nicht von Gott

hervorgebracht? Dies behauptet S. Thomas damit nicht, das

folgt aber auch nicht aus der Lehre des Doctor Angelicus. Das

Accidens proprium ist, wie wir schon bemerkt haben, von Gott

mitgeschaffen, es stammt folglich von einer äufsern Ursache her.

Trotzdem kommt es, nach dem englischen Meister, der Wesenheit

nicht durch eine äufsere Ursache zu, sondern es folgt per
naturalem resultantiam aus der Wesenheit selber. Die Existenz
der Geschöpfe, lehrt nun der Doctor Angelicus, kommt der

Wesenheit nicht durch eine innere,' sondern durch eine äufsere

Ursache zu. Und warum das? Weil das Geschöpf die Existenz
nicht durch seine Quiddität hat. Nichtsdestoweniger ist auch

die Existenz so gut wie die Wesenheit etwas Geschaffenes resp.
Mitgeschaffenes. Es können also, nach der Lehre des hl. Thomas,
mehrere Dinge zugleich von einer äufsern Ursache ihre gemeinsame

Abstammung, ihren gemeinschaftlichen Ursprung herleiten
und doch ist in dem einen Falle das Eine der innere Grund
des Andern, im andern Falle aber nicht. Das nämliche lehrt ja
S. Thomas auch von der Form als Grund des Seins der Materie,
und doch sind beide real unterschieden. Umsomehr mufs also

dieser Unterschied ein realer sein, wenn nach der Sentenz des



138 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Doctor Angelicus die Existenz überhaupt keinen innern, sondern

nur einen äufsern Grund hat, wodurch sie der geschaffenen
Wesenheit zukommt.

Auch das Wort: erworbenes Sein (esse acquisitum), welches
der englische Lehrer gebraucht, weist auf den realen Unterschied

hin. Ein erworbenes Sein ist doch ein Sein, das man
durch sich selber nicht hat. Zugleich setzt das Erwerben ein

Subjekt voraus, von welchem das Sein erworben wird. Das

Erworbene kann folglich nicht real identisch sein mit dem

erwerbenden Subjekte. Nun lehrt aber S. Thomas hier an dieser

Stelle, das Sein sei erworben (esse acquisitum) und die Wesenheit

sei das, was das Sein erwirbt (cui esse acquiritur). Sich
selber kann die Wesenheit nicht erwerben, darum mufs es etwas

von ihr real Unterschiedenes seio. Dies bestätigen auch die

nachfolgenden Worte des hl. Thomas: „und weil jedes Ding
das Etwas nicht aus sich hat, sondern von einem
Andern empfängt, in der Möglichkeit oder in der
Potenz sich befindet rücksichtlich dessen, was es von
einem Andern empfängt, deshalb ist die Wesenheit
selber wie die Potenz, und ihr erworbenes Sein ist
wie der Akt." Leider hat P. L. diese von uns gesperrten
Worte aus S. Thomas weggelassen. Der Herr Autor citiert die

Stelle des hl. Thomas wörtlich bis zu dem Passus: „des Buches

de causis". Dann aber bemerkt er: „und weiter unten endlich
schliefst S. Thomas : folglich besteht im Engel eine Zusammensetzung

aus Akt und Potenz". Dazwischen liegt eben der von
uns citierte Satz.

Wir sind nicht der Uberzeugung des P. L., dafs die

Erklärung des P. Suarez über die Zusammensetzung aus Potenz

und Akt so gut ausgefallen sei. P. Suarez schreibt nämlich :

Die Zusammensetzung aus dem Sein und der Wesenheit liegt
im Begriffe des geschaffenen Seienden, zufolge des Fundamentes,
welches sie im geschaffenen Seienden hat. Dieses Fundament
aber ist kein anderes, als weil die Kreatur nicht aus sich
selber aktuell existiert, sondern nur ein Sein in der Potenz

(esse potentiale) ist, das von einem Andern das Sein erhalten



Das "Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 139

kann. Daher kommt es, dafs die Wesenheit der Kreatur von
uns als etwas Potentiales aufgefafst wird, die Existenz aber als
der modus oder Akt, wodurch diese Wesenheit als aktuell
Seiendes konstituiert wird."

Die Zusammensetzung aus dem Sein und der Wesenheit
soll, nach P. Suarez, im Begriffe des geschaffenen Seienden liegen.
Wie kommen wir nun zum Begriffe des geschaffenen Seienden?
Auf Grund dessen, dafs die Kreatur nicht aus sich selber aktuell
existiert. Diese Erklärung besagt einfach idem per idem. Das

Seiende ist geschaffen, weil es nicht aus sich selber existiert,
und es existiert nicht aus sich selber, weil es geschaffen ist.
Wir gelangen gar nicht zum Begriffe des geschaffenen Seienden
aufser auf Grund des realen Unterschiedes zwischen Wesenheit
und Sein. Denn geschaffen ist jenes Wesen, welches das Sein

von einer äufsern Ursache hat. Von einer äufsern Ursache aber
kann es das Sein nur haben, weil das Sein nicht in den
konstitutiven Prinzipien der Wesenheit enthalten ist. Die Existenz
ist demnach „ein Anderes" als die Wesenheit des Geschöpfes.
Und weil sie „ein Anderes" ist als die Wesenheit, deshalb mufs
sie durch eine äufsere Ursache zur Wesenheit hinzukommen, mit
einem Worte, das Wesen mufs geschaffen werden. Der Begriff:
geschaffenes Seiende ist also nicht, wie P. Suarez meint, das

Fundament für unsere Unterscheidung, sondern er selber setzt

vielmehr schon einen andern als Fundament voraus, nämlich den

Begriff des realen Unterschiedes zwischen Wesenheit und
Existenz der Kreatur. Und darum ist die Wesenheit des Geschöpfes
für sich betrachtet ein potential Seiendes. Die Bestätigung dieser

Wahrheit finden wir im Beweisgange des englischen Lehrers.
S. Thomas geht, wie sein Erstlingswerk bezeugt, von der That-
sache aus: Die Existenz der Kreatur ist ein Anderes als deren

Wesenheit, d. h. sie ist von der Wesenheit real unterschieden.
Nachdem der Heilige diese Thatsache durch Beweise erhärtet
hat, stellt er die weitere Frage : Woher ist dann die Existenz?
Wo haben wir den Grund für die Existenz zu suchen? Nun
erst beweist S. Thomas, dafs dieser Grund ein äufserer sein
müsse. Jetzt gewinnen wir erst den Begriff der Schöpfung.



140 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

P. Suarez hat, den realen Unterschied leugnend, gar kein
Fundament für den Unterschied blofs unserm Verstände nach. Sein

Unterschied ist demnach nicht ein virtueller cum fundamento in

re, sondern rationis ratiocinantis schlechthin. Denn ist die
Existenz real identisch mit der Wesenheit, so hat das Geschöpf
erstere aus sich, durch seine konstitutiven Prinzipien. Was aber
ein Wesen aus sich hat, das hat es nicht von einem Andern.
Es ist also unerschaffen.1)

11. Avicehron (Avicembron Jbn Gebiral) war der
Ansicht, dafs die Engel eine Zusammensetzung aus Materie und
Form haben. Denn, meint Avicebron, wären sie Substanzen ohne

Materie, so könnte unter ihnen kein Unterschied platzgreifen.
Gegen diese Lehre wendet sich der hl. Thomas in einem Opus-

culum,2) indem er schreibt: ,,Kon enim oportet, ut, si substantiae

spirituales materia careant, quod ideo non distinguantur. Sub-

lata enim potentialitate materiae, remanet in eis potentia quae-
dam, inquantum non sunt ipsum esse, sed esse
participant. Nihil autem per se subsistens, quod sit ipsum esse,

poterit esse nisi unum solum, sicut nec aliqua forma, si separata

consideretur, potest esse nisi una. Inde est enim, quod ea,

quae sunt diversa numéro, sunt unum specie, quia natura speciei,
secundum se considerata, est una. Sicut igitur est una secundum

considerationem, dum per se consideratur, ita esset una secundum

esse, si per se subsisteret vel existeret. Eademque
ratio est de genere, per comparationem ad species, quousque
perveniatur ad ipsum esse, quod est communissimum. Ipsum

igitur per se subsistens est unum tantuin. Impossibile est igitur,
quod praeter ipsum sit aliquid subsistens, quod sit esse tantum.
Omne autem quod est, esse habet. Est igitur in quocun-
que, praeter primum, et ipsum esse, tamquam actus, et

*) Wir müssen nochmals aufmerksam machen, dafs die virtuelle
Zusammensetzung auch cum fundamento in re ein Wesen nicht zu einem

geschaffenen macht. Denn S. Thomas unterscheidet auch in Gott Wesenheit

und Existenz cum fundamento in re. Nichtsdestoweniger ist Gott das

unerschaffene Sein. Doch davon später.
2) Opusc. 15. de substantiis separatis cap. 8. contr. 4am rationem.



141

substantia rei, habens esse, tamquam rei potentia receptiva
hujus actus, quod est esse.

Potest autem quis dicere, id quod participât esse, secundum

se carens est illo, sicut superficies, quae nata est participare
colorem, secundum se considerata, est non color et non colorata?
Similiter igitur, id quod participât esse, oportet esse non ens.

Quod autem est in potentia ens, est participativum ipsius, non

autem secundum se est ens? Sequitur ergo quod habeat mate-

riam, quia ipsius esse receptiva est materia, ut supra dictum est.
Sic igitur omne, quod est post primum ens, quod est ipsum esse,

cum sit participative ens, habet materiam.
Sed considerandum est, quod ea, quae a primo ente esse

participant, non participant esse secundum universalem modum

essendi, secundum quod est in primo principio, sed particulariter,
secundum quemdam determinatum essendi modum, qui convenit

huic generi, vei huic speciei. Unaquaeque autem res adaptatur
ad unum determinatum modum essendi, secundum modum suae

substantiae. Modus autem umuseujusque substantiae compositae

ex materia et forma, est secundum f'ormam, per quam pertinet ad

determinatam speciem. Sic igitur res composita ex materia et

forma, per suam formam fit participativa ipsius esse a Deo, secundum

quemdam proprium modum. Invenitur igitur in substantia

composita ex materia et forma duplex ordo. Unus quidem ipsius
materiae ad formam; alius autem ipsius rei jam compositae ad

esse participatum. Esse enim rei non est neque forma
ejus, neque materia ipsius, sed aliquid adveniens rei
per formam. Sic igitur in rebus ex materia et forma composite,

materia quidem, secundum se considerata, secundum modum

suae essentiae, habet esse in potentia, et hoc ipsum est ei ex
aliqua participatione primi entis. Caret vero, secundum se

considerata, forma, per quam participât esse in actu secundum

proprium modum. Ipsa vero res composita, in sua essentia

considerata, jam habet formam esse, sed participât esse proprium sibi

per formam suam. Quia igitur materia recipit esse determinatum
actuate per formam, et non econverso, nihil prohibet esse ali-

quam formam, quae reoipiat esse in seipsa, non in aliquo



142 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

subjeeto. Non enim causa dependet ab effectu, sed potius econ-
verso. Ipsa igitur forma sie per se subsistens, esse participât
in seipsa, sicut forma materialis in subjeeto. Si igitur per
hoc quod dico „non ens" removeatur solum esse in actu, ipsa
forma, secundum se considerata, est non ens, sed esse par-
tieipans. Si autem „non ens" removeat non solum esse in
actu, sed etiam actum seu formam, per quam aliquid participât
esse, sic materia est non ens, forma vero subsistens, non est
„non ens", sed actus, qui est forma partieipativa ultimi actus,
qui est esse. Patet igitur, in quo differt potentia, quae est in
substantiis spiritualibus, a potentia, quae est in materia. Nam

potentia substantiae spiritualis attenditur solum secundum
ordinem ipsius ad esse; potentia vero materiae secundum
ordinem et ad formam et ad esse. Si quis autem utrumque
materiam esse dicat, manifestum est quod aequivoce materiam
nominabit.

Quintae1) vero rationis solutio jam ex dictis apparet. Quia
enim substantia spiritualis esse participât, non secundum suae
communitatis infinitatem, sicut est in primo principio, sed secundum

proprium modum suae essentiae, manifestum est, quod esse
ejus non est infinitum, sed finitum. Quia tamen ipsa forma non
est participata in materia, ex hac parte non finitur per modum,

quo finiuntur formae in materia existentes. Sic igitur apparet
gradus quidam infinitatis in rebus. Nam materiales substantiae
finitae quidem sunt dupliciter, scilicet, ex parte formae, quae in
materia recipitur, et ex parte ipsius esse, quod participant
secundum proprium modum, quasi superius et inferius finitae
existentes. Substantia vero spiritualis est quidem finita superius,

in quantum a primo principio participât esse, secundum

proprium modum; est autem aliquo modo infinita inferius,
in quantum non participatur in subjeeto. Primum vero princi-
pium, quod est Deus est omnibus modis infinitum."

Wie deutlich und ausführlich erklärt hier der Doctor Ange-
licus seine Ansicht über das Verhältnis der Wesenheit zum Dasein

D ib. contr. 5am ration.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 145

in den geschaffenen Dingen! Die Engel haben eine Potenz,
weil sie nicht das Dasein selber sind, sondern blofs an dem Sein
Anteil haben. Aufser dem durch sich selber Subsistierenden

(Gott), kann nichts subsistieren, was reines Dasein wäre. Alles
Andere hat das Sein. In jedem Geschöpfe ist das Sein der
Akt; die Substanz des Dinges aber ist die diesen Akt
aufnehmende Potenz. Das aus Materie und Form zusammengesetzte

Ding wird des von Gott verliehenen Seins teilhaftig
durch die Form, und zwar nach seiner eigenen Art. Daher
haben wir in diesen Dingen ein zweifaches Verhältnis ins Auge
zu fassen: das der Materie zur Form, und das der schon

zusammengesetzten Substanz zu dem Sein, an welchem sie Anteil
hat. Weder die Materie noch die Form selber ist das
Sein, sondern dieses letztere kommt durch die Form zur Sache

hinzu. Die Materie, für sich betrachtet, hat das Sein nur in der
Potenz, denn sie entbehrt der Form, durch welche sie an dem

aktuellen Sein Anteil hat. Es kann eine Form geben, die das

Sein in sich selber, nicht in einem Subjekte aufnimmt. Die
für sich subsistierende Form (Engel) hat an dem Sein Anteil
in sich selber, wie die materielle Form in einem Subjekte.
Wollen wir durch das Wort „Fichtseiendes" blofs das aktuelle
Dasein ausschliefsen, so ist die Form, für sich betrachtet, zwar
ein Fichtseiendes, aber sie hat Anteil an dem Sein. Schliefsen

wir mit jenem Worte nicht blofs das aktuelle Sein aus,
sondern auch den Akt oder die Form, durch welche das Ding an

dem Sein Anteil hat, dann ist die Materie ein Fichtseiendes;
die subsistierende Form aber ist keineswegs ein Fichtseiendes.
Die Form dieser Art ist vielmehr ein Akt, nämlich die Form,
welche Anteil hat an dem letzten Akt, dem Sein.

Es ist nicht möglich, noch klarer über eine Wahrheit sich

auszusprechen, als es hier vom englischen Meister geschieht.
Alle Vorbedingungen, um einen realen Enterschied zu
konstituieren, sind gegeben. Die subsistierende Form (Engel) ist nicht
reiner Akt, sondern sie ist auch Potenz, und zwar in Bezug auf
ihr Dasein, an dem sie teilnimmt. Für sich betrachtet ist sie

nicht Potenz, sondern Akt. Fur hinsichtlich des letzten



144 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Aktes, des Dasein, ist sie, an sich betrachtet, Potenz. Darum
ist in den Dörmen dieser Akt nur eine Potenz. Die materielle
nicht für sich bestehende Dorm hat ebenfalls nur eine Potenz,
nämlich in Rücksicht auf das Dasein. Pur sich betrachtet, ihrem
Wesen nach, ist sie Akt, aber ein Akt, der an dem letzten,
dem Sein, Anteil hat. Sie unterscheidet sich aber von der sub-

sistierenden Form dadurch, dafs letztere das Sein in sich, sie

selber hingegen das Sein in einem Subjekte aufnimmt. Die

Materie indessen ist zweifache Potenz. Zunächst ist sie in
der Potenz zur Form, dann aber auch zum Dasein, welches sie

durch die Form erhält. In den aus Materie und Form zusammengesetzten

Wesen ist weder die Materie noch die Form das Dasein.
Was ist dann das Dasein? Vielleicht das aus Materie und Form

zusammengesetzte Wesen? Rein. Das Dasein ist Etwas, das

zu dem aus Materie und Form zusammengesetzten Wesen
hinzukommt. Das Sein ist also ein Drittes, ist der letzte Akt,
wodurch Materie und Form zusammen existieren. In den

zusammengesetzten Dingen finden sich also drei Realitäten; in
den für sich subsistierenden aber deren zwei. Wer die
Argumentation des Doctor Angelicus aufmerksam verfolgt, dem kann

unmöglich der Gedanke sich aufdrängen, der Heilige habe damit
den virtuellen Unterschied im Auge. Dafs S. Thomas zwischen
der Materie und Form einen realen Unterschied setzt, unterliegt

gar keinem Zweifel. Run besteht aber, nach dem
englischen Lehrer, dasselbe Verhältnis auch zwischen Wesenheit
und Existenz, denn es kehrt in der Argumentation immer
derselbe Vergleich wieder. Wir haben keinen Anhaltspunkt dafür,
dafs S. Thomas vom realen Unterschiede zwischen Materie und
Form auf einmal übergehe zu dem virtuellen in dem Verhältnisse

zwischen Wesenheit und Dasein. In allen Geschöpfen
ist daher das Dasein der Akt, und die Substanz des Dinges ist
die diesen Akt aufnehmende Potenz. Es geht nicht an, dabei
an die objektive Potenz zu denken, weil der Doctor Angelicus
von den Dingen spricht, die sind, die existieren. Ramentlich gilt
dies von den für sich bestehenden oder subsistierenden Formen;
denn, sobald eine Form für sich subsistiert, existiert sie auch zu



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 145

gleicher Zeit, weil die Existenz auf die Wesenheit oder Form
folgt (consequitur). Damit ist aber dann auch das Abstrakte
ausgeschlossen. Unmöglich kann S. Thomas behaupten, die

konkrete, weil subsistierende, Form sei in der Potenz zum Dasein,
d. h. zum Abstrakten. Und wenn in den zusammengesetzten
Wesen weder die Materie, noch die Form, noch beide zusammen
das Dasein ausmachen, dieses vielmehr erst zu dem zusammengesetzten

Wesen hinzukommt, dann liegt es doch klar auf der

Hand, dafs das Wresen und seine Existenz real unterschieden
sein müssen.

P. Limbourg scheint dieses Opusculum des englischen Lehrers
nicht zu kennen. Wir haben unter seinen Citaten aus S.

Thomas vergebens nach dieser Stelle gesucht. In den thomi-
stischen Werken ist sie überall angegeben. Besonders
reichhaltig, wenn auch nicht immer ganz genau, doch immerhin sehr

empfehlenswert für Jedermann, der bei seinen Arbeiten S. Thomas

benutzt, ist die „Tabula aurea" des M. Petrus a Bergomo.1)

*) Die Quaestio aus S. Thomas ist, soviel wir gefunden haben, immer
richtig angegeben, der Artikel oder die „Responsio ad" hingegen manchmal

ungenau. Indessen führen die Citate dieses Autors stets auf die richtige

Spur im hl. Thomas selber und erleichtern so jedem die Mühe des

langen Suchens.


	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

