
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Rubrik: Polnischer Literaturbericht

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLNISCHER LITTERA.TURBERICHT.

1. Dr. F. Chlapowski : ,.üie Umwandlungen in den Evolutions-
theorieen" in Przeglqd powszechny. Krakau. 1887. Heft 12.

Die Urzeugung im Sinne der Materialisten ergibt sieh nicht aus dem
Gesetze von der Erhaltung der Kraft und widerspricht den bisherigen
Erfahrungen und den Naturgesetzen ; sie ist sogar ein unlogisches Postulat.
Die Transformationspolygenesis begünstigt die natürliche Systematik nicht, im
Gegenteil kann sie sich als eine Rückkehr zur Stabilitätstheorie der Arten
darstellen. Hierauf entwirft der Verfasser ein treues Bild der Umgestaltungen,

welche die Hypothesen der Anhänger Darwins, Wallaces und Häckels
erlebt haben, indem die einen (z. B. Urzeugung) sich als falsch oder (z. B.
die natürliche Zuchtwahl, Monogeuesis) als unzulänglich erwiesen haben,
die anderen (z. B. Paläontologie), welche den ersteren zu Hilfe kommen sollten,
zu einer natürlichen klaren Klassifikation durchaus nicht führen.
2. Wl. 31. Debicki:

' a) „Niesmiertelnosé cztowieka jako postulat fdozoßczny przyrodo-
znawstwa." Die Unsterblichkeit des Menschen als ein philoso-
sophisches Postulat der Naturwissenschaft. Warschau 1887.

Die Unsterblichkeit der Seele wird aus dem Gesetze von der Erhaltung
der Kraft abgeleitet. Über den Begriff des Todes und die Existenzweise
der Seele nach ihrer Trennung vom Leibe hat der Verfasser eine originelle
Ansicht.

b) „Mysl i stowo. Logika i gramatyka", Gedanke und Wort. Logik
und Grammatik. Warschau 1887.

Es läfst sich nicht behaupten, der Gedanke könne ohne Wort gar
nicht existieren ; beide entstehen für sich, abgesondert, und entwickeln sich
nach ihrer eigenen Art und Weise. Der Begriff entsteht nicht durch das
Wort, sondern umgekehrt; es ist also nicht wahr, was viele Gelehrte mit
Hobbes sagen: „Homo animal rationale, quia orationale."

Es ist auch nicht richtig, wenn man sagt, die Menschensprache sei
nnr eine Einverleibung der Logik, und die Grammatik sei, dem entsprechend,
nur die angepafste Logik; also ist das Streben nach der Pestsetzung der
grammatischen Regeln mit Hilfe der Logik vergeblich. Die Grammatik ist
nicht logisch, d. h. ihre Regeln stützen sich nicht auf unerschütterliche
logische Grundsätze, wenn sie auch nicht unlogisch ist, da der durch
Jahrhunderte gepflegte Volksgebrauch als norma loquendi nicht unlogisch sein
kann.
3. Dr. J. z. W. „Die Lebenserscheinungen angesichts der

neuesten philosophischen Richtungen" in Kronika rodzinna.
Warschau. J. 1887. Mai Nr. 10. S. 289 ff. Juni Nr. 12. S. 361 ff.

Das Leben läfst sich nicht aus physikalischen und chemischen
Prinzipien erklären, wenngleich die vegetativen Erscheinungen sich mannigfach
an physikalische und chemische anschliefsen. Die künstlich hergestellten
organischen Substanzen, welche nach früherer Annahme sich nur unter dem
Einflüsse der Lebenskraft im Organismus bilden, beweisen nichts gegen ein
besonderes, nach Zwecken wirkendes, über den Stoffen stehendes Prinzip;
diese künstliche Synthese ergab nur solche Substanzen, welche vom
Organismus ausgeschieden werden, nachdem sie bereits verbraucht und leblos



124 Polnischer Litteraturhericht.

sind. Noch weniger lassen sich die Geisteserscheinungen physikalisch und
chemisch erklären, man mufs also immer 3 wesentlich unterschiedene Welten
annehmen: die des leblosen Stoffes, der lebendigen Wesen und des Geistes.
Jede entwickelt sich und schreitet fort nach eigenen Gesetzen; alle hängen
auf das innigste zusammen, ergänzen sich gegenseitig, sind aber nicht
identisch.
4. X. Langer:

a) „Über die Offenbarung" in Przegl. powsz. 1887. Heft 1. 4.
Nachdem d. V. den Beweis für den Satz: fides est rationale obsequium

schon früher hat vorangehen lassen (s. Jahrb. 2. Bd. S. 132.), stellt er
sich hier die Frage, 1. ob die göttliche Weisheit einem geschaffenen Geiste
unzugängliche Wahrheiten verborgen hält; und wird diese Frage bejaht, 2. ob
Gott den Menschen über dieselben belehren kann; 3. ob der Mensch
überhaupt, und inwiefern er imstande ist, diese Wahrheiten einzusehen? —
Bei gründlicher Erörterung werden die 2 ersten Fragen schlechthin bejaht,
und die 3. dahin beantwortet: wir erkennen blofs die Thatsache eines
Geheimnisses — quod sit, — seilen aber nicht ein, was die gegebene
übernatürliche Wahrheit an sich ist — quid sit —, es ist also immer eine
cognitio in aenigmate. — Ob aber Gott all e Wahrheiten offenbaren kann,
darüber kann der Philosoph kaum eine zuverlässige Auskunft geben
Wozu dann die Offenbarung? Dieselbe ist dem Menschengeschlechte nützlich
und — die natürlichen, die Religion und Sittlichkeit betreffenden Wahrheiten

nicht ausgenommen — sogar notwendig.
b) „Die Wunder und ihre Bedeutung in der Geschichte

der Offenbarung." Ebda. 1887. Heft 6. IL Ebda. 1888.
Heft 2. 3.

Ob Gott eine Offenbarung gegeben hat, ist eine quaestio facti; wie
sich aber der Mensch der Thatsache der Offenbarung versichern kann, ist
eine quaestio iuris; der Verfasser bespricht die letztere. Die Kennzeichen
der göttlichen Offenbarung — criteria revelationis seu motiva credibilitatis —,
die objektiv und subjektiv aufgefafst werden, beweisen, dafs sie eine
göttliche ist. Die objektiven müssen derart sein, a) dafs sie keine endliche
Macht hervorbringen könnte; b) dafs der göttliche Charakter für jede
kreatürliche Vernunft leicht zu erkennen wäre; sie müssen also ein Ausflufs
solcher göttlichen Eigenschaften sein, welche ausschliefslich göttliche
Vollkommenheit sind. Da diese aber die Allmacht und Allweisheit ausmachen,
so mufs die Wirklichkeit der Lehre Gottes bezeugt werden durch Wunder
und Weissagungen. Dieselben sind a) möglich; b) lassen sich leicht von
den Wirkungen der Natur unterscheiden, c) haben einen Wert des
göttlichen Siegels. Da aber jedes Wunder eine äufsere, in die Sinne fallende,
aber übernatürliche, das Vermögen der Natur übersteigende Wirkung ist, so
fragt es sich, ob wir über die Thatsache des Wunders und über die
Unzulänglichkeit der Naturkräfte zu seiner Hervorbringung, eine Gewifsheit haben
können? Jeder nüchterne Philosoph mufs diese Frage bejahen. — Es wird
nun der Zweck der Wunder und ihr Zusammenhang mit der geoffenbarten
Lehre einer Untersuchung unterzogen. Nach dem Verfasser hat der
Gottmensch Wunder gethan, damit Ihm die Menschen glauben, nicht aber, um
die Aufmerksamkeit auf seine Lehre zu richten; die Wunder beweisen
unmittelbar nicht, dafs die geoffenbarte Lehre wahr ist, sondern dafs sie von
Gott kommt; dafs sie aber an sich wahr ist, ergibt sich ex veracitateDei
loquentis. — Eine Widerlegung mehrerer Einwände, welche gegen den
dargelegten Zweck der Wunder erhoben werden können, schliefst die ganze
Abhandlung ab.



Polnischer Litteraturbericht. 125

5. X. M. Morawski:
a) Celoicosc w naturze." Studyum przyrodniczo-filoczoficzne: „Die

Zweckmässigkeit in der Natur". Eine naturphilosophische Studie.
Krakau 1887.

Die naturwissenschaftliche Methode ist ebensowenig rein induktiv,
wie die Vernunft nur eine untergeordnete Thätigkeit, die des Vorall-
gemeinerns, ist. Mit Hilfe dieser Methode will auch der Verfasser die
Sache der Zweckmäfsigkeit untersuchen. Zwei Prägen sind es, die er
zu behandeln hat: 1. Ob eine zweckmäl'sige Ordnung in der Natur
existiert 2. ob diese Ordnung ein Beweis der Zielstrebigkeit ist oder
anders erklärt werden kann? — Nachdem der Verfasser zuvor den Begriff
der Zweckmäfsigkeit und Zielstrebigkeit erörtert, beschäftigt er sich in
den drei ersten Kapiteln mit der Zusammenstellung der Thatsachen, welche
die Zweckmäfsigkeit darthun. Zeigt sich diese wenn auch nur in einer
Gruppe der Thatsachen, so reicht dies schon hin, um ihr Vorhandensein
zu begründen, widrigenfalls müfste man behaupten, sie sei zufällig
zustande gekommen; dies verbietet aber eine wahre wissenschaftliche Methode.
Die Vermutungen der Ateleologie beginnen gewöhnlich dort aufzutauchen,
wo das exakte Wissen sich abschliei'st. Die fortschreitende Wissenschaft
überzeugt uns immer mehr, dafs alles in der Natur völlig begründet und
von einem Gedanken beherrscht ist. Im IV. Kap. sagt der Verfasser, dafs
auch die Evolutionstheorie der Teleologie nicht widerspricht; dafs eine
stufenweise fortschreitende Vervollkommnung der organischen Welt, wenn
sie auch thatsächlich wäre, am besten beweisen würde, dafs in alle dem
ein tiefer Grund verborgen liege. — V. Kap. Die Vernunft, die nach einem
Ziele strebt, darf nicht innerhalb, sondern aufserhalb der Natur existieren.
Im VI. Kap. verteidigt d. V. den Anthropocentrisinus; ohne die Bewohnbarkeit

anderer Himmelskörper zu leugnen, spricht er sich dafür aus, dafs
die Zweckmäfsigkeit der Welt ohne diese Annahme bestehen kann. Jm
VII. Kap. wird das Verhältnis Gottes zu. dem Begriffe der Teleologie
behandelt, und der physiko-teleologische Gottesbeweis einer eingehenden
Prüfung unterzogen; d. V. erklärt sich entschieden gegen die Verbindung
des genannten Beweises mit dem ontologischen, wie es eben Kant gethan
hat. VIII. Kap. Der höchste Zweck der Welt mit Einschlufs des Menschen
kann nur das Gute sein. Im IX. Kap. sind die letzten Polgen der Teleologie

und zwar das Verhältnis der Vorsehung Gottes zu der in der Welt
herrschenden Ordnung erörtert. Die diesbezügliche Ansicht des Verfassers
lautet dahin: „Indem Gott den ursprünglichen Zustand der Welt bestimmte,
hatte Er vor Augen nicht nur die Summe der Wohlthaten, die Er den
Menschen erweisen, und die Summe der Leiden, mit der Er sie in der Zeit
züchtigen wollte, sondern auch die einzelnen Sünden der Völker und Einzelwesen,

die Er auf dieser Welt bestrafen, und Verdienste, die Er mit einem
irdischen Glücke zu belohnen, und Gebete, die Er in der Zeit zu erhören
sich vornahm. Alle diese Momente hat Gott berücksichtigt, — dafs ich
mich so ausdrücke — in die Berechnung dieser ursprünglichen Ausgleichung
der Schöpfung eingezogen Und wenn folglich diese materielle Welt
die Keihe ihrer Veränderungen und Erscheinungen nach ihren notwendigen
Gesetzen entwickelt und in entsprechenden Zeitmomenten ein richtiges
Verhältnis zu der sittlichen AVeit aufweifst, so ist es kein scheinbares
Verhältnis, auch nicht einmal eine zufällige Berührung, sondern eine
Ausführung der Beschlüsse Gottes und Folge der sittlichen Ursachen".
(S. 190).



126 Polnischer Litteraturboricht.

b) „0 zioiqzku sztuki zmoralnoscia." Über den Zusammenhang der
Kunst mit der Sittlichkeit. Krakau 1887.

Da die Kunst und Sittlichkeit sich vielmal berühren, so entsteht
zunächst die Frage : I. wie ihr Zusammenhang aufzufassen, ob eine
Abhängigkeit der Ästhetik von der Sittlichkeit festzustellen ist oder nicht,
II. wie diese Ab- oder Unabhängigkeit sich bethätigen soll? Ad I. D. V.
bringt die Gründe : a) der Ästhetiker, welche dafür sprechen, dafs die
Kunst selbständig, sich selbst Ziel ist, ihre eigenen Gesetze hat: was auch
die Geschichte zu bestätigen scheint ; b) der Moralisten, welche das
Gegenteil von dem darthun; nämlich: «) die Kunst mufs als eine menschliche
That (actus liumanus) dem Gesetze der Sittlichkeit unterworfen sein; /?) sie
existiert für die Menschheit, zum Besten der Gesellschaft, sie soll also nach
einem höheren Ziele und Gute streben. Die Behauptung, dafs sie selbst
Ziel ist, hat eine nur relative Bedeutung, sonst schrieb man ihr eine göttliche

Vollkommenheit zu. Die Kunst soll nicht die Moral predigen, sondern
selbst sittlich sein. Wenn die falschen Religionen die Kunst verdammten
oder schädigten, so ist dies ein neuer Beweis dafür, dafs die Vernunft,
sich selbst überlassen, auf Abwege gelangt. — D. V. bekennt sieh weder
zu der einen noch zu der anderen Partei, er sucht auch keinen Kompromil's,
sondern wählt einen dritten Weg, den der Synthese : „Es mag die Kunst
unabhängig sein und sich nur von eigenen Gesetzen — den des Schönen
— regieren lassen; dahin gehört aber auch das ethische Gesetz, und die
Sittlichkeit ist eine der wesentlichsten Forderungen der Ästhetik." Dieses
beweist d. V., indem er die Natur des Schönen und Guten näher
untersucht. Ad II. Die Kunst fördert die Sittlichkeit der Menschen dadurch,
dafs sie: 1. selbst sittlich ist, 2. „die Leidenschaften reinigt" (Aristoteles),
8. die Menschheit „humanisiert". Also ist die Kunst eine Mitarbeiterin der
Sittlichkeit, und die letztere eine und zwar die schönste der Künste.

6. Dr. St. Pawlicki: „Die Psychologie des Kindes in den drei
ersten Jahren seines Lebens" in Przegl. pol. Krakau. 1888.
Heft IX. (Bd. 87. Nr. 261).

Die Seele eines Kindes im Mutterschofse nimmt dumpfe Eindrücke
auf und empfindet sie bewufstlos ebenso, wie ein in einen tiefen Schlaf
versunkenes Wesen. Im vierten Monat erfährt sie die Empfindung der
Kälte und des Antastens, doch die sinnlichen Fähigkeiten entwickeln sich
noch nicht. Die ersten Eindrücke auf der Aufsenwelt sind höchst
unangenehm. Das erste Wohlbehagen aber spiegelt sich auf dem Gesichte des
Kindes ab, wenn es an der Brust zu saugen anfängt, von nun an
beherrschen es abwechselnd Freuden und Leiden. Das Kind nimmt zwar nach
seiner Geburt nichts wahr, aber sein Auge ist schon gegen das Licht empfindlich,

so dafs ein plötzlicher Übergang von einer Finsternis zur Helle auf
dasselbe unangenehm einwirkt; ist aber dieser Übergang ein langsamer, so
ist das Licht erwünscht. Schon nach 2 Wochen sieht sich das Kind nach
einem Lichte um, aber erst im 3. Lebensjahre fängt es an, die Farben zu
unterscheiden und zu benennen. Die Erfahrung bestätigt meist die Theorie
von Dr. Magnus, wenn auch nicht ihre übertriebenen Konsequenzen, welche
d. V. mifsbilligt. Allerdings ist die Netzhaut des Kindes nicht fähig die
chromatischen Eindrücke zu empfinden, aber sie gewinnt diese Fähigkeit
mit der Zeit und gelangt zur Bestimmung des Äbstandes eines
Gegenstandes. Daneben bemerkt d. V., wie die Verwunderung, welche der
Ausgangspunkt der Philosophie sein soll, in der Seele des Kindes entsteht, und
wie letzeres, bevor es zu sprechen gelernt hat, zur Kenntnis des Kausalitätsgesetzes

gelangt. Es folgt die Darstellung der Entwickelung des Gehör-



Polnischer Litteraturhericht. 127

sinnes. Bereits seit dem vierten Tage zeigt das Kind, dafs es hört. Die
Empfindung für die Stimme und Töne nimmt mit jedem Tage zu, so
dafs nach sechs Wochen Zufriedenheit und Neugier erwacht, die Musik zu
gefallen anfängt. Im siebenten Vierteljahre hegleiten die Kinder die Musik
oder einen Gesang, obwohl unter Hervorbringung der schrecklichsten Töne.
Ohne die andern Sinne zu erwähnen, schliefst d. V. mit einer Bemerkung
über die Entwickelung des Selbstbewufstseins. Daraus folgert d. V., dafs
das Denken und die Bildung der Begriffe früher vor sich geht als die
Sprache. Aus alledem ergibt es sich, dafs die psychologischen Forschungen
die alte Aristotelische Lehre über den intellectus vollends bestätigen.

Przemysl (in Galizien) den 12. Mai 1888. P. Rawski.

Corrigenda: Jahrb. 2. Bd. S. 183. 8. soll man lesen: Ebda 1885. Heft 1.
3. 4. 5. 6. 9. 10. Zeile 14 v. o. ist zu lesen: der wahre
Fortschritt statt d. w. Philosoph.


	Polnischer Literaturbericht

