
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Studien zur Philosophie der patristischen Zeit

Autor: Grillnberger, P. Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


pÂ- p & BP À «jn À MÄ A »A A BP A {B/3 A A» A bp A BP A A BP A B

«^5» «^5» *^Ç» *7p» Vga Vga «^5» Vga Vga tga Vga «^Ç» «/£»

STUDIEN
ZUR PHILOSOPHIE DER PATRISTISCHEN ZEIT.

Von

P. OTTO GRILLNBERGER,
KAP1TULAR DES STIFTES WITHERING.

I.

Der Octavius (les M. Minucins Felix, keine heidnisch-
philosophische Auffassuny des Christentums.

Mrnucius Felix ist eine der glänzendsten Erscheinungen unter
den Schriftstellern der christlichen Zeit. Ein vortrefflicher Kenner
der griechischen und römischen Litteratur, ein Freund ihrer
klassischen Form, ein Redner von gröfster Gewandtheit und
Anmut, ein Mann von feinster Urbanität ist er in hervorragendem
Mafse geeignet, unsere Aufmerksamkeit auf sich zu lenken.
Diese mufs aber noch steigen, wenn wir bedenken, dafs sein
Schaffen in eine Zeit fällt, welche sich uns für die Entwicklung
der Kirche als einen Wendepunkt darstellt, in die Zeit, in
welcher das Christentum den Kampf mit dem Heidentume auf
dem Felde litterarischer Thätigkeit aufnahm, und dafs vielleicht
er es war, der in der abendländischen Kirche zuerst auf diesem
Gebiete die Kräfte seines Geistes zum Dienste seines Glaubens
kehrte (s. die Litteratur über die Abfassungszeit des Octavius
bei Fr. Wilhelm, De Minucii Felicis Octavio et Tertulliani Apolo-
getico, Breslauer philolog. Abt. IL 1887, S. 1 f.).

So kann uns denn die Anschauung nicht gleichgiltig sein,
welche von R. Kühn in seiner Inaugural-Dissertation (Leipzig 1882)
vorgetragen worden und durch den Titel derselben hinlänglich
gekennzeichnet ist: „Der Octavius des Minucins Felix, eine
heidnisch-philosophische Auffassung vom Christentum." Diese



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 105

Ansicht einer genauen Prüfung zu unterziehen, soll deshalb die
Aufgabe der nachfolgenden Erörterung bilden.

Zunächst nun sieht R. Kühn (a. a. 0. S. 22 ff.) den
heidnischen Philosophen in XVI 5 quoniam meus frater erupit,
aegre se ferre, stomachari, indignari, dolere, inlite-
ratos, pauperes, inperitos de rebus caelestibus dispu-
tare, sciat omnes homines sine dilectu aetatis, sexus,
dignitatis rationis et sensus capaces et habiles procrea-
tos nec fortuna nanctos, sed natura insitos esse sapien-
tiam. Und in der That, wer wollte hier nicht in mancher
Beziehung an die heidnische Philosophie, im besonderen an die
Stoa, erinnert werden? Stoisch ist ja das Erkenntnisprinzip:
sensus et ratio, sinnliche Wahrnehmung und aus derselben
schliefsende Vernunft (vergl. E. Zeller, Die Philosophie der
Griechen III,3 1, S. 76). Stoisch ist ferner die insita natura
sapientia. „Sind sinnliche Wahrnehmung und Denkvermögen
die Organe zur Aufnahme der Wahrheit, so ist insita natura
sapientia die durch jene eindringende Wahrheit, welche hier
ihrer Möglichkeit nach als allen Menschen eingepflanzt gedacht
wird. Man erkennt darin die stoischen oder xoival
EvvoiuL, Vorstellungen, die, weit entfernt, für angeboren gehalten
zu werden, dennoch durch die sinnliehen Erfahrungen und
daraus gemachten Schlüsse zum Teile von selbst (<xvejict£%i>7]-
rcog) im menschlichen Geiste entstehen und darinnen verbleiben
als ein oft ungemerkter Wahrheitsfond. Selbst die höchsten
Ideen, die des Guten und der Gottheit, fanden auf diese Weise
zum Menschen ihren Eingang. Ein solcher Wahrheitsfond ist
obige insita sapientia. Sie kann vermöge der Natur unseres
Denkens von allen gleichmäfsig aus der Erfahrung abgeleitet
werden und ist sonach potentiell mit jener natürlichen Denkanlage
zugleich gegeben" (Kühn a. a. 0. S. 3 f.; vgl. Zeller a. a. 0.
III, 1, S. 75). Stoisch ist endlich der Dogmatismus, mit welchem
Minucius sein Erkenntnisprinzip ohne allen Beweis von dessen

Richtigkeit hinstellt. Und wir wollen gerne zugeben, dafs diese
Anklänge an die Stoa nicht zufällige seien, sondern eine that-
sächliche Abhängigkeit angenommen werden müsse (vgl. E. Behr,
Der Octavius des Minucius Felix in seinem Verhältnis zu Ciceros
Büchern de natura deorum, Gera 1870, S. 2 ff'.). Dafs aber
Minucius das Christentum verleugne, kann deshalb nicht
behauptet werden. Sensus et ratio, was ist denn schliefslich
das anderes als sensus et intellectus der scholastischen
Philosophie (vgl. Liberatore, Die Erkenntnistheorie des hl. Thomas
Mainz 1861 [übersetzt von K. Franz], S. 238 ff.)? Diese



106 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

verdient aber doch wohl den Namen „christlich". Wie 'seine

Erkenntnistheorie, mufs auch seine Lehre von der insita natura
sapientia als christlich betrachtet werden; denn diese ist nur
eine Folge von jener. Dafs er sich endlich keine Mühe nimmt,
die Richtigkeit seines Erkenntnisprinzipes nachzuweisen, mag
allerdings dem Philosophen nicht besonders Ehre machen, den
Christen trifft das jedoch nicht.

Heidnisch - philosophische Anschauungen erblickt R. Kühn
(a. a. 0. S. 24) auch in XVII 1 — 3 nec recuso, quod Cae-
cilius adserere inter praecipua conisus est, hominem
nosse se et circumspicere debere, quid sit, unde sit,
quare sit: utrum elementis concretus an concinnatus
atomis, an potius a Deo factus, formatus, animatus.
quod ipsum explorare et eruere sine universitatis in-
quisitione nonpossumus, cum ita cohaerentia, conexa,
concatenata, sint, ut nisi divinitatis rationem diligenter
excusseris, nescias humanitatis, nec possis pulchre
gerere rem civilem, nisi cognoveris hanc communem
omnium mundi civitatem, praecipue cum a feris beluis
hoc ditferamus, quod i 11 a prona in terramque vergen-
tia nihil nata sunt prospicere nisi pabulum, nos, quibus
vultus erectus, quibus suspectus in caelum datus est,
sermo et ratio, per quae Deum adgnoscimus, sentimus,
imitamur, ignorare nec f'as nec licet ingerentem sese
oculis et sensibus nostris caelestem claritatem: sacri-
legii enim vel maximi instar est, humi quaerere quod
in sublimi debeas invenire. Er vergleicht damit die Worte
des Stoikers Baibus (Cicero, De nat. deor. II 56, 140): ad hanc
p rovidentiam naturae tarn diligentem tarn que sol lex te m

adiungi multa possunt, e quibus intelligatur, quantae
res hominibus [a diis] quamque eximiae tributae sint:
quae primum eos humo excitatos celsos et erectos
constituit, ut deorum Cognitionen! caelum intuentes
capere posse'nt. sunt enim e terra homines, non ut in-
colae atque habitatores, sed quasi spectatores supe-
rarum rerum atque caelestium, quarum spectaculum
ad nullum aliud genus animalium pertinet. Möglich, ja
wahrscheinlich nun, dafs Minucius diese stoische Lehre vor
Augen hatte. Wenn er sie aber zu der seinen gemacht, so hat
er sich dadurch keineswegs in Gegensatz zum Christentume
gestellt. Denn wir treffen sie bei vielen Kirchenvätern. So
lesen wir bei Lactantius (De opif. Dei VIII): cum igitur
statuisset Deus ex omnibus animalibus solum hominem



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

facere caelestem, cetera universa terrena, hunc ad
caeli con templationem rigidum erexit bipedemque
constituit, scilicet ut eadem spectaret, unde illi origo
est, i 11 a vero depressit ad terram, ut, quia nulla his
inmortalitatis exspectatio est, tote corpore in humum
proiecta ventri pabuloque servirent. Ebenso lehren
Hieronymus (Ep. III), Clemens von Alexandrien (Pädag. III 1),
Theodoret (De provid. or. III), Gregor von Eyssa (De hom.
opif. VIII), Chrysostomus (De provid. or. I). Möglich, ja
wahrscheinlich auch, dafs Minucius in der Methode der Forschung
die Stoiker nachahmte. Denn es ist ganz richtig, was Kühn
(a. a. 0. S. 25) bemerkt: „Das Weltall erscheint diesen als ein
streng geordneter Organismus, ein orna tus (xoö/iog), eine
communis omnium civitas. Wie nun im klassischen Staate
die Stellung des einzelnen sich wesentlich bestimmte nach seiner
Stellung zum Staate, so wird auch der Mensch seinem Wesen
nach nicht anders erkannt als aus dem Zusammenhange heraus,
worin er als notwendiges Glied eingefügt steht. Man sieht, die
altklassische, speziell römische Staatsanschauung ist bei den
Stoikern wie bei Minucius übertragen auf das Weltall. Wird
dort der Mensch lediglich zum Staatsbürger, so hier zum
Weltbürger. Der altklassische Partikularismus erweitert sich zum
Kosmopolitismus." Allein auch hier bewegt sich Minucius auf
einer Dahn, welche dem Christen nicht verboten ist. Es läfst
sich wenigstens nicht einsehen, wie sie zu Ergebnissen führen
könnte, die mit dem Christentume nicht im Einklänge stehen.
Ja, ist nicht sie allein es, auf welcher man zu einer befriedigenden
Antwort auf die Frage: homo unde sit, quare sit zu
gelangen imstande ist? Und die Frage: homo quid sit, wird
sie wohl eine vollständige Lösung finden können, wenn die
Wissenschaft den Menschen allein in Betracht zieht? Was aber
vernünftig ist, das ist auch christlich. Dafs sich ferner der
Kosmopolitismus, wie Minucius ihn predigt, mit dem Christentume
sehr gut verträgt, lehren uns die Kirchenväter. So schreibt der
Verfasser des Briefes an Diognet (397 B) von den Christen :

fisrsyovOt jtavxmv mg jtoXlxai xai jcdvü- vno/iévovOiv mg
givor jcäöa givrj jcaxçîg hoxiv avxmv xai xäoa JtarQiç givrj.
Ähnlich Clemens von Alexandrien (Strom. I 4), Basilius (Ep.
XLI ad Maxim.), Tertullian (Apolog. XXXVIII; vgl. H. Winckler,
Ein Beitrag zur Geschichte des Stoicismus, Leipzig 1878, S. 34 If.).
Indes die fragliche Stelle soll doch etwas Unchristliches
enthalten. Aus der Zusammenstellung von universitas und
divin itas gehe nämlich hervor, dafs Minucius „die Gottheit stoisch-



108 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

pantheistisch in die Welt hineinziehe" (Kiihn a. a. S. 26).
Gesetzt nun, das sei richtig, wie läfst, sich damit XVIII 7 in
Einklang bringen: tu in caelo summam maiestatem di-
vidi credas et scindi veri illius ac divini imperii
totam potestatem, cum palam sit parentem omnium
Deum nec principium habere nec terminum, qui nati-
vitatem omnibus praestet, sibi perpetuitatem, qui ante
mundum fuerit sibi ipse pro mundo: qui universa,
quaecumque sunt, verbo iubet, ratione dispensât, vir-
tute consummat? Das ist doch offenbar christlich. Kühn
(a. a. 0. S. 26) selbst gesteht dies zu. Was thut er aber?
Er glaubt an einen Widerspruch in der religiösen Anschauung
des Minucius. Ist aber ein solcher denkbar? Eine auch nur
oberflächliche Betrachtung des Octavius drängt uns zur Antwort:
nein. Wir würden uns also, wollten wir nicht kritiklosem
Konservativismus huldigen, zur Annahme genötigt sehen, in XVII 2

oder XVIII 7 sei die Überlieferung getrübt worden. Und wir
würden vor dieser Annahme umsoweniger zurückschrecken, als
der neueste Herausgeber des Octavius, Am. Bährens, ganz treffend
bemerkt (M. Minuoii Felicis Octavius, Leipzig 1886, S. III f.):
omnium vel foed issimarum corruptelarum quasi quen-
dam thesaurum iure possis vocare huius libelli textum.
Wofür wir uns aber zu entscheiden hätten, für die Trübung von
XVII 2 oder jene von XVIII 7, darüber kann ein Zweifel nicht
obwalten. Das Verderbnis wäre in XVII 2 zu suchen. Denn, um
von anderem zu schweigen, ist XVIII 7 durch den Nachahmer
des Minucius (vgl. D. Blondel, Ecclaircissements familiers de la
controverse de 1' Eucharistie, Quevilly 1641, S. 119; J. Daillé,
Lettre à M. Le Coq de la Talonnière, Charenton 1660, S. 92;
J. D. van Hoven, Ep. ad Gerh. Meermann 1766 [abgedruckt in
Lindners Ausgabe von 1773, S. 261 ff.]; Eöfsler, Bibliothek der
Kirchenväter, Leipzig 1777, III, S. 2; Meier, De Minucio Feiice
commentatio, Zürich 1824, S. 7 ff.; Niebuhr, Kl. Schriften II,
S. 56; K. Hören, Minuciana, Bedburg 1859, S. 10 ff.; A. Ebert,
Abh. der kgl. sächs. Ges. d. Wiss. philolog.-hist. KL, Leipzig
1868, S. 319 ff, Gesch. der Liter, des Mittelalters im Abendlande,

Leipzig 1874, I, S. 24; Alzog, Handbuch der Patrologie,
8. Aufl., Ereiburg 1876, S. 162 f.; X. Bonwetsch, Die Schriften
Tertullians nach der Zeit ihrer Abfassung, Bonn 1878, S. 21 ff;
E. Ludwig, Burs. Jahresber. XIV 1878, S. 117; B. Dombart,
Octavius, Erlangen 1881, S. XIII; P. Schwenke, Jahrb. f. protest.
Theol. IX 1883, S. 263 ff; K. I. Neumann, Gotting. Gel. Anz. 1884,
S. 358; Beck, Theol. Q.uartalschr. LXVIII 1886, S. 64 ff) oder,



Studien zur Philosophie der patristisehen Zeit. 109

wenn man lieber will (vgl. W. v. Härtel, Zeitschr. f. d. österr.
Gymn. XX 1869, S. 348 ff.; H. Dessau, Hermes XV 1880,
S. 473 f.; V. Schultze, Jahrb. f. protest. Theo]. VII1881, S. 415;
Dr. Wilhelm a. a. 0. 8. 1 ff.), durch den Benutzer derselben
Quelle, aus welcher dieser geschöpft, durch Tertullian, gesichert.
Allein kann denn XVII 2 nicht in christlichem Sinne erklärt
werden? Wie Kühn richtig gesehen, umfafst hier divinitas Gott
und die Schöpfung. Warum soll aber deshalb Minucius Gott
als das aktive, die Schöpfung als das passive Prinzip der Stoiker
ansehen? Wir können uns von der Notwendigkeit dieses Schlusses
keineswegs überzeugen.

Weiterhin erscheint Kühn heidnisch-philosophisch XVII 4
quid enim potest esse tarn apertum, tarn confessum
tamque perspicuum, cum oculos in caelum sustuleris
et quae sunt infra circaque lustraveris, quam esse
aliquod numen praestantissimae mentis, quo omnis
natura inspiretur, moveatur, alatur, gubernetur? „Von
der Auffassung der Welt als eines Organismus", bemerkt er
(a. a. 0. S. 25), „gelangt Minucius mit den Stoikern zu jener
teleologischen Argumentation für das Dasein der Gottheit, welche
die Stoiker besonders von Sokrates adoptierten und welche den
direkten Gegensatz zur skeptischen Zufallslehre bildet. Auch
hier tritt sie letzterer entgegen, in ihrer Einzelausführung
sogar wörtlich dem ciceronianischen Baibus folgend (XVII 4,
vgl. Cicero, De nat. deor. II). Ihr Resultat ist denn auch von
dem jenes Stoikers nicht verschieden: esse aliquod numen
praestantissimae mentis, quo haec regantur (Cicero, De
nat. deor. II 2, 4)." Wir geben nun allerdings zu, dafs wir es
hier mit einer stoischen Lehre zu thun haben und Minucius hier
wahrscheinlich von den Stoikern abhängt (vergl. Behr a. a. 0.
S. 3 ff'.), nicht aber, dafs diese eine specifisch stoische sei. Denn
mit Recht zählt sie J. van Wouwern jenen Argumenten bei,
quibus oinnes fere, qui adversus gentes scripserunt,
et alii auctores in adstruenda divinitate usi sunt
(vgl. J. Gronovius, M. Minucii Felicis Octavius, Lugduni Bata-
vorum 1709, z. St.). So schreibt Lactantius (Inst. div. I 2):
nemo est tarn rudis, tarn feris moribus, quin oculos
suos in caelum tollens, tametsi nesoiat, cuius Dei
Providentia regatur hocomne, quod cernitur, non aliquam
tarnen esse intelligat ex ipsa rerum magnitudine,
motu, dispositione, constantia, utilitate, pulchritudine,
temperatione, nec posse fieri, quin id, quod mirabili
artione constat, consilio maiori aliquo sit instructum.



110 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

In gleichem Sinne sprechen sich aus: Hieronymus (Horn, in
Eccles. III), Augustinus (De Trinit. III, XV), Athenagoras
(Apol. 17), Theodoret (De provid. or. I), Chrysostomus (In ps.
CXLIV). Dieselbe Stellung haben wir Kühn gegenüber
einzunehmen, wenn er (a. a. 0. S. 26) bemerkt: „Durch diese
ästhetische Naturauffassung kommt aber zugleich ein ästhetisches
Moment in den Gottesbegriff hinein. Gott ist nicht nur der
Urheber und artifex nostrae pulchritudinis (XVII11), sondern
er ist selbst schön: quod si ingressus aliquam domum
omnia exculta, disposita, ornata vides, utique praeesse
ei crederes dominum et iliis bonis rebus multo esse
meliorem. ita in hac mundi domo cum caelum terram-
que perspicias providentiam, or din em, legem, cre de
esse universitatis dominum parentemque ipsissideribus
et totius mundi partibus pulchriorem (XVIII 4). Auch
das ist ganz stoisch-platonisch." Wir verweisen nur auf Gregor
von Nyssa, De virgin XI ort yàç to xvqîcoç xai üiqcotcoç xal
fiôvœg xaXôv re xal dja&bv xal xa&aQov o rcov oZmv eût)
{hog, ovâslg ovtoj zv<plog t?jV âiâvotav, mg fir] arp tavzov
6WIÔEÎV. Dieselbe Anschauung treffen wir bei Lactantius (De
ira VII), Augustinus (Ep. CXXXVIII ad Marcell.), Tatian (Ad
Graec. VII), Origenes (In Gen. I hom. I), Basilius (In ps.
XXIX; vgl. J. Jungmann, Ästhetik, Freiburg 1886, I, S. 103 ff.).
Wenn aber Kühn (a. a. Ö. S. 26, Anin. 2) der Meinung ist,
die Einheit der Welt „sei durch jenen Vergleich mit einem
Hause, dem Gott innewohnend gedacht wird, ausgesprochen," so
finden wir das sonderbar. Minucius läfst Gott allerdings in
der Welt sein, aber läfst ihn in der Welt nicht aufgehen,
im Gegenteile, er bemerkt ausdrücklich (XXXII 1), dal's ihn
diese nicht zu fassen vermöge: templum quod ei extruam,
cum totus hic mundus eius opere fabricatus eum capere
non possit? Sagt dann nicht Lactantius (Instit. div. IV 29):
hic mundus una Dei domus est? Dafs aber dieser
Kirchenschriftsteller ein Vertreter des Monismus sei, wird niemand
behaupten wollen.

Verlorene Mühe ist es auch, wenn Kühn (a. a. 0. S. 27 f.)
specifisch heidnisch-philosophische Anschauungen in XVIII 5—7
nachzuweisen sucht: inquirendum putas, utrum unius
imperio an arbitrio plurimorum caeleste regnum guber-
netur; quod ipsum non est multi laboris aperire cogi-
tanti imperia terrena, quibus exempla utique de caelo.
-quando umquam regni societas aut cum fide coepit aut
sine cruore desiit? omitto Persas de equorum hinniatu



Studien zur Philosophie der patristisehen Zeit. 111

augurantes principatum, et Thebanorum par, mortuam
fabulam, transeo. ob pastorum et casae regnum de ge-
niinis memoria notissimaest. generietsoceribellatoto
orbe diffusa sunt, et tarn magni imperii duos fortuna
non cepit. vide cetera: rex unus apibus, dux unus in
gregibus, in armentis rector unus. Die Alleinherrschaft,
so schliefst Minucius, ist ein der ganzen Schöpfung zugrunde
liegendes Gesetz. Als solches ist es aber ein Abbild des
göttlichen Urbildes. Vergleicht man nun damit die Aufserung des
Baibus (Cicero, De nat. deor. II 11, 29): omnem naturam
necesse est, quae non solitaria sit neque simplex, sed
cum alia iuncta atque connexa, habere aliquem in
se principatum, ut in homine mentem, in bellua quidem
simile mentis, so wird man Kühn allerdings beipflichten, wenn
er in diesem Beweise für die Einheit Gottes Anklänge an die
Stoa findet. Nicht minder wird man ihm zustimmen, wenn er
sagt: „Dafs hier platonische Anschauung mit unterläuft, beweisen
die plötzlich auftauchenden Urbilder (exempla, jtaQadsiyiiaza)".
Man kann auch zugeben, dafs die Quelle dieser Anklänge an
die Stoa einer- und den Piatonismus andererseits in thatsächlicher
Abhängigkeit zu suchen ist. Aber keineswegs vermögen wir
uns zur Meinung zu verstehen, Minucius trete hiedurch in
Gegensatz zum Christentume. Lesen wir doch bei Cyprian (Quod
idola dii non sint VIII): unus igitur omnium dominus
Deus ad divinum imperium etiam de terris inutu-
emur exemplum. quando umquam regni societas aut
cum fide coepit aut sine cruore desiit? sie Thebanorum
germanitas rupta, permanens rogis dissidentibus etiam
in morte discordia. et Romanos geminos unuin non
capit regnum, quos unum uteri cepit hospitium. Pomp-
eius et Caesar adfines fuerunt nec tarnen necessitu-
dinis foedus in aemula potestate tenuerunt. nec tu de
homine mireris, cum in hoc omnis natura consentiat.
rex unus est apibus et dux unus in gregibus et in
armentis rector unus. multo magis mundi unus est rector.
Ahnlich sprechen Hieronymus (Tract. IX 3, Ep. XXXIX ad
Rustic.), Isidor von Pelusium (II Ep. XVI), Theodoret (De
provid. or. V), Origenes (C. Cels. IV 1).

Nicht glücklicher ist Kühn (a. a. 0. S. 28 f.) mit der
Bemerkung zur bekannten Stelle XVIII 7 : „Man könnte hier, wie
auch bei den folgenden Wesenseigenschaften Gottes, auf christlichen

Einflufs schliefsen. Indes man würde damit zu weit gehen.
Denn die Transcendenz, die Ewigkeit und Unveränderlichkeit,



112 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

Ùbersinnlichkeit, Immaterialität,Unermefslichkeit, Unbegreiflichkeit
ergeben sich einerseits bei dem einmal angenommenen Schöpfer-
begrifi aus Abstraktion, andererseits aber finden sie sich längst
unter den Philosophen, vor allem unter den Piatonikern. So
schon bei Plato selbst die Transcendenz (Rep. VI 507 B f.),
die Unveränderlic'nkeit (Rep. II 380 D f.) und die von den ersten
Christen so oft angeführte Unaussprechliohkeit Gottes (Tim. 28 C).
Unter den Zeitgenossen finden sich obige Eigenschaften bei Pla-
tonikern, wie Maximus von Tyrus, Apuleius, Albinus und sogar
Celsus (vgl. Zeller a. a. 0. III 2, S. 207, 211, 213, 215). Es
ist demnach hier eher der platonische als der christliche Einflufs
anzunehmen." Als ob Minucius das Christentum weniger
gekannt hätte als den Piatonismus und diesen höher geschätzt hätte
als jenes! Dann ist wohl zu beachten, dafs XVIII 10 nec
Domen Deo quaeras, Dens nomen est. illic vocabulis
opus est, cum per singulos propriis appellationuminsig-
nibus multitudo dirimenda est: Deo, qui solus est, Dei
vocabulum totum est nicht aus Timäus 28 C xov [ûv ovv
jtoirjxr/v xal oiaxéça xovôs xov navxog svçstv xs sçtyov xal
tvQovxa slg Jidvxac aôvvaxov liysiv geschöpft sein kann. Hören
wir nur, wie Minucius letztere Stelle auffafst: Pia to ni in Ti-
maeo deus est ipse suo nomine mundi parens, artifex
animae, caelestium terrenorumque fabricator, quem et
invenire difficile prae nimia et incredibili potestate,
et cum inveneris, in publicum dicere inpossibile prae-
fatur. eadem fere sunt ista, quae nostra sunt: nam et
Deum novimus et parentem omnium dicimus et num-
quam publice nisi interrogati praedicamus (XIX 14).
XVIII 10 scheint vielmehr auf Justin, Cohort. XXI zurückzugehen:

ovölv yij.Q bvoiia tjrl &sov xvQioloyüothu ôwaxôv. xa
ytxQ ovôftaxa siç ôijXooOiv xal ôiâyvmOiv xcöv vjcoxel[isvoov
xüxat jiQay/idxcov jcollcöv xal ôiacpoçœv ovxcov. Doch mag
sich die Sache wie immer verhalten, so viel ist gewifs, dafs sich
Minucius hier in keinem Widerspruche mit der christlichen Lehre
befindet. Kühn selbst erkennt das willig an; ein Beweis hiefür
ist also unnötig.

Anklänge an die heidnische Philosophie sollen sich auch in
XVIII 11—XIX 3 finden: audio vulgus: cum ad caelum
manus tendunt, nihil aliud quam Deum dicunt
audio poetas quoque unum patrem divum hominumque
praedicantes recenseamus diseiplinam philo-
sophorum, deprehendes eos in hanc unam coire et
conspirare sententiam eadem fere sunt ista, quae



Studien zur Philosophie der patristisohen Zeit. 113

nostra sunt. Und in der That, wer wollte leugnen, dafs der
Schlufs: die erfinderische Vernunft glaubt an die Einheit Gottes,
folglich ist an dieser nicht zu zweifeln, auf die von Minucius
angenommene Lehre von der insita natura sapientia
hinweiset Indes wir haben bereits gesehen, dafs sich dieselbe
mit dem Christentume sehr wohl verträgt.

Also in dem ganzen Abschnitte gegen den Akademiker
(XVI 5—XIX) gerät Minucius keineswegs in Widerspruch mit
der christlichen Lehre. Allein täuschen wir uns nicht? Wie
sagt doch Kühn (a. a. 0. S. 30)? „Das Christentum wird auf
dem stoischen Erkenntnisprinzipe aufgebaut und der Christengott
durch die stoische Teleologie gefunden. Dafs dies eine fundamentale

Verkennung des Christentums als einer Offenbarung Gottes
ist, leuchtet ein. Das Christentum entspringt nach minucianischer
Anschauung durchaus dem Menschengeiste selber, wie jedes
andere menschliche Geistesprodukt, und ist darum auch geschichtlich

als prudentia und disciplina aus ihm hervorgegangen."
Allein Kühn unterscheidet nicht zwischen dem, was zum christlichen

Lehrbegriffe gehört, und dem, was Minucius durch stoische
Teleologie gewonnen. Hätte Minucius gelehrt, dafs alle christlichen

Anschauungen dem Menschengeiste entspringen, dann
würde er freilich im Irrtume sein. Allein das ist keineswegs
der Fall. Er ist ja mittelst der Vernunft blofs zu Wahrheiten
gelangt, zu denen man nach christlicher Lehre ohne alle
Offenbarung gelangen kann. Wir erinnern nur an die Worte der
hl. Schrift (Sap. XIII 1 ff.): vani autern sunt omnes homines,

in quibus non subest notitia Dei; et de his, quae
videntur bona, non potuerunt intelligere eum, qui est;
neque operibus agnoverunt, quis esset artifex.

Wenn Kühn dieses und ähnliche Zeugnisse (Paulus, Rom.

I 19 ff; Act. Apost. XIV 14 ff; Augustinus, De civit. Dei VIII 1,

Serm. CXLI 1; Athanasius, Or. c. g. XIX; Cyrillus von Alexandrien,

II c. Jul. 73; Chrysostomus, Horn. III in ep. ad Rom. II;
Gregor von Nazianz, Or. XXXVIII) beachtet hätte, dann würde
er auch ganz anders geurteilt haben über den Abschnitt gegen
den Verteidiger des Heidentums (XX 4 —XXVII). Er hätte
nicht gesagt (a. a. 0. S. 31): „Von diesem rein philosophischen
Standpunkte aus begreift sich nun auch der gesamte zweite
Unterteil mit seinem ausschliefslich intellektuellen Interesse, mit
seiner scharfen Polemik gegen die Leichtgläubigkeit der Vorfahren,
ihren gesamten Götter- und Wunderglauben. Minucius ist sich
dabei seiner Gleichstellung mit den Philosophen so bewufst,
dafs er sich getrost auf die Autorität der Philosophen berufen

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 8



114

zu können meint (XXII 2). Bei diesem Zusammengehen mit
den Philosophen vergifst er offenbar ganz seinen Christenstand."
Mmucius bewegt sich ja hier in einem Kreise, in dem er keineswegs

der Offenbarung bedarf, um zur Wahrheit zu gelangen.
Aber zugegeben, Mmucius könne hier als Philosoph auftreten,
hat er dabei nicht etwa Behauptungen aufgestellt, welche dem
Christentume widerstreiten? Xach Kühn (a. a. 0. S. 31)
allerdings: „Im Eifer gegen den unsinnigen Wunderglauben der
Heiden läfst er sich zu Sätzen fortreifsen, die auch die eigene
christliche Überlieferung an sie treffen. So XX 4 quae
(miracula) si essent facta, fierent: quia fieri non possunt,
ideo nec facta sunt. Das zeugt doch wahrlich weder von
christlichem Verständnis noch von christlicher Unterweisung!
»Sogar Christus als Wunderthäter, dessen Thaten doch im Ge-
meindebewufstsein lebendig und wohl das erste waren, was von
einem Bekehrten gehört und gefafst werden konnte, sogar dieser
wird in Frage gestellt"! 0 nein! Die Worte quae si essent
facta, fierent mögen allerdings auf den ersten Anblick als
ein „bedenkliches Argument" (Dombart a. a. 0. S. IX) erscheinen,
aber nicht bei näherer Betrachtung. Minucius konnte nicht mit
"Unrecht denken: lag für eure Götter zu irgend einer Zeit ein
Grund vor, Wunder zu wirken, so ist es die gegenwärtige, in
der gegen sie heftiger denn je gekämpft wird. Indes die Wunder
lassen auf sich warten. Eure Götter haben also nie solche
gewirkt. Aber gesetzt auch, diese Schlufsfolgerung sei unrichtig,
so vermögen wir Kuhns Meinung, dafs Minucius nicht an die
christlichen Wunder geglaubt, noch immer nicht zu teilen. War
doch zu Minucius Zeiten die Wundergabe unter den Christen
gar nichts Seltenes (vgl. Origenes, C. Cels. I 2, 46). Konnte
also unser Apologet nach seiner Meinung von den heidnischen
Wundern sagen: si essent facta, fierent, so mufste er von
den christlichen denken: quia fiunt, ideo facta sunt. Wie
sollen dann die Worte quia fieri non possunt, ideo nec
facta sunt die schriftliche Überlieferung treffen können? Sehen
wir nun zu, welche Wunder Minucius im Auge hat: Scylla m

multiplicem, Chimaeram multiformem et Hydram feli-
cibus vulneribus renascentem et Centauros equos suis
hominibus implexos de hominibus aves et feras
de hominibus arbores atque flores (XX 3, 4). Diese Wunder
wird nun gewifs kein wahrer Christ für möglich halten. Wer
sollte sie auch gewirkt haben? Gott? Kein; denn sie sind
Gottes unwürdig (vgl. Augustinus, De civit. Dei XXII 6). Die



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 115

Dämonen? Kein: denn diese vermögen keine Wunder zu wirken
(vgl. Thomas, S. th. I qu. 114, a. 4).

„Es finden sich", bemerkt dann Kühn (a. a. 0. S. 32),
„Aufserungen, die den stoischen Anschauungen entsprechen.
Wenn er z. B. sagt (XXIil 1), die Dichter haben veritati
ipsi geschadet, und bald darauf (XXIII 8), die Heiden seien
in ihrem Irrtum alt geworden, obgleich Veritas sit obvia,
sed requirentibns, so ist zwar unter Veritas zunächt negativ
die Erkenntnis von der Nichtigkeit heidnischer Götterverehrung
zu verstehen. • Indes verglichen mit dem Vorausgegangenen, der
insita sapientia und dem natürlichen Gottesbewufstsein, das
instinktiv selbst unter dem ungebildeten Volke lebendig ist,
gewinnt jene veritas einen positiven Inhalt. Sie ist das im All
verbreitete Gesetz des f/yeiiovixàv und die daraus gewonnene,
auch den Heiden innewohnende svvoia xoivtj des einen Gottes.
So allein begreift sich jene reale veritas obvia, veritas
ipsa. Gesagtes stimmt auch ganz und gar mit dem Folgenden
(XXIV 2) überein. Hier wird in Gestalt eines Grundsatzes
gegenüber dem alienus error das sibi credere geltend
gemacht. Im Menschen liegt die Wahrheit! Diese aber ist nichts
anderes als eben jene sapientia insita, obige svvoia xoivr)
von dem Einen Gotte, welche ermöglicht wird durch die
gegebenen natürlichen Aufnahmeorgane für die Wahrheit. Auf diese
Naturanlage drängt unser Apologet immer wieder zurück. So

schon im ersten Satze dieses Kapitels (XXIV 1): quanto ve-
rius de diis vestris animalia muta naturaliter iudicant,
wo er den vernunftbegabten Menschen sogar das natürliche Urteil
der Tiere entgegenhält. Dann aber (XXIV 4) in dem stark
an Senecas De superstitione (Augustinus, De civit. Dei VI 10)
anklingenden Gedanken: aut cui testa sunt obscena de-
messa, quo modoDeum non violât qui hoc modo placat,
cum si eunuchos Ileus vellet, posset procreare, non
f'acere? Diese Naturanlage umzuändern hiefse an Gottes Willen
ändern; in Gottes Machtgebiet frevlerisch eingreifen ist daher
ebenso ein Sakrilegium, wie eben oben (XVII 3) die
Vernachlässigung der von Gott gegebenen und zum Gebrauche
bestimmten Vernunftanlage. Auch hier also treffen wir jene
Hochachtung vor dem natürlich Gegebenen und die daraus
hervorgehende Forderung eines naturgemäfsen Lebenswandels, das

Grundprinzip stoischer Moral." Ganz wohl. Aber wir haben
ja gesehen, dafs die Annahme von der insita natura sapientia
nicht gegen das Christentum verstöfst. Und die aller
Wahrscheinlichkeit nach von den Stoikern entlehnte Forderung eines

8*



116 Studien, zur Philosophie der patri stisehen Zeit.

naturgemäßen Lebens, ist nicht auch diese christlich? Bestimmt
nicht Ambrosius in seiner Schrift über die Pflichten der Kirchendiener

die Tugend als das naturgemäfse Leben? „Handle deiner
vernünftigen Xatur, deiner ratio gemäfs, d. h. lafs die Vernunft
das Herrschende in dir sein! Ist sie es doch, durch deren
Besitz, wie durch nichts sonst, sich der Mensch vor den übrigen
Geschöpfen auszeichnet (I 124). Locus tuus ratio (I 92)!
Das ist Ambrosius' Lehre" (P. Ewald, Der Einflufs der stoisch-
ciceronianischen Moral auf die Darstellung der Ethik bei Ambrosius,
Leipzig 1881, S. 45). Und wer hat derselben jemals nachgesagt,
dafs sie unchristlich sei?

Heidnisch-philosophische Anschauungen sollen auch in Minu-
cius'Dämonologie (XXV 7 —XXVII 8) sich finden. „Den Schlüssel
zum Verständnisse dieser, ja wir möchten sagen, der ganzen
minucianischen Grundanschauung, gibt uns unsers Erachtens
XXVI12 die minucianisch-stoischeInterpretation jener platonischen,
zu damaliger Zeit viel benutzten Stelle Symp. 202 E. Minucius
wollte XXVI 12 für die im nächsten Kapitel zu besprechende
dämonische Einwirkung auf die Menschen eine physiologische
Erklärung geben und so zu jener selbst hinüberleiten. Dabei
ist ihm aber unwillkürlich seine eigene, dem Plato fremde
Anschauungsweise mit untergelaufen. Sie verrät sich gleich in den
ersten Worten. Das einfache platonische näv ro ôai/iôviov
uiTuSv gört Ihov re xal d-vrjrov gibt er wider mit: vult
enim esse substan'tiam inter inmortalem mortalemque
und fügt dazu als Erklärung: id est inter corpus et spi-
ritum mediam und erweitert dies in einer zweiten Erklärung:
terreni ponderis et caelestis spiritus admixtione
concretam, nimmt also einerseits mortalis substantia,
corpus, terrenum pondus zusammen und bringt sie in
Gegensatz zu den gleichfalls indentificierten Begriffen inmortalis
substantia, spiritus caelestis levitas. Das ist nun ein
interessanter Einblick in seine eigene philosophische, allem
Anscheine nach dualistische Grundanschauung. Allein der Dualismus
darin ist kein prinzipieller. Während nämlich inmortalis und
mortalis substantia, spiritus und corpus, caelum und

terra allerdings direkte Gegensätze sind, so doch nicht pondus
und levitas, die letzten und charakteristischsten Begriffe in jener
Interpretation. Denn levitas ist logisch nicht Gewichtlosigkeit,
nicht ein contrarium, sondern ein minus zu pondus, schliefst
demnach noch immer ein Teil Schwere in sich, eine Eigenschaft,
die nur dem Gebiete des Stofflichen angehört. Damit aber ergibt
sich auch für die caelestis levitas wie gleichfalls für spiritus



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 117

und inmortalis substantia die Grundeigenschaft des Materiellen
und demnach auch kein absoluter Gegensatz genannter drei Glieder
zuterrenum pondus, corpus und mortalis substantia,
sondern nur ein relativer, sofern ihnen allen eine materielle
Substanz zugrunde liegt, die hier nur nach gröfserer und geringerer
Verdichtung der Urmaterie geschieden wird. Das aber ist ohne

Frage stoische Physik. Hier treten auch die feineren Stoffe den

gröberen gegenüber und sind mafsgebend für die Stellung des

Weltganzen. Die schwere Erde nebst dem Wasser liegt tiefer
als die lichte Luft mit dem Feuer. Diese bilden von unten
nach oben, resp. von innen nach aufsen die vier Schichten: Erde,
Wasser, Luft und Feuer. Das Feuer des Umkreises hiefs der
Äther, dessen äufsersten Teil Zeus den Himmel nannte (vergl.
Zeller a. a. 0. III 1, S. 184 f.). Dafs diese ätherische
Leichtigkeit bei Minucius mit der unsterblichen, also göttlichen
Substanz, andererseits mit dem menschlichen Geiste als gleichfalls
göttlichen Wesens identificiert wird, ist ebenso echt stoisch
(vgl. Zeller a. a. 0. III 1, S. 137, 138, 200). Der Gegensatz
in der Interpretation ist also nicht fundamentaler Art. Der
Dualismus ruht auf stoischem Monismus. Ja wir können stoischen
Einflufs selbst in diesem vermeintlichen Dualismus noch
wahrnehmen. Bringen wir nämlich zur weiteren Erklärung den
caelestis vigor von XXVI 7 hinzu, so bestimmt sich der
Gegensatz zum terrenum pondus als kraftvolle zur ohnmächtigen,

als aktive zur passiven Substanz. Dies führt uns aber
zu den zwei stoischen Grundprinzipien alles Daseins, welche die
Stoiker innerhalb des Körperlichen selbst wieder unterschieden,
dem xoiovv und dem jtâtysiv (vergl. Zeller a. a. 0. III 1,
S. 131). Die Kraft oder das Göttliche ist nach stoischer
Anschauung nur der feinere Stoff gegenüber dem specifisch
Stofflichen. Beide, Kraft und Stoff, sind in der minucianischen
Anschauung verteilt auf die Gebiete des Himmels und der Erde.
Dort ist, wie auch Zeno, Chrysippus und die Mehrzahl der
Stoiker annehmen, der Sitz der göttlichen, weltbeherrschenden
Kraft, auf der Erde der Sitz der trägen Schwere, der Sitz der
Ohnmacht" (Kühn a. a. 0. S. 33 ff.). Fürwahr, ein sicherer
Ton der Behauptung! Allein wir müssen gestehen, dafs wir die
letzten sind, welche in denselben einzustimmen vermögen. Denn
die Grundlage, auf welche sich die ganze Auseinandersetzung
stützt, erscheint bei näherer Prüfung als eine recht schwankende.
Kühn nimmt ohne weiteres an, die Worte inter corpus
et spiritum mediam, terreni ponderis caelestis levi-
tatis admixtione coucretam seien im Sinne des Minucius,



118

nicht im Sinne des Plato gesprochen. Allein, wenn wir bedenken,,
dafs sie eine Erklärung dessen bieten sollen, was Plato, nicht,
was Minucius unter einem Mittelgeschöpfe zwischen einem
sterblichen und unsterblichen Wesen versteht, so müssen wir diese
Ansicht entschieden zurückweisen. Um die Sache klarer zu
machen, ein Beispiel. In den Schriften der Stoiker treffen wir
öfters die Behauptung, die Seele des Menschen sei unsterblich.
Wenn wir nun dieselbe mit Diogenes Laertius (VII 156) dahin
erklären: xr/v tyv/rp fitxù 'àuva.xov èjiifiévsiv, cp&aQxrjv âe

tlvai, èjcijxévsiv [itxçi xfjg exjivqcoôecoç, so wird doch niemand
behaupten wollen, dafs wir an eine beschränkte Fortdauer der
Seele glauben, sondern jedermann nur so viel schliefsen, dafs
die Stoiker an dieselbe glaubten. Oder sollte etwa Minucius
unter substantia inter inmortalem mortalemque media
dasselbe verstanden haben, wie nach seiner Ansicht Plato? Dafür
ist nicht ein einziger Anhaltspunkt vorhanden. Aber jene
Erklärung ist ja gar nicht platonisch (vgl. Symp. 208 A; Rep. II
580 D; Tim'. 28 B, 31 B, 37 E, 38 A, 52 A). Allerdings. Aber
daraus folgt nur, dafs Minucius den Plato nicht verstanden. Denn
hätte er ihn richtig aufgefafst, so hätte er jene Stelle auch in
echt platonischem Geiste erläutern müssen. Sonst hätte er ja
ebenso unvernünftig gehandelt, als wir handeln würden, falls
wir sagten : die Stoiker lehren, dafs die Seele unsterblich sei,,
d. h. immer fortlebe. Übrigens ist Minucius' Irrtum nicht
befremdend. Er hat seinen Ursprung in jener im Altertume nicht
gerade selten verkannten Stelle des Timäus (30 C ff), in welcher
der ewig seiende Vater auf einen dereinst werdenden Gott denkt
(vgl. Aug. Krische, Die theologischen Lehren der griechischen
Denker, Göttingen 1840, S. 194 f.). Nunmehr wird Kühn auch
schwerlich jemanden überzeugen können, dafs sich in XXVI 7

die stoische Anschauung von Himmel und Erde ausgesprochen,
finde. Denn caelestis vigor und terrenae labes lassen
sich nun sehr wohl als Kraft, beziehungsweise Schwäche in
christlichem Sinne auffassen, wie bei Cyprian, Q,uod idola dii non
sint VI spiritus sunt insinceri et vagi, qui, posteaquam
terrenis vitiis inmersi sunt et a vigore caelesti
terreno contagio recesserunt, non desinunt perditi
perder e.


	Studien zur Philosophie der patristischen Zeit

