Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Studien zur Philosophie der patristischen Zeit
Autor: Grilinberger, P. Otto
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o
i
,
=
=

STUDIEN
ZUR PHILOSOPHIE DER PATRISTISCHEN ZEIT.
Von

P. OTTO GRILLNBERGER,

KAPITULAR DES STIFTES WILHERING.

— e

B

Der Octavius des M. Minucius Felix, keine heidnisch-
philosophische Auffassung des Christentums.

Minucius Felix ist eine der glinzendsten Erscheinungen unter
den Schriftstellern der christlichen Zeit. Ein vortrefflicher Kenner
der griechischen und romischen Litteratur, ein Freund ihrer
klassischen Form, ein Redner von grolster Gewandtheit und
Anmut, ein Mann von feinster Urbanitat ist er in hervorragendem
Mafse geeignet, unsere Aufmerksamkeit auf sich zu lenken.
Diese mufls aber noch steigen, wenn wir bedenken, dals sein
Schaffen in eine Zeit fillt, welche sich uns fiir die Entwicklung
der Kirche als einen Wendepunkt darstellt, in die Zeit, in
welcher das Christentum den Kampf mit dem Heidentume auf
dem Felde litterarischer Thitigkeit aufnahm, und dals vielleicht
er es war, der in der abendldndischen Kirche zuerst auf diesem
Gebiete die Kriifte seines Geistes zum Dienste seines Glaubens
kehrte (s. die Litteratur iiber die Abfassungszeit des Octavius
bei Fr. Wilhelm, De Minucii Felicis Octavio et Tertulliani Apolo-
getico, Breslauer philolog. Abt. IL 1887, S. 1 f.).

So kann uns denn die Anschauung nicht gleichgiltig sein,
welche von R. Kiihn in seiner Inaugural-Dissertation (Leipzig 1882)
vorgetragen worden und durch den Titel derselben hinlidnglich
gekennzeichnet ist: | Der Octavius des Minucius Felix, eine
heidnisch-philosophische Auffassung vom Christentum.“ Diese



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 105

Ansicht einer genauen Priifung zu unterziehen, soll deshalb die
Aufgabe der nachfolgenden Erorterung bilden.

Zunichst nun sieht R. Kiihn (a. a. O. S. 22 ff)) den heid-
nischen Philosophen in XVI 5 quoniam meus frater erupit,
aegre se ferre, stomachari, indignari, dolere, inlite-
ratos, pauperes, inperitos de rebus caelestibus dispu-
tare, sciat omnes homines sine dilectu aetatis, sexus,
dignitatis rationis et sensus capaces et habiles procrea-
tos nec fortuna nanctos, sed natura insitos esse sapien-
tiam. Und in der That, wer wolite hier nicht in mancher Be-
ziehung an die heidnische Philosophie, im besonderen an die
Stoa, erinnert werden? Stoisch ist ja das Erkenntnisprinzip:
sensus et ratio, sinnliche Wahrnehmung und aus derselben
schlielsende Vernunft (vergl. E. Zeller, Die Philosophie der
Griechen 1II,3 1, S. 76). Stoisch ist ferner die insita natura
sapientia. ,,Sind sinnliche Wahrnehmung und Denkvermogen
die Organe zur ‘Aufnahme der Wahrheit, so ist insita natura
sapientia die durch jene eindringende Wahrheit, welche hier
threr Moglichkeit nach als allen Menschen eingepflanzt gedacht
wird. Man erkennt darin die stoischen mgoAdnperg oder xowat
évvorae, Vorstellungen, die, weit entfernt, fiir angeboren gehalten
zu werden, dennoch durch die sinnlichen KErfahrungen wund
daraus gemachten Schliisse zum Teile von selbst (d@vemizeyyy-
Twg) im menschlichen Geiste entstehen und darinnen verbleiben
als ein oft ungemerkter Wahrheitsfond. Selbst die hochsten
Ideen, die des Guten und der Gottheit, fanden auf diese Weise
zum Menschen ihren Eingang. Kin solcher Wahrheitsfond ist
obige insita sapientia. Sie kann vermiége der Natur unseres
Denkens von allen gleichmélsig aus der Erfahrung abgeleitet
werden und ist sonach potentiell mit jener natiirlichen Denkanlage
zugleich gegeben“ (Kithn a. a. O. S. 3 f; vgl. Zeller a. a. O,
ITI, 1, 8. 75). Stoisch ist endlich der Dogmatismus, mit welchem
Minucius sein Erkenntnisprinzip ohne allen Beweis von dessen
Richtigkeit hinstellt. Und wir wollen gerne zugeben, dals diese
Ankldnge an die Stoa nicht zufiillige seien, sondern eine that-
sachliche Abhingigkeit angenommen werden miisse (vgl. E. Behr,
Der Octavius des Minucius Felix in seinem Verhéltnis zu Ciceros
Biichern de natura deorum, Gera 1870, S. 2 ff.). Dals aber
Minucius das Christentum verleugne, kann deshalb nicht be-
hauptet werden. Seunsus et ratio, was ist denn schliefslich
das anderes als sensus et intellectus der scholastischen Philo-
sophie (vgl. Liberatore, Die Erkenntnistheorie des hl. Thomas
Mainz 1861 [iibersetzt von K. Franz], 8, 238 ff)? Diese



106 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

verdient aber doch wohl den Namen ,christlich“. Wie 'seine
Erkenntnistheorie, muls auch seine Lehre von der insita natura
saplentia als christlich betrachtet werden; denn diese ist nur
eine Folge von jener. Dals er sich endlich keine Miihe nimmt,
die Richtigkeit seines KErkenntnisprinzipes nachzuweisen, mag
allerdings dem Philosophen nicht besonders Ehre machen, den
Christen trifft das jedoch nicht.
Heidnisch - philosophische Anschauungen erblickt R. Kiihn
(a. a. O. 8. 24) auch in XVII 1—3 nec recuso, quod Cae-
cilius adserere inter praecipua conisus est, hominem
nosse se et circumspicere debere, quid sit, unde sit,
quare sit: utrum elementis coucretus an concinnatus
atomis, an potius a Deo factus, formatus, animatus.
quod ipsum explorare et eruere sine universitatis in-
quisitione non possumus, cum ita cohaerentia, conexa,
concatenata, sint, ut nisi divinitatis rationem dlllgenter
excusseris, nescias humanitatis, nec possis pulchre
gerere rem clvilem, nisi cognoveris hanc communem
omnium mundi civitatem, praecipue cum a feris beluis
hoec differamus, quod illa prona in terramque vergen-
tia nihil nata sunt prospicere nisi pabulum. nos, quibus
vultus erectus, quibus suspectus in caelum datus est,
sermo et ratio, per quae Deum adgnoscimus, sentimus,
imitamur, ignorare nec fas nec licet ingerentem sese
oculis et sensibus nostris caelestem claritatem: sacri-
legii enim vel maximi instar est, humi quaerere quod
in sublimi debeas invenire. Er vergleicht damit die Worte
d es Stoikers Balbus (Cicero, De nat. deor. II 56, 140): ad hanc
providentiam naturae tam diligentem tamque sollertem
adiungi multa possunt, e quibus intelligatur, quantae
s hominibus [a diis] quamque eximiae tributae sint:
quae primum eos humo excitatos celsos et erectos
constituit, ut deorum cognitionem caelum intuentes
capere possent. sunt enim e terra homines, non ut in-
colae atque habitatores, sed quasi spectatores supe-
rarum rerum atque caelestium, quarum spectaculum
ad nullum aliud genus animalium pertinet. Moglich, ja
wahrscheinlich nun, dafs Minucius diese stoische Lehre vor
Augen hatte. Wenn er sie aber zu der seinen gemacht, so hat
er sich dadurch keineswegs in Gegensatz zum Christentume
gestellt. Denn wir treffen sie bei vielen Kirchenvitern. So
lesen wir bei Lactantius (De opif. Dei VIII): cum igitur
statuisset Deus ex omnibus animalibus solum hominem



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 107

facere caelestem, cetera universa terrena, hunc ad
caeli contemplationem rigidum erexit bipedemque
constituit, scilicet ut eadem spectaret, unde illi origo
est, illa vero depressit ad terram, ut, quia nulla his
inmortalitatis exspectatio est, toto corpore in humum
proiecta ventri pabuloque servirent. Ebenso lehren Hiero-
nymus (Ep. III), Clemens von Alexandrien (Pidag. III 1),
Theodoret (De provid. or. IIT), Gregor von Nyssa (De hom.
opif. VIII), Chrysostomus (De provid. or. I). Mabglich, ja wahr-
scheinlich auch, dals Minucius in der Methode der Forschung
die Stoiker nachahmte. Denn es ist ganz richtig, was Kiihn
(a. a. O. 8. 25) bemerkt: ,Das Weltall erscheint diesen als ein
streng geordneter Organismus, ein ornatus (xoouog), eine
communis omnium civitas. Wie nun im klassischen Staate
die Stellung des einzelnen sich wesentlich bestimmte nach seiner
Stellung zum Staate, so wird auch der Mensch seinem Wesen
nach nicht anders erkannt als aus dem Zusammenhange heraus,
worin er als notwendiges Glied eingefugt steht. Man sieht, die
altklassische, speziell romische Staatsanschauung ist bei den
Stoikern wie bei Minucius ibertragen auf das Weltall. Wird
dort der Mensch lediglich zum Staatsbiirger, so hier zum Welt-
biirger. Der altklassische Partikularismus erweitert sich zum
Kosmopolitismus.“  Allein auch hier bewegt sich Minucius auf
einer Bahn, welche dem Christen nicht verboten ist. Es Iélst
sich wenigstens nicht einsehen, wie sie zu Ergebnissen fiihren
konnte, die mit dem Christentume nicht im Kinklange stehen.
Ja, ist nicht sie allein es, auf welcher man zu einer befriedigenden
Antwort auf die Frage: homo unde sit, quare sit zu ge-
langen imstande ist? Und die Frage: homo quid sit, wird
sie. wohl eine vollstindige Losung finden konnen, wenn die
Wissenschaft den Menschen allein in Betracht zieht? Was aber
verniinftig ist, das ist auch christlich. Dals sich ferner der
Kosmopolitismus, wie Minucius ihn predigt, mit dem Christentume
sehr gut vertrigt, lehren uns die Kirchenviiter. So schreibt der
Verfasser des Briefes an Diognet (397 B) von den Christen:
usTéyovet mavroy d¢ mollrar xai Tavd Vmouivovow g
Sdvor mace Evny marglc doTw avTdY zal mace matgle Eévy.
Ahnlich Clemens von Alexandrien (Strom. I 4), Basilius (Ep.
XLI ad Maxim.), Tertullian (Apolog. XXXVIII; vgl. H. Winckler,
Ein Beitrag zur Geschichte des Stoicismus, Leipzig 1878, S. 34 ff.).
Indes die fragliche Stelle soll doch etwas Unchristliches ent-
halten. Aus der Zusammenstellung von universitas und di-
vinitas gehe namlich hervor, dals Minucius ,,die Gottheit stoisch-



108 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

pantheistisch in die Welt hineinziehe* (Kiihn a. a. 8. 26). Ge-
setzt nun, das sei richtig, wie ldfst.sich damit XVII[ 7 in
Einklang bringen: tu in caelo summam maiestatem di-
vidi credas et scindi veri illius ac divini imperii
totam potestatem, cum palam sit parentem omnium
Deum nec principium habere nec terminum, qui nati-
vitatem omnibus praestet sibi perpetultatem qm ante
mundum fuerit sibi ipse pro mundo: qui universa,
quaecumque sunt, verbo iubet, ratione dispensat, vir-
tute consummat? Das ist doch offenbar christlich. Kiihn
(a. a. O. 8. 26) selbst gesteht dies zu. Was thut er aber?
Er glaubt an einen Widerspruch in der religiosen Anschauung
des Minucius. Ist aber ein solcher denkbar? Kine auch nur
oberflichliche Betrachtung des Octavius dringt uns zur Antwort:
nein. Wir wiirden uns also, wollten wir nicht kritiklosem Kon-
servativismus huld]gen Zur Annahme genotigt sehen, in XVIL 2
oder XVIII 7 sei die Uberlieferung getriibt worden. Und wir
wiirden vor dieser Annahme umsoweniger zuriickschrecken, als
der neueste Herausgeber des Octavius, Am. Biihrens, ganz treﬂ'end
bemerkt (M. Minucii Felicis Octavms Leipzig 13886, 3. III f.):
omnium vel foedissimarum corruptelarum quasi quen-
dam thesaurum iure possis vocare huius libelli textum.
Wofir wir uns aber zu entscheiden hatten, fiir die Tribung von
XVII 2 oder jene von XVIIL 7, dariiber kann ein Zweifel nicht
obwalten. Das Verderbnis wére in XVII 2 zu suchen. Denn, um
von anderem zu schweigen, ist XVIII 7 durch den Nachahmer
des Minucius (vgl. D. Blondel, Ecclaircissements familiers de la
controverse de 1" Eucharistie, Quevilly 1641, 8. 119; J. Daillé,
Lettre a M. Le Coq de la Talonniére, Charenton 1660, S. 92;
J. D. van Hoven, Ep. ad Gerh. Meermann 1766 [abgedruckt in
Lindners Ausgabe von 1773, S. 261 fI.]; Riéfsler, Bibliothek der
Kirchenviter, Leipzig 1777, III S. 2; Meier, De Minucio Felice
commentatio, Zurlch 1824, 7 ff.; L\lebuhr Kl. Schriften II,
S. 56; K. Roren Mmuclana Bedburg 1859, S. 10 ff.; A. Ebert,
Abh. der kgl. séichs. Ges. d. Wiss. philolog.-hist. Kl., Leipzig
1868, S. 319 ff.,, Gesch. der Liter. des Mittelalters im Abend-
lande, Leipzig 1874 I, 24; Alzog, Handbuch der Patrologie,
8. Aufl., Freiburg 87() S 1021 N Bonwetsch, Die Schriften
Tertullians nach der Zeit ihrer Abfassung, Bonn 1878, S. 21 F;
E. Ludwig, Burs. Jahresber. XIV 1878, S. 117; B. Dombart,
Octavius, Erlangen 1881, S. XIII; P. Schwenke, Jahrb. f. protest.
Theol. IX 1883, 8. 263 ff.; K. I. Neumann, Gotting. Gel. Anz. 1884,
S. 358; Reck, Theol. Quartalschr. LXVIIL 1886, 8. 64 ff.) oder,



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 109

wenn man lieber will (vgl. W. v. Hartel, Zeitschr. f. d. osterr.
Gymn, XX 1869, S. 348 ff.; H. Dessau, Hermes XV 1880,
S. 473 f.; V. Schultze, Jahrb. f. protest. Theol. V11 1881, 8. 415;
Fr. Wilhelm a. a. O. S. 1 ff.), durch den Beniitzer derselben
Quelle, aus welcher dieser geschopft, durch Tertullian, gesichert.
Allein kann denn XVII 2 nicht in christlichem Sinne erklért
werden? Wie Kiihn richtig gesehen, umfalst hier divinitas Gott
und die Schopfung. Warum soll aber deshalb Minucius Gott
als das aktive, die Schopfung als das passive Prinzip der Stoiker
ansehen? Wir konnen uns von der Notwendigkeit dieses Schlusses
keineswegs iiberzeugen.

Weiterhin erscheint Kiihn heidnisch-philosophisch XVII 4
quid enim potest esse tam apertum, tam confessum
tamque perspicuum, cum oculos in caelum sustuleris
et quae sunt infra circaque lustraveris, quam esse
aliquod numen praestantissimae mentis, quo omnis
natura inspiretur, moveatur, alatur, gubernetur? , Von
der Auffassung der Welt als eines Organismus®, bemerkt er
(a. a. O. 8. 2)), ,gelangt Minucius mit den Stoikern zu jener
teleologischen Argumentation fiir das Dasein der Gottheit, welche
die Stoiker besonders von Sokrates adoptierten und welche den
direkten Gegensatz zur skeptischen Zufallslehre bildet. Auch
hier tritt sie letzterer entgegen, in ihrer Einzelausfiihrung
sogar wortlich dem ciceronianischen Balbus folgend (XVII 4,
vgl. Cicero, De nat. deor. II). Ihr Resultat ist denn auch von
dem jenes Stoikers nicht verschieden: esse aliquod numen
praestantissimae mentis, quo haec regantur (Cicero, De
nat. deor. II 2, 4).“ Wir geben nun allerdings zu, dals wir es
hier mit einer stoischen Lehre zu thun haben und Minucius hier
wahrscheinlich von den Stoikern abhidngt (vergl. Behr a. a. O.
S. 3 ff.), nicht aber, dafls diese eine specifisch stoische sei. Denn
mit Recht zdhlt sie J. van Wouwern jenen Argumenten bei,
quibus omnes fere, qui adversus gentes scripserunt,
et alil auctores in adstruenda divinitate wusi sunt
(vgl. J. Gronovius, M. Minucii Felicis Octavius, Lugduni Bata-
vorum 1709, z. St.). So schreibt Lactantius (Inst. div. I 2):
nemo est tam rudis, tam feris moribus, quin oculos
suos in caelum tollens, tametsi nesciat, ¢uius Dei pro-
videntia regatur hoc omne, quod cernitur, non aliquam
tamen esse intelligat ex ipsa rerum magnitudine,
wotu, dispositione, constantia, utilitate, pulchritudine,
temperatione, nec posse fieri, quin id, quod mirabili
artione constat, consilio maiori aliquo sit instructum.



110 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

In gleichem Sinne sprechen sich aus: Hieronymus (Hom. in
Eccles. I1I), Augustinus (De Trinit. III, XV), Athenagoras
(Apol. 17), Theodoret (De provid. or. I), Chrysostomus (In ps.
CXLIV). Dieselbe Stellung haben wir Kiihn gegeniiber einzu-
nehmen, wenn er (a. a. O. 8. 26) bemerkt: ,Durch diese
asthetische Naturauftassung kommt aber zugleich ein dsthetisches
Moment in den Gottesbegriff hinein. Gott ist nicht nur der Ur-
heber und artifex nostrae pulchritudinis(XVII11), sondern
er ist selbst schon: quod si ingressus aliquam domum
omnia exculta, disposita, ornata vides, utique praeesse
el crederes dominum et illis bonis rebus multo esse
meliorem. ita in hac mundi domo cum caelum terram-
que perspicias providentiam, ordinem, legem, crede
esse universitatis dominum parentemque ipsissideribus
et totius mundi partibus pulchriorem (XVIII 4). Auch
das ist ganz stoisch- pla.tomsch “  Wir verweisen nur aut brregor
von Nyssa, De Vlrgln XI ome ya@ 70 xvgcwg xal TQOTOE xal
yovmg %oy Té xal aya:‘}ov xal waﬁagov 0 'mw olmv £0Tl
Ye0c, 0V¥deic 0VTW TVPAOG T dwavolar, g ui ap Eavtov
ovredeiv. Dieselbe Anschauung treffen wir bei Lactantius (De
ira VII), Augustinus (Ep. CXXXVIII ad Marcell.), Tatian (Ad
Graec. VII), Origenes (In Gen. I hom. I), Basilius (In ps.
XXIX; vgl. J. Jungmann, Asthetik, Freiburg 1836, 1, 8. 103 ff.).
Wenn aber Kiithn (a. a. O. 8. 26, Anm. 2) der Meinung ist,
die Einheit der Welt ,sei durch jenen Vergleich mit einem
Hause, dem Gott innewohnend gedacht wird, ausgesprochen,” so
finden wir das sonderbar. Minucius lifst Gott allerdings in
der Welt sein, aber lafst ihn in der Welt nicht aufgehen,
im Gegenteile, er bemerkt ausdriicklich (XXXII 1), dafs ihn
diese nicht zu fassen vermoge: templum quod ei extruam,
cum totus hic mundus eius opere fahricatus eum capere
non possit? Sagt dann nicht Lactantius (Instit. div. IV 29):
hic mundus una Dei domus est? Dals aber dieser Kirchen-
schriftsteller ein Vertreter des Monismus sei, wird niemand be-
haupten wollen.

Verlorene Miihe ist es auch, wenn Kiihn (a. a. O. 8. 27 f,)
specifisch heidnisch-philosophische Anschauungen in XVIII 5—7
nachzuweisen sucht: inquirendum putas, utrum unius
imperio an arbitrio plurimorum caeleste regnum guber-
netur; quod ipsum non est multi laboris aperire cogi-
tanti imperia terrena, quibus exempla utique de caelo.
-quando umquam regni societas aut cum fide coepit aut
sine cruore desiit? omitto Persas de equorum hinniatu



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. E13

augurantes principatum, et Thebanorum par, mortuam
fabulam, transeo. ob pastorum et casae regnum de ge-
minis memoria notissima est. generi et soceri bella toto
orbe diffusa sunt, et tam magni imperii duos fortuna
non cepit. vide cetera: rex unus apibus, dux unus in
gregibus, in armentis rector unus. Die Alleinherrschaft,
so schliefst Minucius, ist ein der ganzen Schopfung zugrunde
liegendes Gesetz. Als solches ist es aber ein Abbild des gott-
lichen Urbildes. Vergleicht man nun damit die Aufserung des
Balbus (Cicero, De nat. deor. II 11, 29): omnem naturam
necesse est, quae non solitaria sit neque simplex, sed
cum alia iuncta atque connexa, habere aliquem Iin
se principatum, utin homine mentem, in bellua quidem
simile mentis, so wird man Kiihn allerdings beipflichten, wenn
er in diesem Beweise fiir die Einheit Gottes Ankldnge an die
Stoa findet. Nicht minder wird man ihm zustimmen, wenn er
sagt: ,,Dals hier platonische Anschauung mit unterlduft, beweisen
die plotzlich auftanchenden Urbilder (exempla, magadelyuara)®.
Man kann auch zugeben, dals die Quelle dieser Anklinge an
die Stoa ciner- und den Platonismus andererseits in thatsdchlicher
Abhdngigkeit zu suchen ist. Aber keineswegs vermogen wir
uns zur Meinung zu verstehen, Minucius trete hiedurch in Ge-
gensatz zum Christentume. Lesen wir doch bei Cyprian (Quod
idola dil non sint VIII): unus igitur omnium dominus
Deus . .. ad divinum imperium etiam de terris mutu-
emur exemplum. quando umquam regni soclietas aut
cum fide coepit aut sine cruore desiit? sic Thebanorum
germanitas rupta, permanens rogis dissidentibus etiam
in morte discordia. et Romanos geminos unum non
capit regnum, quos unum uteri cepit hospitium. Pomp-
cius et Caesar adfines fuerunt nec tamen necessitu-
dinis foedus in aemula potestate tenuerunt. nec tu de
homine mireris, cum in hoc¢ omnis natura consentiat.
rex unus est apibus et dux unus in gregibus et in ar-
mentis rector unus. multo magis mundi unus est rector.
Ahnlich sprechen Hieronymus (Tract. IX 3, Ep. XXXIX ad
Rustic.), Isidor von Pelusium (II Ep. XVI), Theodoret (De
provid. or. V), Origenes (C. Cels. IV 1).

Nicht gliicklicher ist Kiihn (a. a. O. 8. 28 f) mit der Be-
merkung zur bekannten Stelle XVIII 7: , Man konnte hier, wie
auch bei den folgenden Wesenseigenschaften Gottes, auf christ-
lichen Einfluls schliefsen. Indes man wiirde damit zu weit gehen.
Denn die Transcendenz, die Ewigkeit und Unveranderlichkeit,



112 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

Ubersinnlichkeit, Immaterialitat, Unermelslichkeit, Unbegreiflichkeit
ergeben sich einerseits bel dem einmal angenommenen Schépfer-
begriff aus Abstraktion, andererseits aber finden sie sich lidngst
unter den Philosophen, vor allem unter den Platonikern. So
schon bei Plato selbst die Transcendenz (Rep. VI 507 B f),
die Unveridnderlichkeit (Rep. II 380 D f.) und die von den ersten
Christen so oft angefithrte Unaussprechlichkeit Gottes (Tim. 28 C).
Unter den Zeitgenossen finden sich obige Eigenschaften bei Pla-
tonikern, wie Maximus von Tyrus, Apuleius, Albinus und sogar
Celsus (vgl. Zeller a. a. O. III 2, 8. 207, 211, 213, 215). Es
ist demmnach hier eher der platonische als der christliche Einfluls
anzunehmen.“ Als ob Minucius das Christentum weniger ge-
kannt hétte als den Platonismus und diesen hoher geschatzt hétte
als jenes! Dann ist wohl zu beachten, dals XVIII 10 nec
nomen Deo quaeras, Deus nomen est. illic vocabulis
opus est,cum per singulos propriis appellationuminsig-
nibus multltudo dirimenda est: Deo, qui solus est, Del
voca.bulum totum est nicht aus llmaus 28 C 'rov Uiy ovy
.‘ftOU/t?)?) xou, :frarega T000s TOD MawTOg VQElY TE EQyov xai
woo;vra ng mavTag advvarov Aéysw geschopft sein kann. Horen
wir nur, wie Minucius letztere Stelle auffalst: Platoni in Ti-
maeo deus est ipse suo nomine mundi parens, artifex
animae, caelestium terrenorumque fabricator, quem et
invenire difficile prae nimia et incredibili potestate,
et cum inveneris, in publicum dicere inpossibile prae-
fatur. eadem fere sunt ista, quae nostra sunt: nam et
Deum novimus et parentem omnium dicimus et num-
quam publice nisi interrogati praedicamus (XIX 14).
XVIII 10 scheint vielmehl auf Justin, Cohort. XXI zuriickzu-
gehen ovdsv ya() ovoua Eml &0t xvgwloyswﬂat (5vvarov Tl
yap ovouara elg Ojlwow xal dzayvooaw TGY Vmoxeluévow
xelral Jt()ayyatcov lelcov xal Otagopwr ovtov. Doch mag
sich die Sache wie immer verhalten, so viel ist gewils, dals sich
Minucius hier in keinem WiderSpruche mit der christlichen Lehre
befindet. Kiihn selbst erkennt das willig an; ein Beweis hiefiir
ist also unnétig.,

Anklinge an die heidnische Philosophie sollen sich auch in
XVIII 11—XIX 3 finden: audio vulgus: cum ad caelum
manus tendunt, nihil aliud quam Deum dicunt . ..
audio poetas quoque unum patrem divum hominumque
praedicantes . . . recenseamus ... disciplinam philo-
sophorum, deprehendes eos ... in hanc unam coire et
conspirare sententiam . . .eadem fere sunt ista, quae



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 113

nostra sunt. Und in der That, wer wollte leugnen, dafls der
Schlufs: die erfinderische Vernunft glaubt an die Einheit Gottes,
folglich ist an dieser nicht zu zweifeln, auf die von Minucius
angenommene Lehre von der insita natura sapientlia hin-
weise? Indes wir haben bereits gesehen, dals sich dieselbe
mit dem Christentume sehr wohl vertrigt.

Also in dem ganzen Abschnitte gegen den Akademiker
(XVI 5—XIX) geridt Minucius keineswegs in Widerspruch mit
der christlichen Lehre. Allein tduschen wir uns nicht? Wie
sagt doch Kiihn (a. a. O. 8. 30)? ,Das Christentum wird auf
dem stoischen Erkenntnisprinzipe aufgebaut und der Christengott
durch die stoische Teleologie gefunden. Dals dies eine fundamen-
tale Verkennung des Christentums als einer Offenbarung Gottes
ist, leuchtet ein. Das Christentum entspringt nach minucianischer
Anschauung durchaus dem Menschengeiste selber, wie jedes
andere menschliche (Greistesprodukt, und ist darum auch geschicht-
lich als prudentia und disciplina aus ihm hervorgegangen.
Allein Kiihn unterscheidet nicht zwischen dem, was zum christ-
lichen Lehrbegriffe gehort, und dem, was Minucius durch stoische
Teleologie gewonnen. Hétte Minucius gelehrt, dals alle christ-
lichen Anschauungen dem Menschengeiste entspringen, dann
wiirde er freilich im Irrtume sein. Allein das ist keineswegs
der Fall. Er ist ja mittelst der Vernunft blols zu Wahrheiten
gelangt, zu denen man nach christlicher Lehre ohne alle Offen-
barung gelangen kann. Wir erinnern nur an die Worte der
hl. Schrift (Sap. XIII 1 ff): vani autem sunt omnes homi-
nes, in quibus non subest notitia Dei; et de his, quae
videntur bona, non potueruntintelligere enm, qui est;
neque operibus agnoverunt, quis esset artifex,

Wenn Kiihn dieses und édhnliche Zeugnisse (Paulus, Rom.
119 ff.; Act. Apost. XIV 14 ff.; Augustinus, De civit. Dei VIII 1,
Serm. CXLI 1; Athanasius, Or. ¢. g. XIX; Cyrillus von Alexan-
drien, II ¢. Jul. 73; Chrysostomus, Hom. III in ep. ad Rom. II:
Gregor von Nazianz, Or. XXXVIII) beachtet hitte, dann wiirde
er auch ganz anders geurteilt haben iiber den Abschnitt gegen
den Verteidiger des Heidentums (XX 4—XXVII). Er hitte
nicht gesagt (a. a. O. S. 31): ,,Von diesem rein philosophischen
Standpunkte aus begreift sich nun auch der gesamte zweite
Unterteil mit seinem ausschliefslich intellektuellen Interesse, mit
seiner scharfen Polemik gegen die Leichtgldubigkeit der Vorfahren,
ihren gesamten Gotter- und Wunderglauben. Minucius ist sich
dabei seiner Gleichstellung mit den Philosophen so bewulst,
dafs er sich getrost auf die Autoritit der Philosophen berufen

Jahrbuch fiir Philosophie ete. III. 8



114 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

zu konnen meint (XXII 2). Bei diesem Zusammengehen mit
den Philosophen vergifst er offenbar ganz seinen Christenstand.®
Minucius bewegt sich ja hier in einem Kreise, in dem er keines-
wegs der Offenbarung bedarf, um zur Wahrheit zu gelangen.
Aber zugegeben, Minucius konne hier als Philosoph auftreten,
hat er dabei nicht etwa Behauptungen aufgestellt, welche dem
Christentume widerstreiten? Nach Kithn (a. a. O. 8. 31) aller-
dings: ,,Jm Kifer gegen den unsinnigen Wnunderglauben der
Heiden lafst er sich zu Sitzen fortreilsen, die auch die eigene
christliche Uberlieferung an sie treffen. So XX 4 quae
(miracula)siessent facta, fierent: quia fieri non possunt,
ideo nec facta sunt. Das zeugt doch wahrlich weder von
christlichem Verstindnis noch von christlicher Unterweisung!
Sogar Christus als Wunderthdter, dessen Thaten doch im Ge-
meindebewulstsein lebendig und wohl das erste waren, was von
einem Bekehrten gehort und gefalst werden konnte, sogar dieser
wird in Frage gestellt“! O uein! Die Worte quae si essent
facta, fierent mogen allerdings auf den ersten Anblick als
ein ,,bedenkliches Argument (Dombart a. a. O. 8. IX) erscheinen,
aber nicht bei ndherer Betrachtung. Minucius konnte nicht mit
Unrecht denken: lag fiir eure Goétler zu irgend einer Zeit ein
Grund vor, Wunder zu wirken, so ist es die gegenwirtige, in
der gegen sie heftiger denn je gekdmpft wird. Indes die Wunder
lassen auf sich warten. KEure Gotter haben also nie solche ge-
wirkt., Aber gesetzt auch, diese Schlulsfolgerung sei unrichtig,
so vermigen wir Kiihns Meinung, dals Minucius nicht an die
christlichen Wunder geglaubt, noch immer nicht zu teilen. War
doch zu Minucius Zeiten die Wundergabe unter den Christen
gar nichts Seltenes (vgl. Origenes, C. Cels. 1 2, 46). Konnte
also unser Apologet nach seiner Meinung von den heidnischen
Wundern sagen: si essent facta, fierent, so mulste er von
den christlichen denken: quia fiunt, ideo facta sunt. Wie
sollen dann die Worte quia fieri non possunt, ideo nec
facta sunt die schrifiliche Uberlieferung treffen konnen? Sehen
wir nun zu, welche Wunder Minucius im Auge hat: Scylliam
multiplicem, Chimaeram multiformem et Hydram feli-
cibus vulneribus renascentem et Centauros equos suis
hominibus implexos... de hominibus aves et feras...
de hominibus arbores atque flores (XX 3, 4). Diese Wunder
wird nun gewils kein wahrer Christ fir moglich halten. Wer
sollte sie auch gewirkt haben? Gott? Nein; denn sie sind
Gottes unwiirdig (vgl. Augustinus, De civit. Dei XXII 6). Die



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 115

Didmonen? Nein: denn diese vermogen keine Wunder zu wirken
(vgl. Thomas, S. th. I qu. 114, a. 4).

_ ,Es finden sich®, bemerkt dann Kiihn (a. a. O. 8. 32),
~Aufserungen, die den stoischen Anschauungen entsprechen.
Wenn er z. B. sagt (XXIII 1), die Dichter haben veritati
ipsi geschadet, und bald darauf (XXIII 8), die Heiden seien
in ihrem Irrtum alt geworden, obgleich veritas sit obvia,
sed requirentibus, so ist zwar unter veritas zunicht negativ
die Erkeuntnis von der Nichtigkeit heidnischer Gotterverehrung
zu verstehen. -Indes verglichen mit dem Vorausgegangenen, der
insita sapientia und dem natiirlichen Gottesbewulstsein, das
instinktiv selbst unter dem ungebildeten Volke lebendig ist, ge-
winnt jene veritas einen positiven Inhalt. Sie ist das im All
verbreitete Gesetz des 7ysuovixor und die daraus gewonnene,
auch den Heiden innewohnende &vvota xowwy des einen Gottes.
So allein begreift sich jene reale veritas obvia, veritas
ipsa. (resagtes stimmt auch ganz und gar mit dem Folgenden
(XXIV 2) iiberein. Hier wird in Gestalt eines Grundsatzes
gegeniiber dem alienus error das sibi credere geltend ge-
macht. Im Menschen liegt die Wahrheit! Diese aber ist nichts
anderes als eben jene sapientia insita, obige Zvwvore xowi]
von dem KEinen (Gotte, welche ermdglicht wird durch die gege-
benen natiirlichen Aufnahmeorgane fiir die Wahrheit. Auf diese
Naturanlage dringt unser Apologet immer wieder zuriick. So
schon im ersten Satze dieses Kapitels (XXIV 1): quanto ve-
rius de diis vestris animalia muta naturaliter iudicant,
wo er den vernunftbegabten Menschen sogar das natiirliche Urteil
der Tiere cntgegenhilt. Dann aber (XXIV 4) in dem stark
an Senecas De superstitione (Augustinus, De civit. Dei VI 10)
anklingenden Gedanken: aut cui testa sunt obscena de-
messa, quo modo Deum non violat qui hoc modo placat,
cum si eunuchos Deus vellet, posset procreare, non
facere? Diese Naturanlage umzuéndern hielse an Gottes Willen
andern; in Gottes Machtgebiet frevlerisch eingreifen ist daher
ebenso ein Sakrilegium, wie eben oben (XVII 3) die Vernach-
lissigung der von Gott gegebenen und zum (Gebrauche be-
stimmten Vernunftanlage. Auch hier also treffen wir jene Hoch-
achtung vor dem natiirlich Gegebenen und die daraus hervor-
gehende Forderung eines naturgemalsen Lebenswandels, das
Grundprinzip stoischer Moral.“ Ganz wohl. Aber wir haben
ja gesehen, dafs die Annahme von der insita natura sapientia
nicht gegen das Christentum verstofst. Und die aller Wahr-
scheinlichkeit nach von den Stoikern entlehnte Forderung eines

8*



116 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit.

naturgeméi(sen Lebens, ist nicht auch diese christlich? Bestimmt
nicht Ambrosius in seiner Schrift iiber die Pflichten der Kirchen-
diener die Tugend als das naturgemélse Leben? ,Handle deiner
verniinftigen Natur, deiner ratio gemifs, d. h. lals die Vernunft
das Herrschende in dir sein! Ist sie es doch, durch deren
Besitz, wie durch nichts sonst, sich der Mensch vor den ibrigen
Geschopfen auszeichnet (I 124). Locus tuus ratio (I 92)!
Das ist Ambrosius’ Lehre® (P. Ewald, Der Einfluls der stoisch-
ciceronianischen Moral auf die Darstellung der Ethik bei Ambrosius,
Leipzig 1881, 8. 45). Und wer hat derselben jemals nachgesagt,
dafs sie unchristlich sei?

Heidnisch-philosophische Anschauungen sollen auch in Minu-
cius’ Didmonologie (XXV 7— XXVII 8) sich finden. ,,Den Schliissel
zum Verstindnisse dieser, ja wir mochten sagen, der ganzen
minucianischen Grundanschauung, gibt uns unsers KErachtens
XXVI12 die minucianisch-stoische Interpretation jener platonischen,
zu damaliger Zeit viel benutzten Stelle Symp. 202 E. Minucius
wollte XXVI 12 fir die im nédchsten Kapitel zu besprechende
damonische Einwirkung auf die Menschen eine physiologische
Erklarung geben und so zu jener selbst hiniiberleiten. Dabei
ist ihm aber unwillkiirlich seine eigene, dem Plato fremde An-
schauungsweise mit untergelaufen. Sie verrdt sich gleich in den
ersten Worten. Das einfache platonische wav to datudviov
ustal éote $eol Te xal SvnTol gibt er wider mit: vult
enim esse substantiam inter inmortalem mortalemque
und fiigt dazu als Erkldrung: id est inter corpus et spi-
ritum mediam und erweitert dies in einer zweiten Erkldrung:
terreni ponderis et caelestis spiritus admixtione
concretam, nimmt also einerseits mortalis substantia,
corpus, terrenum pondus zusammen und bringt sie in Ge-
gensatz zu den gleichfalls indentificierten Begriffen inmortalis
substantia, spiritus caelestis levitas. Das ist nun ein
interessanter Einblick in seine eigene philosophische, aliem An-
scheine nach dualistische Grundanschauung. Allein der Dualismus
darin ist kein prinzipieller. Wéhrend ndmlich inmortalis und
mortalis substantia, spiritus und corpus, caelum und
terra allerdings direkte Gegensitze sind, so doch nicht pondus
und levitas, die letzten und charakteristischsten Begriffe in jener
Interpretation. Denn levitas ist logisch nicht Gewichtlosigkeit,
nicht ein contrarium, sondern ein minus zu pondus, schliefst
demnach noch immer ein Teil Schwere in sich, eine Kigenschaft,
die nur dem Gebiete des Stofflichen angehort. Damit aber ergibt
sich auch fiir die caelestis levitas wie gleichfalls fiir spiritus



Studien zur Philosophie der patristischen Zeit. 117

und inmortalis substantia die Grundeigenschaft des Materiellen
und demnach auch kein absoluter Gegensatz genannter drei Glieder
zuterrenum pondus, corpus und mortalis substantia,
sondern nur ein relativer, sofern ihnen allen eine materielle Sub-
stanz zugrunde liegt, die hier nur nach grofserer und geringerer
Verdichtung der Urmaterie geschieden wird. Das aber ist ohne
Frage stoische Physik. Hier treten auch die feineren Stoffe den
groberen gegeniiber und sind malsgebend fiir die Stellung des
Weltganzen. Die schwere Erde nebst dem Wasser liegt tiefer
als die lichte Luft mit dem Feuer. Diese bilden von unten
nach oben, resp. von innen nach aufsen die vier Schichten: Erde,
Wasser, Luft und Feuer. Das Feuer des Umkreises hiefls der
Ather, dessen &ufsersten Teil Zeus den Himmel nannte (vergl.
Zeller a. a. O. III 1, S. 184 f). Dals diese dtherische Leich-
tigkeit bel Minucius mit der unsterblichen, also gottlichen Sub-
stanz, andererseits mit dem menschlichen Geiste als gleichfalls
gottlichen Wesens identificiert wird, ist ebenso echt stoisch
(vgl. Zeller a. a. O. I1II 1, 8. 137, 138, 200). Der Gegensatz
in der Interpretation ist also nicht fundamentaler Art. Der
Dualismus ruht auf stoischem Monismus. Ja wir konneun stoischen
Einflufs selbst in diesem vermeintlichen Dualismus noch wahr-
nehmen. Bringen wir nimlich zur weiteren Erklirung den
caelestis vigor von XXVI 7 hinzu, so bestimmt sich der
Gegensatz zum terrenum pondus als kraftvolle zur ohnméch-
tigen, als aktive zur passiven Substanz. Dies fiihrt uns aber
zu den zwei stoischen Grundprinzipien alles Daseins, welche die
Stoiker innerhalb des Korperlichen selbst wieder unterschieden,
dem mototr und dem macysww (vergl. Zeller a. a. O. IIT 1,
S. 131). Die Kraft oder das Gottliche ist nach stoischer An-
schauung nur der feinere Stoff gegeniiber dem specifisch Stoff-
lichen. Beide, Kraft und Stoff, sind in der minucianischen
Anschauung verteilt auf die Gebiete des Himmels und der Erde.
Dort ist, wie auch Zeno, Chrysippus und die Mehrzahl der
Stoiker annehmen, der Sitz der gottlichen, weltbeherrschenden
Kraft, auf der Erde der Sitz der trdgen Schwere, der Sitz der
Ohnmacht* (Kiihn a. a. O. S. 33 ff.). Fiirwahr, ein sicherer
Ton der Behauptung! Allein wir miissen gestehen, dafs wir die
letzten sind, welche in denselben einzustimmen vermogen. Denn
die Grundlage, auf welche sich die ganze Auseinandersetzung
stiitzt, erscheint bei naherer Priifung als eine recht schwankende,
Kiihn nimmt ohne weiteres an, die Worte inter corpus
et spiritum mediam, terreni ponderis caelestis levi-
tatis admixtione concretam seien im Sinne des Minucius,



118 Studien zur Philosophie der patristischen Zeit,

nicht im Sinne des Plato gesprochen. Allein, wenn wir bedenken,
dafs sie eine Erklarung dessen bieten sollen, was Plato, nicht.
was Minucius unter einem Mittelgeschopfe zwischen einem sterb-
lichen und unsterblichen Wesen versteht, so miissen wir diese
Ansicht entschieden zuriickweisen. Um die Sache klarer zu
machen, ein Beispiel. In den Schriften der Stoiker treffen wir
ofters die Behauptung, die Seele des Menschen sel unsterblich.
Wenn wir nun dieselbe mit Diogenes Laertius (VII 156) dahin
erkliren: zgv vy wpera Savarov émuivew, @dagrywy dE
cvae, Emudvew usyol Tijg éxmvowoeme, so wird doch niemand
behaupten wollen, dals wir an eine beschrankte Fortdauer der
Seele glauben, sondern jedermann nur so viel schliefsen, dalfs
die Stoiker an dieselbe glaubten. Oder sollte etwa Minucius
unter substantia inter inmortalem mortalemque media
dasselbe verstanden haben, wie nach seiner Ansicht Plato? Dafiir
ist nicht ein einziger Anhaltspunkt vorhanden. Aber jene Er-
klirung ist ja gar nicht platonisch (vgl. Symp. 208 A; Rep. II
580 D; Tim. 28 B, 31 B, 37 K, 38 A, 52 A). Allerdings. Aber
daraus folgt nur, dals Minucius den Plato nicht verstanden. Denn
hatte er ihn richtig aufgefalst, so hétte er jene Stelle auch in
echt platonischem Geiste erliutern miissen. Sonst hétte er ja
ebenso unverniinftig gehandelt, als wir handeln wiirden, falls
wir sagten: die Stoiker lehren, dals die Seele unsterblich sei,
d. h. immer fortlebe. Ubrigens ist Minucius’ Irrtum nicht be-
fremdend. Er hat seinen Ursprung in jener im Altertume nicht
gerade selten verkannten Stelle des Timéus (30 C ff.), in welcher
der ewig seiende Vater auf einen dereinst werdenden (iott denkt
(vgl. Aug. Krische, Die theologischen Lehren der griechischen
Denker, Gottingen 1840, S. 194 f). Nunmehr wird Kithn auch
schwerlich jemanden iiberzeugen konnen, dals sich in XXVI 7
die stoische Anschauung von Himmel und Erde ausgesprochen
finde. Denn caelestis vigor und terrenae labes lassen
sich nun sehr wohl als Kraft, beziehungsweise Schwache in
christlichem Sinne auffassen, wie bei Cyprian, Quod idola dii nen
sint VI spiritus sunt insinceri et vagi, qui, posteaquam
terrenis vitiis inmersi sunt et a vigore caelesti
terreno contagio recesserunt, non desinunt perditi
perdere.



	Studien zur Philosophie der patristischen Zeit

