Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner
Lésungsversuche

Autor: Grupp, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H 6 .6 .6 .6 _&__H_ .6 6. 6 __&6 _&

ZUR GESCHICHTE DES KONFLIKTS ZWISCHEN
GLAUBEN UND DENKEN UND SEINER
LOSUNGSVERSUCHE.

Von

Dr. G. GRUPP.

—_—— O

IL

Das 16. Jahrhundert ist eine Zeit unruhiger Gdrung. Kaum
erhebt sich aus der Flut von Geisteswerken ein bleibendes Denk-
mal von unverganglicher Dauner. Auf dem Gebiete der Kunst
allerdings und der dichtenden und beschreibenden Nationallitte-
ratur entstehen in dem vorauseilenden Italien Werke erster
Grofse. Die Phantasie beherrschte die Zeit; michtig angeregt
durch die Antike breitete sie ihre Schwingen aus und verkérperte
thre Anschauungen in mehr oder weniger vollendeten Formen.
Phantasievoll und phantastisch waren alle Ansichten iiber die
Natur und ihren Zusammenhang bei einem Picus, Reuchlin, Para-
celsus, wie bei einem Giordano Bruno. Der Glaube an magische
Naturverkettung, an den Einfluls der Gestirne, war enge ver-
wandt mit der pantheistischen Naturvergitterung, dem Glauben
an die gottlichen Krifte der Substanzen.

Wir treffen auch beides zusammen. Der damalige Pantheis-
mus hat einen magisch-mystischen Zug. Goethes Faust, der den
Allgeist beschwort, ist ein charakteristischer Typus der Zeit.
Nichts ist unrichtiger im allgemeinen ausgesprochen als jenes
viel verkiindete Lob der Renaissancezeit, dals sie wieder zur



38  Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

Natur und Wirklichkeit zuriickgekehrt sei, nachdem das Mittel-
alter nur fir ein ungewisses Jenseits Blick und Sinn gehabt habe.
Die Renaissancezeit ist die Zeit des krassesten Hexenwahns,
der Alchemie und Astrologie. Man vermutete iiberall ge-
heimnisvolle dunkle Krifte, trdumte von einem geistdhnlichen
und geisterfiillten Naturleben und einem magischen Zusammen-
hang der Stern-, Luft- und Erdgeister unter sich und mit des
Menschen Genius. Man ging weit hinaus iiber die occultae facul-
tates der Scholastik, iiber welche man zu spotten liebt, wihrend
man sich gleichzeitig an der anthropomorphistischen Auffassung
der Naturmonaden bei Bruno und Leibnitz, ja an den Triaume-
reien eines Bohme erfreut. Die scholastische Auffassung ist
zum mindesten einer niichternen Naturbetrachtung nicht hinder-
licher als dieser Panpsychismus, von dem uns die Wirklichkeit
noch weniger Kunde gibt als von den occultae qualitates. Alles
auch innerlich belebt und durchgeistet, nicht blofs dulserlich ver-
niinftig geordnet zu halten, dazu ward die Zeit veranlafst durch
das Uberwiegen der Phantasie, die sich iiberall eindrangte und
durch eine Art naturalistischen Enthusiasmus den religiosen ab-
loste. Diese Erscheinungen und Thatsachen mogen wohl fiir
das Folgende im Auge behalten werden, da sich aus ihnen eine
Reihe von schriftstellerischen Leistungen erkliren.

Bekanntlich stellte sich jener dichterisch iiberschwenglichen
Naturbetrachtung bald eine niichtern exakte entgegen, die im
Zusammenhang mit den epochemachenden Entdeckungen auf dem
(rebiete der Naturwissenschaften steht. Die alte ptolemi-
ische Weltanschauung mit ihren Kiinstlichkeiten ward stark er-
schiittert. Dals die Erde eine Kugel sei, wurde vielfach ange-
nommen und ist auch bei Dante vorausgesetzt, aber faktische
Beweise hatte man keine. Die Sternenwelt, welche man fried-
lich um die Erde hatte kreisen lassen, erweiterte sich in riesigen
Dimensionen, vor denen es dem menschlichen Geiste schaudern
mulste. Auch dagegen erhob sich lebhafter Widerspruch, dalfs
die' Gestirne hoherer unvergiinglicher Natur seien, von Geistern,
Engeln bewegt wiirden und dafs ihr Einfluls das tellurische
Leben zu hoheren Formen und Gestalten emporfithre. Was hier



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete, 39

S—

die alte Anschauung an Erhebendem verlor, ward iiberreichlich
ersetzt durch die grofsartige Kinfachheit des ganzen Weltbaues
seine unermefsliche Griofse und die wundervolle Schonheit der
Gesetze der Weltbewegung. Hierdurch und durch die Entdeckung
neuer Krdteile ward der geistige Horizont ins unermefsliche er-
weitert. Man sieht leicht, welcher Gewinn in diesen Entdeck-
ungen fiir eine christliche Weltanschauung lag. Zunédchst freilich

’

schienen sie nur zum Nachteil des alten Glaubens auszuschlagen.
Es war ganz natiirlich, dafs man zugleich mit der alten Welt-
betrachtung, mit der nun einmal die Glaubensvorstellungen un-
I6slich verkniiptt schienen, auch diese verlieren zu miissen glaubte.
Wo sollte der Himmel sein, wenn nicht in der die Erde iiber-
wolbenden Sternenwelt mit ihrem unverginglichen Glanze? Wo
die Holle oder (etwa das Dantesche) Fegfeuer, wenn unter uns
Antipoden wohnten? Wie sollte es mit der hl. Schrift stimmen,
wo Sonne, Mond und Sterne eine relative und dem Schau-
platz der Offenbarung gegeniiber untergeordnete Stellung ein-
nahmen, wenn diese nunmehr eigene selbstindige Bedeutung
bekommen? Und endlich, wie stand es mit dem Heile der
ganzen Menschheit, wenn die Zahl der Christen in dem Malse
zusammenschrumpfte, als neue Volker in den Gesichtskreis
traten? KEs mufste zu Konflikten kommen. Aber erst in der
ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts kam es zu ernsteren Ver-
wicklungen. Galilei ist der Mann, der sie selbst heraut-
beschwor. Die copernikanische Doktrin, von ihm mit einer ,,iiber-
grofsen Lebhaftigkeit und einem gewissen Ubermut“ (Reusch)
verteidigt, ward von den kirchlichen Organen als schriftwidrig
und ketzerisch verworfen, wihrend Copernikus selbst ein halbes
Jahrhundert zuvor unbehelligt geblieben war. KEs waren zwar
inzwischen neue Griinde fiir diese Lehre aufgetaucht, seitdem
das Fernrohr den Blick in die Welt der Gestirne besser ge-
stattete und die Ahnlichkeit der Erde mit den Planeten heller
vor Augen lag. Aber die entscheidenden empirischen Beweise:
die Aberration des Fixsternlichtes, die Foucaultschen Pendel-
versuche u. a. waren noch nicht entdeckt. Copernikus und
Kepler waren, wie ihre Schriften zeigen; getrieben von dem



90 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

idealen Drange des Jahrhunderts, Harmonie und Ordnung, die
Einfachheit in der Mannigfaltigkeit, das Gesetz der zahllosen
Erscheinungen, ,,den ruhenden Pol in der Erscheinungen Flucht
zu entdecken. Dals sie dabel sich nicht verirrten, wie andere
Zeitgenossen, lag in der mathematischen Grundlage ihrer Bildung,
in ihrem treuen kirchlichen Sinn und ihrer Ruhe und Bescheiden-
heit. (Galilei tritt in einen bewulsten Gegensatz nicht nur gegen
das wissenschaftliche Auktoritidtsprinzip der herrschenden Natur-
philosophie, sondern auch gegen ihre Methode und die ideale
Richtung seiner Zeit. Seine Methode ist die auf vielfacher Be-
obachtung beruhende Induktion. Durch seine Experimente
entdeckte er die berithmten Fallgesetze, welche die aristotelische
Bewegungslehre erschiitterte.!) So geriet er in Streit nicht nur
mit der Theologie, sondern auch mit der peripatetischen Philo-
sophie, welche die Schulen beherrschte. In ersterer Hinsicht
fiilhrte er zwar ganz richtig aus, dafs die copernikanische Welt-
ansicht durch die Auktoritidt der hl. Schrift nicht beseitigt werden
konne, da diese nach dem Ausspruche des Baronius uns lehren
will, wie man in den Himmel kommen konne, nicht aber, wie
sich der Himmel bewege. Die Welt sei das Werk Gottes, die
hl, Schrift das Wort Gottes. Um die Teile der Welt und die
Bewegung der Himmelskorper zu erkennen, miisse man im Werke,
nicht im Worte Gottes forschen. Galilei war offenbar recht-
glaubig, aber doch streitsiichtig, herausfordernd und stolz. Er
rannte sich selbst in die ungliickliche Untersuchung vom Jahre
1632 hinein. Ein Mirtyrer seiner Uberzeugung wurde er nicht,
sei es dafs ihm die neue Ansicht selbst nicht ganz unbedingt
sicher schien, sei es dals er nur heuchlerisch derselben abschwor.

Es ist hier der Ort, vom Gesichtspunkte des copernika-
nischen Systems auch die Ansichten Brunos zu streifen, bei
welchem der Konflikt mit dem Glauben bis zum Tode fiihrte.
Der neue heliocentrische Standpunkt mufste die Uberweltlichkeit
Gottes in der damaligen Vorstellung in Gefahr bringen. Man

1) Nach Aristoteles steht die Geschwindigkeit des Falls in geradem
Verhéltnis zur Schwere des Stoffs und im umgekehrten zur Dichtigkeit des
Mittels. Im luftleeren Raume fallen nach Galilei alle Stoffe gleich rasch.



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. Y1

liefs ja spiiter vom gleichen Gesichtspunkte aus Gott spdttisch
in Wohnungsnot geraten. Die neue Anschauung begiinstigte
offenbar eine an den Pantheismus anstreifende Betonung der
(reistigkeit, Unsichtbarkeit und Allgegenwart Gottes. Sie mufste
infolge davon zur Unendlichkeit des Raumes (und der Zeit) hin-
dringen, wie sie uns schon bei Nikolaus von Cusa und dann bei
Bruno begegnet. Merkwiirdig ist es jedenfalls, wie bei Cusa,
diesem Vorldufer des Copernikus, die alte pythagoriische Welt-
ansicht verbunden ist mit einem pantheisierenden Spiritualismus,
der Gott im Kleinsten und im Grifsten findet. Wir konnen nicht
ausmachen, welches hier von beiden Gedankengliedern das andere
bedingt hat, da Cusa ein ebenso bedeutender Mathematiker wie
Philosoph war. Eng verschmolzen waren sie jedenfalls bei Cusa,
noch mehr aber bei Bruno, seinem Anhédnger und Nachfolger.
Bruno erweiterte noch das copernikanische System. Ihm ist das
Sonnensystem eine Welt neben unzéhligen andern Welten. Gott
ist denselben immanent und ragt, da sie unendlich sind, auch
nicht iiber sie hinaus. Brunos Pantheismus muflste das kirch-
liche Dogma notwendig verflichtigen. Die drei Personen werden
blofse Attribute, Christus ist erfiillt mit gottlichen Kréften. Der
Beweis hiervon liegt nicht in den Wundern etwa, sondern in
der hohen Sittlichkeit des KEvaogeliums. Bei Bruno iiberwog
iibrigens eine oft recht unziichtige Phantasie das klare scharfe
Denken.

Ein Meister in letzterem war Baco von Verulam, der ein
Galilei unter den Philosophen gegen die Wahngebilde einer iiber-
schwenglichen Phantasie ritterlich zu Felde zog. Von den Trug-
gestalten, von denen der menschliche Geist umlagert ist, will er
diesen zu exakter Naturbetrachtung hinleiten. Idola heilst er
die Wahnvorstellungen, mit denen die menschliche Gesellschaft
und der Einzelne (idola tribus und specus) die niichterne Welt-
betrachtung verdirbt. Dazu kommen die irrigen Vorstellungen,
die uns die Sprache und die Auktorititen beibringen (idola fori
und theatri). Sei es durch Baco angeregt oder durch einen
eigentiimlichen Charakterzug des englischen Geistes bestimmt,
haben spitere englische Philosophen besonders gerne die mensch-



92 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

lichen Wahnvorstellungen verfolgt, haben aber dazu nicht nur
den Aberglauben und falsche Weltbetrachtungen, sondern auch
religiose Ideen gerechnet, was bei Baco noch nicht der Fall ist.
Baco hat den Zweck, zur Ausdehnung der menschlichen Herr-
schaft iiber die Natur dadurch beizutragen, dals er der Natur-
forschung fiir die Bahn der Erfindungen, die man hier erfolgreich
eroffnet hatte!), mit Regeln und Forschungsmaximen auszuriisten
versuchte. Er hat sodann den ganzen Umkreis des menschlichen
Wissens aufgezeigt und die Fiille des Wissens in die Einzel-
zweige verteilt. Man konnte meinen, die empirische Richtung
Bacos werde einer theologischen Betrachtungsweise wenig giinstig
sein. Allein dem ist nicht so. Baco verdient alles Lob, was
die genaue Absonderung der natiirlichen und geoffenbarten Theo-
logie anbelangt. Vermittelst der Vernunft erkennen wir Gottes
Dasein und anndhernd seine Eigenschaften, aber es liegt nicht
in ihrem Vermogen, auch die Mysterien zu durchdringen. Aus
der Natur erkennen wir wohl "Gottes Macht und Weisheit, aber
sein Bild entdecken wir nicht. Die Alten hielten die Welt fiir
das Bild Gottes, und den Menschen fiir das Abbild der Erde,
wéahrend nach christlicher Anschauung der Mensch das Bild
Gottes ist und die Erde das Bild des Menschen. Zu dieser
Erkenntnis bedurfte der Mensch héherer Erleuchtung. Der
Mensch kann Gott und sich nicht vollig erkennen, wenn sich
thm Gott nicht offenbart. Nach der alten Fabel konnen die
Gotter wohl den Menschen in den Himmel hinaufziehen, die
Menschen aber konnen Jupiter nicht zu sich hinabziehen. Gott
hat sich freilich der Fassungskraft der Menschen anbequemt
und dadurch der Vernunft das Recht gegeben, die Dogmen zu
erforschen. Aber heifst es, animus ad amplitudinem Mysterio-
rum pro modulo suo dilatetur, non Mysteria ad angustias animi
constringantur. Zwischen dem Glauben und dem Wissen besteht
der Unterschied, dafs wir bei dem Glauben aus dem Nachen
unserer Vernunft hiniibersteigen in das Schifflein der Kirche ;

1) Es sei hier nur an die Erfindung des Schielspulvers, der Buch-
druckerkunst, des Astrolabiums. Barometers, des Teleskops, des Blutumlaufs
ete. erinnert.



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 93

auch wenn wir Dinge glauben, die der Vernunft angemessen
sind, stimmen wir doch nicht so fest den Sachen zu, als viel-
mehr der Auktoritit. Je unglaubwirdiger die Sache ist, desto
grofsere Khre erweisen wir Gott. Zu glauben ist des Menschen
wiirdiger als zu wissen. In scientia enim mens humana patitur
a sensu, qui a rebus materialibus resilit, in fide autem anima
patitur ab anima quae est agens dignius. Im Sittengesetz, das
sich im Gewissen ankiindigte, wurden auch die Heiden iiber die
Grenzen des lumen naturale hinausgefiihrt. Freilich ist ihr
Gewissen, ein Rest der urspriinglichen Reinheit (reliquiae pri-
stinae et primitivae puritatis), nur ein schwacher Funke (scin-
tilla), der mehr die Fehler erleuchtet und aufdeckt, als dafs er
die positive Bahn des Guten in hellem Lichte erstrahlen lielse.
Erst im Christentum ist der Mensch als Bild Gottes eben von
dieser Seite aus klar und licht hingestellt. Wir stolsen hier
bei Baco auf eine alte Lehre der Mystiker iiber das Gewissen,
welche in neuerer Zeit von dem geistreichen Moralisten Linsen-
mann wieder aufgefrischt wurde. Irrig mulsten die Ansichten
Bacos erst dann werden, wenn es sich darum handelte, die
Grenzen des Wesentlichen und Unwesentlichen innerhalb der
christlichen Religion festzustellen. Die beiden Grenzscheiden
seien bestimmt durch dic Worte: ,,Wer nicht mit uns ist, ist
gegen uns“ und ,,Wer nicht wider uns ist, ist fiir uns“. Das
Gewand Jesu sei ungendht gewesen, aber das Kleid der Kirche
sel verschiedenfarbig (versicolor). Es wire zu wiinschen, meint
B., dals eine Schrift iiber die Grade der Einheit in der Kirche
geschrieben wiirde. Offenbar war B. geneigt, hiretische GGegen-
sitze zu blofsen Differenzen innerhalb der Kirche herabzusetzen,
wie es deren immer gab.

Wir sehen indessen, wie gut sich eine niichterne realistische
Weltbetrachtung mit dem Idealismus einer héheren Anschauungs-
weise vertridgt, gerade je schirfer man belde Gebiete sondert.
Baco liefs sich von der Fiille des modernen Wissens nicht, wie
manche sogleich zu besprechende Gelehrte, beherrschen, sondern
er beherrschte es mit kriftigem Geiste, ordnete es in Fichern
ab und wulste in der bunten Mannigfaltigkeit der verschiedenen



94 Zur (Geschichte d. Konflikts zwischen (Glauben u. Denken ete.

Meinungen den triigerischen Schein von der nackten Wahrheit
zu unterscheiden. Anders finden wir es in Frankreich. Hier
macht sich ein krankhafter Skepticismus von Anfang an geltend,
der ansteckend von einer Gelehrtengeneration zur andern sich
vererbte. Montaigne, Charron, Le Vayer, Bayle, Pascal und
Huet sind die charakteristischen Typen dieser Richtung. Der
Skepticismus selbst stammt her aus der unendlichen Fiille des
Wissens, mit dem die Neuzeit die (Greister iiberlud. Wir sehen
namentlich bei Montaigne, dem Vater der ganzen Richtung,
nicht nur das ganze klassische Altertum, sondern auch die neue
Welt, das Thun und Treiben der alten und der neuen Volker
im Umkreis seines Wissens. Von einem rein anthropologischen
Gresichtspunkte aus, im Spiegel des eigenen Seelenlebens be-
trachtet Montaigne die verwirrende Mannigfaltigkeit der Indi-
vidualititen, der verschiedenen Gemiitsstimmungen, Leidenschaften
und Tugenden, der Lebenslagen, der Sitten und Gebriduche und
der Rechte. In der Offenheit, mit der er sein eigenes Selbst
enthiillt, gleicht er Rousseau, und in dem Streben, alle, oft auch
die bizarrsten und unverbiirgtesten Handlungsweisen und Sitten
nach 1hren Grinden zu erkennen, ist er ein Vorlaufer des
Montesquieu. Ein Kriterium zwischen gut und schlecht, zwischen
wahr und unwahr gibt es nicht fiir ihn. Dals unsere Begriffe
von Scham, Reinheit und Reinlichkeit, von der Ehe, dem Wert
des Eigentums und des Lebens nur auf Gewohnheit beruhen, ist
ihm gewifs. Es gibt Vilker, wo die Frauen die Stelle der
Ménner vertreten, den Unterhalt verschaffen und in den Krieg
ziehen, wo eine gewisse Geschlechtsgemeinschaft (unter den
Briidern) und andere abscheuliche Sitten o6ffentlich bestehen, wo
man von Menschenfleisch sich nihrt, die Eltern totet u. s. w.
(essais I, 22). Wir meinen, das, was wir mit der Muttermilch
eingesogen und von Jugend auf gesehen und gelernt haben, sei
das natiirliche und allgemeine. Aber die Kannibalen haben ein
viel natiirlicheres und schoneres Leben. Man glaubt schon
Rousseaus begeisterte Deklamationen vom Glick des Naturstandes
zu horen, wenn uns Montaigne sagt, dals dem Leben dieser
Naturmenschen all der Pomp unserer Kultur, ,der Handel, die



—_—

Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 9b

schonen Wissenschaften, die Arithmetik, Magistraturen, politische
Superioritit, Knechtschaft, Reichtum und Armut, Vertrige, Erb-
schaften, schwere Arbeiten, Verwandtschaftsriicksichten, Kleider,
Ackerbau, der Gebrauch des Metalls, des Weins und Getreides
fehle“. Sie leben auf einem gesunden fruchtbaren Boden und
lieben sich gegenseitig. Sie glauben an die Unsterblichkeit der
Seele und haben Priester und Propheten. Falsche Propheten
werden verbrannt oder zerstiickt. Ihre ganze Moral besteht
darin, tapfer zu kdmpfen, den Krieg und die Frauen zu lieben.
Wenn dem gegeniiber unsere Zustinde auch weniger natiirlich
sind, so soll man doch nichts &dndern. Die alten Gesetze,
religiosen Gebrduche und Obrigkeiten soll man bestehen
lassen. Es ist ein Vorzug der christlichen Religion, dals sie
Achtung vor den bestehenden Obrigkeiten einflofst. Aber dals
die Theologie sich in alles mischt, selbst in private und ver-
borgene Handlungen (action privée et secrette), gefdllt ihm nicht.
Die verschiedenen Wunder, wovon die Legenden berichten, hilt
er fiir moglich. Man hatte sich gewshnt, soviel Aufserordent-
liches zu entdecken, dals der Glaube daran nicht schwer wurde.
Im iibrigen aber geht er religiosen Fragen aus dem Wege.
Seine Lebensmaximen sind rein natiirliche: Die Welt geniefsen,
aber mit Mafsigkeit, die korperlichen und geistigen Krifte aus-
bilden und kréftigen, dem Tode mit Ruhe entgegensehen und
seinen Anblick zu ertragen lernen. Der freiwillige Tod ist un-
bedenklich. Der hl. Hilarius hat durch sein Gebet seiner Tochter
und seiner Frau das Glick des Todes verschafft. M. gab auch
Erziehungsgrundsitze, . die ebenfalls bei Rousseau sich wieder-
finden. Er betont namentlich, dals die Selbstandigkeit des
Denkens geschirft werden miisse. Man soll sich keiner Auk-
toritiit blind anvertrauen. ,,Wer einem andern folgt, der verfolgt
nichts, der findet nichts, weil er nichts sucht. Die allgemeine
Bildung durch die schinen Wissenschaften soll ihren Zweck in
sich tragen und keinen praktischen Zweck verfolgen.

Bei Montaigne, noch mehr aber bei seinem Schiiler Charron,
erinnert man sich an KErasmus' Lob der Narrheit, an Brants,
Murners’ und Rabelais’ verwandte Schriften. Von einem gewissen



96 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen (lauben u. Denken ete.

Gesichtspunkte aus mulste das Thun und Treiben der Menschen
als thoricht erscheinen; namentlich ist dies der Fall von dem
absoluten Standpunkte der Ewigkeit, wie ihn KErasmus und
Charron, beide Geistliche, leicht einnehmen. konnten. Sie konnten
hier das Wort des Tacitus von den ludibria rerum humanarum
cunctis in rebus im Detail ausmalen., Andererseits haben von
jeher die Vertreter der hoheren Lebensinteressen der Mensch-
heit, die Kiinstler und Musiker, die Gelehrten und Schriftsteller,
die Priester und Prediger dem prosaisch hausbackenen Verstand
der Menge viel Stoff zu humorvoller Betrachtung gegeben.
Charron stellt alle Gebrechen und Schwichen der Menschen
nicht wie Montaigne in anziehender Unordnung, sondern syste-
matisiert und klassifiziert dar. Durch alle Einzelheiten klingt
das alte Lied hindurch, dals die Menschen immer nach dem
Scheine richten und urteilen und von der Phantasie sich leiten
lassen. Aufserer Pomp, Glanz, Reichtum und Ehren gelten mehr,
-als innerer Wert. Das Ferne, Fremde, Aufserordentliche achten
wir héher, als das Nahe, Eigene und Gewohnliche. Kein Pro-
phet ist in seinem Vaterlande geehrt. Phrasen bestechen und
mit Phrasen wird alles iiberhauft, mit was wir uns befassen.
Dahin gehort die Lobrednerei. Die Menschen hassen sich inner-
lich gegenseitig, sie beneiden oder verachten sich, dufserlich aber
wird geheuchelt. Nichts ist auf Erden rein, ungetriibt und un-
gemischt. Alles Recht ist mit Unrecht gemischt. Die Liebe
widerstreitet der Gerechtigkeit. Es gibt notwendige Ubel (z. B.
Bordelle). Die. Welt ist voll des Elends, auch die Freude ist
damit gemischt. Die Klagen iiber das Elend der Welt nehmen
ganz pessimistische Fiarbung an. Die Menschen selbst miissen
sich Schmerz bereiten. Aufser der menschlichen Kurzsichtigkeit
und Eitelkeit, die den Menschen sogar glauben lilst, alles sei
fir ihn geschaffen, aulser der Falschheit und Unlauterkeit der
Menschen ist es besonders auch der Aberglaube, der viel
Unheil anrichtet. Dem Aberglauben verfillt nach Charron der
grofste Teil der bestehenden Religion. Es bleibt davon nur eine
magere innere (rottesverehrung iiber. Die Menschen &ngstigen
sich gewOhnlich in ihrem Aberglauben vor Gottes Zorn — eine



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etec. 97

ganz unwiirdige Vorstellung. Sie meinen durch Opfer und Ge-
schenke Gott schmeicheln zu kdnnen. Nicht nur die bestehenden
Religionsformen, sondern auch viele religiose Lehren, die wir
einer speziellen Offenbarung zu verdanken meinen, finden sich
bei den verschiedensten Volkern. Alle Religionen haben den-
selben Verlauf. ,Sie haben einen geringen, schwachen und
niedrigen Ursprung und Anfang, aber haben nach und nach durch
eine Folge und einen ansteckenden Beifall von Volkern, nebst
vorgebrachten Erdichtungen, festen Fuls gewonnen und sich so
in Ansehen zu setzen gewulst; doch sie alle, auch die abge-
schmacktesten, sind angenommen und mit Andacht beibehalten
worden. Alle lehren, dals Gott sich durch Gebete, Geschenke,
Geliibde und Versprechungen, Feste und Weihrauch besinftigen
und gewinnen lasse.“ Jede spatere Religion glaubt die voraus-
gehende zu verbessern. Als Beispiel wird hier angefiihrt die
Aufeinanderfolge des Heidentums, Christentums und Mohamme-
danismus. Da der Glaube ,,dem gemeinen Verstand befremdend
vorkommt“, soll er auch nicht durch menschliche Mittel ange-
nommen und verbreitet werden konnen. Allein ,,die Religionen
werden durch menschliche Mittel erhalten®“. ,;Wir werden
beschnitten, getauft, Juden, Mohammedaner, Christen, ehe wir
wissen, dals wir Menschen sind. Die Religion ist nicht unsere
Wahl.“ Auch stimmt das Leben mit der Religion gar nicht
iiberein. Wenn man recht glauben wiirde, wiirde man anders
leben. Die blofse Furcht vor der Hélle wiirde uns ganz ver-
wirren (de la sagesse II, 9).

Fragt man sich nach den positiven Grundsitzen, welche
eine solche Skepsis zuriicklalst, so sind diese sehr diirftig. Aufser
einer bereits beriihrten schwichlichen Religiositat bleibt noch
eine Rechtschaffenheit und Tugendhaftigkeit, die in den sogen.
,Kardinaltugenden* spezialisiert wird, aber losgelGst ist von aller
religiosen Belebung und Begriindung. Im Besitz dieser Tugenden
soll die wahre Weisheit bestehen, die den Menschen heilt von
seinen Schwichen, seinen Irrtimern und seinem Elend. Man
vermifst hier nicht nur als Kronung des ganzen Baues die iiber-
natiirlich theologischen Tugenden (Glaube, Hoffnung, Liebe),

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. 7



Y8  Zur Geschichte d. Konflikts zwischen (Glauben u. Denken etec.

sondern auch den theologischen Hintergrund einer wahrhaft
menschlichen Sittlichkeit. Wie schédlich die Religiositdt fiir die
Sittlichkeit sein konne, dafiir wird nicht nur die allerdings da-
mals haufige Heuchelei, sondern es werden auch die Greuel
angefithrt, die in den damaligen Religionskriegen der religiose
Eifer verschuldete oder verschuldet haben soll. Man wundert
sich billig, wie ein Mann, der 32 Jahre lang Prediger, eine Zeit
lang Hofprediger war, solche Ansichten aussprechen konnte und
durfte. Charron hat, bevor er mit Montaigne in innige Beriih-
rung kam, dogmatisch ziemlich unanfechtbare Werke geschrieben.
Aber sein eigentliches Lebensverméchtnis ist das Buch von der
Weisheit, das auch den meisten Anklang fand.

Eine weitere hervorragende Gestalt aus der Reihe der vielen
Skeptiker ist Le Vayer, Staatsrat und Erzieher Ludwigs XIV.
Vayer erinnert uns wie Montaigne an die Zeit der Sophisten.
Mit einer Virtuositdt ohne gleichen konversieren sie iiber die
verschiedensten, namentl. moralischen Themata: iiber den Schlaf,
den Traum, die Phantasie, Jugend und Alter, Sitten und Cha-
raktere, Art der Kleidung, Freundschaft, iiber die Ruhe, die
Einsamkeit und Geselligkeit, Gliick und Unglick, Ruhm und
Schande. Hierbei wird aber mehr der Charakter der franzo-
sischen causerie, als der griechischen Rhetorik in Anwendung
gebracht. Leicht spielend beschéftigte man sich mit den ernstesten
Gegenstiinden, brauchte sich so an nichts hinzugeben und hul-
digte dem Grundsatz: nil admirari. Einer skeptischen Betrach-
tung der Dinge verdanke man, meint Le Vayer, jene Gemiitsruhe
und Leidenschaftslosigkeit, welche jeder andern philosophischen
Weltbetrachtung abgehe. Dabei sei auch keine andere Philo-
sophie leichter mit dem Glauben vereinbar. Die bankerotte, die
schiffbriichige Vernunft setze dem Glauben keinen Widerstand
entgegen, sondern gebe sich ihm ganz anheim. In: seinem Er-
ziehungsplan fiir den Dauphin legt Vayer grofses Gewicht auf
die religiose Erziehung. Die Konige stehen ja mit Gott in viel
niherer Beziehung, als gewohnliche Sterbliche. Deshalb sind
auch oft das Konigtum und oberste Priesteramt vereinigt. Doch
sei die Trennung besser. Der Konig soll sich beugen vor dem



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 99

hl, Stuhl, das sei keine Selbsterniedrigung. Freilich miisse er
auch seine Souverdnetit wahren. In einer Schrift uber die
Tugenden der Heiden sucht Voyer moglichst vielen Heiden den
Himmel zu offnen. Er steht so im Gegensatz gegen jene ex-
klusive augustinische Richtung, die aufs neue die Tugenden der
Heiden als geschminkte Laster darstellte. Die Ansicht Le Vayers
ist aber eine bedenkliche Abschwéchung des Christentums, wah-
rend der Jansenismus als eine in gebildeten Kreisen sich voll-
ziehende Umkehr von einem modernen Ethnicismus und Pela-
gianismus gelten kann.

Der Skepticismus, der uns bisher beschiftigte, bezieht sich
mehr auf Lebensweise und Lebensordnungen der Menschen, auf
die Ethik. In das Gebiet der Physik geht er nur selten, obwohl
hier die neuere Naturforschung viele Tduschungen entdeckt hatte.
Dafs wir nichts wissen iiber die Natur der Seele und des Leibes,
ihren gegenseitigen Zusammenhang, dals uns Zeit und Raum,
Bewegung und Verdnderung unerklirbare Begriffe seien, hatte
Montaigne geniigend hervorgehoben, Aber erst Galilei und noch
entschiedener Cartesius heben die subjektive Natur der Farben-
und Tonempfindungen, des Geschmacks u. s. w. hervor, obwohl
der physikalische Vorgang bei der Entstehung des Lichtes und
des Tones, die chemischen Prozesse bei Geruch und Geschmack
nur erst dunkel geahnt wurden. Aber dennoch griff der Zweifel
auf diesem Gebiete mehr und mehr um sich. Er beriihrte alles
bis zur eigenen Existenz. Cartesius ist es, der die Skepsis
zur Methode erhob, ihn aber auch zu iiberwinden suchte. Denn
er war ein kriftiger, energischer Geist, der sich bei dem krank-
lichen Zweifel nicht beruhigen konnte, und er vertraute auf die
Vernunft und die Weltvernunft, auf Gott. Da durch Cartesius der
Zweifel zuerst zur eigentlichen philosophischen Methode erhoben
wurde, ist es wohl am Platze, einige Worte iiber seine Berechtigung
hier zu sagen. Es scheint allerdings richtig, dafs man sich von
allen seinen Meinungen und Ansichten, seinem Glauben und
Denken losmachen miisse, um die Kraft der einzelnen Mei-
nungen gegenseitig abzuwégen, die Tragweite der Griinde, auf
denen sie sich stiitzen, zu ermessen und den subjektiven Schein

7*



100 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

von der soliden Objektivitit abzulosen. Allein hierzu ist nicht
eine eigentliche Skepsis, ein methodischer Zweifel notig, da die
Objektivitit iiberhaupt auflost, das Gegebene in suspenso hilt
und dadurch ihm die objektive Kraft entzieht. Es geniigt voll-
stdndig, das positiv uns Gegebene frei vor sich hinzustellen und
sein Gewicht zu ermessen. Wir stehen z. B. nirgends freier
Gott und dem Ubernatiirlichen gegeniiber, als im Christentum,
eben weil hier nicht das Ubernatiirliche mit dem Natiirlichen
pantheistisch vermischt ist. KEbenso geniigt es zu wissen, dals
wir nie in das Innere der Natur dringen konnen, dals alles
secundum modum cognoscentis percipiert wird, um unser vor-
schnelles Urteilen iiber die Natur der Dinge zuriickzuhalten
(émoyn). Die Philosophie hat nicht die Aufgabe, alles kritisch
zu zersetzen, um dann von neuem aufzubauen. Sie hat die vor-
liegenden Ritsel des Lebens nur zu lésen. TUnd der Rétsel gibt
es nur zu viel. Hier gibt es nicht nur zwei (Zweifel), sondern
mehrere Falle der Losung. Die Diskrepanz des natiirlichen sinn-
lichen Denkens und Wollens mit dem iibernatiirlichen Bediirf-
nisse des Menschen, dem Streben nach der absoluten Wahrheit
und Schonheit, die Diskrepanz zwischen Gottes Plan und Be-
stimmung und dem Denken und Wollen des Menschen u. s. w.
ist eine reiche Quelle von Problemen, an denen sich des Menschen
Geist uben kann. Gleiches gilt fiir das Gebiet der Naturphilo-
sophie, der Anthropologie und Ontologie. Auch hier liegt die
Quelle der vielen Rétsel darin, dals der Mensch seinen Geist
nicht zum Mals der objektiv gegebenen Dinge macht, die objek-
tiven Unterschiede nicht beachtet, sondern sich zum Malsstab
der Dinge macht und seine Phantasieen in dieselben einmischt.
Es gibt freilich unzihlig viele Theorieen iiber die Natur der
Dinge, Theorieen iiber Gott und Gottliches oder vielmehr Reli-
gionen, in denen sich diese Theorieen der Anschauung bieten,
aber hier ist es eine schlechte Auskunft, alle als gleichberechtigt
hinzustellen, um iiber alle den Stab zu brechen und entweder
an der Vernunft zu verzweifeln oder aus sich ein neues System
zu spinnen. Es handelt sich darum, sie mit der objektiven Natur
der Dinge zu vergleichen. Kennen lernen sollen und diirfen



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 101

wir sie, aber das Resultat mufls sein, dals wir vermittelst des
angemessensten Systems Gott, den Menschen, die Natur, wo-
von uns eine empirische Erfahrung vorldufige Kunde gibt, be-
greifen und verstehen. Das gleiche gilt von den Sitten und
Rechten. Es gibt ein Naturrecht und feste Grundsitze der Sitt-
lichkeit, die dem Wesen des Menschen angemessen sind. Wandel-
bar und verschieden ist nur das Accidentelle, das Phinomenale
des objektiv Guten.

Was ist nun das Kriterium zwischen Falschem und
Wahrem, zwischen subjektivem Schein und objektiver That-
sachlichkeit? Vielleicht kann uns hier Cartesius Dienste leisten.
Sein Kriterium wird vielfach noch heute von positiver Seite ver-
wendet. Dasselbe besteht in der unmittelbar evidenten Klarheit
und Deutlichkeit einer Vorstellung (jam videor pro regula ge-
nerali posse statuere, illud omne esse verum, quod valde clare
et distincte percipio). Allein wie vieles miissen wir annehmen,
was uns nicht klar und deutlich vorstellbar ist? Alle blofs
erschlossenen Substanzen, materielle und immaterielle, der Zu-
sammenhang der Wirkungen und Eigenschaften mit den sie be-
dingenden Kriften, das ganze Gebiet des Metaphysischen und
des Transscendenten ist uns nicht deutlich vorstellbar. Deshalb
gibt es auch bei Cartesius keine eigentlichen Substanzen und
Krifte, und was von Gott und der Seele bleibt, ist nur das
deutlich Vorstellbare. Ein anderer Gedanke, der sich bei dem
ontologischen Gottesbeweis findet, hétte eher ein Kriterium ab-
gegeben. Dort heilst es, man konne aus dem psychischen Cha-
rakter einer Idee selbst schliefsen, ob sie von realen Objekten
herstamme. Die verschiedenen Ideen haben namentlich einen
verschiedenen Grund von realitas objectiva, d. h. von Vollkommen-
heit des Seins (objectiva hat hier einen psychologischen Sinnl).
Die Gottesvorstellung hat die allermeiste realitas objectiva, daher
ist Gott auch objektiv. Das wahre Kriterium des Denkens ist
in der That die Objektivitit der Vorstellung, die durch keine
Willkiir des Denkens aufgehoben werden kann, der psycholo-

1) Ahnlich wie bei Duns Seotus.



102 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete.

gische Zwang, den auf uns das unmittelbar oder mittelbar Ge-
gebene oder Gedachte ausiibt. Denn nicht nur dem unmittelbar
Gegebenen, auch dem durch richtigen Schlufs Erdachten wohnt
wahre Objektivitdt inne. Gerade die Gottesvorstellung bedarf
dieses Schlusses, hat also eine mittelbare, nicht nur, wie Car-
tesius meint, eine unmittelbare Objektivitit. Das was uns die
aufdringlichsten Sinne unmittelbar bieten, muls durch das mittel-
bar Erschlossene berichtigt, ergdnzt und oft iiberwunden werden.
Wiirde uns die sinnliche Erfahrung eine richtige Weltanschauung
geben, dann bediirfte es ja keiner Philosophie, keines Strebens
nach Wahrheit. Wenn die Geographie und Geschichte, die
Physik und Astronomie unsere unmittelbare Erfahrungswelt ins
Irdische erweitert, so fithrt uns Philosophie und Theologie erst
recht in ein transscendentes Gebiet und lafst eine Welt vor uns
entstehen, die mit dem Sinnenschein vollig kontrastiert. Cartesius
hat das Gebiet des Sinnlichen iiberhaupt aufgegeben, da durch
die neuen Entdeckungen das Zutrauen zu den Sinnen ganz ver-
loren ging. Sein Idealismus, der von dem Sinnlich-Empirischen
nur das vollig durchsichtige mathematische Moment der Aus-
dehnung iibrig liels, hat etwas Grolsartiges. Die Gottesidee
beherrscht das ganze endliche Selbst. Die Idee des Unend-
lichen ist vor der Idee des Endlichen in uns. Gott ist in der
Seele wie in einem Abdruck gegenwirtig (nota artificis operi
suo impressa). Durch Cartesius wurde die Gottesvorstellung als
unerschiitterliche Grundsidule fiir das Jahrhundert hingestelit.
Seinem Einflufs ist es vielfach zu danken, dals die antichristliche
freigeistige Bewegung, die immer breitere Dimensionen annahm,
an Gott wenigstens festhielt. Sein System war aber fiir eine
pantheistische Ausdeutung und Weiterfiihrung zu verlockend ein-
gerichtet, als dafs nicht alsbald von verschiedenen Seiten es ver-
sucht worden wire. Der Pantheismus gewann allerdings zunéchst
noch nicht die Oberhand. Er enthielt zu viel Schwierigkeiten
und Widerspriiche. Erst spiter sollte es gelingen, die wider-
sprechenden Thesen des Pantheismus dem Denken zu adaptieren.
Zunichst war durch Cartesius jener Theismus begriindet, der
von allem Positiven in der Religion absieht, und eine Gottes-



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken ete. 103

vorstellung gewonnen, die losgelost von der positiven Offenbarung
ln subjektivem Geiste sich entwickeln konnte. Auch die echt
christliche Idee, das Sinnliche zum Organ und Symbol des Uber-
natiirlichen zu wihlen, pafste wenig in das System des Cartesius.
Bekannt ist, wie sich an den auffallendsten Punkt, die Unmog-
lichkeit einer wahrhaften Transsubstantiation eine Debatte an-
kniipfte, die zu einer neuen Abendmahlslehre Anlals gab. Dalfs
die Kirche seine Schriften censurierte, ist nur begreiflich. Den-
noch fand er grofsen Anklang auch in kirchlichen Kreisen, nicht
nur bei den Jansenisten, sondern auch den Oratorianern, bei
Fenelon, Bossuet u. a.




	Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner Lösungsversuche

