
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner
Lösungsversuche

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


";f" W Cjf* À CJP À SAP À CAP ^L SIP A CjP -^V <AP Â <AP A SAP A. SAP A SA

*5?* vjp» <^» *2p* %p* •'I* SP* **P* *+* ^ *<3* *-4>* **&»

ZUR GESCHICHTE DES KONFLIKTS ZWISCHEN

GLAUBEN UND DENKEN UND SEINER

LÖSUNGSVERSUCHE.

Von

De. G. GRUPP.

II.
Das 16. Jahrhundert ist eine Zeit unruhiger Gärung. Kaum

erhebt sich aus der Flut von Geisteswerken ein bleibendes Denkmal

von unvergänglicher Dauer. Auf dem Gebiete der Kunst
allerdings und der dichtenden und beschreibenden Nationallitte-
ratur entstehen in dem vorauseilenden Italien Werke erster
Gröfse. Die Phantasie beherrschte die Zeit; mächtig angeregt
durch die Antike breitete sie ihre Schwingen aus und verkörperte
ihre Anschauungen in mehr oder weniger vollendeten Formen.
Phantasievoll und phantastisch waren alle Ansichten über die

Natur und ihren Zusammenhang bei einem Picus, Reuchlin,
Paracelsus, wie bei einem Giordano Bruno. Der Glaube an magische

Naturverkettung, an den Einffufs der Gestirne, war enge
verwandt mit der pantheistischen Naturvergötterung, dem Glauben
an die göttlichen Kräfte der Substanzen.

Wir treffen auch beides zusammen. Der damalige Pantheismus

hat einen magisch-mystischen Zug. Goethes Faust, der den

Allgeist beschwört, ist ein charakteristischer Typus der Zeit.
Nichts ist unrichtiger im allgemeinen ausgesprochen als jenes
viel verkündete Lob der Renaissancezeit, dafs sie wieder zur



88 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Natur und Wirklichkeit zurückgekehrt sei, nachdem das Mittelalter

nur für ein ungewisses Jenseits Blick und Sinn gehabt habe.

Die Renaissancezeit ist die Zeit des krassesten Hexenwahns,
der Alchemie und Astrologie. Man vermutete überall
geheimnisvolle dunkle Kräfte, träumte von einem geistähnlichen
und geisterfüllten Naturleben und einem magischen Zusammenhang

der Stern-, Luft- und Erdgeister unter sich und mit des

Menschen Genius. Man ging weit hinaus über die occultae faeul-

tates der Scholastik, über welche man zu spotten liebt, während

man sich gleichzeitig an der anthropomorphistischen Auffassung
der Naturmonaden bei Bruno und Leibnitz, ja an den Träumereien

eines Böhme erfreut. Die scholastische Auffassung ist

zum mindesten einer nüchternen Naturbetrachtung nicht hinderlicher

als dieser Panpsychismus, von dem uns die Wirklichkeit
noch weniger Kunde gibt als von den occultae qualitates. Alles
auch innerlich belebt und durchgeistet, nicht blofs äufserlich
vernünftig geordnet zu halten, dazu ward die Zeit veranlafst durch
das Überwiegen der Phantasie, die sich überall eindrängte und
durch eine Art naturalistischen Enthusiasmus den religiösen
ablöste. Diese Erscheinungen und Thatsachen mögen wohl für
das Folgende im Auge behalten werden, da sich aus ihnen eine

Reihe von schriftstellerischen Leistungen erklären.
Bekanntlich stellte sich jener dichterisch überschwenglichen

Naturbetrachtung bald eine nüchtern exakte entgegen, die im

Zusammenhang mit den epochemachenden Entdeckungen auf dem

Gebiete der Naturwissenschaften steht. Die alte ptolemä-
ische Weltanschauung mit ihren Künstlichkeiten ward stark
erschüttert. Dafs die Erde eine Kugel sei, wurde vielfach
angenommen und ist auch bei Dante vorausgesetzt, aber faktische
Beweise hatte man keine. Die Sternenwelt, welche man friedlich

um die Erde hatte kreisen lassen, erweiterte sich in riesigen
Dimensionen, vor denen es dem menschlichen Geiste schaudern

mufste. Auch dagegen erhob sich lebhafter Widerspruch, dafs

die; Gestirne höherer unvergänglicher Natur seien, von Geistern,

Engeln bewegt würden und dafs ihr Einflufs das tellurische
Leben zu höheren Formen und Gestalten emporführe. Was hier



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 89

die alte Anschauung an Erhebendem verlor, ward überreichlich
ersetzt durch die grofsartige Einfachheit des ganzen Weltbaues,
seine unermefsliche Gröfse und die wundervolle Schönheit der
Gesetze der Weltbewegung. Hierdurch und durch die Entdeckung
neuer Erdteile ward der geistige Horizont ins unermefsliche
erweitert. Man sieht leicht, welcher Gewinn in diesen Entdeckungen

für eine christliche Weltanschauung lag. Zunächst freilich
schienen sie nur zum Nachteil des alten Glaubens auszuschlagen.
Es war ganz natürlich, dafs man zugleich mit der alten
Weltbetrachtung, mit der nun einmal die Glaubensvorstellungen
unlöslich verknüpft schienen, auch diese verlieren zu müssen glaubte.
Wo sollte der Himmel sein, wenn nicht in der die Erde
überwölbenden Sternenwelt mit ihrem unvergänglichen Glänze? Wo
die Hölle oder (etwa das Dantesche) Fegfeuer, wenn unter uns

Antipoden wohnten? Wie sollte es. mit der hl. Schrift stimmen,

wo Sonne, Mond und Sterne eine relative und dem Schauplatz

der Offenbarung gegenüber untergeordnete Stellung
einnahmen, wenn diese nunmehr eigene selbständige Bedeutung
bekommen? Und endlich, wie stand es mit dem Heile der

ganzen Menschheit, wenn die Zahl der Christen in dem Mafse

zusammenschrumpfte, als neue Völker in den Gesichtskreis
traten? Es mufste zu Konflikten kommen. Aber erst in der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts kam es zu ernsteren
Verwicklungen. Galilei ist der Mann, der sie selbst
heraufbeschwor. Die copernikanische Doktrin, von ihm mit einer „über-
grofsen Lebhaftigkeit und einem gewissen Übermut" (Reusch)

verteidigt, ward von den kirchlichen Organen als schriftwidrig
und ketzerisch verworfen, während Copernikus selbst ein halbes

Jahrhundert zuvor unbehelligt geblieben war. Es waren zwar
inzwischen neue Gründe für diese Lehre aufgetaucht, seitdem
das Fernrohr den Blick in die Welt der Gestirne besser
gestattete und die Ähnlichkeit der Erde mit den Planeten heller

vor Augen lag. Aber die entscheidenden empirischen Beweise :

die Aberration des Fixsternlichtes, die Foucaultschen
Pendelversuche u. a. waren noch nicht entdeckt. Copernikus und

Kepler waren, wie. ihre Schriften zeigen, getrieben von dem



90 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

idealen Drange des Jahrhunderts, Harmonie und Ordnung, die

Einfachheit in der Mannigfaltigkeit, das Gesetz der zahllosen

Erscheinungen, „den ruhenden Pol in der Erscheinungen Flucht"
zu entdecken. Dafs sie dabei sich nicht verirrten, wie andere

Zeitgenossen, lag in der mathematischen Grundlage ihrer Bildung,
in ihrem treuen kirchlichen Sinn und ihrer Ruhe und Bescheidenheit.

Galilei tritt in einen bewufsten Gegensatz nicht nur gegen
das wissenschaftliche Auktoritätsprinzip der herrschenden

Naturphilosophie, sondern auch gegen ihre Methode und die ideale

Richtung seiner Zeit. Seine Methode ist die auf vielfacher
Beobachtung beruhende Induktion. Durch seine Experimente
entdeckte er die berühmten Fallgesetze, welche die aristotelische

Bewegungslehre erschütterte.1) So geriet er in Streit nicht nur
mit der Theologie, sondern auch mit der peripatetischen
Philosophie, welche die Schulen beherrschte. In ersterer Hinsicht
führte er zwar ganz richtig aus, dafs die copernikanische
Weltansicht durch die Auktorität der hl. Schrift nicht beseitigt werden
könne, da diese nach dem Ausspruche des Baronius uns lehren
will, wie man in den Himmel kommen könne, nicht aber, wie
sich der Himmel bewege. Die Welt sei das Werk Gottes, die

hl. Schrift das Wort Gottes. Um die Teile der Welt und die

Bewegung der Himmelskörper zu erkennen, müsse man im Werke,
nicht im Worte Gottes forschen. Galilei war offenbar

rechtgläubig, aber doch streitsüchtig, herausfordernd und stolz. Er
rannte sich selbst in die unglückliche Untersuchung vom Jahre
1632 hinein. Ein Märtyrer seiner Überzeugung wurde er nicht,
sei es dafs ihm die neue Ansicht selbst nicht ganz unbedingt
sicher schien, sei es dafs er nur heuchlerisch derselben abschwor.

Es ist hier der Ort, vom Gesichtspunkte des copernika-
nischen Systems auch die Ansichten Brunos zu streifen, bei

welchem der Konflikt mit dem Glauben bis zum Tode führte.
Der neue heliocentrische Standpunkt mufste die Überweltlichkeit
Gottes in der damaligen Vorstellung in Gefahr bringen. Man

Nach Aristoteles steht die Geschwindigkeit des Palis in geradem
Verhältnis zur Schwere des Stoffs und im umgekehrten zur Dichtigkeit des

Mittels. Im luftleeren Räume fallen nach Galilei alle Stoffe gleich rasch.



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 91

liefs ja später vom gleichen Gesichtspunkte aus Gott spöttisch
'n Wohnungsnot geraten. Die neue Anschauung begünstigte
offenbar eine an den Pantheismus anstreifende Betonung der
Geistigkeit, Unsichtbarkeit und Allgegenwart Gottes. Sie mufste

infolge davon zur Unendlichkeit des Raumes (und der Zeit)
hindrängen, wie sie uns schon bei Nikolaus von Cusa und dann bei
Bruno begegnet. Merkwürdig ist es jedenfalls, wie bei Cusa,
diesem Vorläufer des Copernikus, die alte pythagoräische
Weltansicht verbunden ist mit einem pantheisierenden Spiritualismus,
der Gott im Kleinsten und im Gröfsten findet. Wir können nicht
ausmachen, welches hier von beiden Gedankengliedern das andere

bedingt hat, da Cusa ein ebenso bedeutender Mathematiker wie
Philosoph war. Eng verschmolzen waren sie jedenfalls bei Cusa,

noch mehr aber bei Bruno, seinem Anhänger und Nachfolger.
Bruno erweiterte noch das copernikanische System. Ihm ist das

Sonnensystem eine Welt neben unzähligen andern Welten. Gott
ist denselben immanent und ragt, da sie unendlich sind, auch

nicht über sie hinaus. Brunos Pantheismus mufste das kirchliche

Dogma notwendig verflüchtigen. Die drei Personen werden
blofse Attribute, Christus ist erfüllt mit göttlichen Kräften. Der
Beweis hiervon liegt nicht in den Wundern etwa, sondern in
der hohen Sittlichkeit des Evangeliums. Bei Bruno überwog
übrigens eine oft recht unzüchtige Phantasie das klare scharfe
Denken.

Ein Meister in letzterem war Baco von Verulam, der ein

Galilei unter den Philosophen gegen die Wahngebilde einer

überschwenglichen Phantasie ritterlich zu Felde zog. Von den

Truggestalten, von denen der menschliche Geist umlagert ist, will er
diesen zu exakter Naturbetrachtung hinleiten. Idola heifst er
die Wahnvorstellungen, mit denen die menschliche Gesellschaft
und der Einzelne (idola tribus und specus) die nüchterne
Weltbetrachtung verdirbt. Dazu kommen die irrigen Vorstellungen,
die uns die Sprache und die Auktoritäten beibringen (idola fori
und theatri). Sei es durch Baco angeregt oder durch einen

eigentümlichen Charakterzug des englischen Geistes bestimmt,
haben spätere englische Philosophen besonders gerne die mensch-



'J 2 Zur Geschichte <1. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

liehen Wahnvorstellungen verfolgt, haben aber dazu nicht nur
den Aberglauben und falsche Weltbetrachtungen, sondern auch

religiöse Ideen gerechnet, was bei Baco noch nicht der Fall ist.

Baco hat den Zweck, zur Ausdehnung der menschliche])
Herrschaft über die Natur dadurch beizutragen, dafs er der
Naturforschung für die Bahn der Erfindungen, die man hier erfolgreich
eröffnet hatte1), mit Regeln und Forschungsmaximen auszurüsten
versuchte. Er hat sodann den ganzen Ilmkreis des menschlichen
Wissens aufgezeigt und die Fülle des Wissens in die Einzelzweige

verteilt. Man könnte meinen, die empirische Bichtung
Bacos werde einer theologischen Betrachtungsweise wenig günstig
sein. Allein dem ist nicht so. Baco verdient alles Lob, was
die genaue Absonderung der natürlichen und geoffenbarten Theologie

anbelangt. Vermittelst der Vernunft erkennen wir Gottes

Dasein und annähernd seine Eigenschaften, aber es liegt nicht
in ihrem Vermögen, auch die Mysterien zu durchdringen. Aus

der Natur erkennen wir wohl "Gottes Macht und Weisheit, aber
sein Bild entdecken wir nicht. Die Alten hielten die Welt für
das Bild Gottes, und den Menschen für das Abbild der Erde,
während nach christlicher Anschauung der Mensch das Bild
Gottes ist und die Erde das Bild des Menschen. Zu dieser

Erkenntnis bedurfte der Mensch höherer Erleuchtung. Der
Mensch kann Gott und sich nicht völlig erkennen, wenn sich

ihm Gott nicht offenbart. Nach der alten Fabel können die

Götter wohl den Menschen in den Himmel hinaufziehen, die

Menschen aber können Jupiter nicht zu sich hinabziehen. Gott
hat sich freilich der Fassungskraft der Menschen anbequemt
und dadurch der Vernunft das Recht gegeben, die Dogmen zu
erforschen. Aber heifst es, animus ad amplitudinem Mysterio-
rum pro modulo suo dilatetur, non Mysteria ad angustias animi

constringantur. Zwischen dem Glauben und dem Wissen besteht
der Unterschied, dafs wir bei dem Glauben aus dem Nachen

unserer Vernunft hinübersteigen in das Schifflein der Kirche;

D Es sei hier nur an die Erfindung des Schiefspulvers, der Bucli-
druckerkunst, des Astrolabiums, Barometers, des Teleskops, des Blutumlaufs
etc. erinnert.



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 93

auch wenn wir Dinge glauben, die der Vernunft angemessen
sind, stimmen wir doch nicht so fest den Sachen zu, als
vielmehr der Auktorität. Je unglaubwürdiger die Sache ist, desto

gröfsere Ehre erweisen wir Gott. Zu glauben ist des Menschen

würdiger als zu wissen. In scientia enim mens humana patitur
a sensu, qui a rebus materialibus resilit, in fide autem anima

patitur ab anima quae est agens dignius. Im Sittengesetz, das

sich im Gewissen ankündigte, wurden auch die Heiden über die
Grenzen des lumen naturale hinausgeführt. Ereilich ist ihr
Gewissen, ein liest der ursprünglichen Reinheit (reliquiae pri-
stinae et primitivae puritatis), nur ein schwacher Eunke
(scintilla), der mehr die Fehler erleuchtet und aufdeckt, als dafs er
die positive Bahn des Guten in hellem Lichte erstrahlen liefse.

Erst im Christentum ist der Mensch als Bild Gottes eben von
dieser Seite aus klar und licht hingestellt. Wir stol'sen hier
bei Baco auf eine alte Lehre der Mystiker über das Gewissen,
welche in neuerer Zeit von dem geistreichen Moralisten Linsenmann

wieder aufgefrischt wurde. Irrig mufsten die Ansichten
Bacos erst dann werden, wenn es sich darum handelte, die
Grenzen des Wesentlichen und Unwesentlichen innerhalb der
christlichen Religion festzustellen. Die beiden Grenzscheiden
seien bestimmt durch die Worte: „Wer nicht mit uns ist, ist
gegen uns" und „Wer nicht wider uns ist, ist für uns". Das

Gewand Jesu sei ungenäht gewesen, aber das Kleid der Kirche
sei verschiedenfarbig (versicolor). Es wäre zu wünschen, meint
B., dafs eine Schrift über die Grade der Einheit in der Kirche

geschrieben würde. Offenbar war B. geneigt, häretische Gegensätze

zu blofsen Differenzen innerhalb der Kirche herabzusetzen,
wie es deren immer gab.

Wir sehen indessen, wie gut sich eine nüchterne realistische

WAltbetrachtung mit dem Idealismus einer höheren Anschauungsweise

verträgt, gerade je schärfer man beide Gebiete sondert.
Baco liefs sich von der Eülle des modernen Wissens nicht, wie
manche sogleich zu besprechende Gelehrte, beherrschen, sondern

er beherrschte es mit kräftigem Geiste, ordnete es in Fächern
ab und wufste in der bunten Mannigfaltigkeit der verschiedenen



94 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Meinungen den trügerischen Schein von der nackten Wahrheit
zu unterscheiden. Anders finden wir es in Frankreich. Hier
macht sich ein krankhafter Skepticismus von Anfang an geltend,
der ansteckend von einer G-elehrtengeneration zur andern sich

vererbte. Montaigne, Charron, Le Vayer, Bayle, Pascal und

Huet sind die charakteristischen Typen dieser Richtung. Der

Skepticismus selbst stammt her aus der unendlichen Fülle des

Wissens, mit dem die Neuzeit die Geister überlud. Wir sehen

namentlich bei Montaigne, dem Vater der ganzen Richtung,
nicht nur das ganze klassische Altertum, sondern auch die neue

Welt, das Thun und Treiben der alten und der neuen Völker
im Umkreis seines Wissens. Von einem rein anthropologischen
Gesichtspunkte aus, im Spiegel des eigenen Seelenlebens

betrachtet Montaigne die verwirrende Mannigfaltigkeit der

Individualitäten, der verschiedenen Gemütsstimmungen, Leidenschaften
und Tugenden, der Lebenslagen, der Sitten und Gebräuche und
der Rechte. In der Offenheit, mit der er sein eigenes Selbst

enthüllt, gleicht er Rousseau, und in dem Streben, alle, oft auch

die bizarrsten und unverbürgtesten Handlungsweisen und Sitten
nach ihren Gründen zu erkennen, ist er ein Vorläufer des

Montesquieu. Ein Kriterium zwischen gut und schlecht, zwischen

wahr und unwahr gibt es nicht für ihn. Dafs unsere Begriffe
von Scham, Reinheit und Reinlichkeit, von der Ehe, dem Wert
des Eigentums und des Lebens nur auf Gewohnheit beruhen, ist
ihm gewifs. Es gibt Völker, wo die Frauen die Stelle der
Männer vertreten, den Unterhalt verschaffen und in den Krieg
ziehen, wo eine gewisse Geschlechtsgemeinschaft (unter den

Brüdern) und andere abscheuliche Sitten öffentlich bestehen, wo
man von Menschenfleisch sich nährt, die Eltern tötet u. s. w.
(essais I, 22). Wrir meinen, das, was wir mit der Muttermilch
eingesogen und von Jugend auf gesehen und gelernt haben, sei

das natürliche und allgemeine. Aber die Kannibalen haben ein
viel natürlicheres und schöneres Leben. Man glaubt schon

Rousseaus begeisterte Deklamationen vom Glück des Naturstandes

zu hören, wenn uns Montaigne sagt, dafs dem Leben dieser
Naturmenschen all der Pomp unserer Kultur, „der Handel, die



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 95

schönen Wissenschaften, die Arithmetik, Magistraturen, politische
Superiorität, Knechtschaft, Reichtum und Armut, Verträge,
Erbschaften, schwere Arbeiten, Verwandtschaftsrücksichten, Kleider,
Ackerbau, der Gebrauch des Metalls, des Weins und Getreides
fehle". Sie leben auf einem gesunden fruchtbaren Boden und
lieben sich gegenseitig. Sie glauben an die Unsterblichkeit der
Seele und haben Priester und Propheten. Ealsche Propheten
werden verbrannt oder zerstiickt. Ihre ganze Moral besteht

darin, tapfer zu kämpfen, den Krieg und die Frauen zu lieben.
Wenn dem gegenüber unsere Zustände auch weniger natürlich
sind, so soll man doch nichts ändern. Die alten Gesetze,
religiösen Gebräuche und Obrigkeiten soll man bestehen
lassen. Es ist ein Vorzug der christlichen Religion, dafs sie

Achtung vor den bestehenden Obrigkeiten einflöfst. Aber dafs

die Theologie sich in alles mischt, selbst in private und

verborgene Handlungen (action privée et secrette), gefällt ihm nicht.
Die verschiedenen Wunder, wovon die Legenden berichten, hält
er für möglich. Man hatte sich gewöhnt, soviel Aufserordent-
liches zu entdecken, dafs der Glaube daran nicht schwer wurde.
Im übrigen aber geht er religiösen Fragen aus dem Wege.
Seine Lebensmaximen sind rein natürliche: Die Welt geniefsen,
aber mit Mäfsigkeit, die körperlichen und geistigen Kräfte
ausbilden und kräftigen, dem Tode mit Ruhe entgegensehen und
seinen Anblick zu ertragen lernen. Der freiwillige Tod ist
unbedenklich. Der hl. Hilarius hat durch sein Gebet seiner Tochter
und seiner Frau das Glück des Todes verschafft. M. gab auch

Erziehungsgrundsätze, die ebenfalls bei Rousseau sich wiederfinden.

Er betont namentlich, dafs die Selbständigkeit des

Denkens geschärft werden müsse. Man soll sich keiner Auk-
torität blind anvertrauen. „Wrer einem andern folgt, der verfolgt
nichts, der findet nichts, weil er nichts sucht". Die allgemeine
Bildung durch die schönen Wissenschaften soll ihren Zweck in
sich tragen und keinen praktischen Zweck verfolgen.

Bei Montaigne, noch mehr aber bei seinem Schüler Charron,
erinnert man sich an Erasmus' Lob der Narrheit, an Brants,
Murners' und Rabelais' verwandte Schriften. Von einem gewissen



9b Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Gesichtspunkte aus inufste das Thun und Treiben der Menschen
als thöricht erscheinen; namentlich ist dies der Fall von dem

absoluten Standpunkte der Ewigkeit, wie ihn Erasmus und

Charron, beide Geistliche, leicht einnehmen konnten. Sie konnten

hier das Wort des Tacitus von den ludibria rerum humanarum
cunctis in rebus im Detail ausmalen. Andererseits haben von

jeher die Vertreter der höheren Lebensinteressen der Menschheit,

die Künstler und Musiker, die Gelehrten und Schriftsteller,
die Priester und Prediger dem prosaisch hausbackenen Verstand
der Menge viel Stoff zu humorvoller Betrachtung gegeben.

Charron stellt alle Gebrechen und Schwächen der Menschen
nicht wie Montaigne in anziehender Unordnung, sondern
systematisiert und klassifiziert dar. Durch alle Einzelheiten klingt
das alte Lied hindurch, dafs die Menschen immer nach dem

Scheine richten und urteilen und von der Phantasie sich leiten
lassen. Aufserer Pomp, Glanz, Reichtum und Ehren gelten mehr,
als innerer Wert. Das Ferne, Fremde, Aufserordentliche achten

wir höher, als das Rahe, Eigene und Gewöhnliche. Kein
Prophet ist in seinem Vaterlande geehrt. Phrasen bestechen und
mit Phrasen wird alles überhäuft, mit was wir uns befassen.

Dahin gehört die Lobrednerei. Die Menschen hassen sich innerlich

gegenseitig, sie beneiden oder verachten sich, äufserlich aber
wird geheuchelt. Nichts ist auf Erden rein, ungetrübt und

ungemischt. Alles Recht ist mit Unrecht gemischt. Die Liebe
widerstreitet der Gerechtigkeit. Es gibt notwendige Übel (z. B.

Bordelle). Die. Welt ist voll des Elends, auch die Freude ist
damit gemischt. Die Klagen über das Elend der Welt nehmen

ganz pessimistische Färbung an. Die Menschen selbst müssen
sich Schmerz bereiten. Aufser der menschlichen Kurzsichtigkeit
und Eitelkeit, die den Menschen sogar glauben läfst, alles sei

für ihn geschaffen, aufser der Falschheit und Unlauterkeit der
Menschen ist es besonders auch der Aberglaube, der viel
Unheil anrichtet. Dem Aberglauben verfällt nach Charron der
gröfste Teil der bestehenden Religion. Es bleibt davon nur eine

magere innere Gottesverehrung über. Die Menschen ängstigen
sich gewöhnlich in ihrem Aberglauben vor Gottes Zorn — eine



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 117

ganz unwürdige Vorstellung. Sie meinen durch Opfer und
Geschenke Gott schmeicheln zu können. Nicht nur die bestehenden

Religionsformen, sondern auch viele religiöse Lehren, die wir
einer speziellen Offenbarung zu verdanken meinen, finden sich
bei den verschiedensten Völkern. Alle Religionen haben
denselben Verlauf. „Sie haben einen geringen, schwachen und

niedrigen Ursprung und Anfang, aber haben nach und nach durch
eine Folge und einen ansteckenden Beifall von Völkern, nebst

vorgebrachten Erdichtungen, festen Fufs gewonnen und sich so

in Ansehen zu setzen gewufst; doch sie alle, auch die
abgeschmacktesten, sind angenommen und mit Andacht beibehalten
worden. Alle lehren, dafs Gott sich durch Gebete, Geschenke,
Gelübde und Versprechungen, Feste und Weihrauch besänftigen
und gewinnen lasse." Jede spätere Religion glaubt die
vorausgehende zu verbessern. Als Beispiel wird hier angeführt die

Aufeinanderfolge des Heidentums, Christentums und Mohammedanismus.

Da der Glaube „dem gemeinen Verstand befremdend

vorkommt", soll er auch uicht durch menschliche Mittel
angenommen und verbreitet werden können. Allein „die Religionen
werden durch menschliche Mittel erhalten". „Wir werden
beschnitten, getauft, Juden, Mohammedaner, Christen, ehe wir
wissen, dafs wir Menschen sind. Die Religion ist nicht unsere
Wahl." Auch stimmt das Leben mit der Religion gar nicht
überein. Wenn man recht glauben würde, würde man anders
leben. Die blofse Furcht vor der Hölle würde uns ganz
verwirren (de la sagesse II, 5).

Fragt man sich nach den positiven Grundsätzen, welche
eine solche Skepsis zurückläfst, so sind diese sehr dürftig. Aufser
einer bereits berührten schwächlichen Religiosität bleibt noch

eine Rechtschaffenheit und Tugendhaftigkeit, die in den sogen.
„Kardinaltugenden" spezialisiert wird, aber losgelöst ist von aller
religiösen Belebung und Begründung. Im Besitz dieser Tugenden
soll die wahre Weisheit bestehen, die den Menschen heilt von
seinen Schwächen, seinen Irrtümern und seinem Elend. Man
vermifst hier nicht nur als Krönung des ganzen Baues die
übernatürlich theologischen Tugenden (Glaube, Hoffnung, Liebe),

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 7



y 8 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

sondern auch den theologischen Hintergrund einer wahrhaft
menschlichen Sittlichkeit. Wie schädlich die Religiosität für die

Sittlichkeit sein könne, dafür wird nicht nur die allerdings
damals häufige Heuchelei, sondern es werden auch die Greuel

angeführt, die in den damaligen Religionskriegen der religiöse
Eifer verschuldete oder verschuldet haben soll. Man wundert
sich billig, wie ein Mann, der 32 Jahre lang Prediger, eine Zeit
lang Hofprediger war, solche Ansichten aussprechen konnte und
durfte. Charron hat, bevor er mit Montaigne in innige Berührung

kam, dogmatisch ziemlich unanfechtbare Werke geschrieben.
Aber sein eigentliches Lebensvermächtnis ist das Buch von der
Weisheit, das auch den meisten Anklang fand.

Eine weitere hervorragende Gestalt aus der Reihe der vielen

Skeptiker ist Le Yayer, Staatsrat und Erzieher Ludwigs XIV.
Vayer erinnert uns wie Montaigne an die Zeit der Sophisten.
Mit einer Virtuosität ohne gleichen konversieren sie über die

verschiedensten, namentl. moralischen Themata : über den Schlaf,
den Traum, die Phantasie, Jugend und Alter, Sitten und
Charaktere, Art der Kleidung, Ereundschaft, über die Ruhe, die
Einsamkeit und Geselligkeit, Glück und Unglück, Ruhm und
Schande. Hierbei wird aber mehr der Charakter der
französischen causerie, als der griechischen Rhetorik in Anwendung
gebracht. Leicht spielend beschäftigte man sich mit den ernstesten

Gegenständen, brauchte sich so an nichts hinzugeben und
huldigte dem Grundsatz : nil admirari. Einer skeptischen Betrachtung

der Dinge verdanke man, meint Le Vayer, jene Gemütsruhe
und Leidenschaftslosigkeit, welche jeder andern philosophischen
Weltbetrachtung abgehe. Dabei sei auch keine andere
Philosophie leichter mit dem Glauben vereinbar. Die bankerotte, die

schiffbrüchige Vernunft setze dem Glauben keinen Widerstand
entgegen, sondern gebe sich ihm ganz anheim. In seinem

Erziehungsplan für den Dauphin legt Vayer grofses Gewicht auf
die religiöse Erziehung. Die Könige stehen ja mit Gott in viel
näherer Beziehung, als gewöhnliche Sterbliche. Deshalb sind
auch oft das Königtum und oberste Priesteramt vereinigt. Doch
sei die Trennung besser. Der König soll sich beugen vor dem



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 99

hl. Stuhl, das sei keine Selbsterniedrigung. Freilich müsse er
auch seine Souveränetät wahren. In einer Schrift über die

Tugenden der Heiden sucht Voyer möglichst vielen Heiden den

Himmel zu öffnen. Er steht so im Gegensatz gegen jene
exklusive augustinische Richtung, die aufs neue die Tugenden der
Heiden als geschminkte Laster darstellte. Die Ansicht Le Yayers
ist aber eine bedenkliche Abschwächung des Christentums, während

der Jansenismus als eine in gebildeten Kreisen sich
vollziehende Umkehr von einem modernen Ethnicismus und Pela-

gianismus gelten kann.

Der Skepticismus, der uns bisher beschäftigte, bezieht sich

mehr auf Lebensweise und Lebensordnungen der Menschen, auf
die Ethik. In das Gebiet der Physik geht er nur selten, obwohl
hier die neuere Naturforschung viele Täuschungen entdeckt hatte.
Dafs wir nichts wissen über die Hatur der Seele und des Leibes,
ihren gegenseitigen Zusammenhang, dafs uns Zeit und Raum,

Bewegung und Veränderung unerklärbare Begriffe seien, hatte
Montaigne genügend hervorgehoben. Aber erst Galilei und noch
entschiedener Cartesius heben die subjektive Hatur der Farben-
und Tonempfindungen, des Geschmacks u. s. w. hervor, obwohl
der physikalische Vorgang bei der Entstehung des Lichtes und
des Tones, die chemischen Prozesse bei Geruch und Geschmack

nur erst dunkel geahnt wurden. Aber dennoch griff der Zweifel
auf diesem Gebiete mehr und mehr um sich. Er berührte alles

bis zur eigenen Existenz. Cartesius ist es, der die Skepsis

zur Methode erhob, ihn aber auch zu überwinden suchte. Denn

er war ein kräftiger, energischer Geist, der sich bei dem kränklichen

Zweifel nicht beruhigen konnte, und er vertraute auf die

Vernunft und die Weltvernunft, auf Gott. Da durch Cartesius der
Zweifel zuerst zur eigentlichen philosophischen Methode erhoben

wurde, ist es wohl am Platze, einige Worte über seine Berechtigung
hier zu sagen. Es scheint allerdings richtig, dafs man sich von
allen seinen Meinungen und Ansichten, seinem Glauben und
Denken losmachen müsse, um die Kraft der einzelnen

Meinungen gegenseitig abzuwägen, die Tragweite der Gründe, auf
denen sie sich stützen, zu ermessen und den subjektiven Schein



100 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

von der soliden Objektivität abzulösen. Allein hierzu ist nicht
eine eigentliche Skepsis, ein methodischer Zweifel nötig, da die

Objektivität überhaupt auflöst, das Gegebene in suspenso hält
und dadurch ihm die objektive Kraft entzieht. Es genügt
vollständig, das positiv uns Gegebene frei vor sich hinzustellen und
sein Gewicht zu ermessen. Wir stehen z. B. nirgends freier
Gott und dem Ubernatürlichen gegenüber, als im Christentum,
eben weil hier nicht das Übernatürliche mit dem Natürlichen
pantheistisch vermischt ist. Ebenso genügt es zu wissen, dafs

wir nie in das Innere der Natur dringen können, dafs alles
secundum modum cognoscentis percipiert wird, um unser
vorschnelles Urteilen über die Natur der Dinge zurückzuhalten

(Ijioyji). Die Philosophie hat nicht die Aufgabe, alles kritisch
zu zersetzen, um dann von neuem aufzubauen. Sie hat die

vorliegenden Rätsel des Lebens nur zu lösen. Und der Rätsel gibt
es nur zu viel. Hier gibt es nicht nur zwei (Zweifelj, sondern
mehrere Fälle der Lösung. Die Diskrepanz des natürlichen
sinnlichen Denkens und Wollens mit dem übernatürlichen Bedürfnisse

des Menschen, dem Streben nach der absoluten Wahrheit
und Schönheit, die Diskrepanz zwischen Gottes Plan und

Bestimmung und dem Denken und Wollen des Menschen u. s. w.
ist eine reiche Quelle von Problemen, an denen sich des Menschen
Geist üben kann. Gleiches gilt für das Gebiet der Naturphilosophie,

der Anthropologie und Ontologie. Auch hier liegt die

Quelle der vielen Rätsel darin, dafs der Mensch seinen Geist
nicht zum Mafs der objektiv gegebenen Dinge macht, die objektiven

Unterschiede nicht beachtet, sondern sich zum Mafsstab
der Dinge macht und seine Phantasieen in dieselben einmischt.
Es gibt freilich unzählig viele Theorieen über die Natur der
Dinge, Theorieen über Gott und Göttliches oder vielmehr
Religionen, in denen sich diese Theorieen der Anschauung bieten,
aber hier ist es eine schlechte Auskunft, alle als gleichberechtigt
hinzustellen, um über alle den Stab zu brechen und entweder
an der Vernunft zu verzweifeln oder aus sich ein neues System
zu spinnen. Es handelt sich darum, sie mit der objektiven Natur
der Dinge zu vergleichen. Kennen lernen sollen und dürfen



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 101

wir sie, aber das Resultat mufs sein, dafs wir vermittelst des

angemessensten Systems Gott, den Menschen, die Katur, wot
von uns eine empirische Erfahrung vorläufige Kunde gibt,
begreifen und verstehen. Das gleiche gilt von den Sitten und
Rechten. Es gibt ein Katurrecht und feste Grundsätze der
Sittlichkeit, die dem Wesen des Menschen angemessen sind. Wandelbar

und verschieden ist nur das Accidentelle, das Phänomenale
des objektiv Guten.

Was ist nun das Kriterium zwischen Falschem und
Wahrem, zwischen subjektivem Schein und objektiver That-
sächlichkeit? Vielleicht kann uns hier Cartesius Dienste leisten.
Sein Kriterium wird vielfach noch heute von positiver Seite
verwendet. Dasselbe besteht in der unmittelbar evidenten Klarheit
und Deutlichkeit einer Vorstellung (jam videor pro régula
generali posse statuere, illud omne esse verum, quod valde clare
et distincte percipio). Allein wie vieles müssen wir annehmen,

was uns nicht klar und deutlich vorstellbar ist? Alle blofs
erschlossenen Substanzen, materielle und immaterielle, der
Zusammenhang der Wirkungen und Eigenschaften mit den sie

bedingenden Kräften, das ganze Gebiet des Metaphysischen und
des Transscendenten ist uns nicht deutlich vorstellbar. Deshalb

gibt es auch bei Cartesius keine eigentlichen Substanzen und

Kräfte, und was von Gott und der Seele bleibt, ist nur das

deutlich Vorstellbare. Ein anderer Gedanke, der sich bei dem

ontologischen Gottesbeweis findet, hätte eher ein Kriterium
abgegeben. Dort heifst es, man könne aus dem psychischen
Charakter einer Idee selbst schliefsen, ob sie von realen Objekten
herstamme. Die verschiedenen Ideen haben namentlich einen
verschiedenen Grund von realitas objectiva, d. h. von Vollkommenheit

des Seins (objectiva hat hier einen psychologischen Sinn1)*.

Die Gottesvorstellung hat die allermeiste realitas objectiva, daher
ist Gott auch objektiv. Das wahre Kriterium des Denkens ist
in der That die Objektivität der Vorstellung, die durch keine
Willkür des Denkens aufgehoben werden kann, der psychôlo-

b Ähnlich wie bei Duns Seotus.



102 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

gische Zwang, den auf uns das unmittelbar oder mittelbar
Gegebene oder Gedachte ausübt. Denn nicht nur dem unmittelbar
Gegebenen, auch dem durch richtigen Sehlufs Erdachten wohnt
wahre Objektivität inne. Gerade die Gottesvorstellung bedarf
dieses Schlusses, hat also eine mittelbare, nicht nur, wie Car-

tesius meint, eine unmittelbare Objektivität. Das was uns die

aufdringlichsten Sinne unmittelbar bieten, mufs durch das mittelbar

Erschlossene berichtigt, ergänzt und oft überwunden werden.
Würde uns die sinnliche Erfahrung eine l'ichtige Weltanschauung
geben, dann bedürfte es ja keiner Philosophie, keines Strebens
nach Wahrheit. Wenn die Geographie und Geschichte, die

Physik und Astronomie unsere unmittelbare Erfahrungswelt ins
Irdische erweitert, so führt uns Philosophie und Theologie erst
recht in ein transscendentes Gebiet und läfst eine Welt vor uns
entstehen, die mit dem Sinnenschein völlig kontrastiert. Cartesius

hat das Gebiet des Sinnlichen überhaupt aufgegeben, da durch
die neuen Entdeckungen das Zutrauen zu den Sinnen ganz
verloren ging. Sein Idealismus, der von dem Sinnlich-Empirischen
nur das völlig durchsichtige mathematische Moment der
Ausdehnung übrig liefs, hat etwas Grofsartiges. Die Gottesidee
beherrscht das ganze endliche Selbst. Die Idee des Unendlichen

ist vor der Idee des Endlichen in uns. Gott ist in der
Seele wie in einem Abdruck gegenwärtig (nota artificis operi
suo impressa). Durch Cartesius wurde die Gottesvorstellung als

unerschütterliche Grundsäule für das Jahrhundert hingestellt.
Seinem Einflufs ist es vielfach zu danken, dafs die antichristliche
freigeistige Bewegung, die immer breitere Dimensionen annahm,
an Gott wenigstens festhielt. Sein System war aber für eine

pantheistische Ausdeutung und Weiterführung zu verlockend
eingerichtet, als dafs nicht alsbald von verschiedenen Seiten es
versucht worden wäre. Der Pantheismus gewann allerdings zunächst
noch nicht die Oberhand. Er enthielt zu viel Schwierigkeiten
und Widersprüche. Erst später sollte es gelingen, die
widersprechenden Thesen des Pantheismus dem Denken zu adaptieren.
Zunächst war durch Cartesius jener Theismus begründet, der

von allem Positiven in der Religion absieht, und eine Gottes-



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 103

Vorstellung gewonnen, die losgelöst von der positiven Offenbarung
in subjektivem Geiste sich entwickeln konnte. Auch die echt
christliche Idee, das Sinnliche zum Organ und Symbol des

Übernatürlichen zu wählen, pafste wenig in das System des Cartesius.
Bekannt ist, wie sich an den auffallendsten Punkt, die Unmöglichkeit

einer wahrhaften Transsubstantiation eine Debatte
anknüpfte, die zu einer neuen Abendmahlslehre Anlafs gab. Dafs
die Kirche seine Schriften censurierte, ist nur begreiflich. Dennoch

fand er grofsen Anklang auch in kirchlichen Kreisen, nicht
nur bei den Jansenisten, sondern auch den Oratorianern, bei

Fenelon, Bossuet u. a.


	Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner Lösungsversuche

