Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhaltnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur
Moralwissenschaft

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I E T b R

DAS VERHALTNIS DER WIRKSAMEN GNADE BEI
THOMAS ZUR MORALWISSENSCHAFT.

Von

Dr. C. M. SCHNEIDER.

L

Das Verhdiltnis der Gnade bei Thomas zur
Moralwissenschaft.

Dominico Palmieri S. J.: Tractatus de gratia actuali. Galopiae, Alberts 1885-
Prolog. 1—19. Textus S. 9—556.

Na,ch finf Thesen, welche im Prolegomenon die Ubernatiir-
lichkeit der Gmnade im allgemeinen behandeln, geht der durch
zahlreiche theologische Schriften bekannte Verfasser zu seinem
eigentlichen Thema, zur Besprechung der aktuellen Gnade,
iiber. Er erortert im ersten Kapitel die Natur der aktuellen
Gnade und beschreibt bei dieser Gelegenheit a) ihren Umfang,
worauf ndmlich sie sich erstreckt; b) die Krifte, welche sie ver-
leiht; c¢) ihre Beziehung im allgemeinen zum Willen. Im zweiten
Kapitel handelt er iiber die Notwendigkeit der Gnade fiir
den gefallenen Menschen und beleuchtet da im einzelnen a) das
Vermogen oder die Macht der Natur fiir den Bereich des Natiir-
lichen; b) was die Natur fiir sich allein nicht kann; c¢) in einem
Appendix die Meinung Augustins iiber die Notwendigkeit der
Gnade im Stande der Unschuld. Im dritten Kapitel kommt zur
Sprache a) die Vorbereitung fiir die Gnade, und b) die Un-
verdientheit oder gratuitas der letzteren. Das vierte und
lingste Kapitel hat zum Gegenstande die Wirksamkeit der
aktuellen Gnade. Nachdem hier a) ein geschichtlicher
Uberblick iiber die Massilienser, @hnlich wie im zweiten



Das Verhidltnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 69

Kapitel iiber die Pelagianer, vorausgeschickt worden, geht der
Verfasser ein sub b) auf die Streitigkeiten mit den Hire-
tikern; c¢) auf die Kontroverse unter den Scholastikern oder
innerhalb der Kirche. Das fiinfte und letzte Kapitel endlich
setzt die Verschiedenartigkeit der Verteilung der Gnade von seiten
Gottes auseinander.

Die klare Ausdrucksweise, welche das Werk zu einer an-
genehmen Lektiire macht; die bis ins einzelste iibersichtliche
Einteilung des Ganzen, das beste Zeichen davon, wie tief der
Verfasser den schweren vorliegenden Stoff beherrscht; das ruhige
Urteil, welches man nur an einigen wenigen Stellen im vierten
Kapitel mit Bedauern vermifst, erkennen wir zu allererst bei
diesem Werke an. Dasselbe steht mit Bezug darauf weit iiber
einem in diese Materie einschlagenden Werke Schneemanns.
Was den Inhalt aubetrifft, so wird der Herr Verfasser, da ja
sein Werk offenbar ein polemisches ist, uns es nicht verargen,
wenn wir bei der folgenden Besprechung den dem seinigen
entgegengesetzten Standpunkt geltend machen.

Wir thun dies von einem allgemeineren Gesichtspunkte aus,
der vielleicht bis jetzt noch nicht so sehr beachtet worden ist,
wie er es verdient. Wir wollen priifen, welchen Platz der heil.
Thomas der Gnadenlehre in der Moralwissenschaft anweist,
und von diesem Standpunkte aus die Lehren Palmieris mit denen
des hl. Thomas vergleichen. Schicken wir dieser Priifung und
diesem Vergleiche einige Vorbemerkungen voraus.

1. Vorbemerkungen.,

a) Sind die Thomisten zu extrem? Der Vorwurf wird
nicht selten gegen die Thomisten erhoben, dals sie zu extremen
Meinungen geneigt sind. Kein Vorwurf ist minder verdient,
wenn man nach der Ausdrucksweise des h. Thomas unter soichen
extremem Meinungen ein Ubermafls verstehen will oder einen
Mangel, einen excessus oder einen defectus, mit Riicksicht auf
die Regel und Richtschnur der Wahrheit. Der Vorwurf wire nur
in dem Falle gerechtfertigt, aber er ware dann kein Vorwurf,
sondern vielmehr hohes Lob; wenn man damit sagen wollte, die
Thomisten wiirden von zwei einander entgegengesetzten
Seiten angeklagt, die extreme Meinung festzuhalten. Denn dies
hie(se ebensoviel als dafs der Thomismus die goldene Mittelstrafse
wandle und somit die Regel und Richtschnur der Wahrheit
beobachte,welche die einen nicht erreichen und iiber welche die
andern hinausgehen.



70 Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

So war es z. B. der Fall mit der dogmatischen Wahrheit,
dals es zwei Naturen in Christo und nur eine Person gibt.
Die Nestorianer warfen den Anhédngern der christlichen Wahrheit
vor, dals sie extrem seien, ndmlich zu wenig anndhmen und
somit die wahre Richtschnur nicht erreichten, da in Christo
zwei Naturen seien und zugleich zwei Personen. Die Euty-
chianer aber fanden die Anhdnger der kath. Lehre fiir zu extrem
nach der andern Seite, nach dem Ubermalfse hin, da man in
Christo nur eine Natur annehmen diirfe mit einer Person und
nicht zwei Naturen.

Ahnlich verhilt es sich hier mit der Gnade. Der Thomismus
nimmt an, dals der Allmichtige als erster wirkender Urgrund
aller Naturen und als deren letzter Endzweck die Freiheit im
Willensvermogen als eine thatsidchliche d. h. im Akte sich kund-
gebende durch sein Einwirken herstelle, dafs Gott somit die
unmittelbare wirkende Ursache des freien Aktes im Willen selber
sei, welch’ letzterer insoweit als ein freier dastehe, wie der wirkende
Einfluls von seiten Gottes sich geltend mache. Der Thomismus
erkennt somit die Fruchtbarkeit, der frei wirkenden Allmacht
im Willen des Geschopfes an; er sagt mit Augustin: , durch die
Gnade erlangen wir die Freiheit, nicht durch die Freiheit die
Gnade (gratia consequimur libertatem, non libertate gratiam*); —
oder mit Thomas an unzéhligen Stellen: ,,Gott setzt den Willen
in Thitigkeit (movet voluntatem) und verursacht dadurch das
Freiwillige® (causat voluntarium).

Dem entgegen aber sagt Calvin mit anderen, das sei ein
Extrem; die Gnade hebe auf, soweit sie einwirke, den freien
Willen in seiner Thitigkeit; Gott habe nicht die Gewalt, so auf
den freien Willen einzuwirken, dals Er diesem gerade durch sein
Einwirken es mitteile, frei thitig zu sein. Calvins Lehre schlielst
einen Mangel, einen defectus, ein mit Riicksicht auf den Thomis-
mus und zwar 1. von seiten der Gnade, welche diese einzig
dastehende Vollendung nach ihm nicht hat, dafs unter ihr erst
und kraft ihrer der Wille im thatsdchlichen Akt als ein
freier sich dulsere, wihrend er vorher nur dem Vermégen
nach frei war, d. h. nur konnte frei thitig sein; — 2. von
seiten des freien Willens, der im genannten Irrtum das wahre
Vermogen nicht in sich schliefst, frei und lebendig thitig zu
sein; sondern wie ein totes Werkzeug, ohne Schuld und ohne
eigenes Verdienst, in der Hand des Schopfers wirkt.

Aut der andern Seite aber betrachten als ein Extrem die
Ansicht der Thomisten jene, welche, wie die Pelagianer und heut-
zutage die Rationalisten, annehmen, der freie Wille sei bis zu



Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 71

dem Malse tiichtig und wirksam, dals er ohne das positive Ein-
wirken Gottes und iiber dasselbe hinaus gut und zweckgemifls
wirken kann. Diese alle setzen dasinnerste Wesen der Freiheit
darein, dafs dem freien Willen, nachdem alle Vorbedingungen
zum freien Handeln gegeben sind, es noch ganz iiberlassen bleibt
zu wirken oder nicht; dafls der treie Wille also nach Allem,
was auf ihn einfliefsen kann, noch in der Schwebe ist und allein
zu entscheiden hat, ob er thdtig sein will oder nicht“ (vergl.
iber diesen Grundsatz Palmieri S. 480 und ff).

Die Antwort auf die oben gestellte Frage ist demgemails
klar: Unter den kirchlichen Meinungen, von denen die einen,
wie die molinistischen, mebr zu der letztgenannten Seite hinneigen,
ohne als héaretische verurteilt zu sein, und andre wie die dem
Jansenismus naherstehenden den Willen, auch unter Gottes Ein-
wirken, noch als zu schwach ansehen mochten, steht in der Mitte
die thomistische. Sie halt fest, um mit Thomas (I, IT qu. 5
a. 4 ad I) zu reden, ,dals der freie Wille thitig ist auf Grund
der eigenen inmerlichen Neigung; aber Gott gibt ihm diese
eigene innerliche Neigung (Sic igitur Deus movendo vo-
luntatem non cogit eam, quia dat ei inclinationem propriam;
vg. I, II qu. 16 a.)*; — oder, um wieder die Worte des heil.
Thomas zu gebrauchen, nach den Thomisten ,haben wir von Gott
nicht nur die Kraft zu wollen (virtutem volendi); sondern
auch die Thitigkeit selber ist von Gott verursacht (sed etiam
operationem)“, ,,Der Wille ist eben deshalb thatséchlich frei
und wirkt in lebendiger Freiheit, weil der Willensakt auf Gott
zuriickgefiihrt wird wie auf seine wirkende Ursache (III C. G.
c. 99; I, II qu. 22 art. 4; II d. 39 qu. 1 art. 2) per modum
agentis.”

b) Eine Ursache fiir die Gnadenkontroverse ist die
getrennte Behandlung der Frage. Dies drangt sich be-
sonders bei der Behandlungsweise auf, welche die Gnadenfrage
im Palmierischen Werke erfahrt. Der dicke Band handelt einzig
und allein von der aktuellen Gnade. Es werden da alle ein-
zelnen zur Frage in Beziehung stehenden Untersuchungen ohne
die mindeste Riicksicht auf die grofsen leitenden Gesichtspunkte
der Theologie dargelegt. Ganz besonders fehlt ein Hinweis
darauf, was unter ,Natur® verstanden werden soll. Die Worte
»natirlich®, , naturnotwendig®, ,Naturkraft“ etc. kommen ja so
hiufig vor; nie jedoch wird der Versuch gemacht, dem Leser
die Ansicht des Verfassers iiber den Begriff ,Natur“ in etwa
vorzulegen. Grade bei solchen vagen Ausdriicken aber, von
denen jeder meint, ihr Verstindnis sei wie von selbst gegeben,



72 Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas.

hat Thomas, zumal in der Summa, die Gewohnheit, jedes Mal
(wir erinnern uns kaum einer Ausnahme), wenn er sie in mals-
gebender Weise gebraucht, zuerst klar zu machen, was fiir eine
Bedeutung dem betr. Ausdrucke innewohnt und welche Bedeu-
tung, wenn es deren mehrere gibt, im einzelnen Falle in Be-
tracht kommt.

Wire der Verfasser diesem Beispiele gefolgt, wir glauben,
er hitte sein ganzes viertes Kapitel, besonders da, wo er vom
Unterschiede zwischen einer freli und einer notwendig wir-
kenden Ursache handelt, umgearbeitet. Thomas unterscheidet
bei jeder Gelegenheit einen Gesamtzweck der Natur, welcher
mit ihr selbst gegeben und in ihr enthalten ist, namlich die
Harmonie des Ganzen; und einen Zweck der Gesamtnatur,
der aulserhalb aller Natur sich findet, namlich Gott. So, meint
er, ist der im Heere selber liegende Zweck die Ordnung im Heere;
danach streben alle Teile des Heeres; — der aulserhalb
liegende Zweck des Heeres aber ist das Gut des Heerfithrers,
der Ruhm oder das Vaterland ete.

Aus dieser Unterscheidung ergibt sich sogleich, dals die
Natur als Ganzes betrachtet den sie abschliefsenden Zweck, die
Endvollendung, also die endgiltig bestimmende Kraft fiir ihre
Thétigkeit, nicht in sich schliefsen kann — dafls sie sonach mit
Riicksicht auf Gott als auf ihren Endzweck nur bestimmbares
Vermogen ist; —. dals, wie Thomas sagt, ,alle Natur ins-
gesamt, die verniinftige und die unverniinftige, nur wie ein
Werkzeug sich verhilt zu Gott“. Ahnlich hat alle Ordnung im
Heere ihren Zweck im Gute oder im Wohle des Heerfiihrers.

Es ergibt sich daraus ferner, dafs der Wesenscharakter der
Natur als solcher darin besteht, noch weiter zu dienen oder
zweckdienlich zu sein; und somit dals es ihr entspricht, not-
wendig auf etwas Anderes bezogen zu werden. Wo aus dem
Thétigsein etwas endgiltig Bleibendes unmittelbar folgt, was
also mit dem Endzwecke unfehlbar verbindet, da ist notwendiger-
weise keine natiirliche Kraft mehr thétig; denn diese miilste
ihrem Wesen nach wieder etwas Anderem dienen. Vielmehr muls
da eine iiber alle Natur erhabene, von nichts Natiirlichem
abhiingige und somit aus sich heraus thatige, ihre Kraft gleich-
sam mit sich bringende Macht einwirken; und deren Wirksamkeit
mufs sich unmittelbarer auf den letzten Endzweck richten. Da
aber der letzte Endzweck immer den ersten Anstols gibt zum
Thitigsein, wie z. B. das Wohl des Vaterlandes oder der Ruhm
des Feldherrn der erste Anstofs ist fir die Ordnung und Ein-
teilung und Marschrichtung des Heeres, — so gibt diese iiber-



Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 78

natiirliche, dem durchaus letzten Endzwecke aller Natur zuge-
wandte Kraft den ersten und sie gibt von vornherein den An-
stols zum entsprechenden freien Thétigsein. Und zwar ist dieser
Anstofs immer unbewulst dem kreatiirlichen Théatigseienden (und
nicht blofs manchmal, wie Palmieri im ersten Kapitel meint) und
er durchdringt ebendeshalb, weil keine bewulste Thatigkeit der
natiirlichen Vermogen bestimmend und beschriankend vorangeht,
die ganzen natiirlichen, hier in Betracht kommenden Vermogen
durch und durch.

Wir ziehen aus dem Gesagten die Schlulsfolgerung fiir den
unterscheidenden Charakter des ,Notwendigen.“ Es gibt ein
kreatiirlich Notwendiges und ein schopferisch Notwendiges,
welch’ letzteres nimlich dem unmittelbaren Einwirken des Schopfers
zukommt. Mit dem ersteren Notwendigen kann keinerlei
Freies bestehen; das zweitgenannte Notwendige ist die Grund-
bedingung aller freien Thatigkeit. Warum? Der Grund liegt
in der an die Spitze gestellten Unterscheidung. Denn von vorn-
herein, vor aller Thatigkeit also,-liegt in jeder geschopflichen
Natur eine durchaus notwendige Beziehung zu einem gewissen
Thétigsein, und grade durch diese notwendige Beziehung werden
die Geschopfe miteinander zur Harmonie des Ganzen der Ge-
samtnatur verbunden. ,Der Stein geht von vornherein®, sich
selbst iiberlassen, ,zur Tiefe“, wiirde Thomas sagen; — ,das
Feuer geht in die Hohe*. ,Von vornherein hat jedes Geschopt
in sich den Drang zu unaufhorlicher Fortdauer, sei es als ein-
zelnes, sei es in der Gattung®“. ,,Von vornherein d. h. von
Natur, vor jedem Thatigsein verlangt der menschl. Wille nach
Sein, Leben, nach dem Wahren, Guten und iiberhaupt nach dem
mit der Natur gegebenen Gegenstande oder Gute eines jeden
einzelnen Vermogens im Menschen® (I, 1I qu. 10 a.).

Keine natiirliche Kraft also kann als solche, d. h. als mit
der Natur gegebene den freien Willen, insoweit er gerade den
Charakter des Freien trdgt, bethitigen; und auch dieser, der
Wille, kann es nicht sich selbst gegeniiber. Denn, Natur® besagt
etwas ,,von vornherein Gegebenes oder Bestimmtes®; besagt dem-
nach etwas, was Anderem zu dienen berufen ist, damit die
Harmonie des All hergestellt werde. ,Freisein“ aber besagt
die Befreiung von allen solchen dem thatsichlichen Wirken
vorhergehenden Schranken. Wie nun ist die Definition Palmieris
selber von einem freien Vermogen? ,Dieses ist ein solches,
welches, wenn auch alle Vorbedingungen gegeben sind, noch
immer unbestimmt bleibt, d. h. wirken kann oder nicht“ (facultas
quae positis omnibus praerequisitis ad agendum potest agere vel



74 Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

non agere S. 480). Offenbar ist diese Bestimmung nicht dem
eben (resagten entgegengesetzt. Nach Palmieri (die Thomisten
nehmen diese Definition der Freiheit wohl an als Folge des
Wesenscharakters der Freiheit in uns, aber nicht als den ent-
sprechenden Ausdruck dieses W esens selber), nach Palmieri also
selber und seinen Freunden besteht ebenfalls ein schroffer Gegen-
satz zwischen Natur und dem ihr entsprechenden Notwendigen
einerseits und dem freien Thatigsein andrerseits. Das Eine be-
deutet ein Bestimmtsein von vornherein und trotz allem Ein-
flusse von aufsen; — das Andre bedeutet Unbestimmtheit von
vornherein und trotz allem Einflusse von aufsen. Das freie
Willensvermogen als Vermogen ist zwar von Natur bestimmt,
nach allem Guten, Wahren etc. verlangen zu kiénnen; —
aber ebendeshalb besteht in ihm von Natur gar keine endgiltige
bestimmende Kraft fiir ein einzelnes Gute, Wahre etc. Die
natiirliche Notwendigkeit eben im freien Willen, die ohne
Unterschied zu allem dréingt, widersetzt sich von vornherein
dem, dafs innerhalb der Natur eine Kraft bestidnde, die zu
etwas Einzelnem hin endgiltig bestimmte. Dies gilt von der
geschopflichen Notwendigkeit.

Verhilt sich ebenso die schopferische Notwendigkeit?
Dieselbe ist gerade das Gegenteil von der geschopflichen, soweit
es auf den freien Akt ankommt. Ks trifft hier am ersten zu,
dals man fehlgeht, wenn man die Lehre von der Gnade fiir sich,
namlich als ein abgeschlossenecs Ganzes behandelt. Eine Lisung
der bestehenden Kontroversen darf man nur erwarten, wenn
stets die hochsten (resichtspunkte der Theologie vor Augen ge-
halten werden; denn es handelt sich eben um die hochste Kraft
im All. Die schépferische Notwendigkeit besteht im Gegen-
satze zur geschopflichen darin, dals der Schopfer durch seine
Natur notwendig zu nichts, was aulser Ihm besteht oder be-
stehen kann, bezogen wird; dals Er all’ sein Sein und all’ seine
Vollendung in Sich hat; dals alles das, was auch immer und zu
welcher Zeit auch immer Er es wirkt, Er dem thatsidchlichen
Sein des Gewirkten nach (reali praesentia) zugleich, in dem
elnen Augenblicke seiner Ewigkeit (vgl. mein ,,Wissen Gottes‘
K. 9 und K. 13 Art. 2) umfalst, mifst, durchdringt; was von
vornherein jedes ,vorher” und jedes ,nachher® ganz und gar
ausschliefst. In dieser Weise kann nur der Schépfer einwirken,
weil Er allein ewig ist. Er setzt nichts aulsen voraus. Mit
Riicksicht auf sein Einwirken ist der Akt oder ist nicht. Der
letztere schlielst da nur diese eine, dem Schopfer dhnliche Not-



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade beli Thomas ete. 75

wendigkeit in sich ein, dafs er, der Akt, wiahrend er ist, keines-
wegs nicht sein kann.

Dies ist die Notwendigkeit, welche im freien Akte die
Thomisten anerkennen; — und sonderbarer Weise erwihnt
deren P. Palmieri in seinem dicken Bande gar nicht, wihrend
sie doch alle Schwierigkeiten in leichtester Weise 1ost, welche er
im vierten Kap. den Thomisten von dieser Seite her entgegen-
stellt. ‘

Eben weil diese vom unmittelbaren Einwirken des Schopfers
herrithrende Notwendigkeit den freien Akt beherrscht, ist die
erstgenannte Notwendigkeit, die vom Charakter des Geschopf-
lichen kommende, welche allein der Freiheit widersteht, nicht
im freien Akte. Nur das Einwirken des Ewigen umfalst Alles
und setzt nichts voraus; ,es bleibt“, einzig und allein unter
diesem Einwirken ,der freie Wille frei zum Thétigsein, wenn
auch alle Vorbedingungen gegeben sind“ (positis omnibus prae-
requisitis); denn dem Einwirken des Ewigen allein entspricht
es, kein ,,vor“ und ,nach“ bei seinem Wirken auf seiten des
Gewirkten vorauszusetzen und so seine Schopfung vermittelst
des freien geschopflichen Willens zur letzten Vollendung zu
fiihren. Er stort durch sein Einwirken, so tief es auch durch-
dringen mag, in keiner Weise die Natur; denn diese Natur
sagt selher, dafs sie nur eine Notwendigkeit in sich schlielst,
die zu dienen berufen ist, welche zweckdienlich ist; dals
sie aber den letzten Endzweck nicht in sich, sondern aulfserhalb
hat. Der Schiopfer jedoch, der als die Vollendung seinem W esen
nach dasteht, kann das von Ihm Geschaffene nur so durch sein
Einwirken vollenden, wie dessen natiirliche Seinsbedingungen
selber es verlangen; denn diese folgen eben den im Schiopfer be-
findlichen Ideen.

Palmieri wundert sich S. 441 (non immerito mireris), dafls
,die Thomisten die allgemeine praedeterminatio gemafs der
natiirlichen Vernunft nur als wahrscheinlich hinstellen und
nicht notwendig mit dem kath. Glauben verbunden; die aus sich
wirksame Gnade (gratiam per se efficacem) aber als eine von
Augustin und Thomas zuverldssig iiberlieferte theolog. Schlufs-
folgerung annehmen.“ Der Herr Verfasser wiirde iiber diese
Worte Contensons sich nicht gewundert, sondern vielmehr sie
selbstverstindlich gefunden haben, wenn er sich an die eben
gekennzeichnete Lehre des hl. Thomas hatte erinnern wollen.

Thomas und die Thomisten kennen nicht eine in sich
abgeschlossene, fiir den letzten Endzweck bereits in sich von
vornherein ,,priideterminierte“ Natur, welcher eine sog. ,,Uber-



6 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

natur® wie ein Dach nur aufgestiilpt wiirde, damit sie zwar
in sich dieselbe bleibe, jedoch etwas hoher hinanreiche. Sie
kennen die Gesamtnatur an sich nur als etwas fiir den End-
zweck weiter Bestimmbares, pur als etwas Zweckdienliches,
was von der Kraft des Endzweckes von unten auf im ganzen
Innern durchdrungen und in allen dazu gehorigen Kraften er-
hoben wird zur entsprechenden Teilnahme an der Endvol-
lendung. Nach Thomas und den Thomisten ist die ganze Natur
von vornherein bestimmt, dem iibernatiirlichen Endzwecke wie
ein Werkzeug zu dienen, trigt jedoch in sich keinerlei bestimmte,
irgend ein Mals enthaltende Bedingung dafiir; und deshalb kann
eine endgiltige praedeterminatio, soweit sie fiir das freie
Théatigsein inbetracht kommt, nur sich richten nicht auf die Natur
— diese bleibt immerdar indifferent — sondern auf den letzten
Endzweck, zumal sie ja eben ausgeht von diesem Endzwecke,
von Gott selber,

¢) Die Gnade wird von Thomas in der Moral abge-
handelt. Hier liegt das Entscheidende fiir die Gnadenfrage.
Wozu soll die Gnade dienen? Nur um zu erkennen und
vielleicht von der Erkenntnis her den Willen in etwa ,,fromm
avzuregen“? Dann gehort die Gnadenlehre allerdings in die
Dogmatik; will man einmal, wie das jetzt so gern geschieht,
Dogmatik von Moral trennen. Soll aber die Gnade in das In-
nere des Willens zu allererst, als aktuelle ndmlich, hinab-
steigen und von da aus, vom Willen her, welcher den letzten
Endzweck als unmittelbaren Gegenstand hat, um danach, wie
Thomas so oft wiederholt, alle andren Vermogen in Thatigkeit
zu setzen; — soll, sagen wir, die Gnade vom Innern des
Willens aus die Vernunft, die Sinne und das Fleisch selber nach
und nach durchdringen und zu freudiger Thatigkeit gemals den
gottl, Gresetzen veranlassen; -— dann hat Thomas recht, der
die Gnadenlehre in die Moral verweist. Begriinden wir dies
nun eingehender. Zu diesem Zwecke wollen wir

1. auseinanderlegen, welche Stelle in I, IT der Summa die

allgemeinen Moralprinzipien einnehmen; —
2. wie sich das ,,Gesetz® zur Freiheit verhilt; und
3. den Schluls ziehen auf die Wirksamkeit der Gmade
mit Riicksicht auf die menschlichen Handlungen.

2, Die Anordnung der Moralprinzipien bei Thomas.

Thomas schildert bekanntlich in der ersten Abteilung des
zweiten Teiles der Summa a) die Natur der handelnden



Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 77

o

Vermégen; b) die Leidenschaften; ¢) die moralischen Zustinde,
Tugenden und Laster, mit den die Tugenden begleitenden
»Gaben‘, | Seligkeiten“ und ,Friichten“; d) die verschiedenen
Arten von Gesetzen und unter diesen an letzter Stelle e) die
Gnade.

a) Die Natur der unmittelbar thidtigseienden Ver-
mogen. Da der menschliche Akt nur insoweit ein prazis mensch-
licher ist, als er frei vom Menschen ausgeht, so kommt hier an
hervorragender Stelle der Wille inbetracht. Die Vollendung
der Vernunft stellt Thomas weit eher als letzten Endzweck
selber hin, der ja im seligen Anschauen dem Wesen nach be-
steht, wie als das im Streben nach dem Zwecke entscheidende
Prinzip. Hier ist nun im Gegensatze zu Palmieri zuerst hervor-
zuheben, dafs Thomas niemals, wie dies Palmieri bestdndig
thut, das ,,Wollen®“ und das ,freie Waihlen“ (voluntas und
liberum arbitrium) fiir gleichbedeutend hilt. Das , Wollen*
richtet sich nach Thomas (qu. 6 — qu. 17 an zahlreichen
Stellen) auf den Zweck schlechthin; die ,freie Wahl“ auf
das Zweckdienliche (quae sunt ad finem). Der Zweck an
sich untersteht nicht dem Auswihlen; er wird einfach gewollt;
er ist die von der Natur gegebene Grundlage fiir das Wihlen.
Dies gilt eben so vom Guten im allgemeinen, dem bonum
commune, welches mit Naturnotwendigkeit gewollt wird, wie
von einem besondren einzelnen Gute. Es kann ein solches,
wie z. B. das Geld, fiir den Geizigen, bisweilen als Mittel zum
Zwecke, also als zweckdienlich betrachtet werden; — und in
diesem Falle untersteht es der freien Wahl; ob namlich damit
der naturnotwendige Drang zum Guten ohne Schranken gestillt
und ausgefiillt werden kann oder nicht. Bisweilen aber wird
ein solch’ besondres Gut, wie das Geld also, selber als Zweck
angesehen, der unter allen Umstdnden zu erreichen ist; — und
in diesem Falle richtet sich darauf das einfache ,,Wollen“ und
nicht die freie Wahl; letztere hat dann die Aufgabe, die Mittel
fir diesen Zweck im einzelnen zu finden.

Daraus ergibt sich bereits, wie Thomas gar nicht jene
Wesensbestimmung der Freiheit annehmen kann, welche Pal-
mieri und seine Freunde verteidigen; wie vielmehr nach ihm
die Freiheit definiert werden mufs als ,,ein Vermogen, die Mittel
zu wahlen unter Voraussetzung des feststehenden Zweckes*
(facultas, posito fine, eligendi media). Krst auf Grund eines so
festgesetzten Wesenscharakters der Freiheit kann jene andere
vermeintliche Definition als Folge fiir den Charakter unsrer
Freiheit verstanden werden. Denn erst dadurch dafs der Wille



78 Dos Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

auf einen Zweck sich richtet, — mag dieser der mit Naturnot-
wendigkeit gegebene Zweck des Guten im allgemeinen sein oder
ein anderer, — entsteht fiir den Willen das positive ,,Kénnen
fir das Wirken oder Nicht- Wirken, mogen auch alle Vor-
bedingungen als vorhanden vorausgesetzt werden®. Wie soll
denn jemand wihlen konnen ohne einen zu (Grunde liegenden
Zweck, der erreicht werden soll?! Ist aber ein solcher Zweck
einmal vorhanden, dann besteht fiir den Willen im Bereiche dieses
Zweckes die Moglichkeit, das eine oder das andere Einzelne
auszuwihlen oder nicht, jenachdem es als dem Zwecke ent-
sprechend aufgefafst wird oder nicht. Dieser Zweck aber gibt
dem Willen jene Weite, wonach er nicht gezwungen ist, der
betr. Auffassung in der Vernunft im einzelnen Akte zu folgen oder
nicht zu folgen; kraft solchen Zweckes hat der Wille innerhalb
seiner selbst den Ruhepunkt und den bestimmenden Grund fiir
das Thitigsein.

Und ist im besondren Falle dieser Zweck nun das Gute
ohne Schranken d. h. das ohne irgendwelche Bestimmtheit
aufgefalste Gute, so folgt von selbst, dafs, eben weil diese Zweck-
richtung mit der Natur von vornherein gegeben ist, die Weite des
freien Willens mit Riicksicht auf alle einzeln bestehenden Giiter
eine vollig schrankenlose ist; insofern namlich alles Ein-
zelne, was als seiend aufgefalst wird, etwas Gutes sein kann.
Thomas nennt deshalb dieses schrankenlose bonum commune
bestindig die ratio boni d. h. den mafsgebenden Grund, weshalb
der Wille auf etwas Einzelnes sich richtet.

Daraus nun, dafs der Zweck gegeben sein mufls, um frei
wihlen zu konnen, folgt unmittelbar der zweite Gegensatz, in
welchem Palmieri mit Riicksicht auf die Natur des handelnden
Willensvermogens zu Thomas steht. Derselbe betrifft die Be-
deutung und Auffassung des ,principium intrinsecum® fiir den
freien Willensakt.

Der Verfasser meint bald wie Kap. 1 Art. 1 an verschie-
denen Stellen, z. B. S. 69, ein solches principium intrinsecum
seien die ,,illustrationes, inspirationes etc.”, also die Erleuchtungen
in der Vernunft und die davon ausgehenden Anregungen des
Willens; bald wie 8. 75, dafs Alles in der Vernunft mit Riicksicht
auf den Willen fiir diesen etwas Aufserliches (extrinsecum) sei und
zu diesem im Verhiltnisse stehe wie etwas von ihm, dem Willen,
Gebotenes. Aus dieser anscheinenden Unentschiedenheit kommt
es auch, dafs der Verfasser an zahlreichen Stellen (K. 1 Art 1)
mit Augustin einerseits meint, Pelagius habe die Notwendigkeit
der Gnade anerkannt mit Riicksicht auf diese Erleuchtungen und



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 79

e o

Anregungen in der Vernunft, und andererseits wie S. 72 die
Ansicht ausspricht, als ob eben. die Pelagianer einzig das natiir-
liche Willensvermogen ,,Gnade® genannt hétten, weil Gott aus
reinster Giite es uns gegeben.

Dieser Unentschiedenheit macht Thomas ein Ende. Fiir ihn
1st das ,,principium intrinsecum® des freien Aktes ein zweifaches;
namlich ein erstes und ein untergeordnetes, ein primarium
und ein secundarium; letzteres existiert eben nur auf Grund
des ersten, verursacht von diesem. Betreffs dieses verur-
sachten principium intrinsecum schreibt Thomas: ,,Dals der Wille
nun grade diesen Akt setzl oder jenen, dies ist micht von einem
andern als der bestimmenden Ursache (non est ab alio deter-
minante), sondern vom Willen selber” (2 d. 39 qu. 1 Art. 2).
Jedenfalls also meint Thomas hier das wahre innerliche Prinzip
des freien Aktes; dem wird auch Palmieri nicht widersprechen.
Betreffs des ersten, des verursachenden principium intrinsecum,
schreibt Thomas (I, II qu. 9 a. 4 ad I): ,Zum Wesen des Frei-
willigen gehort es, dals das Prinzip, von dem es ausgeht, ein
dem Willen innerliches sei; aber diesesinnerliche Prinzip
braucht nicht das erste innerliche Prinzip zu sein, welches
namlich nicht von einem andern in Bewegung gesetzt sei (non
motum ab alio). Und so ist das nédchste Prinzip (principium
proximum) des freien Aktes im Innern des (geschopflichen) Willens;
das erste Prinzip aber des freien Aktes ist aufsen (primum
principium motus voluntarii est extra)“; namlich soweit es nicht
auf das Einwirken selber, sondern auf die Existenz des Kin-
wirkenden ankommt.

Es ist eine reine Unmoglichkeit, dies so zu verstehen, als
ob Thomas meinte, Gott sei dieses primum principium motus
voluntarii, weil Er das Willensvermogen gemacht habe. Denn
es ist 1. von der Verursachung des Willensaktes (motus) die
Rede; und wird im Titel danach gefragt, ob ,,der Wille in Be-
wegung gesetzt werde”, nicht ob er geschaffen worden sei
,von einem aufsen befindlichen Prinzip.“ Und 2. wiirde die
Antwort eine Tautologie sein; denn sie wiirde keine andre sein
wie diese: ,,Das ndchste Prinzip des freien Aktesist im Willens-
vermogen; und das erste Prinzip des frelen Aktes ist das Wil-
lensvermogen. Sodann wiirde nach dieser Auffassung 3. der
Willensakt sich in nichts unterscheiden von der Thitigkeit eines
Jeden geschopflichen Vermogens, da eben jedes von Gott ge-
schaffen und selber thétig ist.“

Thomas geht aber noch weiter, indem er zugleich einen
anscheinenden Widerspruch 1ost. Denn er hatte ja oben gesagt,



80 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

,der Wille sei selbstthétig, indem er von keinem andern (non
ab alio) bestimmt wird“ und hier schreibt er,der Wille werde von
einem andern bestimmt oder bewegt“. III ¢. G. c. 83 erklirt
er: ,,Unmoglich kann der Wille von einem aulsen befindlichen
Prinzip in Bewegung gesetzt werden wie von einer wirkenden
Ursache (quasi ab agente), sondern jede Willensbewegung muls
vom Innern des Willens selber ausgehen. Keine geschaffene
Substanz (nulla creata substantia) aber verbindet sich mit dem
Innern der verniinftigen Seele (conjungitur animae intellectuali
quantum ad sua interiora); sondern nur Gott (nisi solus
Deus), der allein die Ursache des Willens ist und denselben im
Sein erhilt. Gott allein also kann verursachen die Willens-
bewegung (a solo Deo igitur potest motus voluntatis causari).”

‘W eil eben also Gott allein den Willen als Vermégen ver-
ursacht hat und allein denselben im Sein erhalt; deshalb kann
Er allein auch die erste wirkende Ursache des Willensaktes
sein; d. h. Er allein ist eben kein ,alius“, kein principium ex-
trinsecum fiir den Willen; sein Einwirken zahlt mit zu den
inneren Prinzipien des Willensaktes und das kann es nur als
verursachend das néchste innerliche Prinzip des Willensaktes.
Denn dieses letztere ist dem Wesen nach, als bildende Form,
dem Willen innewohnend; Gott aber kann nicht so das Prinzip
von etwas (reschopflichem sein, als dessen innerliche Wesensform,
als causa formalis; er kann im Innern des Geschopflichen nur
sein als einwirkend, als causa efficiens.

Das heifst nun nichts Anderes als dals Gott durch sein Ein-
wirken es eben macht, — so ist der Ausdruck des hl. Thomas —
dals Gott eben die entsprechende Form, das principium intrin-
secum fiir den einzelnen Akt gibt, kraft deren dieser frei ist. KEs
kann da von einem determinare ad unum, d. h. von einer Natur-
notwendigkeit in der Weise wie der Stein immer nach der Tiefe
fallt, wenn er sich selbst iiberlassen ist, als etwaiger Folge des
gottl. Einwirkens in das Innere des Willens gar nicht die Rede
sein. Dies wére nur dann der Fall, wenn Gott das innerliche
Prinzip des Willensaktes durch sein Einwirken dem Wesen
nach wiirde. Aber dies sagt niemand. Gott ist vielmehr durch
sein Einwirken die Ursache, dals der Willensakt ein eigenes
principium intrinsecum als eigene innere Form hat und demgemils
wesentlich, als Akt, frei ist; — das Willensvermogen an sich
ist ja in diesem Sinne nicht frei; es ist notwendig, es ist
seiner Natur nach, auf das Gute im allgemeinen, auf alles Gute
gerichtet.

Durch diese naturnotwendige Zweckrichtung des Willens



Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. S1

wird es bedingt, dals ein freier Akt nicht mdglich ist ohne
ein principium intrinsecum und deshalb nicht ohne die dasselbe
bewirkende Kraft. Denn es existiert fiir den freien Willen nicht
ein Gut wie die Hohe aulsen fiir das Feuer, wie die Tiefe aufsen
fur den Stein. Soll also der Wille einen einzelnen besondren
Akt setzen, so muls innerhalb seiner selbst das besondre
Gut als Prinzip des Aktes sich finden. Und da von Natur der
Wille keinerlei Prinzip in sich hat fiir ein besondres einzelnes
Gut, sondern gleicherweise auf alles Gut ohne Unterschied ge-
richtet ist; so verlangt es geradezu die Natur des Willens,
soll sie anders ihrem Sein entsprechend wirken, dafs Gott als
Urheber und Vollender der Natur das notwendige principium
intrinsecum, und damit ,,die Hinneigung des Willens zu etwas
Besonderm*“ wirke (inclinare voluntatem ad aliquid non est
nisi ejus, qui naturae intellectualis est causa; hoc autem est
solius Dei; ipse igitur solus voluntatem mnostram in aliquid
inclinare potest). Von da her erst fliefst die Freiheit im Akte
d. h. die Unbeschrinktheit in der Wahl der einzelnen Mittel;
auf Grund dessen erst wird der freie Akt etwas dem Menschen
Eigenes; und deshalb bezeichneten wir die Anuffassung des
principium intrinsecum, wie sie Thomas gibt, nur als eine Folge
seiner Auffassung der Natur des freien Willens d. h. des Unter-
scheidens zwischen ,,Wollen“ (oder voluntas) und ,,Wé&hlen®,
wovon das Erstere auf den Zweck schlechthin geht, das Letz-
tere auf das Zweckdienliche.

Damit wird Gott nicht zum Urheber der Siinde gemacht,
sondern zum Urheber dessen, wovon in sich selbst der Siinder
abfdllt und was er mifsbraucht. Reichtum, Ehre u. s. w,
wollen, ist keine Siinde; aber jenes als etwas Zweckdienliches
auswahlen, was weder zum Reichtum oder zur Ehre in Wahrheit
fuhrt noch wahrer Reichtum oder wahre Ehre ist — das ist
Siinde; denn das heifst abfallen von der Richtschnur des Guten
in sich selbst.

Zu dieser Auffassung des intrinsecum steht Palmieri auch
mit Riicksicht auf das daraus Folgende im schroffen Gegensatze.
Thesis 16 S. 61 und ff. bemiiht er sich zu beweisen, dafs die
aktuelle Gnade als principium intrinsecum nichts der Seele Inne-
wohnendes, nichts vom Wesen der Seele thatséchlich Verschie-
denes sei (non esse qualitatem realem, quae principium intrin-
secum sit actus vitalis indeliberati supernaturalis). Dies haifst
aber nichts Andres, als dafls das Prinzip fur die entsprechende
freie Thitigkeit etwas rein Auflserliches sei, somit auch keine
Selbstthitigkeit und Freiheit, nichts dem handelnden Subjekte

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 111, 6



32 Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

als eigen Zukommendes begriinden konne. HEs ist dies iiberhaupt
eine zwar geldufige, aber nichtsdestoweniger falsche Ansicht, dals
der Molinismus die Freiheit begiinstige. KEr zerstort geradezu
als ihr grofster Feind die freie Selbstindigkeit im Handeln,
indem er ein wahres innerliches Prinzip des freien Thatigseins
nicht anerkennen will. Wer das Bichlein von seiner Quelle
trennt, das Zimmer vom Einflusse der leuchtenden Sonne, der
tragt unmoglich zum Gedeihen des Bichleins bei und ist sicher
kein Freund des Lichtes im Zimmer. Die Freiheit im Geschopfe
aber trennen von dem Einwirken dessen, der die Freiheit in
ihrer Fiille dem Wesen nach, der da Quell alles Lichts ist;
heist: den freien Akt trennen von seiner Quelle.

Palmieri (8. 63) fihrt fiir seine Ansicht den hl. Thomas an,
der (I, II qu. 109 a. 2) ausdriicklich sage, die ,aktuelle Gnade*
sei keine qualitas, sondern eine Bewegung oder eine Thitigkeit
der Seele. Er vergilst, dals es vier Gattungen von ,Eigen-
schaften’ oder ,qualitates® gibt. Die erste davon 1st ,das
Einwirkenund Leiden®, oder ,,Bewegen“ und,,Bewegtwerden®.
Die vierte ist der ,Zustand® in der Seele (habitus). Thomas
spricht da, wie Palmieri gleich nach den von ihm angefiihrten
Worten im selben Artikel hétte sehen und aus den vorher-
gehenden und nachfolgenden Quéstionen schiielsen kénnen, von
der qualitas des Zustandes; eire solche, ein Zustand sei die
aktuelle Gnade nicht. Die Thomisten aber sprechen, wenn sie die
aktuelle Gnade als eine 1m Subjekte vorhandene Eigenschaft be-
zeichnen, von der ersten Art qualitas, vom ,agere et pati®
Es ist dem Verfasser in der Eile eine fallacia accidentis unter-
gelauten.

b) Die Leidenschaften Aus dem sub a) Gesagten
ergibt sich der Umfang und die Aufgabe der sittlichen Freiheit
im Menschen. Der Mensch triagt als notwendige Grundlage
derselben in sich das natiirliche Wollen von allem Guten,
ohne dafs damit die geringste Bestimmtheit mit Riicksicht auf
ein besondres einzeln fiir sich bestehendes Gut, also ein be-
stimmter Akt verbunden wire; es ist solches Wollen ein
reines Vermogen fiir die schlielsliche Vollendung. Damit ist
von selbst gegeben, dals diese Vollendung in nichts Andrem
bestehen kann als in der Verbindung mit einem Gute, welches
alles Gute in sich enthilt und dabei aulserhalb des Willens
als thatsdchliches besonderes Sein vorhanden ist. Dieses Gut
namlich mufls alles Gute in sich enthalten; da sonst die von ihm
ausgehende Vollendung des Willens keine endgiltig abschliefsende,
weil keine allumfassende wire, da der Wille nach allem Gut



Das Verhiiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete. 83

verlangt; — es muls 2. aufserhalb des Willens als that-
sachliches Sein existieren, weil der Wille in seiner Natur
einerseits nur ein Vermogen fur alles Gute ist und andrerseits
der Charakter eines Gutes als des Gegenstandes fiir das freie
Streben es mit sich bringt, dafs es im thatsdchlichen Sein
existiert und nicht als blofse Abstraktion. ,Der Wille“, sagt
Thomas ,richtet sich nach aulsen; denn er strebt nach etwas,
was thatsdchlich existiert. Die Vernunft im Gegenteil zieht
das Aulsenstehende nach innen und verleiht dem als Einzelheit
Existierenden den Charakter des Allgemeinen, von allen Einzel-
heiten Losgelosten.*

Dafs also der Wille von einem Einzelgute endgiltig und in
letzter Linie bestimmt und danach vollendet wird, liegt in seiner
Natur. Und da ,Bestimmtwerden“ oder ,,Vollendetwerden®,
gleichfalls nach Thomas, immer ein gewisses , Leiden* ist, so
unterliegt der Wille in allen Fillen einem gewissen Leiden.
Es kommt nun darauf an, zu bestimmen, von welchem Kinzel-
gute dieses Leiden oder. Einwirken auszugehen hat, damit es
mit der freien Thatigkeit sich vertragen konne.

Da begegnen uns nun an erster Stelle die dulseren,
sinnlich wahrnehmbaren Giiter. Es sind dies 1., Giiter":
— und danach sind sie geeignet, das Begehren oder im allgemeinen

das Wollen zu bestimmen. Sie sind 2. der Natur des
Menschen angemessen, der aus einem sterblichen Leibe und
einer verniinftigen Seele besteht; — und danach ist der mensch-

liche Wille von Natur auf sie angewiesen und kann im natiirl.
Zustande niemals von selben ganz absehen. Sie sind 3. nicht an
sich Gegenstinde der verniinftigen Auffassung, sondern die
Vernunft mufs erst sie loslosen von den beschrinkenden Einzel-
heiten, ehe sie ihrer inneren Wesenheit nach als bethitigende
Idee die Vernunft vollenden und so Prinzip verniinftiger
Thiitigkeit, also auch verniinftigen Wollens werden konnen.
Daraus folgt von selbst, dafs keines dieser sinnlich wahrnehm-
baren Giiter von sich d. h. von seinem thatsdchlichen Einzel-
sein aus den menschlichen Willen vollenden kann. Denn jedes
derselben empfingt es eben erst von der Vernunft im Men-
schen, dals es Prinzip verniinftigen Begehrens, also freier und
eigentlich menschlicher Thitigkeit sein und sonach mit freiem
Thétigsein sich vertragen kann.

Bezeichnend nennt deshalb Thomas dieses Einwirken von
seiten der sinnlichen Giiter auf das Begehren, insofern dieselben
nur in sich selber, fiir sich allein in Betracht kommen, ein
Leiden mit Riicksicht auf das Begehren. Denn ein solches

.



84 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

sinnlich wahrnehmbares Gut wirkt von sich allein aus nur ein,
es bestimmt also nur das Begehren, ohne dafls es dem ver-
niinftigen Willen es mitteilte, selbstindiges Prinzip fiir freie
Thitigkeit zu sein. Ks zieht ein solches sinnliches Gut das
Begehren nach sich; aber verleiht ihm keine Schrankenlosigkeit
fiir andre einzelne Giiter. Werden demgemils diese (riiter be-
gehrt nur unter den zwei ersten eben genannten Gesichtspunkten,
so sind sie Feinde der freien Thatigkeit und somit der sittlichen
Vollendung; — werden sie begehrt unter allen drei Gesichts-
punkten, somit als innerhalb der Vernunft und kraft der Vernunft
bethitigende, so dienen sie der sittlichen Vollendung; keines
aber von denselben kann diese letztere selbstdndig fir sich her-
stellen und ebensowenig deshalb alle zusammen.

¢) Die Zustinde der Tugenden oder Laster. Hat
Thomas in den Leidenschaften jenes moralische, mit der Natur
gegebene Prinzip behandelt, welches auf das Einzelne als ein
Gut und als Mittel zur Vollendung sich richtet, so geht er in
den Tugenden, als den Zustinden im verniinftigen Teile, auf jenes
moralische Prinzip nidher ein, welches auf das Allumfassende,
Allgemeine in dem schliefslich vollendenden Gute sich richtet.
Hier liegt das im Menschen selber befindliche unmittelbare
Prinzip der freien Thitigkeit vor. Regeln sich die Eindriicke
von den &dulseren sinnlich wahrnehmbaren Giitern her unter der
Stimme der Vernunft, so sind dafiir die leitenden Kréfte im
Menschen selber die Tugenden als allgemeine Richtschnur, die
,,Graben* als die entsprechende Willensbewegung erleichternd, die
»Seligkeiten und die ,,Friichte“ als ErgGtzen verbindend mit
solcher Willensbewegung, sei es nach dem letzten Endzwecke
hin, sei es mit Riicksicht auf den néchsten unmittelbaren Zweck.
Entziehen sich die Eindriicke von den dufseren einzelnen Giitern
her, also die Leidenschaften, der Stimme der Vernunft; so sind
die leitenden Krifte, wenn man so sagen darf, die Laster und
Siinden.

d) Die Gesetze. Bis jetzt hatten wir gesehen, wie das
Einzelne und das Allgemeine sich gegeniibersteht: jenem
entsprechen die Sinne, diesem die Vernunft; jenem die Leiden-
schaften, diesem die Tugenden. Warum ist da ein Gegensatz
vorhanden? Weil weder im Innern unsrer Vernunft das Allgut
oder mit andern Worten das thatsdchlich einzeln bestehende,
alles Gute umfassende Sein sich findet, noch aulsen es vermittelst
unsrer Sinne einwirkt. Denn dieses Gute als der allein
mogliche Endzweck des menschlichen freien Thitigseins ist eben
zugleich allumfassend, also im hdchsten Grade allgemein



Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc, 85

und somit der Vernunft und dem Charakter derselben angemessen
einerseits; andrerseits aber ist es ein Einzelgut, denn nur so
kommt es ihm zu, erstrebt werden zu konnen. Von woher allein
kann dieser Gegensatz versohntwerden? Vom letzten Endzwecke,
also vom thatsichlichen Allgute selber her. Von ihm aus flielsen
die Gesetze, welche keinen andern Zweck haben als den Weg
zu zeigen, resp. zu erleichtern, auf dem die Eindriicke der
einzelnen sichtbaren Giiter in unsrer Natur verbunden werden,
mit dem Allgemeinen, Allumfassenden; — dieses Letztere gilt
hier nicht mehr als ein KErgebnis der Abstraktion, wie die Ver-
nunft es herstellt; sondern als einzeln in sich bestehender, dem
Sein nach thatsiichlicher Endzweck oder als allumfassendes
Einzelgut.

Deshaib leitet Thomas in so erhebender, trostreicher Weise
alle verpflichtende Kraft der verschiedenen Arten von Gesetzen
ab vom ewigen Gesetze, von dem sie irgendwie, sei es auf
dem Wege der Offenbarung, sei es auf dem der menschlichen,
mit der Natur gegebenen Vernunft abstammen. Warum ist dieses
Ableiten so hichst trostreich? Weil eben Gott selber das Allgut
oder die letzte schliefsliche Vollendung fiir die freie Thitigkeit
ist, das Ableiten also der verbindlichen Kraft der Gesetze vom
Ewigen her nichts Andres besagt als dals unsre eigene Vollendung
die mafsgebende Richtschnur fiir alle Gresetze ist, welche wahrhaft
den Charakter eines (Gesetzes haben.

e) Die Gnade. Da ist jedoch noch eine Liicke. Mogen
auch die Gesetze die Einzelheifen um uns herum regeln nach
dem allumfassenden und doch einzeln bestehenden Gute, somit
nach der Schlulsvollendung unsrer Natur; so ist doch in jedem
von uns der von den sinnlichen, einzelnen Giitern ausgehende
Eindruck nach Lage unsrer personlichen Beschaffenheit ein ver-
schiedener, ,Ein Gesetz aber wiirde mangelhaft sein®, sagt
des ofteren Thomas, ,,wenn es Bedacht darauf nehmen wollte,
alle und jede Einzelheit, die vorkommen konnte, zu regeln.*
Jedes Gesetz hat immer vor sich vielmehr die Natur des Menschen
nach ihren verschiedenen Beziehungen wie die einzelne Person
des Menschen. Zudem kommt es dem Gesetze als einer blofsen
Richtschnur, die das Einzelne dem Allgemeinen unterwirft und
damit den Weg zum Allgute zeigt, nicht zu, dals es fiir sich
allein betrachtet die Kraft verleihe, es in allen besondren Fillen
zu erfiillen. Diese Liicke wird ausgefillt durch die Gnade.
Die Gnade wendet im Innern des Menschen das Gesetz auf
jeden einzelnen vorkommenden Fall an. Sie trigt es in
sich, jedem Menschen die Kraft zu verleihen, dals er die vom



86 Das Verhiltnis der wirksamen Gnade bei Thomas ete.

Allgute ausflielsenden Gesetze erfiille und so seine Schlufsvollen-
dung erreiche. Sie verkniipft an letzter, Alles durchdringender
Stelle den letzten Endzweck des All mit den Eindriicken von
aulsen, verleiht im Willen selber das Prinzip freien Thétigseins
und fiihrt so diesen thatkriftig dazu, dafs er dazu beitrage, damit
die hochste Fahigkeit im Menschen, die Vernunft, ihren sie selbst
und alle Vermogen vollauf beseligenden, reinsten (Gegenstand
durch die Anschauung besitze.

Wﬁ“



	Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur Moralwissenschaft

