
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur
Moralwissenschaft

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WIRKSAMEN GNADE BEI
THOMAS ZUR MORALWISSENSCHAFT.

Von

Dr. C. M. SCHNEIDER.

I.

Das Verhältnis der Gnade bei Thomas zur
Moralwissensehaft.

Dominico Palmieri S. J. : Tractatus de gratia actuali. Galopiae, Alberts 1885'
Prolog. 1—19. Textus S. 9—556.

Nach fünf Thesen, welche im Prolegomenon die Übernatürlichkeit

der Gnade im allgemeinen behandeln, geht der durch
zahlreiche theologische Schriften bekannte Verfasser zu seinem
eigentlichen Thema, zur Besprechung der aktuellen Gnade,
über. Er erörtert im ersten Kapitel die Natur der aktuellen
Gnade und beschreibt bei dieser Gelegenheit a) ihren Umfang,
worauf nämlich sie sich erstreckt ; b) die Kräfte, welche sie

verleiht; c) ihre Beziehung im allgemeinen zum Willen. Im zweiten
Kapitel handelt er über die Notwendigkeit der Gnade für
den gefallenen Menschen und beleuchtet da im einzelnen a) das
Vermögen oder die Macht der Natur für den Bereich des
Natürlichen; b) was die Natur für sich allein nicht kann; c) in einem
Appendix die Meinung Augustins über die Notwendigkeit der
Gnade im Stande der Unschuld. Im dritten Kapitel kommt zur
Sprache a) die Vorbereitung für die Gnade, und b) die
Unverdientheit oder gratuit as der letzteren. Das vierte und
längste Kapitel hat zum Gegenstande die Wirksamkeit der
aktuellen Gnade. Nachdem hier a) ein geschichtlicher
Überblick über die Massilienser, ähnlich wie im zweiten



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 69

Kapitel über die Pelagianer, vorausgeschickt worden, geht der
Verfasser ein sub b) auf die Streitigkeiten mit den
Häretikern; c) auf die Kontroverse unter den Scholastikern oder
innerhalb der Kirche. Das fünfte und letzte Kapitel endlich
setzt die Verschiedenartigkeit der Verteilung der Gnade von Seiten
Gottes auseinander.

Die klare Ausdrucksweise, welche das Werk zu einer
angenehmen Lektüre macht; die bis ins einzelste übersichtliche
Einteilung des Ganzen, das beste Zeichen davon, wie tief der
Verfasser den schweren vorliegenden Stoff beherrscht; das ruhige
Urteil, welches man nur an einigen wenigen Stellen im vierten
Kapitel mit Bedauern vermifst, erkennen wir zu allererst bei
diesem Werke an. Dasselbe steht mit Bezug darauf weit über
einem in diese Materie einschlagenden Werke Schneemanns.
Was den Inhalt anbetrifft, so wird der Herr Verfasser, da ja
sein Werk offenbar ein polemisches ist, uns es nicht verargen,
wenn wir bei der folgenden Besprechung den dem seinigen
entgegengesetzten Standpunkt geltend machen.

Wir thun dies von einem allgemeineren Gesichtspunkte aus,
der vielleicht bis jetzt noch nicht so sehr beachtet worden ist,
wie er es verdient. Wir wollen prüfen, welchen Platz der heil.
Thomas der Gnadenlehre in der Moral Wissenschaft anweist,
und von diesem Standpunkte aus die Lehren Palmieris mit denen
des hl. Thomas vergleichen. Schicken wir dieser Prüfung und
diesem Vergleiche einige Vorbemerkungen voraus.

1. Vorbemerkungen.

a) Sind die Thomisten zu extrem? Der Vorwurf wird
nicht selten gegen die Thomisten erhoben, dafs sie zu extremen
Meinungen geneigt sind. Kein Vorwurf ist minder verdient,
wenn man nach der Ausdrucksweise des h. Thomas unter solchen
extremem Meinungen ein TJbermafs verstehen will oder einen
Mangel, einen excessus oder einen defectus, mit Bücksicht auf
die Regel und Richtschnur der Wahrheit. Der Vorwurf wäre nur
in dem Kalle gerechtfertigt, aber er wäre dann kein Vorwurf,
sondern vielmehr hohes Lob; wenn man damit sagen wollte, die
Thomisten würden von zwei einander entgegengesetzten
Seiten angeklagt, die extreme Meinung festzuhalten. Denn dies
hiefse ebensoviel als dafs der Thomismus die goldene Mittelstrafse
wandle und somit die Regel und Richtschnur der Wahrheit
beobachte,welche die einen nicht erreichen und über welche die
andern hinausgehen.



70 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

So war es z. B. der Fall mit der dogmatischen Wahrheit,
dafs es zwei Naturen in Christo und nur eine Person gibt.
Die Nestorianer warfen den Anhängern der christlichen Wahrheit
vor, dafs sie extrem seien, nämlich zu wenig annähmen und
somit die wahre Richtschnur nicht erreichten, da in Christo
zwei Naturen seien und zugleich zwei Personen. Die Euty-
ehianer aber fanden die Anhänger der kath. Lehre für zu extrem
nach der andern Seite, nach dem Ubermafse hin, da man in
Christo nur eine Natur annehmen dürfe mit einer Person und
nicht zwei Naturen.

Ähnlich verhält es sich hier mit der Gnade. Der Thomismus
nimmt an, dafs der Allmächtige als erster wirkender Urgrund
aller Naturen und als deren letzter Endzweck die Freiheit im
Willensvermögen als eine thatsächliche d. h. im Akte sich
kundgebende durch sein Einwirken herstelle, dafs Gott somit die
unmittelbare wirkende Ursache des freien Aktes im Willen selber
sei, welch' letzterer insoweit als ein freier dastehe, wie der wirkende
Einlluls von Seiten Gottes sich geltend mache. Der Thomismus
erkennt somit die Fruchtbarkeit, der frei wirkenden Allmacht
im Willen des Geschöpfes an; er sagt mit Augustin: „durch die
Gnade erlangen wir die Freiheit, nicht durch die Freiheit die
Gnade (gratia consequimur libertatem, non libertate gratiam"); —
oder mit Thomas an unzähligen Stellen: „Gott setzt den Willen
in Thätigkeit (movet voluntatem) und verursacht dadurch das

Freiwillige" (causat voluntarium).
Dem entgegen aber sagt Calvin mit anderen, das sei ein

Extrem; die Gnade hebe auf, soweit sie einwirke, den freien
Willen in seiner Thätigkeit; Gott habe nicht die Gewalt, so auf
den freien Willen einzuwirken, dafs Er diesem gerade durch sein
Einwirken es mitteile, frei thätig zu sein. Calvins Lehre schliefst
einenMangel, einen defectus, ein mit Rücksicht auf den Thomismus

und zwar 1. von Seiten der Gnade, welche diese einzig
dastehende Vollendung nach ihm nicht hat, dafs unter ihr erst
und kraft ihrer der Wille im thatsächlichen Akt als ein
freier sich äufsere, während er vorher nur dem Vermögen
nach frei war, d. h. nur konnte frei thätig sein; — 2. von
seiten des freien Willens, der im genannten Irrtum das wahre
Vermögen nicht in sich schliefst, frei und lebendig thätig zu
sein; sondern wie ein totes Werkzeug, ohne Schuld und ohne
eigenes Verdienst, in der Hand des Schöpfers wirkt.

Auf der andern Seite aber betrachten als ein Extrem die
Ansicht der Thomisten jene, welche, wie die Pelagianer und
heutzutage die Rationalisten, annehmen, der freie Wille sei bis zu



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 71

dem Mafse tüchtig und wirksam, dafs er ohne das positive
Einwirken Gottes und über dasselbe hinaus gut und zweckgemäfs
wirken kann. Diese alle setzen das innerste Wesen der Freiheit
darein, dafs dem freien Willen, nachdem alle Vorbedingungen
zum freien Handeln gegeben sind, es noch ganz überlassen bleibt
zu wirken oder nicht; dafs der freie Wille also nach Allem,
was auf ihn einfliefsen kann, noch in der Schwebe ist und allein
zu entscheiden hat, ob er thätig sein will oder nicht" (vergl.
über diesen Grundsatz Palmieri S. 480 und ff.).

Die Antwort auf die oben gestellte Frage ist demgemäfs
klar: Unter den kirchlichen Meinungen, von denen die einen,
wie die molinistischen, mehr zu der letztgenannten Seite hinneigen,
ohne als häretische verurteilt zu sein, und andre wie die dem
Jansenismus näherstehenden den Willen, auch unter Gottes
Einwirken, noch als zu schwach ansehen möchten, steht in der Mitte
die thomistische. Sie hält fest, um mit Thomas (I, II qu. 5

a. 4 ad I) zu reden, „dafs der freie Wille thätig ist auf Grund
der eigenen innerlichen Neigung; aber Gott gibt ihm diese
eigene innerliche Neigung (Sic igitur Deus movendo vo-
luntatem non cogit earn, quia dat ei inclinationem propriam;
vg. I, II qu. 16 a.)"; — oder, um wieder die Worte des heil.
Thomas zu gebrauchen, nach den Thomisten „haben wir von Gott
nicht nur die Kraft zu wollen (virtutem volendi); sondern
auch die Thätigkeit selber ist von Gott verursacht (sed etiam
operationem)". „Der Wille ist eben deshalb thatsächlich frei
und wirkt in lebendiger Freiheit, weil der Willensakt auf Gott
zurückgeführt wird wie auf seine wirkende Ursache (III C. G.
c. 59; I, II qu. 22 art. 4; II d. 39 qu. 1 art. 2) per modum
agen tis."

b) Eine Ursache für die Gnadenkontroverse ist die
getrennte Behandlung der Frage. Dies drängt sich
besonders bei der Behandlungsweise auf, welche die Gnadenfrage
im Pahnierischen Werke erfährt. Der dicke Band handelt einzig
und allein von der aktuellen Gnade. Es werden da alle
einzelnen zur Frage in Beziehung stehenden Untersuchungen ohne
die mindeste Rücksicht auf die grofsen leitenden Gesichtspunkte
der Theologie dargelegt. Ganz besonders fehlt ein Hinweis
darauf, was unter „Natur" verstanden werden soll. Die Worte
„natürlich", „naturnotwendig", „Naturkraft" etc. kommen ja so
häufig vor; nie jedoch wird der Versuch gemacht, dem Leser
die Ansicht des Verfassers über den Begriff „Natur" in etwa
vorzulegen. Grade bei solchen vagen Ausdrücken aber, von
denen jeder meint, ihr Verständnis sei wie von selbst gegeben,



72 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas.

hat Thomas, zumal in der Summa, die Gewohnheit, jedes Mal
(wir erinnern uns kaum einer Ausnahme), wenn er sie in mafs-
gebender Weise gebraucht, zuerst klar zu machen, was für eine
Bedeutung dem betr. Ausdrucke innewohnt und welche Bedeutung,

wenn es deren mehrere gibt, im einzelnen Falle in
Betracht kommt.

Wäre der Verfasser diesem Beispiele gefolgt, wir glauben,
er hätte sein ganzes viertes Kapitel, besonders da, wo er vom
Unterschiede zwischen einer frei und einer notwendig
wirkenden Ursache handelt, umgearbeitet. Thomas unterscheidet
bei jeder Gelegenheit einen Gesamtzweck der Natur, welcher
mit ihr selbst gegeben und in ihr enthalten ist, nämlich die
Harmonie des Ganzen; und einen Zweck der Gesamtnatur,
der aufserhalb aller Natur sich findet, nämlich Gott. So, meint
er, ist der im Heere selber liegende Zweck die Ordnung im Heere;
danach streben alle Teile des Heeres; — der aufserhalb
liegende Zweck des Heeres aber ist das Gut des Heerführers,
der Ruhm oder das Vaterland etc.

Aus dieser Unterscheidung ergibt sich sogleich, dafs die
Natur als Ganzes betrachtet den sie abschliefsenden Zweck, die
Endvollendung, also die endgiltig bestimmende Kraft für ihre
Thätigkeit, nicht in sich schliefsen kann — dafs sie sonach mit
Rücksicht auf Gott als auf ihren Endzweck nur bestimmbares
Vermögen ist; — dafs, wie Thomas sagt, „alle Natur
insgesamt, die vernünftige und die unvernünftige, nur wie ein
Werkzeug sich verhält zu Gott". Ähnlich hat alle Ordnung im
Heere ihren Zweck im Gute oder im Wohle des Heerführers.

Es ergibt sich daraus ferner, dafs der Wesenscharakter der
Natur als solcher darin besteht, noch weiter zu dienen oder
zweckdienlich zu sein; und somit dafs es ihr entspricht,
notwendig auf etwas Anderes bezogen zu werden. Wo aus dem

Thätigsein etwas endgiltig Bleibendes unmittelbar folgt, was
also mit dem Endzwecke unfehlbar verbindet, da ist notwendigerweise

keine natürliche Kraft mehr thätig; denn diese miifste
ihrem Wesen nach wieder etwas Anderem dienen. Vielmehr mufs
da eine über alle Natur erhabene, von nichts Natürlichem
abhängige und somit aus sich heraus thätige, ihre Kraft gleichsam

mit sich bringende Macht einwirken; und deren Wirksamkeit
mufs sich unmittelbarer auf den letzten Endzweck richten. Da
aber der letzte Endzweck immer den ersten Anstofs gibt zum
Thätigsein, wie z. B. das Wohl des Vaterlandes oder der Ruhm
des Feldherrn der erste Anstofs ist für die Ordnung und
Einteilung und Marschrichtung des Heeres, — so gibt diese über-



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 73

natürliche, dem durchaus letzten Endzwecke aller Natur
zugewandte Kraft den ersten und sie gibt von vornherein den An-
stofs zum entsprechenden freien Thätigsein. Und zwar ist dieser
Anstofs immer unbewufst dem kreatürlichen ThätigseiendeD (und
nicht blofs manchmal, wie Palmieri im ersten Kapitel meint) und
er durchdringt ebendeshalb, weil keine bewufste Thätigkeit der
natürlichen Vermögen bestimmend und beschränkend vorangeht,
die ganzen natürlichen, hier in Betracht kommenden Vermögen
durch und durch.

Wir ziehen aus dem Gesagten die Schlufsfolgerung für den
unterscheidenden Charakter des „Notwendigen." Es gibt ein
kreatürlich Notwendiges und ein schöpferisch Notwendiges,
welch' letzteres nämlich dem unmittelbaren Einwirken des Schöpfers
zukommt. Mit dem ersteren Notwendigen kann keinerlei
Freies bestehen; das zweitgenannte Notwendige ist die
Grundbedingung aller freien Thätigkeit. Warum? Der Grund liegt
in der an die Spitze gestellten Unterscheidung. Denn von
vornherein, vor aller Thätigkeit also, liegt in jeder geschöpflichen
Natur eine durchaus notwendige Beziehung zu einem gewissen
Thätigsein, und grade durch diese notwendige Beziehung werden
die Geschöpfe miteinander zur Harmonie des Ganzen der
Gesamtnatur verbunden. „Der Stein geht von vornherein", sich
selbst überlassen, „zur Tiefe", würde Thomas sagen; — „das
Feuer geht in die Höhe". „Von vornherein hat jedes Geschöpf
in sich den Drang zu unaufhörlicher Fortdauer, sei es als
einzelnes, sei es in der Gattung". „Von vornherein d. h. von
Natur, vor jedem Thätigsein verlangt der menschl. Wille nach
Sein, Leben, nach dem Wahren, Guten und überhaupt nach dem
mit der Natur gegebenen Gegenstande oder Gute eines jeden
einzelnen Vermögens im Menschen" (I, II qu. 10 a.).

Keine natürliche Kraft also kann als solche, d. h. als mit
der Natur gegebene den freien Willen, insoweit er gerade den
Charakter des Freien trägt, bethätigen; und auch dieser, der
Wille, kann es nicht sich selbst gegenüber. Denn „Natur" besagt
etwas „von vornherein Gegebenes oder Bestimmtes"; besagt demnach

etwas, was Anderem zu dienen berufen ist, damit die
Harmonie des All hergestellt werde. „Freisein" aber besagt
die Befreiung von allen solchen dem thatsächlichen Wirken
vorhergehenden Schranken. Wie nun ist die Definition Palmieris
selber von einem freien Vermögen? „Dieses ist ein solches,
welches, wenn auch alle Vorbedingungen gegeben sind, noch
immer unbestimmt bleibt, d. h. wirken kann oder nicht" (facultas
quae positis omnibus praerequisitis ad agendum potest agere vel



74 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

non agere S. 480). Offenbar ist diese Bestimmung nicht dem
eben Gesagten entgegengesetzt. Nach Palinieri (die Thomisten
nehmen diese Definition der Freiheit wohl an als Folge des
Wesenscharakters der Freiheit in uns, aber nicht als den
entsprechenden Ausdruck dieses Wesens selber), nach Palmieri also
selber und seinen Freunden besteht ebenfalls ein schroffer Gegensatz

zwischen Natur und dem ihr entsprechenden Notwendigen
einerseits und dem freien Thätigsein andrerseits. Das Eine
bedeutet ein Bestimmtsein von vornherein und trotz allem
Einflüsse von aufsen; — das Andre bedeutet Unbestimmtheit von
vornherein und trotz allem Einflüsse von aufsen. Das freie
Willensvermögen als Vermögen ist zwar von Natur bestimmt,
nach allem Guten, Wahren etc. verlangen zu können; —
aber ebendeshalb besteht in ihm von Natur gar keine endgiltige
bestimmende Kraft für ein einzelnes Gute, Wahre etc. Die
natürliche Notwendigkeit eben im freien Willen, die ohne
Unterschied zu allem drängt, widersetzt sich von vornherein
dem, dafs innerhalb der Natur eine Kraft bestände, die zu
etwas Einzelnem hin endgiltig bestimmte. Dies gilt von der
geschöpflichen Notwendigkeit.

Verhält sich ebenso die schöpferische Notwendigkeit?
Dieselbe ist gerade das Gegenteil von der geschöpflichen, soweit
es auf den freien Akt ankommt. Es trifft hier am ersten zu,
dafs man fehlgeht, wenn man die Lehre von der Gnade für sich,
nämlich als ein abgeschlossenes Ganzes behandelt. Eine Lösung
der bestehenden Kontroversen darf man nur erwarten, wenn
stets die höchsten Gesichtspunkte der Theologie vor Augen
gehalten werden; denn es handelt sich eben um die höchste Kraft
im All. Die schöpferische Notwendigkeit besteht im Gegensatze

zur geschöpflichen darin, dafs der Schöpfer durch seine
Natur notwendig zu nichts, was aufser Ihm besteht oder
bestehen kann, bezogen wird; dafs Er all' sein Sein und all' seine
Vollendung in Sich hat; dafs alles das, was auch immer und zu
welcher Zeit auch immer Er es wirkt, Er dem thatsäc[hlichen
Sein des Gewirkten nach (reali praesentia) zugleich, in dem
einen Augenblicke seiner Ewigkeit (vgl. mein „Wissen Gottes"
K. 9 und K. 13 Art. 2) umfafst, mifst, durchdringt; was von
vornherein jedes „vorher" und jedes „nachher" ganz und gar
ausschliefst. In dieser Weise kann nur der Schöpfer einwirken,
weil Er allein ewig ist. Ersetzt nichts aufsen voraus. Mit
Bücksieht auf sein Einwirken ist der Akt oder ist nicht. Der
letztere schliefst da nur diese eine, dem Schöpfer ähnliche Not-



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 75

wendigkeit in sich ein, dafs er, der Akt, während er ist, keineswegs

nicht sein kann.
Dies ist die Notwendigkeit, welche im freien Akte die

Thomisten anerkennen; — und sonderbarer Weise erwähnt
deren P. Palmieri in seinem dicken Bande gar nicht, während
sie doch alle Schwierigkeiten in leichtester Weise löst, welche er
im vierten Kap. den Thomisten von dieser Seite her entgegenstellt.

Eben weil diese vom unmittelbaren Einwirken des Schöpfers
herrührende Notwendigkeit den freien Akt beherrscht, ist die
erstgenannte Notwendigkeit, die vom Charakter des Geschöpflichen

kommende, welche allein der Freiheit widersteht, nicht
im freien Akte. Nur das Einwirken des Ewigen uinf'afst Alles
und setzt nichts voraus; „es bleibt", einzig und allein unter
diesem Einwirken „der freie Wille frei zum Thätigsein, wenn
auch alle Vorbedingungen gegeben sind" (positis omnibus prae-
requisitis); denn dem Einwirken des Ewigen allein entspricht
es, kein „vor" und „nach" bei seinem Wirken auf Seiten des
Gewirkten vorauszusetzen und so seine Schöpfung vermittelst
des freien geschöpflichen Willens zur letzten Vollendung zu
führen. Er stört durch sein Einwirken, so tief es auch
durchdringen mag, in keiner Weise die Natur; denn diese Natur
sagt selber, dafs sie nur eine Notwendigkeit in sich schliefst,
die zu dienen berufen ist, welche zweckdienlich ist; dafs
sie aber den letzten Endzweck nicht in sich, sondern aufserhalb
hat. Der Schöpfer jedoch, der als die Vollendung seinem Wesen
nach dasteht, kann das von Ihm Geschaffene nur so durch sein
Einwirken vollenden, wie dessen natürliche Seinsbedingungen
selber es verlangen; denn diese folgen eben den im Schöpfer
befindlichen Ideen.

Palmieri wundert sich S. 441 (non immerito mireris), dafs

„die Thomisten die allgemeine praedeterminatio gemäfs der
natürlichen Vernunft nur als wahrscheinlich hinstellen und
nicht notwendig mit dem kath. Glauben verbunden; die aus sich
wirksame Gnade (gratiam per se efficacem) aber als eine von
Augustin und Thomas zuverlässig überlieferte theolog. Schlufs-
folgerung annehmen." Der Herr Verfasser würde über diese
Worte Contensons sich nicht gewundert, sondern vielmehr sie
selbstverständlich gefunden haben, wenn er sich an die eben
gekennzeichnete Lehre des hl. Thomas hätte erinnern wollen.

Thomas und die Thomisten kennen nicht eine in sich
abgeschlossene, für den letzten Endzweck bereits in sich von
vornherein „prädeterminierte" Natur, welcher eine sog. „Über-



76 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

natur" wie ein Dach nur aufgestülpt würde, damit sie zwar
in sich dieselbe bleibe, jedoch etwas höher hinanreiche. Sie
kennen die Gesamtnatur an sich nur als etwas für den
Endzweck weiter Bestimmbares, nur als etwas Zweckdienliches,
was von der Kraft des Endzweckes von unten auf im ganzen
Innern durchdrungen und in allen dazu gehörigen Kräften
erhoben wird zur entsprechenden Teilnahme an der
Endvollendung. Nach Thomas und den Thomisten ist die ganze Natur
von vornherein bestimmt, dem übernatürlichen Endzwecke wie
ein Werkzeug zu dienen, trägt jedoch in sich keinerlei bestimmte,
irgend ein Mafs enthaltende Bedingung dafür; und deshalb kann
eine endgiltige praedeterminatio, soweit sie für das freie
Thätigsein inbetracht kommt, nur sich richten nicht auf die Natur
— diese bleibt immerdar indifferent — sondern auf den letzten
Endzweck, zumal sie ja eben ausgeht von diesem Endzwecke,
von Gott selber.

c) Die Gnade wird von Thomas in der Moral
abgehandelt. Hier liegt das Entscheidende für die Gnadenfrage.
Wozu soll die Gnade dienen? Nur um zu erkennen und
vielleicht von der Erkenntnis her den Willen in etwa „fromm
anzuregen" Dann gehört die Gnadenlehre allerdings in die
Dogmatik; will man einmal, wie das jetzt so gern geschieht,
Dogmatik von Moral trennen. Soll aber die Gnade in das
Innere des Willens zu allererst, als aktuelle nämlich,
hinabsteigen und von da aus, vom Willen her, welcher den letzten
Endzweck als unmittelbaren Gegenstand hat, um danach, wie
Thomas so oft wiederholt, alle andren Vermögen in Thätigkeit
zu setzen; — soll, sagen wir, die Gnade vom Innern des
Willens aus die Vernunft, die Sinne und das Fleisch selber nach
und nach durchdringen und zu freudiger Thätigkeit geinäfs den

göttl. Gesetzen veranlassen; — dann hat Thomas recht, der
die Gnadenlehre in die Moral verweist. Begründen wir dies
nun eingehender. Zu diesem Zwecke wollen wir

1. auseinanderlegen, welche Stelle in I, II der Summa die
allgemeinen Moralprinzipien einnehmen; —

2. wie sich das „Gesetz" zur Freiheit verhält; und
3. den Schlufs ziehen auf die Wirksamkeit der Gnade

mit Bücksicht auf die menschlichen Handlungen.

2. Die Anordnung der Moralprinzipien bei Thomas.

Thomas schildert bekanntlich in der ersten Abteilung des
zweiten Teiles der Summa a) die Natur der handelnden



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 77

Vermögen; b) die Leidenschaften; c) die moralischen Zustände,
Tugenden und Laster, mit den die Tugenden begleitenden
„Gaben", „Seligkeiten" und „Früchten"; d) die verschiedenen
Arten von Gesetzen und unter diesen an letzter Stelle e) die
Gnade.

a) Die Natur der unmittelbar thätigseienden
Vermögen. Da der menschliche Akt nur insoweit ein präzis menschlicher

ist, als er frei vom Menschen ausgeht, so kommt hier an
hervorragender Stelle der Wille inbetracht. Die Vollendung
der Vernunft stellt Thomas weit eher als letzten Endzweck
selber hin, der ja im seligen Anschauen dem Wesen nach
besteht, wie als das im Streben nach dem Zwecke entscheidende
Prinzip. Hier ist nun im Gegensatze zu Palmieri zuerst
hervorzuheben, dafs Thomas niemals, wie dies Palmieri beständig
thut, das „Wollen" und das „freie Wählen" (voluntas und
liberum arbitrium) für gleichbedeutend hält. Das „Wollen"
richtet sich nach Thomas (qu. 6 — qu. 17 an zahlreichen
Stellen) auf den Zweck schlechthin; die „freie Wahl" auf
das Zweckdienliche (quae sunt ad finem). Der Zweck an
sich untersteht nicht dem Auswählen; er wird einfach gewollt;
er ist die von der Natur gegebene Grundlage für das Wählen.
Dies gilt eben so vom Guten im allgemeinen, dem bonum
commune, welches mit Naturnotwendigkeit gewollt wird, wie
von einem besondren einzelnen Gute. Es kann ein solches,
wie z. B. das Geld, für den Geizigen, bisweilen als Mittel zum
Zwecke, also als zweckdienlich betrachtet werden; — und in
diesem Falle untersteht es der freien Wahl; ob nämlich damit
der naturnotwendige Drang zum Guten ohne Schranken gestillt
und ausgefüllt werden kann oder nicht. Bisweilen aber wird
ein solch' besondres Gut, wie das Geld also, selber als Zweck
angesehen, der unter allen Umständen zu erreichen ist; — und
in diesem Falle richtet sich darauf das einfache „Wollen" und
nicht die freie Wahl; letztere hat dann die Aufgabe, die Mittel
für diesen Zweck im einzelnen zu finden.

Daraus ergibt sich bereits, wie Thomas gar nicht jene
Wesensbestimmung der Freiheit annehmen kann, welche
Palmieri und seine Freunde verteidigen; wie vielmehr nach ihm
die Freiheit definiert werden mufs als „ein Vermögen, die Mittel
zu wählen unter Voraussetzung des feststehenden Zweckes"
(facultas, posito fine, eligendi media). Erst auf Grund eines so
festgesetzten Wesenscharakters der Freiheit kann jene andere
vermeintliche Definition als Folge für den Charakter unsrer
Freiheit verstanden werden. Denn erst dadurch dafs der Wille



78 Dos Verhältnis der wirksamen. Gnade bei Thomas etc.

auf einen Zweck sich richtet, — mag dieser der mit
Naturnotwendigkeit gegebene Zweck des Guten im allgemeinen sein oder
ein anderer, — entsteht für den Willen das positive „Können
für das Wirken oder Nicht-Wirken, mögen auch alle
Vorbedingungen als vorhanden vorausgesetzt werden". Wie soll
denn jemand wählen können ohne einen zu Grunde liegenden
Zweck, der erreicht werden soll?! Ist aber ein solcher Zweck
einmal vorhanden, dann besteht für den Willen im Bereiche dieses
Zweckes die Möglichkeit, das eine oder das andere Einzelne
auszuwählen oder nicht, jenachdem es als dem Zwecke
entsprechend aufgefafst wird oder nicht. Dieser Zweck aber gibt
dem Willen jene Weite, wonach er nicht gezwungen ist, der
betr. Aulfassung in der Vernunft im einzelnen Akte zu folgen oder
nicht zu folgen; kraft solchen Zweckes hat der Wille innerhalb
seiner selbst den Ruhepunkt und den bestimmenden Grund für
das Thätigsein.

Und ist im besondren Falle dieser Zweck nun das Gute
ohne Schranken d. h. das ohne irgendwelche Bestimmtheit
aufgefafste Gute, so folgt von selbst, dafs, eben weil diese
Zweckrichtung mit der Natur von vornherein gegeben ist, die Weite des
freien Willens mit Rücksicht auf alle einzeln bestehenden Güter
eine völlig schrankenlose ist; insofern nämlich alles
Einzelne, was als seiend aufgefafst wird, etwas Gutes sein kann.
Thomas nennt deshalb dieses schrankenlose bonum commune
beständig die ratio boni d. h. den mafsgebenden Grund, weshalb
der Wille auf etwas Einzelnes sich richtet.

Daraus nun, dafs der Zweck gegeben sein mufs, um frei
wählen zu können, folgt unmittelbar der zweite Gegensatz, in
welchem Palmieri mit Rücksicht auf die Natur des handelnden
Willensvermögens zu Thomas steht. Derselbe betrifft die
Bedeutung und Auffassung des „principium intrinsecum" für den
freien Willensakt.

Der Verfasser meint bald wie Kap. 1 Art. 1 an verschiedenen

Stellen, z. B. S. 69, ein solches principium intrinsecum
seien die „illustrationes, inspirationes etc.", also die Erleuchtungen
in der Vernunft und die davon ausgehenden Anregungen des

Willens; bald wie S. 75, dafs Alles in der Vernunft mit Rücksicht
auf den Willen für diesen etwas Äufserliches (extrinsecum) sei und
zu diesem im Verhältnisse stehe wie etwas von ihm, dem Willen,
Gebotenes. Aus dieser anscheinenden Unentschiedenheit kommt
es auch, dafs der Verfasser an zahlreichen Stellen (K. 1 Art 1)
mit Augustin einerseits meint, Pelagius habe die Notwendigkeit
der Gnade anerkannt mit Rücksicht auf diese Erleuchtungen und



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 79

Anregungen in der Vernunft, und andererseits wie S. 72 die
Ansicht ausspricht, als ob eben die Pelagianer einzig das natürliche

Willensvermögen „Gnade" genannt hätten, weil Gott aus
reinster Güte es uns gegeben.

Dieser Unentschiedenheit macht Thomas ein Ende. Eür ihn
ist das „principium intrinsecum" des freien Aktes ein zweifaches;
nämlich ein erstes und ein untergeordnetes, ein primarium
und ein secundarium ; letzteres existiert eben nur auf Grund
des ersten, verursacht von diesem. Betreffs dieses
verursachten principium intrinsecum schreibt Thomas: „Dafs der Wille
nun grade diesen Akt setzt oder jenen, dies ist nicht von einem
andern als der bestimmenden Ursache (non est ab alio
déterminante), sondern vom Willen selber" (2 d. 39 qu. 1 Art. 2).
Jedenfalls also meint Thomas hier das wahre innerliche Prinzip
des freien Aktes; dem wird auch Palmieri nicht widersprechen.
Betreffs des ersten, des verursachenden principium intrinsecum,
schreibt Thomas (I, II qu. 9 a. 4 ad I): „Zum Wesen des

Freiwilligen gehört es, dafs das Prinzip, von dem es ausgeht, ein
dem Willen innerliches sei; aber dieses innerliche Prinzip
braucht nicht das erste innerliche Prinzip zu sein, welches
nämlich nicht von einem andern in Bewegung gesetzt sei (non
motum ab alio). Und so ist das nächste Prinzip (principium
proximum) des freien Aktes im Innern des (geschöpf liehen) Willens;
das erste Prinzip aber des freien Aktes ist aufsen (primum
principium motus voluntarii est extra)"; nämlich soweit es nicht
auf das Einwirken selber, sondern auf die Existenz des
Einwirkenden ankommt.

Es ist eine reine Unmöglichkeit, dies so zu verstehen, als
ob Thomas meinte, Gott sei dieses primum principium motus
voluntarii, weil Er das Willensvermögen gemacht habe. Denn
es ist 1. von der Verursachung des Willensaktes (motus) die
Rede; und wird im Titel danach gefragt, ob „der Wille in
Bewegung gesetzt werde", nicht ob er geschaffen worden sei

„von einem aufsen befindlichen Prinzip." Und 2. würde die
Antwort eine Tautologie sein: denn sie würde keine andre sein
wie diese: „Das näc hs te Prinzip des freien Aktes ist im
Willensvermögen; und das erste Prinzip des freien Aktes ist das
Willensvermögen. Sodann würde nach dieser Auffassung 3. der
Willensakt sich in nichts unterscheiden von der Thätigkeit eines
jeden geschöpflichen Vermögens, da eben jedes von Gott
geschaffen und selber thätig ist."

Thomas geht aber noch weiter, indem er zugleich einen
anscheinenden Widerspruch löst. Denn er hatte ja oben gesagt,



80 Das Verhältnis der wirksamen Gnade "bei Thomas etc.

„der Wille sei selbstthätig, indem er von keinem andern (non
ab alio) bestimmt wird" und hier schreibt er „der Wille werde von
einem andern bestimmt oder bewegt". III e. Gr. c. 88 erklärt
er: „Unmöglich kann der Wille von einem aufsen befindlichen
Prinzip in Bewegung gesetzt werden wie von einer wirkenden
Ursache (quasi ab agente), sondern jede WillensbewTegung mufs
vom Innern des Willens selber ausgehen. Keine geschaffene
Substanz (nulla creata substantia) aber verbindet sich mit dem
Innern der vernünftigen Seele (conjungitur animae intellectuali
quantum ad sua interiora); sondern nur Gott (nisi solus
Deus), der allein die Ursache des Willens ist und denselben im
Sein erhält. Gott allein also kann verursachen die
Willensbewegung (a solo Deo igitur potest motus voluntatis causari)."

Weil eben also Gott allein den Willen als Vermögen
verursacht hat und allein denselben im Sein erhält; deshalb kann
Er allein auch die erste wirkende Ursache des Willensaktes
sein; d. h. Er allein ist eben kein „alius", kein principium ex-
trinsecum für den Willen; sein Einwirken zählt mit zu den
inneren Prinzipien des Willensaktes und das kann es nur als
verursachend das nächste innerliche Prinzip des Willensaktes.
Denn dieses letztere ist dem Wesen nach, als bildende Form,
dem Willen innewohnend; Gott aber kann nicht so das Prinzip
von etwas Geschöpf lichem sein, als dessen innerliche Wesensform,
als causa formalis; er kann im Innern des Geschöpfliehen nur
sein als einwirkend, als causa efficiens.

Das heifst nun nichts Anderes als dafs Gott durch sein
Einwirken es eben macht, — so ist der Ausdruck des hl. Thomas —
dafs Gott eben die entsprechende Form, das principium intrin-
secum für den einzelnen Akt gibt, kraft deren dieser frei ist. Es
kann da von einem determinare ad unum, d. h. von einer
Naturnotwendigkeit in der Weise wie der Stein immer nach der Tiefe
lallt, wenn er sich selbst überlassen ist, als etwaiger Folge des

göttl. Einwirkens in das Innere des Willens gar nicht die Kede
sein. Dies wäre nur dann der Fall, wenn Gott das innerliche
Prinzip des Willensaktes durch sein Einwirken dem Wesen
nach würde. Aber dies sagt niemand. Gott ist vielmehr durch
sein Einwirken die Ursache, dafs der Willensakt ein eigenes
principium intrinsecum als eigene innere Form hat und demgemäfs
wesentlich, als Akt, frei ist; — das Willensvermögen an sich
ist ja in diesem Sinne nicht frei; es ist notwendig, es ist
seiner Natur nach, auf das Gute im allgemeinen, auf alles Gute
gerichtet.

Durch diese naturnotwendige Zweckrichtung des Willens



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 81

wird es bedingt, dafs ein freier Akt nicht möglich ist ohne
ein principium intrinsecum und deshalb nicht ohne die dasselbe
bewirkende Kraft. Denn es existiert für den freien Willen nicht
ein Gut wie die Höhe aufsen für das Feuer, wie die Tiefe aufsen
für den Stein. Soll also der Wille einen einzelnen besondren
Akt setzen, so mufs innerhalb seiner selbst das besondre
Gut als Prinzip des Aktes sich finden. Und da van Natur der
Wille keinerlei Prinzip in sich hat für ein besondres einzelnes
Gut, sondern gleicherweise auf alles Gut ohne Unterschied
gerichtet ist; so verlangt es geradezu die Natur des Willens,
soll sie anders ihrem Sein entsprechend wirken, dafs Gott als
Urheber und Vollender der Natur das notwendige principium
intrinsecum, und damit „die Hinneigung des Willens zu etwas
Besonderm" wirke (inclinare voluntatem ad aliquid non est
nisi ejus, qui naturae intellectualis est causa; hoc autem est
solius Dei; ipse igitur solus voluntatem nostrara in aliquid
inclinare potest). Von da her erst fliefst die Freiheit im Akte
d. h. die Unbeschränktheit in der Wahl der einzelnen Mittel;
auf Grund dessen erst wird der freie Akt etwas dem Menschen

Eigenes; und deshalb bezeichneten wir die Auffassung des

principium intrinsecum, wie sie Thomas gibt, nur als eine Folge
seiner Auffassung der Natur des freien Willens d. h. des
Unterscheidens zwischen „Wollen" (oder voluntas) und „Wählen",
wovon das Erstere auf den Zweck schlechthin geht, das Letztere

auf das Zweckdienliche.
Damit wird Gott nicht zum Urheber der Sünde gemacht,

sondern zum Urheber dessen, wovon in sich selbst der Sünder
abfällt und was er mifsbraucht. Reichtum, Ehre u. s. w.
wollen, ist keine Sünde; aber jenes als etwas Zweckdienliches
auswählen, was weder zum Reichtum oder zur Ehrein Wahrheit
führt noch wahrer Reichtum oder wahre Ehre ist — das ist
Sünde; denn das heifst abfallen von der Richtschnur des Guten
in sich selbst.

Zu dieser Auffassung des intrinsecum steht Palmieri auch
mit Rücksicht auf das daraus Folgende im schroffen Gegensatze.
Thesis 16 S. 61 und ff. bemüht er sich zu beweisen, dafs die
aktuelle Gnade als principium intrinsecum nichts der Seele
Innewohnendes, nichts vom Wesen der Seele thatsächlich Verschiedenes

sei (non esse qualitatem realem, quae principium intrinsecum

sit actus Vitalis indeliberati supernaturalis). Dies heifst
aber nichts Andres, als dafs das Prinzip für die entsprechende
freie Thätigkeit etwas rein Aufserliches sei, somit auch keine
Selbstthätigkeit und Freiheit, nichts dem handelnden Subjekte

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 6



82 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

als eigen Zukommendes begründen könne. Es ist dies überhaupt
eine zwar geläufige, aber nichtsdestoweniger falsche Ansicht, dafs
der Molinismus die Freiheit begünstige. Er zerstört geradezu
als ihr gröfster Feind die freie Selbständigkeit im Handeln,
indem er ein wahres innerliches Prinzip des freien Thätigseins
nicht anerkennen will. Wer das Bächlein von seiner Quelle
trennt, das Zimmer vom Einflüsse der leuchtenden Sonne, der
trägt unmöglich zum Gedeihen des Bächleins bei und ist sieher
kein Freund des Lichtes im Zimmer. Die Freiheit im Geschöpfe
aber trennen von dem Einwirken dessen, der die Freiheit in
ihrer Fülle dem Wesen nach, der da Quell alles Lichts ist;
heist: den freien Akt trennen von seiner Quelle.

Palmieri (S. 63) führt für seine Ansicht den hl. Thomas an,
der (I, II qu. 109 a. 2) ausdrücklich sage, die „aktuelle Gnade"
sei keine qualitas, sondern eine Bewegung oder eine Thätigkeit
der Seele. Er vergifst, dafs es vier Gattungen von
„Eigenschaften" oder „qualitates" gibt. Die erste davon ist „das
Einwirken und Leiden", oder „Bewege n" und „Bewegtwerden".
Die vierte ist der „Zustand" in der Seele (habitus). Thomas
spricht da, wie Palmieri gleich nach den von ihm angeführten
Worten im selben Artikel hätte sehen und aus den
vorhergehenden und nachfolgenden Quästionen schiiefsen können, von
der qualitas des Zustandes; eine solche, ein Zustand sei die
aktuelle Gnade nicht. Die Thomisten aber sprechen, wenn sie die
aktuelle Gnade als eine im Subjekte vorhandene Eigenschaft
bezeichnen, von der ersten Art qualitas, vom „agere et pati".
Es ist dem Verfasser in der Eile eine fallacia accidentis
untergelaufen.

b) Die Leidenschaften. Aus dem sub a) Gesagten
ergibt sich der Umfang und die Aufgabe der sittlichen Freiheit
im Menschen. Der Mensch trägt als notwendige Grundlage
derselben in sich das natürliche Wollen von allem Guten,
ohne dafs damit die geringste Bestimmtheit mit Rücksicht auf
ein besondres einzeln für sich bestehendes Gut, also ein
bestimmter Akt verbunden wäre; es ist solches Wollen ein
reines Vermögen für die schliefsliche Vollendung. Damit ist
von selbst gegeben, dafs diese Vollendung in nichts Andrem
bestehen kann als in der Verbindung mit einem Gute, welches
alles Gute in sich enthält und dabei aufserhalb des Willens
als thatsächliches besonderes Sein vorhanden ist. Dieses Gut
nämlich mufs alles Gute in sich enthalten; da sonst die von ihm
ausgehende Vollendung des Willens keine endgiltig abschliefsende,
weil keine allumfassende wäre, da der Wille nach allem Gut



83

verlangt; — es mufs 2. aufserhalb des Willens als that-
sächliches Sein existieren, weil der Wille in seiner Natur
einerseits nur ein Vermögen für alles Gute ist und andrerseits
der Charakter eines Gutes als des Gegenstandes für das freie
Streben es mit sich bringt, dafs es im thatsächlichen Sein
existiert und nicht als blofse Abstraktion. „Der Wille", sagt
Thomas „richtet sich nach aufsen; denn er strebt nach etwas,
was thatsächlich existiert. Die Vernunft im Gegenteil zieht
das Aufsenstehende nach innen und verleiht dem als Einzelheit
Existierenden den Charakter des Allgemeinen, von allen Einzelheiten

Losgelösten."
Dafs also der Wille von einem Einzelgute endgiltig und in

letzter Linie bestimmt und danach vollendet wird, liegt in seiner
Natur. Und da „Bestimmtwerden" oder „Vollendetwerden",
gleichfalls nach Thomas, immer ein gewisses „Leiden" ist, so

unterliegt der Wille in allen Fällen einem gewissen Leiden.
Es kommt nun darauf an, zu bestimmen, von welchem Einzelgute

dieses Leiden oder. Einwirken auszugehen hat, damit es
mit der freien Thätigkeit sich vertragen könne.

Da begegnen uns nun an erster Stelle die äufseren,
sinnlich wahrnehmbaren Güter. Es sind dies 1. „Güter";
— und danach sind sie geeignet, das Begehren oder im allgemeinen
das Wollen zu bestimmen. Sie sind 2. der Natur des
Menschen angemessen, der aus einem sterblichen Leibe und
einer vernünftigen Seele besteht; — und danach ist der menschliche

Wille von Natur auf sie angewiesen und kann im natürl.
Zustande niemals von selben ganz absehen. Sie sind 3. nicht an
sich Gegenstände der vernünftigen Auffassung, sondern die
Vernunft mufs erst sie loslösen von den beschränkenden Einzelheiten,

ehe sie ihrer inneren Wesenheit nach als bethätigende
Idee die Vernunft vollenden und so Prinzip vernünftiger
Thätigkeit, also auch vernünftigen Wollens werden können.
Daraus folgt von selbst, dafs keines dieser sinnlich wahrnehmbaren

Güter von sich d. h. von seinem thatsächlichen Einzelsein

aus den menschlichen Willen vollenden kann. Denn jedes
derselben empfängt es eben erst von der Vernunft im
Menschen, dafs es Prinzip vernünftigen Begehrens, also freier und
eigentlich menschlicher Thätigkeit sein und sonach mit freiem
Thätigsein sich vertragen kann.

Bezeichnend nennt deshalb Thomas dieses Einwirken von
Seiten der sinnlichen Güter auf das Begehren, insofern dieselben
nur in sich selber, für sich allein in Betracht kommen, ein
Leiden mit Rücksicht auf das Begehren. Denn ein solches

c*



84 Das Verhältnis der wirksamen Gnade hei Thomas etc.

sinnlich wahrnehmbares Gut wirkt von sich allein aus nur ein,
es bestimmt also nur das Begehren, ohne dafs es dem
vernünftigen Willen es mitteilte, selbständiges Prinzip für freie
Thätigkeit zu sein. Es zieht ein solches sinnliches Gut das

Begehren nach sich ; aber verleiht ihm keine Schrankenlosigkeit
für andre einzelne Güter. Werden demgemäfs diese Güter
begehrt nur unter den zwei ersten eben genannten Gesichtspunkten,
so sind sie Feinde der freien Thätigkeit und somit der sittlichen
Vollendung; — werden sie begehrt unter allen drei Gesichtspunkten,

somit als innerhalb der Vernunft und kraft der Vernunft
bethätigende, so d i e n e n sie der sittlichen Vollendung; keines
aber von denselben kann diese letztere selbständig für sich
herstellen und ebensowenig deshalb alle zusammen.

c) Die Zustände der Tugenden oder Laster. Hat
Thomas in den Leidenschaften jenes moralische, mit der Natur
gegebene Prinzip behandelt, welches auf das Einzelne als ein
Gut und als Mittel zur Vollendung sich richtet, so geht er in
den Tugenden, als den Zuständen im vernünftigen Teile, auf jenes
moralische Prinzip näher ein, welches auf das Allumfassende,
Allgemeine in dem schliefslich vollendenden Gute sich richtet.
Hier liegt das im Menschen selber befindliche unmittelbare
Prinzip der freien Thätigkeit vor. Regeln sich die Eindrücke
von den äufseren sinnlich wahrnehmbaren Gütern her unter der
Stimme der Vernunft, so sind dafür die leitenden Kräfte im
Menschenseiber die Tugenden als allgemeine Richtschnur, die
„Gaben" als die entsprechende Willensbewegung erleichternd, die
„Seligkeiten" und die „Früchte" als Ergötzen verbindend mit
solcher Willensbewegung, sei es nach dem letzten Endzwecke
hin, sei es mit Rücksicht auf den nächsten unmittelbaren Zweck.
Entziehen sich dieEindrücke von den äufseren einzelnen Gütern
her, also die Leidenschaften, der Stimme der Vernunft; so sind
die leitenden Kräfte, wenn man so sagen darf, die Laster und
Sünden.

d) Die Gesetze. Bis jetzt hatten wir gesehen, wie das
Einzelne und das Allgemeine sich gegenübersteht: jenem
entsprechen die Sinne, diesem die Vernunft; jenem die
Leidenschaften, diesem die Tugenden. Warum ist da ein Gegensatz
vorhanden? Weil weder im Innern unsrer Vernunft das Allgut
oder mit andern Worten das thatsächlich einzeln bestehende,
alles Gute umfassende Sein sich findet, noch aufsen es vermittelst
unsrer Sinne einwirkt. Denn dieses Gute als der allein
mögliche Endzweck des menschlichen freien Thätigseins ist eben

zugleich allumfassend, also im höchsten Grade allgemein



Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc. 85

und somit der Vernunft und dem Charakter derselben angemessen
einerseits; andrerseits aber ist es ein Einzelgut, denn nur so
kommt es ihm zu, erstrebt werden zu können. Von woher allein
kann dieser Gegensatz versöhnt werden? Vom letzten Endzwecke,
also vom thatsächlichen Allgute selber her. Von ihm aus fliefsen
die Gesetze, welche keinen andern Zweck haben als den Weg
zu zeigen, resp. zu erleichtern, auf dem die Eindrücke der
einzelnen sichtbaren Güter in unsrer Natur verbunden werden,
mit dem Allgemeinen, Allumfassenden; — dieses Letztere gilt
hier nicht mehr als ein Ergebnis der Abstraktion, wie die
Vernunft es herstellt; sondern als einzeln in sich bestehender, dem
Sein nach thatsächlieher Endzweck oder als allumfassendes
Einzelgut.

Deshalb leitet Thomas in so erhebender, trostreicher Weise
alle verpflichtende Kraft der verschiedenen Arten von Gesetzen
ab vom ewigen Gesetze, von dem sie irgendwie, sei es auf
dem Wege der Offenbarung, sei es auf dem der menschlichen,
mit der Natur gegebenen Vernunft abstammen. Warum ist dieses
Ableiten so höchst trostreich? Weil eben Gott selber das Allgut
oder die letzte schliefsliche Vollendung für die freie Thätigkeit
ist, das Ableiten also der verbindlichen Kraft der Gesetze vom
Ewigen her nichts Andres besagt als dafs unsre eigene Vollendung
die mafsgebende Richtschnur für alle Gesetze ist, welche wahrhaft
den Charakter eines Gesetzes haben.

e) Die Gnade. Da ist jedoch noch eine Lücke. Mögen
auch die Gesetze die Einzelheiten um uns herum regeln nach
dem allumfassenden und doch einzeln bestehenden Gute, somit
nach der Schlufsvollendung unsrer Natur; so ist doch in jedem
von uns der von den sinnlichen, einzelnen Gütern ausgehende
Eindruck nach Lage unsrer persönlichen Beschaffenheit ein
verschiedener. ,,Ein Gesetz aber würde mangelhaft sein", sagt
des öfteren Thomas, „wenn es Bedacht darauf nehmen wollte,
alle und jede Einzelheit, die vorkommen könnte, zu regeln."
Jedes Gesetz hat immer vor sich vielmehr die Natur des Menschen
nach ihren verschiedenen Beziehungen wie die einzelne P er son
des Menschen. Zudem kommt es dem Gesetze als einer blofsen
Richtschnur, die das Einzelne dem Allgemeinen unterwirft und
damit den Weg zum Allgute zeigt, nicht zu, dafs es für sich
allein betrachtet die Kraft verleihe, es in allen besondren Fällen
zu erfüllen. Diese Lücke wird ausgefüllt durch die Gnade.
Die Gnade wendet im Innern des Menschen das Gesetz auf
jeden einzelnen vorkommenden Fall an. Sie trägt es in
sich, jedem Menschen die Kraft zu verleihen, dafs er die vom



86 Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas etc.

Allgute ausfliefsenden Gesetze erfülle und so seine Schlufsvollen-
dnng erreiche. Sie verknüpft an letzter, Alles durchdringender
Stelle den letzten Endzweck des All mit den Eindrücken von
aufsen, verleiht im Willen selber das Prinzip freien Thätigseins
und führt so diesen thatkräftig dazu, dafs er dazu beitrage, damit
die höchste Fähigkeit im Menschen, die Vernunft, ihren sie selbst
und alle Vermögen vollauf beseligenden, reinsten Gegenstand
durch die Anschauung besitze.


	Das Verhältnis der wirksamen Gnade bei Thomas zur Moralwissenschaft

