Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von
Gesichtspunkte der Kunst und Asthetik [Fortsetzung]

Autor: Pfeifer, X.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEHRE VON DER SEELE ALS
WESENSFORM.

BETRACHTET VOM GESICHTSPUNKTE DER KUNST UND
- ASTHETIK.

Vox
Pror. Dr. X. PFEIFER.

Im ersten Teile dieser psychologischen Abhandlung (II. Bd.
Heft 1 8. 37 fgd.) ist der Versuch gemacht worden, die scholas-
tische Lehre von der Menschenseele, sofern durch jene Lehre
die immaterielle und intellektive Natur der Menschenseele he-
hauptet wird, aus Thatsachen der Kunst und Asthetik zu beleuchten
und zu rechtfertigen. Die scholastische Seelenlehre behauptet
aber mnicht blos die Erhabenheit der Menschenseele iiber die
Materie, sondern auch eine natiirliche Bezogenheit der Seele auf
die mit ihr als Leib vereinigte Materie, welche Beziehung be-
kanntlich durch die Bezeichnung der Seele als einer den Korper
informierenden Wesensform ausgedriickt wird. Diese Bezogenheit
der Menschenseele als eines substantialen Formprinzipes auf die
Materie resp. auf den Leib soll nun in dieser zweiten, ergéinzenden,
Partie der bezeichneten Abhandlung ebenfalls durch Thatsachen
der Kunst und Asthetik beleuchtet werden.

Wenn die menschliche Seele als ein Formyprinzip bezeichnet
wird, kann jener Ausdruck in zwei verschiedenen Bedeutungen

gemeint sein. KEs kann damit gemeint sein, die Seele sei ein
4%



52 . Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Prinzip oder Wesen, welches Formen produziert, dals sie also
ein produktives Formprinzip sei; und die menschliche Seele ist
auch wirklich in diesem Sinne ein Formprinzip und erweist sich
als solches am allermeisten in den Produkten der Kunst. Die
Anwendung des Terminus Formprinzip oder Form schlechtweg
in der so eben angegebenen Bedeutung ist nicht neu, denn schon
ein christlicher Schriftsteller des funften Jahrhunderts, der Pres-
byter Mamertus Claudianus hat in einer Schrift, welche den
Titel filhrt de statu animae (Lib. IT Kap. 26), die Gottheit eine
forma formatrix genannt. Es wird ndmlich an der bezeichneten
Stelle an die Menschenseele, welche nach Gottes Bild geschaffen
sei, die Aufforderung gerichtet: ,,Accede formatrici formae, quo
possis esse formosior”. Aus dem Zusammenhang ergibt sich,
dals der Sinn der Stelle dieser ist: Der Mensch solle mit Gott,
seinem Urbilde sich vereinigen durch Liebe, denn durch diese
Annéherung an Gott werde er immer vollkommener (formosior)
werden. Gott ist das Urbild (die forma exemplaris) und zugleich
die Wirkursache (causa efficiens) der Form der geschaffenen
Dinge und deswegen wird er als forma formatrix bezeichnet,
Der Ausdruck forma formatrix bedeutet hier ein Formprinzip
im produktiven Sinne. Auch die menschliche Seele ist, wie
schon bemerkt, da sie Formen schafft, ein Formprinzip im produk-
tiven Sinne.

Die scholastische Psychologie hat jedoch die menschliche
Seele in einem andern Sinne als ein Formprinzip, oder als Form
schlechtweg bezeichnet, nicht imn produktiven sondern im konsti-
tutiven Sinne, denn es ist hiebei dies gemeint, dals die Seele
derjenige konstitutive Bestandteil der menschlichen Natur sei,
welcher zur Materie als der bestimmende, spezifizierende Faktor,
und insofern als Form sich verhalte.

Wir wollen nun jenes Verhalten der Menschenseele, wodurch
sie Formen produziert, die produktive, und jenmes Verhalten,
wodurch die Seele mit dem Leibe als konstitutives Formprinzip
vereinigt 1st, die konstitutive Formfunktion der Seele nennen.
Durch die erstere Funktion erzeugt die Seele Formen, aber nur
accidentelle, durch die letztere Funktion aber ist die Seele selbst



Die Lehre von der Seele als Wesensform. Hd

—

elne Form, und zwar eine substantiale. Der Sache nach geht
natirlich die substantiale oder konstitutive Formfunktion der
produktiven und accidentalen voran. Aber bekannter ist uns
Menschen die produktive Formfunktion als die konstitutive. Wir
haben vorhin auch gesehen, dafs zur pricisen Bezeichnung der
produktiven Formfunktion der Terminus forma formatrix sich
eigne. Zur Bezeichnung der konstitutiven Formfunktion hat aber
die Scholastik schon lingst, wie bekannt, den Terminus forma
Informans angewendet.

Wir finden aber, wenn wir die Théatigkeiten der menschlichen
Seele unter dem Gesichtspunkte ihres Verhaltens zur Form durch-
mustern, aulser den schon genannten zwei Formfunktionen noch
eine dritte, welche sich als rezeptive Formfunktion bezeichnen
lifst, denn sie manifestiert sich in der Fihigkeit und dem Triebe
der Seele, Formen in sich aufzunehmen. Diese rezeptive Form-
funktion ist der ergdnzende Gegenpol der produktiven, und in
der psychischen Entwicklung des Menschen geht die rezeptive
Formfunktion der produktiven voran. Im genialen Kiinstler
miissen beide Formfunktionen, die rezeptive und produktive, mit
grofser Knergie auftreten, denn je grolser der Reichtum von
Formen ist, welchen ein Kiinstler durch die rezeptive Form-
funktion der Seele in sich aufgenommen hat, desto umfassender
ist das Material, das er in seinen Produktionen verwerten kann.
Ein klassisches Zeugnis dieser Bedingtheit der produktiven Form-
titigkeit von der rezeptiven findet sich in Mozarts Biographie
von Otto Jahn (2. Bd. II S. 104).

Vor der Auffihrung des Don Giovanni dufserte Mozart
zum Direktor des Orchesters in Prag: Ich habe mir Miihe und
Arbeit nicht verdriefsen lassen, fir Prag etwas Vorziigliches zu
leisten. Uberhaupt irrt man, wenn man denkt, dals mir meine
Kunst leicht geworden ist. Ich versichere Sie, lieber Freund,
Niemand hat soviel Miihe auf das Studium der Komposition ver-
wendet, als ich. Es gibt nicht leicht einen berithmten Meister
in der Musik, den ich nicht fleifsig und oft mehrmals durch-
studiert hitte.

Wir haben nun im ganzen dreierlei Formfunktionen der



H4 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Menschenseele unterschieden, eine rezeptive, eine produktive und
eine konstitutive. Die zwei erstern sind der Zeit nach spaiter
als die dritte, aber unsrer Erkenntnis liegen die zwei erstern
niher als die letztere, denn die rezeptive und produktive Form-
funktion unsrer Seele konnen wir an uns und andern Menschen,
besonders an den Kiinstlern direkt beobachten wund studieren.
Aber die rezeptive und produktive Formfunktion der Menschen-
seele wire in der ihr eigentiimlichen Weise nicht moglich ohne
das konstitutive Formverhaltnis der Seele zum Leibe,

Der weitere Gang unsrer Untersuchung wird nun sein, dafs
wir die rezeptive und produktive Formfunktion der Menschenseele
naher betrachten und nachweisen, dals diese Funktionen zu einem
Riickschlusse auf das konstitutive Formverhaltnis der Seele be-
rechtigen.

Ein Schriftsteller der Neuzeit, Scherner, der zwar die scho-
lastische Psychologie nicht zu kennen scheint, aber mit grolser
Entschiedenheit den Satz, dals die Menschenseele ein substantiales
Formwesen sei, verteidigt, spricht sich iiber die rezeptive Form-
funktion!) der Seele, iiber den Trieb, Formen aufzunehmen, in
folgender Weise aus: ,,Mit allen Sinnen thut sie (die Seele) Tag
und Nacht, so weit sie wacht, nichts mit grofserer und bestin-
digerer Begier, als immer neue Formen der Welt um sich her
einzusaugen. Alles, was wir sehen, horen, fiihlen, tasten, ja
selbst zum grofsen Teil, was wir schmecken und riechen, nihrt
und befriedigt ihren immensen Trieb, Formen des Seienden und
Wirklichen einzusaugen.‘

Viel kiirzer ist diese Wahrheit schon in der heil. Schrift
(Prediger I. 8) ausgesprochen mit den Worten: , Das Auge wird
nicht satt vom Sehen und das Ohr nicht vom Horen“. Dals
iibrigens dieser Trieb, Formen aufzufassen, selbst dann, wenn
die beiden soeben genannten Sinne, Gesicht und Gehdr, fehlen,
vorhanden sein und sehr energisch sich geltend machen kann,
das hat sich in dem Leben und Verhalten des blinden und zu-
gleich taubstummen Mé&ddchens Laura Bridgman gezeigt. Ihr
Lehrer Dr. Howe, berichtet von ihr, dafls sie, wenn ihr freistand
zu thun, was sie wollte, fortwihrend nach Gegenstinden fiihlte,



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 2d

um sich iiber deren Grifse, Gestalt und Gebrauch zu unter-
richten.

Bevor wir nun aus den angefiihrten Thatsachen einen auf
unser Thema beziiglichen Schlufls ziehen, ist noch der Umstand
hervorzuheben, dals der rezeptive Formtrieb des Menschen zuerst
und am stdrksten auf sinnliche und daher materielle Formen
gerichtet ist. Der rezeptive Formtrieb bethitiget sich ja vorzugs-
weise im Sehen und Horen; die Formen aber, welche der Mensch
durch Sehen und Horen in sich aufnimmt, sind sinnliche und
haften an materiellen Objekten. Selbst in der hochsten und
reinsten Bethédtigung des rezeptiven menschlichen Formtriebes,
namlich in dem Wohlgefallen an den Werken der schonen Kunst,
zeigt sich die soeben hervorgehobene Beziehung auf das Sinn-
liche und Materielle, denn, wenn auch das dsthetische Wohl-
gefallen an Werken der schonen Kiinste niemals ein rein sinnliches
1st, so ist es doch auch kein rein geistiges, oder intellektuelles,
sondern ein sinnlich-geistiges. Andrerseits ist jeme Schonheit,
welche den Produkten der schonen Kiinste eignet und das
asthetische Wohlgetallen erweckt, nicht eine iibersinnliche Eigen-
schaft schlechtweg, sondern eine intellektuell-sinnliche.

Allerdings hat Jungmann an die Spitze seiner Asthetik (Aufl. 2.
S. 23) den Satz gestellt: ,Die Schonheit ist eine iibersinnliche
Beschaffenheit der Dinge, welche nur durch die Vernunft erkannt
wird“.  Aber selbst ein Ordensgenosse des genannten Autors
P. Gietmann hat in den Laacher Stimmen XXXIV. Heft 2 sich
veranlafst gesehen, die von Jungmann zu wenig beachtete Be-
deutung des sinnlichen Elementes in dem Schonen und dessen
Wirkung auf den Menschen mehr hervorzuheben, indem er gegen
Jungmann bemerkt: ,Auffallend war uns in dem besprochenen
Abschnitte der Asthetik noch der Wegfall jeder Riicksichtnahme
auf die sinnliche Verkorperung der Schonheit, welche in den
schonen Kiinsten eine so grofse Rolle spielt. P. Jungmann scheint
dem Vorwurfe von vornherein begegnen zu wollen, wenn cr sagt
(N. 45), bei der Frage nach der Ubereinstimmung der schonen
Gegenstdnde mit der Natur des Beschauers komme die geistig-
sinnliche Natur des Menschen nicht in Rechnung. Nun beruht



56 Die Lehre von der Seele als Wesensform,

aber die stirkere Wirkung der anschaulich verkorperten Schonheit
gerade auf unserer geistig-sinnlichen Doppelnatur. Denn die
tibersinnliche Schonheit in sinnlichem Gewande entspricht ihr
eben am vollkommensten. Die geistige Schonheit wird aus dem
gleichen Grunde von uvpsrer Einbildungskraft in korperliche
Bilder gekleidet. Durch solche Erwigungen kommen wir wieder
zu jener oben besprochemen Ansicht von der Schonheit als der
auf Geist und Sinn befriedigend einwirkenden Vollkommenheit
der Dinge, als der den ganzen Menschen begliickenden Wahrheit
oder Gutheit.*

Ich bin mit diesen Séitzen Gietmanns vollkommen einver-
standen ; halte es aber fiir notwendig, die fiir unser Thema wich-
tigen Momente noch eingehender zu beleuchten. Es konnte vom
Standpunkt der Jungmannschen Auffassung gegen die von Giet-
mann vertretene vielleicht eingewendet werden, dals der Anteil
des sinnlichen Elementes am Schonen und dessen Genuls daraut
sich beschranke, dem meunschlichen Geiste die Auffassung der
intellektuellen Schonheit zu vermitteln. Der Mensch konne eben,
solange er im Leibe lebt, das Intellektuelle nicht auffassen ohne
sinnliche Vermittlung. Daraus folge aber keineswegs, dafls in
den schonen Objekten, woran der Mensch asthetisches Wohl-
gefallen habe, die sinnlichen Elemente als solche ein mitwirkender
Faktor, also ein Motiv des #sthetischen Wohlgefallens seien. Die
sinnlichen Elemente seien blos das Medium oder Vehikel, ohne
welches die intellektuellen Schonheitselemente auf den mensch-
lichen Geist nicht wirken konnen. Das Sinnliche und die Sinnlich-
keit sei also keine causa efficiens, nicht einmal eine untergeordnete,
sondern blos eine Bedingung des dsthetischen Wohlgefallens.

Um zu priifen, was an der soeben dargelegten Auffassung
des Verhiltnisses des sipnlichen Elementes zum &sthetischen
Genusse Wahres oder Falsches sei, ist es notwendig, die ver-
schiedenen Arten des intellektuellen (Genusses und die verschie-
denen Arten der Beteiligung der Sinnlichkeit an dem intellek-
tuellen Genusse niher zu untersuchen und zu vergleichen. Es
gibt zwel Hauptarten intellektuellen Genusses, oder was auf
dasselbe hinauskommt, intellektueller Befriedigung; erstens jene



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 5%

Befriedigung, welche der menschliche Geist in der Erkenntnis
der Wahrheit, dann jene, die er in der Anschauung des Schionen
findet. Der erstere intellektuelle Genuls kann als der spekulative,
der zweite als der #sthetische bezeichnet werden.

Fassen wir nun die Bedingungen, unter welchen die be-
zeichneten intellektuellen Geniisse zustande kommen, ins Auge,
so finden wir, dals allerdings sowohl der spekulative Genufs,
welchen die Erkenntnis von Wahrheiten, namentlich von neu-
entdeckten, gewéhrt, als auch der ésthetische Genuls des Schonen
von sinnlichen Vorstellungen bedingt sind, weil eben im Menschen
die intellektuellen Erkenntnisse durch sinnliche vermittelt sind.
Aber die Funktion der Sinnlichkeit ist beim #sthetischen Genusse
nicht ganz dieselbe, wie bei dem spekulativen Genusse der Er-
kenntnis, Fiir den Genufs, welchen die Erkenntnis von Wahr-
heiten gewiihrt, ist es ganz gleichgiiltig, ob die Sinnlichkeit dabei
auch irgend eine Befriedigung findet oder nicht. Die Sinnlichkeit
hat hiebei blos die Funktion, der Intelligenz zu dienen. Es kann
dabei vorkommen, dals die Sinnlichkeit nicht nur keinen Genuls
hat, sondern unangenehm affiziert wird. Setzen wir z. B. den
Fall, dals ein Chemiker bei Experimenten, welche den Geruchsinn
unangenehm affizieren, eine neue und wichtige Entdeckung macht,
8o hat die Intelligenz einen Genuls, wihrend in der Sinnlichkeit
das Gegenteil vom Genuls ist.

Ganz anders ist es mit der Funktion der Sinnlichkeit bei
Jenem intellektuellen Genusse, dessen Objekt das Schione, ins-
besondere das Kunstschone ist. Genau genommen hat hier die
Sinnlichkeit zwei Funktionen, eine vermittelnde und eine ge-
niefsende. Die vermitteinde Funktion der Sinnlichkeit besteht
hier darin, dafs sie der Intelligenz ein Objekt, welches geeignet
ist, intellektuellen Genuls zu gewéihren, darbietet. Diese Funktion
der Sinnlichkeit verhilt sich zum intellektuellen Genusse als
Conditio. Aber die Sinnlichkeit hat beim &sthetischen Genusse
nicht blos jene vermittelnde Funktion, sondern zugleich auch eine
geniefsende. Sie vermittelt nicht blos den intellektuellen Genuls,
sondern sie hat selbst auch einen ihr eigentiimlichen Genufs dabei.
Gerade durch den Hinzutritt eines sinnlichen Genusses zum



28 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

intellektuellen unterscheidet sich der idsthetische Genufs des
Menschen im gegenwirtigen Leben von dem rein spekulativen
Genusse des Erkennens. Bei der Entstehung des letzteren funk-
tioniert die Sinnlichkeit, soweit sie iiberhaupt thdtig ist, blos im
Interesse der Intelligenz; bei der Vermittlung des &sthetischen
Genusses aber ist die Sinnlichkeit sowohl im Interesse der In-
telligenz, als in ihrem eigenen thitig; sie ist im letzten Falle —
um in einem Gleichnis zu reden — nicht blos Magd, sondern
zugleich Tischgenossin der Intelligenz, indem sie zugleich mit
dieser das Schone, freilich in andrer Weise, als die Intelligenz,
genielst.

Wir wollen das soeben Gesagte aus dem #sthetischen Ge-
nusse des Schonen in Natur und Kunst begriinden, dals namlich
die Sinne dabei nicht blos vermittelnd, sondern auch geniefsend
funktionieren und dieser sinnliche Genuls ein Ingrediens des
asthetischen Genusses sei. Was das Naturschone betrifft, so
darf wohl die Freude der Menschen an den Blumen als einer
der allgemeinsten und bekanntesten dsthetischen Geniisse be-
zeichnet werden. Dals das menschliche Wohlgefallen an Blumen
iiberhaupt ein dsthetischer Genufs ist, diirfte wohl kaum bezweifelt
werden. Was aber jenes Wohlgefallen hervorruft, sind vorzugs-
weise Form, Farbe und Grolse. Von unwesentlicher Bedeutung
ist der Wohlgeruch, denn die Blumenliebhaber und Blumenziichter
taxieren die Blumen viel mehr nach der Farbe und Gestalt als
nach dem Geruche. Von den drei am meisten malsgebenden
Elementen, Farbe, Form und Grifse bietet die Form der Intel-
ligenz mehr dar, als die Farbe, denn die Form enthélt teils in
der Zahl, teils in der Symmetrie und der sonstigen geometrischen
Gresetzmiifsigkeit Momente, welche namentlich dann, wenn der
Beschauer botanische Kenntnisse besitzt, geeignet sind, die Intel-
ligenz anzusprechen. Anders ist es mit der Farbe; sie spricht
fast nur den Sinn, aber diesen um so stirker an. Auch die
Grofse der Blume ist der Intelligenz ziemlich gleichgiltig, auf
den Sinn aber wirkt eine grofse Blume stirker als eine sehr
kleine. Wir sehen also, dafs von den Eigenschaften, welche den
isthetischen Hindruck der Blumen bedingen, die einen mehr auf



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 5Y

—_—

die Intelligenz, die andern mehr auf den Sinn wirken. Dieses
vorausgeschickt, wollen wir in (edanken eine Art #dsthetisches
Experiment machen, wir wollen nimlich uns in Gedanken in
einen grofsen Garten, der voll der schonsten Blumen ist, oder
In eine Blumenausstellung hineinversetzen und dann — nachdem
unser Auge an den bunten Kindern Floras sich geweidet — soll
auf einmal alle Farbenpracht verschwinden, aber die Gestalt der
Gewichse und Blumen unveriandert bleiben. Welche gewaltige
Herabstimmung unsrer Freude und unsres Genusses an den
Blumen wiirde damit eintreten! Diese Herabstimmung hitte aber
lediglich darin ihren Grund, dals dem Gesichtssinne sein grofster
Genuls, der Farbengenuls, entzogen wire.

Im Gebiete der Kunst hat es eine ganz ahnliche Bewandtnis,
wenn wir die Wirkung eines farbenprédchtigen Gemildes, wie
etwa von Raphael, mit der Wirkung des besten Stiches oder
einer Photographie vergleichen. Es wiire nun allerdings einseitig,
wenn man die viel michtigere Wirkung eines guten Olgemildes
im Vergleich zu einem dasselbe wiedergebenden Stich blos auf
Rechnung des sinnlichen Reizes der Farbe setzen wollte. In
der malerischen Darstellung der menschlichen Grestalt, namentlich
des Gesichtes, hat die Farbe bekanntlich einen sehr bedeutenden
Einflufs auf den geistigen Ausdruck. Das Durchscheinen der
Seele und ihrer Zustinde durch die leibliche Hiille wird von
einem genialen Maler mittelst der Farben viel besser, als durch
eine farblose Zeichnung, oder einen Stich ausgedriickt werden
konnen. Insofern nun die Farbe dieses leistet, wirkt sie nicht
blos auf den Sinn, sondern durch den Sinn hindurch auf Intelligenz
und Gemiit. Aber die Farbe hat auch in solchen Kuunstobjekten,
wo ihr jene ideale Funktion nicht zukommt, wie z. B. in der
Ornamentik eine dsthetische Bedeutung und Wirkung, welche
aus der Befriedigung, die der Sinn als solcher in der Farbe
findet, zu erkldren ist.

Noch starker als in der Malerei macht das sinnliche Element
der Schonheit und des isthetischen Genusses in der Musik sich
geltend. SelbstJungmann, der geméls seiner Definition der Schonheit
als einer ,,iibersinnlichen Beschaffenheit der Dinge® konsequenter



60 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Weise die Sinnlichkeit blos als eine vermittelnde, nicht aber als
eine das Schone mitgenielsende Potenz betrachten muls, sieht
sich in dem von der Musik handelnden Abschnitt seiner Asthetik
genotiget, den méchtigen Eindruck der Tone auf die sinnliche
Natur anzuerkennen und hervorzuheben. Aber seine extrem-
intellektualistische Auffassung des Schonen hat bei ihm die Folge,
dafs er in seiner Definition der Tonkunst deren Selbstandigkeit
leugnet und sie zu einem Accessorium oder Verstirkungsmittel
der Poesie macht, denn er sagt (S. 787): ,Die Musik ist die
Kunst, die Wirksamkeit von Schopfungen der Poesie durch die
Melodie zu erhohen®. Schon Dr. Stiockl?) hat gegen diese De-
finition der Musik Kritik geiibt und insbesondere die Konsequenz,
dafs demnach die reine Instrumentalmusik keine dsthetische Kunst
wire, hervorgehoben, Freilich hat schon Jungmann selbst jene
Konsequenz gezogen und die &sthetische Dignitdt der reinen
Instrumentalmusik geleugnet, aber, wie Stockl gezeigt hat, mit
Unrecht. Ubrigens miifste Jungmann konsequenter Weise auch
die Unterstiitzung der Poesie durch die Musik ablehnen, denn,
wenn der dsthetische Genufs ausschliefslich ein intellektueller ist,
so kaonn dieser intellektuelle Genuls durch das Hinzutreten eines
so starken sinnlichen Genusses, wie er in der Musik liegt, nur
verunreinigt, nicht aber gefordert werden. Um der Musik ge-
recht zu werden, ist es schlechterdings notwendig, der Sinnlichkeit
beim #sthetischen Genusse nicht blos die Funktion, dals sie dem
Verstande Vorstellungen iibermittelt, sondern auch die Funktion
des Geniefsens zuzuerkennen und diesen sinnlichen Genufs als
ein Ingrediens des asthetischen gelten zu lassen.

Wo Jungmann von der Poesie handelt, sagt er (8. 708):
,»Die intellektuellen Anschauungen, welche zu veranlassen die
Poesie bestrebt sein mufs, werden, unter ibrigens gleichen Um-
stinden, um so vollkommner, um so lebendiger und klarer sein,
je mehr sie es versteht, die Phantasie und die sinnliche Urteils-
kraft zu einer entsprechenden und moglichst lebhaften Thatigkeit
zu veranlassen.“ Sogleich im Anschlufs an diese Bemerkung
iiber die Aufgabe der Poesie, wird noch ausdriicklich bemerkt,



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 61

dals die Einwirkung des Dichters auf die Phantasie und sinnliche
Urteilskraft die Mittel seien, um die intellektuelle Anschauung
in ihrer Wirksamkeit zur Erregung des (remiites zu unterstiitzen.
Hiemit ist jedoch blos die der Intelligenz dienende, nicht aber
die mitgeniefsende Funktion der Sinnlichkeit beim &sthetischen
Genufs anerkannt. Aus der dienenden Funktion der Sinnlichkeit,
insbesondere der Phantasie, allein erkldrt es sich aber nicht,
weshalb der Dichter bemiiht ist, dem Horer oder Leser des Ge-
dichtes solche Vorstellungen, welche sinnlich schon und angenehm
sind, zu bieten.

Allerdings gibt es eine Gattung der Poesie, in welcher das
Sinnliche fast ganz im Dienste der Intelligenz aufgeht; es ist
dies die didaktische Poesie. Aber diese Art der Poesie steht,
wie schon die Benennung zeigt, an der Grenze zwischen Poesie
und Lehre und ist deshalb wenig geeignet, das Charakteristische
der Poesie und des von ihr intendierten dsthetischen (Genusses
zu illustrieren. Aber selbst in solchen Gedichten, die eine didak-
tische Tendenz haben, oder auf eine didaktische Pointe hinaus-
gehen, sehen gute Dichter darauf, der Einbildungskraft des Lesers
etwas zu bieten, woraus nicht blos die Intelligenz etwas lernen,
sondern auch der innere Sinn einen Genufls schopfen kann. Ein
konkretes Beispiel mag das so eben Gesagte erliutern und be-
statigen. In einer Gedichtsammlung von Julins Hammer findet
sich ein Gedicht von Eduard Eyth, betitelt: Der Tautropfen.
Der Schlufs des Gedichtes ist didaktisch; aber der Anfang ist
lyrisch, indem er die Schonheit eines Tautropfens und die
Freude daran also schildert:

Ei schau!

Ein Tropflein Tau!

Ja schau nur bhin,

Das Tropflein ist

Bald wie Amethyst,

So lieblich blau,

Dann rot wie Rubin,
Dann, wie Smaragde, griin,



62 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Und ach! so eben brannten
Die Farben so rein,

So weils und fein

Wie Diamanten.

Von dem didaktischen Schlusse mogen noch folgende Verse
hier Platz finden:

Ja, Seele, gehst du im himmlischen Licht,
So vergilst dein Vater dort oben nicht,
Auf jeglichem Pfade dich zu erfreun,
Auf alle Weg’ und alle Platze

Dir Perlen und Schatze

Mit vollen Hénden hinzustreun!

Fiir unsern Zweck ist in diesem Gedichte vor allem die Sorg-
falt und Kunst, womit der Dichter die Schonheiten eines Tau-
tropfens, die doch sonst fast niemand zu beachten pflegt, schildert.
Das Verfahren des Dichters hat in diesem Falle und in vielen
andern Ahnlichkeit mit dem Verfahren des Mikroskopikers. Wie
dieser durch sein Instrument in dem kleinsten Objekte, das dem
unbewaffneten Auge nur als unscheinbares Stdubchen sich dar-
stellt, eine Fiille von Schonheiten sieht und auch einem andern
Auge zum Sehen geben kann, so hat das gleichsam geistig be-
waflnete Auge des Dichters in dem unscheinbaren Tautropfen
Schonheiten, welche den Augen andrer Menschen zu entgehen
pflegen, entdeckt und zeigt nun diese Schonheitdurch sein Gedicht,
wie durch ein Mikroskop, auch denen, die sein Gedicht lesen.

Das iiber die Sinne Gesagte lilst sich auch durch Sitze
aus der theolog. Summa des hl. Thomas bekriftigen. Derselbe
sagt ndmlich (I Q. 5 a. 4), wo er vom Verhéltnis des Schonen
zum Guten handelt, ,,Pulchra dicuntur, quae visa placent: unde
pulchrum in debita proportione consistit, quia sensus delectantur
in debite proportionatis, sicut in sibi similibus; nam et sensus
ratio quaedam est.“ Hier ist offenbar dem Sinne nicht blos eine
der Intelligenz dienende, sondern auch eine geniefsende Funktion
zugeschrieben. "

Wenn wir behaupten, dafs beim ésthetischen Genusse des
Menschen im gegenwirtigen Leben die Sinnlichkeit als mitge-



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 63

—_— o o

niefsende Potenz beteiligt sei, so folgt daraus keineswegs, dals
es keine rein intellektuelle Schonheit geben konne, womit die
Schonheit der Engel und Gottes geliugnet wire. Was wir be-
haupten, ist blos diefs: dals der #sthetische Genuls des Menschen
Im gegenwiirtigen Leben nicht ein rein intellektueller, sondern
ein intellektuell-sinnlicher sei, und weiter behaupten wir, dals
das sinnliche Element zur Totalitit des #Asthetischen Genusses
Im gegenwirtigen Leben gehort. Eine moralische Lehre des
hl. Thomas soll das soeben Gesagte teils erliutern, teils be-
statigen.

Bei der Lehre von den Passionen beantwortet der englische
Lehrer die Frage, ob durch eine Passion, wenn sie auf einen
freien Akt Einfluls iibt, die moralische Gite des Aktes vermindert
oder vermehrt werden konne. Die- Antwort, soweit sie hicher
gehort, lautet dahin, dafs die moralische Vollkommenheit eines
sittlichen Aktes grofser sei, wenn der Mensch zur Vollbringung
eines guten Aktes durch den verniinftigen Willen und zugleich
auch durch eine auf demselben Akt abzielende Passion bestimmt
wird, als wenn diese Bestimmung blos von der Vernunft aus-
geht, denn je mehr Krifte der menschlichen Natur einen guten
Akt setzen, um so vollkommner ist derselbe.

Wenden wir dieses an auf den Akt des &sthetischen Ge-
nusses; 80 miissen wir auch von diesem sagen, dals er wvoll-
kommner sei, wenn intellektives und sinnliches Vermogen zugleich
einen asthetischen Genuflsakt vollziehen, als wenn die intellektive
Potenz allein dies thut. Wie im Gebiete der Musik jene eigen-
timliche Fiille eines Tones, die man Klangfarbe nennt, nach den
Untersuchungen von Helmholtz darin ihren Grund hat, dafls der
scheinbar einfache Ton, den z. B. eine Seite gibt, in Wirklichkeit
aus mehreren Tonen zusammengesetzt ist, so ist der psychische
Vollklang des #sthetischen Genusses von der Zusammensetzung
desselben aus einer intellektuellen und einer sinnlichen Befriedigung
bedingt, wie denn auch Gietmann sagt: , Gerade die harmonische
Thétigkeit unsrer niedern und hohern Krifte wird als Gesamt-
wirkung jene volle Befriedigung hervorrufen, welche der Schionheit
eigentiimlich ist.



64 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Wir miissen aber jetzt aus der nachgewiesenen Funktion,
welche die Sinnlichkeif fiir den édsthetischen Genufs hat, eine auf
das Verhaltnis der Seele zum Leibe beziigliche Folgerung ziehen
und hiebei eine dasselbe Verhiltnis betreffende Auffassung Jung-
manns einer Kritik unterziehen. Dieser behauptet nimlich (Ast-
hetik S. 68. Nr. 45) an einer Stelle, wo aus den Eigenschaften
der Seele die Eigenschaften der Objekte, welche die Schonheit
und das asthetische Wohlgefallen bedingen, deduziert werden,
dafs jene KEigenschaft oder Funktion der Seele, wodurch sie
Wesensform des Leibes sei, hiebei keine Beriicksichtigung bean-
spruchen konne. In der Begriindung wird davon ausgegangen,
dals der letzte Zweck der Seele, womit offenbar die ewige
Seligkeit gemeint ist, von der Verniinftigkeit allein und nicht
von jenem Verhiltnis der Seele zum Leibe abhdnge. Aber ab-
gesehen davon, dals nach christlicher Lehre die Seligkeit der
Menschen nach der Auferstehung auch eine leibliche sein wird,
haben wir es hier ja nicht mit den Bedingungen der ewigen
Seligkeit, sondern der Schonheit und des ésthetischen Genusses
zu thun.

Es wurde oben gezeigt, welche Rolle die Sinunlichkeit im
asthetischen Genusse spielt. Nun aber sind die sinnlichen Ver-
mogen der Seele in ihrer Vereinigung mit dem Leibe begriindet.
Wenn also die Sinne fiir den #dsthetischen Genufs von Bedeutung
sind, so mufs auch jene Beziehung oder Eigenschaft der Seele,
worin die Sinne ihren Grund und ihre Wurzel haben, fiir die
Asthetik von Wichtigkeit sein. Noch deutlicher leuchtet dieses
ein bei der Kunst; da ja alle kiinstlerische Thatigkeit nur auf
Grund der Vereinigung der Seele mit dem Leibe mdglich ist.
Hieraus folgt, dafs eine Asthetik, welche die Vereinigung der
Seele als Wesensform mit dem Leibe anerkennt, gerade diese
Eigenschaft und Funktion der Seele hier nicht ignorieren darf.
Der Gang unsrer Untersuchung ist jedoch der umgekehrte; denn
wir wollen, wie weiter oben bemerkt wurde, von der rezep-
tiven Formfunktion der Menschenseecle, wie sie namentlich in der
Auffassung asthetischer Formen und im Geenusse an diesen Formen
sich zeigt, ausgehend auf die konstitutive Formfunktion der



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 6D

—_—

Seele einen Riickschlufs machen. Dieser Riickschlufs ist nun
durch das Vorangehende vorbereitet.

Unsre bisherigen Erorterungen haben zu dem Ergebnisse
gefilhrt, dafs der asthetische Genufs intellektuell und sinnlich
zugleich ist. Aber diese beiden Elemente des asthetischen Ge-
nusses gehen nicht blofs nebeneinander her, sondern fliefsen in
einem einheitlichen Genufs zusammen, so dafs der Geniefsende
selbst im Momente des Genusses nicht das Bewulfstsein von zwei
gesonderten Geniissen, einem intellektuellen und sinnlichen, son-
dern von einem einzigen und einheitlichen Genusse hat. Diese
Einheit des #sthetischen Genusses, ungeachtet seiner Zusammen-
setzung ist nur dann begreiflich, wenn der sinnliche und intellek-
tuelle Genuls von einem und demselben Bewulstsein und von
einer Seele getragen und zusammengefalst sind. Wir kommen
also zundchst zu dem Schlusse, dals intellektueller und sinnlicher
Genufs einer und derselben Seele angehoren. Nun ist aber der
sinnlich-asthetische Genufs nicht ein rein seelischer, sondern
ein seelisch-organischer, weil der Genufsakt in einem beseelten
Organe sich vollzieht. Wir miissen also in der Potenz, welche
den sinnlichen Genuls hat, auch noch zwei Elemente unter-
scheiden, das seelische und das korperliche oder materielle. Der
sinnliche Genufsakt ist eine Funktion der mit der Materie ver-
einigten und die Materie belebenden Seele. Seele und Materie
miissen also so vereinigt sein, dafs ein und derselbe Genufsakt
ein Akt der Seele und ein Akt der Materie zugleich ist. Dies
ist aber nur dann der Fall, wenn die Seele mit der Materie
des Leibes als Wesensform vereinigt ist. Wir sehen also, dafs
der Anteil, welchen die Sinnlichkeit am #sthetischen Genusse
hat, uns dazu fiihrt, eine moglichst innige Vereinigung der Seele
mit dem Leibe anzunehmen, weil ohne solche Vereinigung der
Anteil, welchen die Sinnlichkeit am é&sthetischen Genusse hat,
nicht moglich wére. Waire die Sinnlichkeit beim d#sthetischen
Genusse nur als vermittelndes Werkzeug beteiligt, dann wire
der Riickschlufs auf jene innige Vereinigung der Seele mit dem
Leibe, welche im scholastischen Begriffe der Wesensform liegt,

noch nicht vollberechtigt, denn ein Werkzeug hat an dem Genusse,
Jahrbueh fiir Philosophie ete. III, 5



66 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

den es vermittelt, noch keinen Anteil. Ich habe oben von den
Geniissen, welche das Mikroskop vermitteln kann, Erwéhnung
gethan; aber das Instrument hat offenbar daran keinen Anteil
Aus dem Anteil, den die Sinnlichkeit am asthetischen (Genusse
hat, folgt daher, dals dieselbe mehr ist als ein Instrument, dafls
sie ein konstitutiver Faktor des geniefsenden Subjektes ist. Dann
miissen aber auch Seele und Leib ein einheitliches genielsendes
Subjekt konstituieren; oder mit andern Worten: es muls die
Seele als konstitutive Form der menschlichen Natur mit dem
Leibe vereinigt sein.

Zu demselben Ergebnisse fiihrt uns noch eine andere Er-
wagung.

Kardinal Zigliara®) entnimmt, wo er die Geistigkeit der
Menschenseele beweist, einen Beweis aus dem natiirlichen Ver-
langen des Menschen nach geistigen Dingen (ex innato desiderio
rerum spiritualium). Welche geistigen Dinge gemeint sind, ist
zwar nicht naher bezeichnet, aber jedenfalls ist die Wahrheit
zu jenen geistigen Dingen, wonach der Mensch ein natiirliches
Verlangen hat, zu zdhlen; auch die Schonheit, sofern sie etwas
Ubersinnliches ist, gehort dazu. Aber aus dem natiirlichen Ver-
langen des Menschen nach dem Genusse der Schénheit, oder
nach schonen Dingen scheint sich ein Argument, das dem von
Zigliara gerade entgegengesetzt ist, bilden zu lassen, denn die
schonen Objekte, nach welchen der Mensch Verlangen hat, und
worin er Genuls findet, sind thatsdchlich meistenteils materiell,
weil sinnlich. Wenn man nun aus der Beschaffeoheit des Ob-
jektes, wonach der Mensch Verlangen hat, auf die Beschaffenheit
des verlangenden Subjektes schliefsen darf, wie dies Zigliara
thut, so scheint es, dals man durch diese Schlufsweise mit eben-
soviel Recht die Materialitit wie die Geistigkeit der Seele be-
weisen konne. Damit kimen wir aber zu dem Widerspruche, dafs
die Menschenseele geistig und materiell zugleich sein miifste,
was unmoglich ist. Dieser scheinbare Widerspruch 1ost sich
sehr einfach dann, wenn die Menschenseele einerseits geistig
(intellektiv), andrerseits aber zugleich Wesensform des Leibes ist.
Als geistige Seele hat sie dann Verlangen nach geistigen Dingen



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 67

und findet Genufs darin; als substantiale Form des Leibes aber
hat sie mit dem Leibe und durch denselben zugleich auch Verlangen
nach sinnlichen und materiellen Objekten und Geniissen. Sie
ist nicht geistig und materiell zugleich, aber als substantiale Form
mit der Materie vereint. Dies ist die Losung jenes scheinbaren
Widerspruchs, dals die Menschenseele nach geistigen, aber auch
nach sinnlichen Dingen und Geniissen Verlangen tragt.

5*



	Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von Gesichtspunkte der Kunst und Ästhetik [Fortsetzung]

