
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von
Gesichtspunkte der Kunst und Ästhetik [Fortsetzung]

Autor: Pfeifer, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Q Gà Gà G& £2à Gè Gè <Gè Gè Gè <£2à

DIE LEHRE YON DER SEELE ALS
WESEXSFORM.

BETRACHTET VOM GESICHTSPUNKTE DER KUNST UND
ÄSTHETIK.

Von

Prof. DR. X. PFEIFER.

Iin ersten Teile dieser psychologischen Abhandlung (II. Bd.
Heft 1 S. 37 fgd.) ist der Versuch gemacht worden, die scholastische

Lehre von der Menschenseele, sofern durch jene Lehre
die immaterielle und intellektive Natur der Menschenseele

behauptet wird, aus Thatsachen der Kunst und Ästhetik zu beleuchten
und zu rechtfertigen. Die scholastische Seelenlehre behauptet
aber nicht blos die Erhabenheit der Menschenseele über die

Materie, sondern auch eine natürliche Bezogenheit der Seele auf
die mit ihr als Leib vereinigte Materie, welche Beziehung
bekanntlich durch die Bezeichnung der Seele als einer den Körper
informierenden Wesensform ausgedrückt wird. Diese Bezogenheit
der Menschenseele als eines substantialen Formprinzipes auf die
Materie resp. auf den Leib soll nun in dieser zweiten, ergänzenden,
Partie der bezeichneten Abhandlung ebenfalls durch Thatsachen
der Kunst und Ästhetik beleuchtet werden.

Wenn die menschliche Seele als ein Formprinzip bezeichnet
Wird, kann jener Ausdruck in zwei verschiedenen Bedeutungen
gemeint sein. Es kann damit gemeint sein, die Seele sei ein

4*



52 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Prinzip oder Wesen, welches Formen produziert, dafs sie also
ein produktives Formprinzip sei; und die menschliche Seele ist
auch wirklich in diesem Sinne ein Formprinzip und erweist sich
als solches am allermeisten in den Produkten der Kunst. Die
Anwendung des Terminus Formprinzip oder Form schlechtweg
in der so eben angegebenen Bedeutung ist nicht neu, denn schon

ein christlicher Schriftsteller des fünften Jahrhunderts, der
Presbyter Mamertus Claudiauus hat in einer Schrift, welche den

Titel führt de statu animae (Lib. II Kap. 26), die Gottheit eine
forma formatrix genannt. Bs wird nämlich an der bezeichneten
Stelle an die Menschenseele, welche nach Gottes Bild geschaffen

sei, die Aufforderung gerichtet: „Accede formatrici formae, quo
possis esse formosior". Aus dem Zusammenhang ergibt sich,
dafs der Sinn der Stelle dieser ist: Der Mensch solle mit Gott,
seinem TJrbilde sich vereinigen durch Liebe, denn durch diese

Annäherung an Gott werde er immer vollkommener (formosior)
werden. Gott ist das Urbild (die forma exemplaris) und zugleich
die Wirkursache (causa efficiens) der Form der geschaffenen

Dinge und deswegen wird er als forma formatrix bezeichnet.
Der Ausdruck forma formatrix bedeutet hier ein Formprinzip
im produktiven Sinne. Auch die menschliche Seele ist, wie
schon bemerkt, da sie Formen schafft, ein Formprinzip im produktiven

Sinne.

Die scholastische Psychologie hat jedoch die menschliche
Seele in einem andern Sinne als ein Formprinzip, oder als Form

schlechtweg bezeichnet, nicht im produktiven sondern im
konstitutiven Sinne, denn es ist hiebei dies gemeint, dafs die Seele

derjenige konstitutive Bestandteil der menschlichen Natur sei,
welcher zur Materie als der bestimmende, spezifizierende Faktor,
und insofern als Form sich verhalte.

Wir wollen nun jenes Verhalten der Menscbenseele, wodurch
sie Formen produziert, die produktive, und jenes Verhalten,
wodurch die Seele mit dem Leibe als konstitutives Formprinzip
vereinigt ist, die konstitutive Formfunktion der Seele nennen.
Durch die erstere Funktion erzeugt die Seele Formen, aber nur
accidentelle, durch die letztere Funktion aber ist die Seele selbst



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 53

eine Form, und zwar eine substantiate. Der Sache nach geht
natürlich die substantiate oder konstitutive Formfunktion der
produktiven und accidentalen voran. Aber bekannter ist uns
Menschen die produktive Formfunktion als die konstitutive. Wir
haben vorhin auch gesehen, dafs zur präcisen Bezeichnung der

produktiven Formfunktion der Terminus forma formatrix sich

eigne. Zur Bezeichnung der konstitutiven Formfunktion hat aber
die Scholastik schon längst, wie bekannt, den Terminus forma
mformans angewendet.

Wir finden aber, wenn wir die Thätigkeiten der menschlichen
Seele unter dem Gesichtspunkte ihres Verhaltens zur Form
durchmustern, aufser den schon genannten zwei Formfunktionen noch
eine dritte, welche sich als rezeptive Formfunktion bezeichnen

läfst, denn sie manifestiert sich in der Fähigkeit und dem Triebe
der Seele, Formen in sich aufzunehmen. Diese rezeptive
Formfunktion ist der ergänzende Gegenpol der produktiven, und in
der psychischen Entwicklung des Menschen geht die rezeptive
Formfunktion der produktiven voran. Im genialen Künstler
müssen beide Formfunktionen, die rezeptive und produktive, mit
grofser Energie auftreten, denn je gröfser der Reichtum von
Formen ist, welchen ein Künstler durch die rezeptive
Formfunktion der Seele in sich aufgenommen hat, desto umfassender
ist das Material, das er in seinen Produktionen verwerten kann.
Ein klassisches Zeugnis dieser Bedingtheit der produktiven
Formtätigkeit von der rezeptiven findet sich in Mozarts Biographie
von Otto Jahn (2. Bd. II S. 104).

Vor der Aufführung des Don Giovanni äufserte Mozart
zum Direktor des Orchesters in Prag: Ich habe mir Mühe und
Arbeit nicht verdriefsen lassen, für Prag etwas Vorzügliches zu
leisten. Überhaupt irrt man, wenn man denkt, dafs mir meine
Kunst leicht geworden ist. Ich versichere Sie, lieber Freund,
Niemand hat soviel Mühe auf das Studium der Komposition
verwendet, als ich. Es gibt nicht leicht einen berühmten Meister
in der Musik, den ich nicht fleifsig und oft mehrmals
durchstudiert hätte."

Wir haben nun im ganzen dreierlei Formfunktionen der



54 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Menschenseele unterschieden, eine rezeptive, eine produktive und
eine konstitutive. Die zwei erstem sind der Zeit nach später
als die dritte, aber unsrer Erkenntnis liegen die zwei erstem
näher als die letztere, denn die rezeptive und produktive
Formfunktion unsrer Seele können wir an uns und andern Menschen,
besonders an den Künstlern direkt beobachten und studieren.
Aber die rezeptive und produktive Formfunktion der Menschenseele

wäre in der ihr eigentümlichen Weise nicht möglich ohne
das konstitutive Formverhältnis der Seele zum Leibe.

Der weitere Gang unsrer Untersuchung wird nun sein, dafs

wir die rezeptive und produktive Formfunktion der Menschenseele
näher betrachten und nachweisen, dafs diese Funktionen zu einem
Rückschlüsse auf das konstitutive Formverhältnis der Seele

berechtigen.

Ein Schriftsteller der Neuzeit, Scherner, der zwar die
scholastische Psychologie nicht zu kennen scheint, aber mit grofser
Entschiedenheit den Satz, dafs die Menschenseele ein substantiales
Formwesen sei, verteidigt, spricht sich über die rezeptive Form-
funktion1) der Seele, über den Trieb, Formen aufzunehmen, in
folgender Weise aus: „Mit allen Sinnen thut sie (die Seele) Tag
und Nacht, so weit sie wacht, nichts mit gröfserer und
beständigerer Begier, als immer neue Formen der Welt um sich her

einzusaugen. Alles, was wir sehen, hören, fühlen, tasten, ja
selbst zum grofsen Teil, was wir schmecken und riechen, nährt
und befriedigt ihren immensen Trieb, Formen des Seienden und
Wirklichen einzusaugen."

Viel kürzer ist diese Wahrheit schon in der heil. Schrift

(Prediger I. 8) ausgesprochen mit den Worten: „Das Auge wird
nicht satt vom Sehen und das Ohr nicht vom Hören". Dafs

übrigens dieser Trieb, Formen aufzufassen, selbst dann, wenn
die beiden soeben genannten Sinne, Gesicht und Gehör, fehlen,
vorhanden sein und sehr energisch sich geltend machen kann,
das hat sich in dem Leben und Verhalten des blinden und
zugleich taubstummen Mädchens Laura Bridgman gezeigt. Ihr
Lehrer Dr. Howe, berichtet von ihr, dafs sie, wenn ihr freistand

zu thun, was sie wollte, fortwährend nach Gegenständen fühlte,



55

um sich über deren Gröfse, Gestalt und Gebrauch zu
unterrichten.

Bevor wir nun aus den angeführten Thatsachen einen auf
unser Thema bezüglichen Schlufs ziehen, ist noch der Umstand

hervorzuheben, dafs der rezeptive Formtrieb des Menschen zuerst
und am stärksten auf sinnliche und daher materielle Formen

gerichtet ist. Der rezeptive Formtrieb bethätiget sich ja vorzugsweise

im Sehen und Hören; die Formen aber, welche der Mensch
durch Sehen und Hören in sich aufnimmt, sind sinnliche und
haften an materiellen Objekten. Selbst in der höchsten und
reinsten Bethätigung des rezeptiven menschlichen Formtriebes,
nämlich in dem Wohlgefallen an den Werken der schönen Kunst,
zeigt sich die soeben hervorgehobene Beziehung auf das Sinnliche

und Materielle, denn, wenn auch das ästhetische
Wohlgefallen an Werken der schönen Künste niemals ein rein sinnliches

ist, so ist es doch auch kein rein geistiges, oder intellektuelles,
sondern ein sinnlich-geistiges. Andrerseits ist jene Schönheit,
welche den Produkten der schönen Künste eignet und das

ästhetische Wohlgefallen erweckt, nicht eine übersinnliche Eigenschaft

schlechtweg, sondern eine intellektuell-sinnliche.
Allerdings hat Jungmann an die Spitze seiner Ästhetik (Aufl. 2.

S. 23) den Satz gestellt: „Die Schönheit ist eine übersinnliche
Beschaffenheit der Dinge, welche nur durch die Vernunft erkannt
wird". Aber selbst ein Ordensgenosse des genannten Autors
P. Gietmann hat in den Laacher Stimmen XXXIV. Heft 2 sich

veranlafst gesehen, die von Jungmann zu wenig beachtete

Bedeutung des sinnlichen Elementes in dem Schönen und dessen

Wirkung auf den Menschen mehr hervorzuheben, indem er gegen
Jungmann bemerkt: „Auffallend war uns in dem besprochenen
Abschnitte der Ästhetik noch der Wegfall jeder Hücksichtnahme
auf die sinnliche Verkörperung der Schönheit, welche in den

schönen Künsten eine so grofse Rolle spielt. P. Jungmann scheint
dem Vorwurfe von vornherein begegnen zu wollen, wenn er sagt
(N. 45), bei der Frage nach der Übereinstimmung der schönen

Gegenstände mit der Natur des Besehauers komme die
geistigsinnliche Natur des Menschen nicht in Rechnung. Nun beruht



56 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

aber die stärkere Wirkung der anschaulich verkörperten Schönheit

gerade auf unserer geistig-sinnlichen Doppelnatur. Denn die
übersinnliche Schönheit in sinnlichem Gewände entspricht ihr
eben am vollkommensten. Die geistige Schönheit wird aus dem

gleichen Grunde von unsrer Einbildungskraft in körperliche
Bilder gekleidet. Durch solche Erwägungen kommen wir wieder
zu jener oben besprochenen Ansicht von der Schönheit als der
auf Geist und Sinn befriedigend einwirkenden Vollkommenheit
der Dinge, als der den ganzen Menschen beglückenden Wahrheit
oder Gutheit."

Ich bin mit diesen Sätzen Gietmanns vollkommen
einverstanden ; halte es aber für notwendig, die für unser Thema wichtigen

Momente noch eingehender zu beleuchten. Es könnte vom
Standpunkt der Jungmannschen Auffassung gegen die von Giet-

mann vertretene vielleicht eingewendet werden, dafs der Anteil
des sinnlichen Elementes am Schönen und dessen Genufs darauf
sich beschränke, dem menschlichen Geiste die Auffassung der
intellektuellen Schönheit zu vermitteln. Der Mensch könne eben,

solange er im Leibe lebt, das Intellektuelle nicht auffassen ohne

sinnliche Vermittlung. Daraus folge aber keineswegs, dafs in
den schönen Objekten, woran der Mensch ästhetisches

Wohlgefallen habe, die sinnlichen Elemente als solche ein mitwirkender
Eaktor, also ein Motiv des ästhetischen Wohlgefallens seien. Die
sinnlichen Elemente seien blos das Medium oder Vehikel, ohne

welches die intellektuellen Schönheitselemente auf den menschlichen

Geist nicht wirken können. Das Sinnliche und die Sinnlichkeit

sei also keine causa efficiens, nicht einmal eine untergeordnete,
sondern blos eine Bedingung des ästhetischen Wohlgefallens.

Um zu prüfen, was an der soeben dargelegten Auffassung
des Verhältnisses des sinnlichen Elementes zum ästhetischen

Genüsse Wahres oder Ealsches sei, ist es notwendig, die

verschiedenen Arten des intellektuellen Genusses und die verschiedeneu

Arten der Beteiligung der Sinnlichkeit an dem intellektuellen

Genüsse näher zu untersuchen und zu vergleichen. Es

gibt zwei Hauptarten intellektuellen Genusses, oder was auf
dasselbe hinauskommt, intellektueller Befriedigung; erstens jene



Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Befriedigung, welche der menschliche Geist in der Erkenntnis
der Wahrheit, dann jene, die er in der Anschauung des Schönen
findet. Der erstere intellektuelle Genufs kann als der spekulative,
der zweite als der ästhetische bezeichnet werden.

Fassen wir nun die Bedingungen, unter welchen die
bezeichneten intellektuellen Genüsse zustande kommen, ins Auge,
so finden wir, dafs allerdings sowohl der spekulative Genufs,
welchen die Erkenntnis von Wahrheiten, namentlich von
neuentdeckten, gewährt, als auch der ästhetische Genufs des Schönen

von sinnlichen Vorstellungen bedingt sind, weil eben im Menschen
die intellektuellen Erkenntnisse durch sinnliche vermittelt sind.
Aber die Funktion der Sinnlichkeit ist beim ästhetischen Genüsse
nicht ganz dieselbe, wie bei dem spekulativen Genüsse der
Erkenntnis. Für den Genufs, welchen die Erkenntnis von Wahrheiten

gewährt, ist es ganz gleichgültig, ob die Sinnlichkeit dabei
auch irgend eine Befriedigung findet oder nicht. Die Sinnlichkeit
hat hiebei blos die Funktion, der Intelligenz zu dienen. Es kann
dabei vorkommen, dafs die Sinnlichkeit nicht nur keinen Genufs

hat, sondern unangenehm affiziert wird. Setzen wir z. B. den

Fall, dafs ein Chemiker bei Experimenten, welche den Geruchsinn

unangenehm affizieren, eine neue und wichtige Entdeckung macht,
so hat die Intelligenz einen Genufs, während in der Sinnlichkeit
das Gegenteil vom Genufs ist.

Ganz anders ist es mit der Funktion der Sinnlichkeit bei

jenem intellektuellen Genüsse, dessen Objekt das Schöne,
insbesondere das Kunstschöne ist. Genau genommen hat hier die

Sinnlichkeit zwei Funktionen, eine vermittelnde und eine ge-
niefsende. Die vermittelnde Funktion der Sinnlichkeit besteht
hier darin, dafs sie der Intelligenz ein Objekt, welches geeignet
ist, intellektuellen Genufs zu gewähren, darbietet. Diese Funktion
der Sinnlichkeit verhält sich zum intellektuellen Genüsse als

Conditio. Aber die Sinnlichkeit hat beim ästhetischen Genüsse

nicht blos jene vermittelnde Funktion, sondern zugleich auch eine

geniefsende. Sie vermittelt nicht blos den intellektuellen Genufs,
sondern sie hat selbst auch einen ihr eigentümlichen Genufs dabei.
Gerade durch den Hinzutritt eines sinnlichen Genusses zum



58 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

intellektuellen unterscheidet sich der ästhetische Genufs des

Menschen im gegenwärtigen Leben von dem rein spekulativen
Genüsse des Erkennens. Bei der Entstehung des letzteren
funktioniert die Sinnlichkeit, soweit sie überhaupt thätig ist, blos im
Interesse der Intelligenz; bei der Vermittlung des ästhetischen
Genusses aber ist die Sinnlichkeit sowohl im Interesse der

Intelligenz, als in ihrem eigenen thätig; sie ist im letzten Falle —
um in einem Gleichnis zu reden — nicht blos Magd, sondern

zugleich Tischgenossin der Intelligenz, indem sie zugleich mit
dieser das Schöne, freilich in andrer Weise, als die Intelligenz,
geniefst.

Wir wollen das soeben Gesagte aus dem ästhetischen
Genüsse des Schönen in Natur und Kunst begründen, dafs nämlich
die Sinne dabei nicht blos vermittelnd, sondern auch geniefsend
funktionieren und dieser sinnliche Genufs ein Ingrediens des

ästhetischen Genusses sei. Was das Naturschöne betrifft, so

darf wohl die Freude der Menschen an den Blumen als einer
der allgemeinsten und bekanntesten ästhetischen Genüsse
bezeichnet werden. Dafs das menschliche Wohlgefallen an Blumen
überhaupt ein ästhetischer Genufs ist, dürfte wohl kaum bezweifelt
werden. Was aber jenes Wohlgefallen hervorruft, sind vorzugsweise

Form, Farbe und Gröfse. Von unwesentlicher Bedeutung
ist der Wohlgeruch, denn die Blumenliebhaber und Blumenzüchter
taxieren die Blumen viel mehr nach der Farbe und Gestalt als
nach dem Gerüche. Von den drei am meisten mafsgebenden
Elementen, Farbe, Form und Gröfse bietet die Form der
Intelligenz mehr dar, als die Farbe, denn die Form enthält teils in
der Zahl, teils in der Symmetrie und der sonstigen geometrischen
Gesetzmäfsigkeit Momente, welche namentlich dann, wenn der
Beschauer botanische Kenntnisse besitzt, geeignet sind, die
Intelligenz anzusprechen. Anders ist es mit der Farbe; sie spricht
fast nur den Sinn, aber diesen um so stärker an. Auch die
Gröfse der Blume ist der Intelligenz ziemlich gleichgiltig, auf
den Sinn aber wirkt eine gröfse Blume stärker als eine sehr
kleine. Wir sehen also, dafs von den Eigenschaften, welche den
ästhetischen Eindruck der Blumen bedingen, die einen mehr auf



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 59

die Intelligenz, die andern mehr auf den Sinn wirken. Dieses

vorausgeschickt, wollen wir in Gedanken eine Art ästhetisches

Experiment machen, wir wollen nämlich uns in Gedanken in
einen grofsen Garten, der voll der schönsten Blumen ist, oder
in eine Blumenausstellung hineinversetzen und dann — nachdem

unser Auge an den bunten Kindern Floras sich geweidet — soll
auf einmal alle Farbenpracht verschwinden, aber die Gestalt der
Gewächse und Blumen unverändert bleiben. Welche gewaltige
Herabstimmung unsrer Freude und unsres Genusses an den
Blumen würde damit eintreten! Diese Herabstimmung hätte aber

lediglich darin ihren Grund, dafs dem Gesichtssinne sein gröfster
Genufs, der Farbengenufs, entzogen wäre.

Im Gebiete der Kunst hat es eine ganz ähnliche Bewandtnis,
wenn wir die Wirkung eines farbenprächtigen Gemäldes, wie
etwa von Haphael, mit der Wirkung des besten Stiches öder

einer Photographie vergleichen. Es wäre nun allerdings einseitig,
wenn man die viel mächtigere Wirkung eines guten Ölgemäldes
im Vergleich zu einem dasselbe wiedergebenden Stich blos auf
Rechnung des sinnlichen Reizes der Farbe setzen wollte. In
der malerischen Darstellung der menschlichen Gestalt, namentlich
des Gesichtes, hat die Farbe bekanntlich einen sehr bedeutenden
Einflufs auf den geistigen Ausdruck. Das Durchscheinen der
Seele und ihrer Zustände durch die leibliche Hülle wird von
einem genialen Maler mittelst der Farben viel besser, als durch
eine farblose Zeichnung, oder einen Stich ausgedrückt werden
können. Insofern nun die Farbe dieses leistet, wirkt sie nicht
blos auf den Sinn, sondern durch den Sinn hindurch auf Intelligenz
und Gemüt. Aber die Farbe hat auch in solchen Kunstobjekten,
wo ihr jene ideale Funktion nicht zukommt, wie z. B. in der
Ornamentik eine ästhetische Bedeutung und Wirkung, welche
aus der Befriedigung, die der Sinn als solcher in der Farbe
findet, zu erklären ist.

Koch stärker als in der Malerei macht das sinnliche Element
der Schönheit und des ästhetischen Genusses in der Musik sich

geltend. SelbstJungmann, der gemäfs seiner Definition der Schönheit
als einer „übersinnlichen Beschaffenheit der Dinge" konsequenter



60 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Weise die Sinnlichkeit blos als eine vermittelnde, nicht aber als
eine das Schöne mitgeniefsende Potenz betrachten mufs, sieht
sich in dem von der Musik handelnden Abschnitt seiner Ästhetik
genötiget, den mächtigen Eindruck der Töne auf die sinnliche
Natur anzuerkennen und hervorzuheben. Aber seine extrem-
intellektualistische Auffassung des Schönen hat bei ihm die Folge,
dafs er in seiner Definition der Tonkunst deren Selbständigkeit
leugnet und sie zu einem Accessorium oder Yerstärkungsmittel
der Poesie macht, denn er sagt (S. 787): „Die Musik ist die

Kunst, die Wirksamkeit von Schöpfungen der Poesie durch die
Melodie zu erhöhen". Schon Dr. Stöckl2) hat gegen diese
Definition der Musik Kritik geübt und insbesondere die Konsequenz,
dafs demnach die reine Instrumentalmusik keine ästhetische Kunst
wäre, hervorgehoben. Freilich hat schon Jungmann selbst jene
Konsequenz gezogen und die ästhetische Dignität der reinen
Instrumentalmusik geleugnet, aber, wie Stöckl gezeigt hat, mit
Unrecht. Übrigens müfste Jungmann konsequenter Weise auch
die Unterstützung der Poesie durch die Musik ablehnen, denn,
wenn der ästhetische Genufs ausschliefslich ein intellektueller ist,
so kann dieser intellektuelle Genufs durch das Hinzutreten eines

so starken sinnlichen Genusses, wie er in der Musik liegt, nur
verunreinigt, nicht aber gefördert werden. Um der Musik
gerecht zu werden, ist es schlechterdings notwendig, der Sinnlichkeit
beim ästhetischen Genüsse nicht blos die Funktion, dafs sie dem

Verstände Vorstellungen übermittelt, sondern auch die Funktion
des Geniefsens zuzuerkennen und diesen sinnlichen Genufs als

ein Ingrediens des ästhetischen gelten zu lassen.

Wo Jungmann von der Poesie handelt, sagt er (S. 708):
„Die intellektuellen Anschauungen, welche zu veranlassen die
Poesie bestrebt sein mufs, werden, unter übrigens gleichen
Umständen, um so vollkommuer, um so lebendiger und klarer sein,

je mehr sie es versteht, die Phantasie und die sinnliche Urteilskraft

zu einer entsprechenden und möglichst lebhaften Thätigkeit
zu veranlassen." Sogleich im Anschlufs an diese Bemerkung
über die Aufgabe der Poesie, wird noch ausdrücklich bemerkt,



Die Lehre yon der Seele als Wesensform. 61

dafs die Einwirkung des Dichters auf die Phantasie und sinnliche
Urteilskraft die Mittel seien, um die intellektuelle Anschauung
in ihrer Wirksamkeit zur Erregung des Gemütes zu unterstützen.
Hiemit ist jedoch blos die der Intelligenz dienende, nicht aber
die mitgeniefsende Funktion der Sinnlichkeit beim ästhetischen
Genufs anerkannt. Aus der dienenden Funktion der Sinnlichkeit,
insbesondere der Phantasie, allein erklärt es sich aber nicht,
weshalb der Dichter bemüht ist, dem Hörer oder Leser des

Gedichtes solche Vorstellungen, welche sinnlich schön und angenehm
sind, zu bieten.

Allerdings gibt es eine Gattung der Poesie, in welcher das

Sinnliche fast ganz im Dienste der Intelligenz aufgeht; es ist
dies die didaktische Poesie. Aber diese Art der Poesie steht,
wie schon die Benennung zeigt, an der Grenze zwischen Poesie

und Lehre und ist deshalb wenig geeignet, das Charakteristische
der Poesie und des von ihr intendierten ästhetischen Genusses

zu illustrieren. Aber selbst in solchen Gedichten, die eine didaktische

Tendenz haben, oder auf eine didaktische Pointe hinausgehen,

sehen gute Dichter darauf, der Einbildungskraft des Lesers
etwas zu bieten, woraus nicht blos die Intelligenz etwas lernen,
sondern auch der innere Sinn einen Genufs schöpfen kann. Ein
konkretes Beispiel mag das so eben Gesagte erläutern und
bestätigen. In einer Gedichtsammlung von Julius Hammer findet
sich ein Gedicht von Eduard Eyth, betitelt: Der Tautropfen.
Der Schlufs des Gedichtes ist didaktisch; aber der Anfang ist
lyrisch, indem er die Schönheit eines Tautropfens und die

Freude daran also schildert:

Ei schau!

Ein Tröpflein Tau!
Ja schau nur hin,
Das Tröpflein ist

Bald wie Amethyst,
So lieblich blau,
Dann rot wie Rubin,
Dann, wie Smaragde, grün,



62 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Und ach! so eben brannten
Die Farben so rein,
So weifs und fein

Wie Diamanten.
Von dem didaktischen Schlüsse mögen noch folgende Verse

hier Platz finden :

Ja, Seele, gehst du im himmlischen Licht,
So vergifst dein Vater dort oben nicht,
Auf jeglichem Pfade dich zu erfreun,
Auf alle Weg' und alle Plätze

Dir Perlen und Schätze

Mit vollen Händen hinzustreun!
Für unsern Zweck ist in diesem Gedichte vor allem die Sorgfalt

und Kunst, womit der Dichter die Schönheiten eines

Tautropfens, die doch sonst fast niemand zu beachten pflegt, schildert.
Das Verfahren des Dichters hat in diesem Falle und in vielen
andern Ähnlichkeit mit dem Verfahren des Mikroskopikers. Wie
dieser durch sein Instrument in dem kleinsten Objekte, das dem

unbewaffneten Auge nur als unscheinbares Stäubchen sich

darstellt, eine Fülle von Schönheiten sieht und auch einem andern

Auge zum Sehen geben kann, so hat das gleichsam geistig
bewaffnete Auge des Dichters in dem unscheinbaren Tautropfen
Schönheiten, welche den Augen andrer Menschen zu entgehen
pflegen, entdeckt und zeigt nun diese Schönheit durch sein Gedicht,
wie durch ein Mikroskop, auch denen, die sein Gedicht lesen.

Das über die Sinne Gesagte läfst sich auch durch Sätze

aus der theolog. Summa des hl. Thomas bekräftigen. Derselbe

sagt nämlich (I Q. 5 a. 4), wo er vom Verhältnis des Schönen

zum Guten handelt, „Pulchra dicuntur, quae visa placent: undo

pulchrum in débita proportione consistit, quia sen s us delectantur
in débité proportionate, sicut in sibi similibus; nam et sensus
ratio quaedam est." Hier ist offenbar dem Sinne nicht blos eine

der Intelligenz dienende, sondern auch eine geniefsende Funktion
zugeschrieben.

Wenn wir behaupten, dafs beim ästhetischen Genüsse des

Menschen im gegenwärtigen Leben die Sinnlichkeit als mitge-



63

niefsende Potenz beteiligt sei, so folgt daraus keineswegs, dafs

es keine rein intellektuelle Schönheit geben könne, womit die

Schönheit der Engel und Gottes geläugnet wäre. Was wir
behaupten, ist blos diefs: dafs der ästhetische Genufs des Menschen
im gegenwärtigen Leben nicht ein rein intellektueller, sondern
ein intellektuell-sinnlicher sei, und weiter behaupten wir, dafs
das sinnliche Element zur Totalität des ästhetischen Genusses
im gegenwärtigen Leben gehört. Eine moralische Lehre des

hl. Thomas soll das soeben Gesagte teils erläutern, teils
bestätigen.

Bei der Lehre von den Passionen beantwortet der englische
Lehrer die Frage, ob durch eine Passion, wenn sie auf einen
freien Akt Einflufs übt, die moralische Güte des Aktes vermindert
oder vermehrt werden könne. Die Antwort, soweit sie hieher

gehört, lautet dabin, dafs die moralische Vollkommenheit eines

sittlichen Aktes gröfser sei, wenn der Mensch zur Vollbringung
eines guten Aktes duxxh den vernünftigen Willen und zugleich
auch durch eine auf denselben Akt abzielende Passion bestimmt
wird, als wenn diese Bestimmung blos von der Vernunft
ausgeht, denn je mehr Kräfte der menschlichen Katur einen guten
Akt setzen, um so vollkommner ist derselbe.

Wenden wir dieses an auf den Akt des ästhetischen

Genusses; so müssen wir auch von diesem sagen, dafs er
vollkommner sei, wenn intellektives und sinnliches Vermögen zugleich
einen ästhetischen Genufsakt vollziehen, als wenn die intellektive
Potenz allein dies thut. Wie im Gebiete der Musik jene
eigentümliche Fülle eines Tones, die man Klangfarbe nennt, nach den

Untersuchungen von Helmholtz darin ihren Grund hat, dafs der
scheinbar einfache Ton, den z. B. eine Seite gibt, in Wirklichkeit
aus mehreren Tönen zusammengesetzt ist, so ist der psychische
Vollklang des ästhetischen Genusses von der Zusammensetzung
desselben aus einer intellektuellen und einer sinnlichen Befriedigung
bedingt, wie denn auch Gietmann sagt: „Gerade die harmonische

Thätigkeit unsrer niedern und höhern Kräfte wird als
Gesamtwirkung jene volle Befriedigung hervorrufen, welche der Schönheit
eigentümlich ist".



64 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Wir müssen aber jetzt aus der nachgewiesenen Funktion,
welche die Sinnlichkeit für den ästhetischen Genufs hat, eine auf
das Verhältnis der Seele zum Leibe bezügliche Folgerung ziehen

und hiebei eine dasselbe Verhältnis betreffende Auffassung
Jungmanns einer Kritik unterziehen. Dieser behauptet nämlich
(Ästhetik S. 68. Nr. 45) an einer Stelle, wo aus den Eigenschaften
der Seele die Eigenschaften der Objekte, welche die Schönheit
und das ästhetische Wohlgefallen bedingen, deduziert werden,
dafs jene Eigenschaft oder Funktion der Seele, wodurch sie

Wesensform des Leibes sei, hiebei keine Berücksichtigung
beanspruchen könne. In der Begründung wird davon ausgegangen,
dafs der letzte Zweck der Seele, womit offenbar die ewige
Seligkeit gemeint ist, von der Vernünftigkeit allein und nicht
von jenem Verhältnis der Seele zum Leibe abhänge. Aber
abgesehen davon, dafs nach christlicher Lehre die Seligkeit der
Menschen nach der Auferstehung auch eine leibliche sein wird,
haben wir es hier ja nicht mit den Bedingungen der ewigen
Seligkeit, sondern der Schönheit und des ästhetischen Genusses

zu thun.
Es wurde oben gezeigt, welche Rolle die Sinnlichkeit im

ästhetischen Genüsse spielt. Nun aber sind die sinnlichen
Vermögen der Seele in ihrer Vereinigung mit dem Leibe begründet.
Wenn also die Sinne für den ästhetischen Genufs von Bedeutung
sind, so mufs auch jene Beziehung oder Eigenschaft der Seele,

worin die Sinne ihren Grund und ihre Wurzel haben, für die
Ästhetik von Wichtigkeit sein. Noch deutlicher leuchtet dieses

ein bei der Kunst; da ja alle künstlerische Thätigkeit nur auf
Grund der Vereinigung der Seele mit dem Leibe möglich ist.
Hieraus folgt, dafs eine Ästhetik, welche die Vereinigung der
Seele als Wesensform mit dem Leibe anerkennt, gerade diese

Eigenschaft und Funktion der Seele hier nicht ignorieren darf.
Der Gang unsrer Untersuchung ist jedoch der umgekehrte ; denn

wir wollen, wie weiter oben bemerkt wurde, von der rezeptiven

Formfunktion der Menschenseele, wie sie namentlich in der

Auffassung ästhetischer Formen und im Genüsse an diesen Formen
sich zeigt, ausgehend auf die konstitutive Formfunktion der



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 65

Seele einen Rückschlufs machen. Dieser Rückschlufs ist nun
durch das Vorangehende vorbereitet.

Unsre bisherigen Erörterungen haben zu dem Ergebnisse
geführt, dafs der ästhetische Genufs intellektuell und sinnlich

zugleich ist. Aber diese beiden Elemente des ästhetischen
Genusses gehen nicht blofs nebeneinander her, sondern fliefsen in
einem einheitlichen Genufs zusammen, so dafs der Geniefsende
selbst im Momente des Genusses nicht das Bewufstsein von zwei
gesonderten Genüssen, einem intellektuellen und sinnlichen,
sondern von einem einzigen und einheitlichen Genüsse hat. Diese
Einheit des ästhetischen Genusses, ungeachtet seiner Zusammensetzung

ist nur dann begreiflich, wenn der sinnliche und intellektuelle

Genufs von einem und demselben Bewufstsein und von
einer Seele getragen und zusammengefafst sind. Wir kommen
also zunächst zu dem Schlüsse, dafs intellektueller und sinnlicher
Genufs einer und derselben Seele angehören. Run ist aber der
sinnlich-ästhetische Genufs nicht ein rein seelischer, sondern
ein seelisch-organischer, weil der Genufsakt in einem beseelten

Organe sieh vollzieht. Wir müssen also in der Potenz, welche
den sinnlichen Genufs hat, auch noch zwei Elemente
unterscheiden, das seelische und das körperliche oder materielle. Der
sinnliche Genufsakt ist eine Punktion der mit der Materie
vereinigten und die Materie belebenden Seele. Seele und Materie
müssen also so vereinigt sein, dafs ein und derselbe Genufsakt
ein Akt der Seele und ein Akt der Materie zugleich ist. Dies
ist aber nur dann der Pali, wenn die Seele mit der Materie
des Leibes als Wesensform vereinigt ist. Wir sehen also, dafs
der Anteil, welchen die Sinnlichkeit am ästhetischen Genüsse

hat, uns dazu führt, eine möglichst innige Vereinigung der Seele

mit dem Leibe anzunehmen, weil ohne solche Vereinigung der
Anteil, welchen die Sinnlichkeit am ästhetischen Genüsse hat,
nicht möglich wäre. Wäre die Sinnlichkeit beim ästhetischen
Genüsse nur als vermittelndes Werkzeug beteiligt, dann wäre
der Riickschlufs auf jene innige Vereinigung der Seele mit dem

Leibe, welche im scholastischen Begriffe der Wesensform liegt,
noch nicht vollberechtigt, denn ein Werkzeug hat an dem Genüsse,

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 5



66 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

den es vermittelt, noch keinen Anteil. Ich habe oben von den

Genüssen, welche das Mikroskop vermitteln kann, Erwähnung
gethan; aber das Instrument hat offenbar daran keinen Anteil.
Aus dem Anteil, den die Sinnlichkeit am ästhetischen Genüsse

hat, folgt daher, dafs dieselbe mehr ist als ein Instrument, dafs

sie ein konstitutiver Faktor des geniefsenden Subjektes ist. Dann
müssen aber auch Seele und Leib ein einheitliches geniefsendes

Subjekt konstituieren; oder mit andern Worten: es muPs die
Seele als konstitutive Form der menschlichen Natur mit dem

Leibe vereinigt sein.

Zu demselben Ergebnisse führt uns noch eine andere

Erwägung.

Kardinal Zigliara3) entnimmt, wo er die Geistigkeit der
Menschenseele beweist, einen Beweis aus dem natürlichen
Verlangen des Menschen nach geistigen Dingen (ex innato desiderio

rerum spiritualium). Welche geistigen Dinge gemeint sind, ist
zwar nicht näher bezeichnet, aber jedenfalls ist die Wahrheit
zu jenen geistigen Dingen, wonach der Mensch ein natürliches
Verlangen hat, zu zählen; auch die Schönheit, sofern sie etwas
Übersinnliches ist, gehört dazu. Aber aus dem natürlichen
Verlangen des Menschen nach dem Genüsse der Schönheit, oder
nach schönen Dingen scheint sich ein Argument, das dem von
Zigliara gerade entgegengesetzt ist, bilden zu lassen, denn die
schönen Objekte, nach welchen der Mensch Verlangen hat, und
worin er Genufs findet, sind thatsächlich meistenteils materiell,
weil sinnlich. Wenn man nun aus der Beschaffenheit des

Objektes, wonach der Mensch Verlangen hat, auf die Beschaffenheit
des verlangenden Subjektes schliefsen darf, wie dies Zigliara
thut, so scheint es, dafs man durch diese Schlufsweise mit
ebensoviel Recht die Materialität wie die Geistigkeit der Seele
beweisen könne. Damit kämen wir aber zu dem Widerspruche, dafs

die Menschenseele geistig und materiell zugleich sein müfste,
was unmöglich ist. Dieser scheinbare Widerspruch löst sich
sehr einfach dann, wenn die Menschenseele einerseits geistig
(intellektiv), andrerseits aber zugleich Wesensform des Leibes ist.
Als geistige Seele hat sie dann Verlangen nach geistigen Dingen



Die Lehré von der Seele als Wesenaform. 67

und findet Genufs darin; als substantiale Form des Leibes aber
hat sie mit dem Leibe und durch denselben zugleich auch Verlangen
nach sinnlichen und materiellen Objekten und Genüssen. Sie
ist nicht geistig und materiell zugleich, aber als substantiale Form
mit der Materie vereint. Dies ist die Lösung jenes scheinbaren

Widerspruchs, dafs die Menschenseele nach geistigen, aber auch
nach sinnlichen Dingen und Genüssen Verlangen trägt.

5*


	Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet von Gesichtspunkte der Kunst und Ästhetik [Fortsetzung]

