Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und
Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen
Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus

Autor: Glossner, M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GGG PP

DIE PHILOSOPHISCHEN REFORMVERSUCHE DES
NIKOLAUS CUSANUS UND MARIUS NIZOLIUS.

ZUR INDIREKTEN RECHTFERTIGUNG DER
PERIPATETISCHEN PHILOSOPHIE.

ERSTER TEIL.
DIE THEOSOPHIE DES NIKOLAUS CUSANUS.

Yox

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

— e

Einleitung. Das gemeinsame Prinzip.

Wenn wir die Namen zweter Ménner zusammengesellen, die
so ganz verschiedene philosophische Richtungen verfolgten, wie
der Theosoph Nikolaus von Cues und der Empirist Marius
Nizolius, so halten wir uns hiezu berechtigt einerseits durch
das trotz jener Verschiedenheit doch gemeinsame Bestreben
der genannten Denker, die sich auch =zeitlich nicht zu ferne
standen und von demselben in dersog.,,Wiedergeburt* der Wissen-
schaften in verschiedenen Formen sich dufsernden Drange be-
seelt waren, an die Stelle der herrschenden Schulwissenschaft
auch auf philosophischem Gebiete Neues zu setzen, und fiir die
vermeintlichen ,,Abstraktionen® der Schule ein anschauliches und
lebendiges Wissen von den Dingen und ihren Griinden einzu-
tauschen; andererseits aber durch den Gegensatz selbst, zu
welchem die Abwendung von einer Wissenschaft fiihrte und
fiilhren mufste, die in der That die hohere Einheit iiber den ver-
schiedenen mdoglichen Richtungen menschlicher Forschung repri-
sentierte.

Das dem Theosophen und dem Empiristen gemeinsame
Streben also ging dahin, die scholastische oder Schulphilosophie
durch eine andere, neue, anschauliche und lebensvolle Wissenschaft



Einleitung. Das gemeinsame Prinzip. 33

zu ersetzen. Die Scholastik ging zwar von der Grundlage der
Erfahrung aus; jedoch schien dieselbe nicht breit und umfassend
genug gelegt zu sein. Indem sie sich aber von der Erfahrung
In ein hioheres, intelligibles Gebiet zu erheben suchte, schien sie
der Gefahr ausgesetzt, ohne feste Normen sich in gehalt- und
gestaltlose Abstraktionen zu verlieren. Die Objekte selbst
aber, zu denen sie sich, angeblich auf dem Wege strenger Be-
weisfiilhrung zu erheben suchte, die geistige und unsterbliche
Seele, der personliche iiberweltliche Gott, schienen nicht mit
Jener wiinschenswerten Sicherheit, die wie man annehmen machte,
allein der lebendige Kontakt mit den Erkenntnisgegenstinden in
Anschauung und Erfahrung zu verleihen vermag, ergriffen zu
werden. Sollten diese Gegenstinde denn wirklich auf keinem
anderen, als jenem abstraktiven Wege der Beweisfiihrung, vom
natiirlichen Menschen, d. h. mittels der ihm von Natur zukom-
menden und gebiihrenden Hilfsmittel der Erkenntnis erreicht
werden konnen? Den Fulsstapfen der Neuplatoniker und Meister
Eckarts folgend, antwortet der Cusaner, dafs es allerdings einen
andern Weg, den der gelehrten Unwissenheit (docta ignorantia)
gebe. In der Tiefe der von der Schulphilosophie verkannten Ver-
nunft selbst liege eine gottverwandte Kraft und ein Prinzip, in
welchem sich ohne die kiinstlichen Hilfsmittel der Definition und
Argumentation die Gottheit kundgebe und der Schliissel fiir das
Verstindnis der Welt und des Geistes enthalten sei. Die
Philosophie sollte fortan nicht blofs von (sinnlicher) Erfahrung
ausgehen, um sich in ein iibersinnliches, der Erfahrung unzu-
gingliches Gebiet zu erheben, sondern in (iibersinnlicher) Er-
fahrung anfangen und endigen. Der Erkenntnisweg sollte nicht
mehr von anschaulichem Dasein zu verschlossenem Dasein
fihren, sondern Anschauung auch der iibersinnlichen Welt solite
die urspriingliche Heimat und Doméne des Geistes bilden. Was
die Offenbarung als Gnadengeschenk anbot, unmittelbaren Lebens-
verkehr mit Gott, sollte als die kostbarste Frucht geistigen Lebens
aus dem natiirlichen Grunde des Geistes selbst entsprossen.
Sicut enim omnis scientia de gustu rei numquam gustatae vacua
et sterilis est, quousque sensus gustus attingat: ita de hac
sapientia, quam nemo gustat per auditum, sed solum ille, qu
eam accipit in interno gustu, ille perhibet testimonium non de iis
quae audivit, sed quae in se ipso experimentaliter gustavit (Idiot.
I. de Sap. f. 77 a. t. I. Edit. Paris. 1514).

Fiihrte nun dieser scheinbar kiirzere und sicherere Weg in
der That zum Ziele? Was hat die Vernunft auf diesem Wege

der Anschauung und eigener lebendiger Erfahrung gefunden?
Jahrbuch fiir Philosophie ete. 11J, 3



34 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Im Grunde, wie wir iiberzeugend nachzuweisen hoffen, nichts
anderes, als den eleatischen Begriff des Seins, das tauschungs-
volle Spiegelbild des Unendlichen, das von jeher die sich in sich
selbst abschliefsende Vernunft mit der triigerischen Hoffnung, in
ihr das wahrhaft Unendliche zu ergreifen, geifft hat.

Sehen wir das Denken des Cusanus in dieser Richtung befangen,
so konnte es mnicht an der naturgemélsen Reaktion derjenigen
fehlen, die mit dem chaotischen, alle Gegensatze in sich verschlin-
genden Vernunftbegriff des unterschiedslosen Seins sich nicht zu-
frieden geben, sondern die in bunter Mannigfaltigkeit sich aus-
breitende erfahrungsmaifsige #dufsere Wirklichkeit selbst fiir das
wahrhaft und absolut Wirkliche nehmen wollten. Nicht ohne trif-
tigen Grund! Denn wenn die menschliche Vernunft nicht die Mittel
besitzt, durch ihre Begriffe zu einer hoheren Wirklichkeit sich
emporzuschwingen, so liegt es viel niher, sich an der &aufseren
Wirklichkeit geniigen zu lassen und dieselbe nach Lange, Breite
und Tiefe in Besitz zu nehmen, als in die Fata Morgana einer
absoluten Identitit sich zu versenken und darin mit aller
Seinsbestimmtheit auch alle und jede Thatigkeit untergehen zu
lassen. Wir haben hiemit sowohl das gemeinsame Band, das
die Reformbestrebungen des Marius Nizolius und des Nikolaus
Cusanus umschlingt, als auch den Gegensatz der Richtungen be-
zeichnet, in welche dieselben von dem gleichen Ausgangspunkte
der Verwerfung der transcendentalen Kraft der ratiocinierenden
Vernunft auseinandergehen. Ob nun auch ein dulserer Zusam-
menhang der in einander iiberspringenden Gegensitze der theo-
sophischen Uberspannung des ,,logischen Begriffs“ zum wahrhaft
Unendlichen, dem personlichen Gott und der empiristischen Er-
niedrigung desselben Begriffes zum inhaltslosen Schema der sinnlich
erfahrbaren Vielheit der Dinge bestehen und nachweisbar sein
mag oder nicht: der ideelle Zusammenhang ist-unleugbar vor-
handen. Das Extrem der subjektiven im unmittelbaren Vernunft-
inhalt befangen bleibenden Vernunftanschauung, erzeugte das
andere entgegengesetzte Extrem des begriffs- und vernunftfliichtigen
Empirismus: so dafs uns schon in der Vorhalle der neueren
Philosophie in typischer Weise die durchgreifende Spaltung ent-
gentritt, welche die Denker wenn auch in verschiedenen Formen,
wie sie beispielsweise durch die Namen Descartes und Hegel
einerseits, Locke und Straufs andererseits angedeutet werden
mogen, in die zwei feindlichen Lager des Rationalismus und
Empirismus teilt.

Als unsere nichste Aufgabe betrachten wir, zu zeigen, wie
das Verlangen, an die Stelle einer abstrakten Erkenntnis der



Standpunkt. 39

gottlichen Dinge eine durch die natiirliche Vernunft selbst zu
bewirkende lebendig anschauliche zu setzen, zum Riickfall in den
pantheistischen Irrtum der Eleaten fiihrte. Zu diesem Zwecke
werden wir vor allem Standpunkt, Prinzip und Methode der

cusanischen Philosophie einer eingehenderen Betrachtung zu unter-
ziehen haben.

L.

Standpunkt, Prinzip und Methode der cusanischen
Philosophie.

Der Standpunkt des Cusaners wird uns am besten aus dem
(regensatz zu der in der Schule herrschenden Wissenschaft
seiner Zeit verstandlich, Die Theorie des Wissens, die, von
Aristoteles begriindet, in den katholischen Schulen zur fast aus-
schliefslichen Geltung gelangte, geht im Wesentlichen dahin, dafs
durch den Fortschritt vom Bekannten zum Unbekannten auf dem
Wege vergleichenden Urteilens und der Schlulsfolgerung auch
von gewissen der Erfahrung und natiirlichen, sowohl sinnlichen
als intellektuellen Anschauung entzogenen Gegenstinden ein
wahres und sicheres, wenn auch unvollkommenes und inadédquates
Wissen erreicht werden konne. Diese Theorie des Wissens steht
mit einem bestimmten logisch-metaphysischen System in einem so
innigen, unaufloslichen Zusammenhange, dals die Abweichung von
ithr in allen Féllen, in welchen der Konsequenz ihr Recht ge-
worden, zur Zerstorung des Systems, die Abweichung vom
Systeme aber zur Umbildung oder Preisgebung jener Theorie
gefithrt hat. Zur Charakteristik dieses logisch-metaphysischen
Systems moge nur an die gemalsigt realistische Theorie von den
Begriffen, an die Unterscheidung metaphysischer (immaterieller),
mathematischer und physischer (materieller, £&vvioc) Begriffe, an
die Unterscheidung des realen in das mogliche und aktuale Sein,
an die Begriffshestimmungen der Bewegung, der Materie, des
Korpers, der Natur u. s. w. erinnert werden.

Diesem Standpunkt, den wir als den abstraktiv-transcenden-
talen bezeichnen konnen, setzt der Cusaner seinen eigenen, den
der gelehrten Unwissenheit (docta ignorantia) entgegen. In der
gleichnamigen sowie in der unter einem verwandten Titel iiber-
lieferten Schrift des Unkundigen oder Laien (Idiotae de Sapientia)
spricht er sich mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit aus.
Negativ bestimmt ist dieser Standpunkt der des Verzichtes auf
gelehrtes sowie auf logisches Wissen, in positiver Fassung aber

-



36 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

der inneren Vernunfterfahrung, so dals sich die Philosophie der
docta ignorantia als der Versuch darstellt, die héhere Wahrheit
intuitiv zu erfassen und innerlich unmittelbar zu erleben. Uber
das Gelingen oder Milslingen dieses Versuches werden uns
ebensosehr die Prinzipien, zu denen der erwihnte Standpunkt
fiihrte, als auch die Anwendungen dieser Prinzipien auf die
hochsten Probleme der Philosophie und Theologie Aufschlufs
geben. Denn was die Prinzipien der cusanischen Lehre betrifft,
so moge sofort bemerkt werden, dafs der beriihmte, wir méchten
sagen, beriichtigte Satz von dem ,Zusammenfallen der Gegen-
sitze,“ der coincidentia oppositorum zwar von prinzipieller
Tragweite fiir den philosophischen Standpunkt des Nikolaus
von Cues sei, dafs derselbe gleichwohl nur als eine Konsequenz
eben jener der abstrakfiv-rationalen Wissenschaft, den homines
rationales, wie die Theologen seiner Zeit von ihm genannt werden
(de conjecturis :I. 10.), entgegengesetzten Forderung intuitiver
Erkenntnis der htheren Wahrheit betrachtet werden miisse. Sollte
nédmlich diese Forderung befriedigt werden, so mulste die Gottes-
anschauung als Thatsache, der Gottesbegriff als unmittelbares
Besitztum in der Vernunft nachgewiesen werden. Als solches
aber konnte sich nur ein Begriff darbieten, der in allem und durch
den alles gedacht wird, der also das Wesen der Vernunft selbst
auszumachen schien. Es ist dies aber kein anderer als der sog.
logische Begriff oder der Begriff des Seins, als dessen Modifikation
sich alles, was wir denken, ohne Ausnahme darstellt. Wenn
daher Nikolaus bald den Begriff des Einen, bald den des
Kénnens an die Spitze stellt, so ist es doch immer der genannte
allummfassende Begriff, der im Grunde gemeint, und bald als
schopferische die Vielheit aus sich entfaltende Einheit, bald als
fruchtbarer Schoofs, als iiberschwinglicher Grund alles bestimmten
d. h. auf diesem Standpunkt begrenzten — determinatio = negatio
— Seins, somit als absolutes Konnen gedacht wird. Nun sind
aber im logischen Begriff und dem correlaten Objekt (dem Sein)
keine Unterschiede gesetzt, konnen aber in ihm gesetzt werden;
ebenso sind die Gegensiitze in ihm aufgehoben, es ist gewisser-
malsen seiend und nicht seiend, denn auch das Nichtseiende ist
gewissermalsen ein Sein, nimlich ein gedachtes — ens rationis;
das logische Sein nimlich wird eben in jener Allgemeinheit
gedacht, in welchem es wie endliches und unendliches, mégliches
und wirkliches, so auch reales und ideales Sein umfalst. Folg-
lich fallen im Sein oder der Einheit die Gegensitze zusammen
und der Standpunkt der Vernunftanschauung fordert somit als
sein erstes Prinzip das der coincidentia oppositorum. Indem nun



Der Laie gegen die rationale Wissenschaft. 37

oo

die Anschauung des Seins fiir die Anschauung Gottes selbst ge-
nommen wird, werden die Pradikate des logischen Begriffs auf
Gott und die gottlichen Attribute auf den logischen Begriff iiber-
tragen, das abstrakt Unendliche, wie man sich ausgedriickt hat,
richtiger das Allgemeine wird mit dem wahrhaft Unendlichen, das
Potenziale mit dem Aktualen, identifiziert, und es ergeben sich
alle jene eigentiimlichen philosophischen und theologischen Lehr-
sitze, die wir im Laufe unserer Darstellung kennen lernen werden.
Mit diesem Zusammenhang zwischen dem Standpunkt des Cusaners
und seinem obersten Prinzip von dem Zusammenfallen der Gegen-
sitze sind wir in den Besitz des Schliissels gelangt, der uns in
das Verstdndnis aller dieser Lehren im Ganzen wie im Einzelnen
einzufiihren geeignet ist.

Vernehmen wir nunmehr, wie sich unser philosophischer
Reformator selbst iiber seinen Standpunkt ausspricht. Der Laie
(Idiota) also erklirt, die Weisheit miisse aus dem Innern geschopft
werden. Er vergleicht diejenigen, die sich durch das #ulfsere
Ansehen der Schriftsteller leiten lassen, dem Pferde, das seiner
natiirlichen Freiheit beraubt, auf die Nahrung beschrinkt ist, die
ihm dargereicht wird. (Idiot. de Sap. 1. I). Biicher verméogen
die Weisheit nicht zu vermitteln, da sie nicht in Worte gefalst
werden kann. Das wahre Wissen ist ein Nichtwissen und das
Wissen um dieses Nichtwissen. Denn wahrhaft weils nur, wer
das Eine und Unendliche weils, dieses aber kann nicht gewulst
werden. Selbst unerkennbar, unaussprechlich und unbegrenzt
wird alles durch es, in ihm und aus ihm erkannt, ausgesprochen,
begrenzt. Kein Satz vermag die Weisheit zu fassen und eben
deshalb lassen sich von ihr unzéhlige Sitze bilden, sie ist un-
wifsbar, unaussprechlich, unmef(sbar, unbegrenzbar, aulser allem
Verhiltnis, unvergleichbar u. s. w., und sie ist dies, weil sie
Prinzip alles Wissens, Aussprechens, Messens u. s. w. ist. Im
Besitze dieser Weisheit im Nichtwissen besteht das wahre Leben
des Intellekts, den nichts Endliches zu befriedigen vermag. Vom
Verlangen nach dem Unendlichen erfiillt, gleicht er einem, der
den Vorgeschmack eines kostbaren Wohlgeruches hat und den
(Gegenstand wiinscht, der ihn hervorbringt: hoc est autem ingus-
tabiliter et a remotis gustare, quasi si odor quidam dici potest
Praegustatio ingustabilis. Sicut enim odor ab odorabili multipli-
catus in alio receptus nos allicit ad cursum, ut in odorem unguen-
torum ad unguentum curramus: ita aeterna et infinita sapientia
cum in omnibus reluceat, nos allicit ex quadam praegustatione
effectuum, ut mirabili desiderio ad ipsam feramur. (L. c. fol. 76 a.)

An sich sind zwar diese Worte einer giinstigen Deutung fahig.



38 Die Theosophie des -Nikolaus Cusanus,

Der Vorgeschmack erweckt das Verlangen nach dem Besitze
der Frucht, ja in einem gewissen Sinne enthillt er diese; denn
was die Seele erkennen soll, mufs irgendwie, der Anlage nach,
in ihr vorhanden sein. s fragt sich nur, wie diese Anlage nédher
zu denken sei. Die Wahrheit ist in einem gewissen Sinne ein
per se notum, etwas der Seele Eingeborenes. Doch gilt dies nicht.
von der an sich ersten Wahrheit. In der Seele ist nicht ein
gottlicher Keim, der nur der Entfaltung bediirfte, nicht ein gott-
licher Funke, der nur zur Flamme entfacht zu werden brauchte.
Fir die Erkenntnis des gottlichen Wesens, des Unendlichen be-
sitzt die Seele nicht einmal ein natiirliches passives Vermogen.
Gott kann sie dazu erheben, ist aber weder durch sein eigenes
Wesen oder seine eigene Giite noch durch die Konsequenz seines
schopferischen Willens dazu gendtigt. Gilt dies in der subjek-
tiven Ordnung, so mufs auch von der objektiven gesagt werden,
dals im geschopflichen Sein das ungeschaffene zwar wieder-
scheint; da aber jenes wenn auch ein mitgeteiltes und dem un-
geschaffenen &hnliches, doch ein eigenes Sein ist, so wird in
ihm das ungeschaffene Sein nicht unmittelbar ergriffen, sondern
es bedarf der ratiocinierenden Thatigkeit des Geistes, um sich
vom geschaffenen zum ungeschaffenen Sein zu erheben. Denn
das ungeschaffene Sein steht zum geschaffenen nicht im Ver-
héaltnisse des Allgemeinen zum Besonderen, auch nicht in dem
der Substanzialitdt, sondern im Verhdltnis der Kausalitit. Wir
werden nun sehen, wie Nikolaus durch seinen Standpunkt zum
Schwanken einerseits zwischen rationalistischen und supranatu-
ralistischen, andererseits zwischen pantheistischen und idealistischen
Ansichten verurteilt wurde; das Letzere aus dem Grunde, weil
er, nach einer natiirlichen Wesenserkenntnis des Unendlichen
strebend, dieses doch nur im endlichen Symbol zu erfassen ver-
mochte, und auf diese Art, indem ihm das unendliche und end-
liche Wesen (das zum Schemen und Symbol herabsank) gleich-
miifsig aus der Hand glitt, alle Erkenntnis zu einer blofs bildlichen
und konjekturalen wurde. De ludo globi 1. II (t. I. f. 166 a):
Nihil in omnibus his nisi unum intendit: scilicet omnium et sui
causam per suam rationalem fortitudinem videre et com-
prehendere: ut dum omnium et sui ipsius causam et rationem
in sua viva ratione esse sentit: summo bono, pace perpetna
et delectatione fruatur. Rationalis enim spiritus natura scire
desiderans, quid aliud quaerit quam omnium causam et rationem?
Nec quiescit, nisi ipsam sciat; quod fieri nequit, nisi suum sciendi
desiderium, scilicet rationis suae aeternam causam, in se, ipsa
scilicet virtute rationali videat et sentiat. De genesi (L. c. fol. 72 b)-



Die absolute Einheit und das rationale Erkennen. 39

—_—

Nam quid quaerit omnis sensibilis inquietatio, nisi discretionem
seu rationem ? Quid quaerit omnis ratiocinatio nisi intellectum ?
Quid quaerit omnis intellectus, nisi veram absolutam causam ?
Idem omnia quaerunt, quod est quid absolutum: cujus signa-
culum extra intellectualem regionem mnon reperitur.

Dem Standpunkt des Cusaners gemils kann demnach das
von ithm angenommene natiirliche Verlangen nach der Erkenntnis
des Unendlichen nur dahin ausgelegt werden, dafs im Vorge-
schmack die Frucht bereits sich birgt und der menschliche Geist
durch seine natiirliche Anlage zum Unendlichen emporsteigt,
indem dieses nicht blofs seinem Innersten gegenwiirtig ist, sondern
auch seinem natiirlichen Lichte sich enthiillt. Diese Annahme
aber der natiirlichen Bestimmung und Befihigung des endlichen
Geistes zur Anschauung Gottes wird um einen teuern Preis,
den des wahren Gottesbegriffs, erkauft.

In der Erkenntnis des Unendlichen also besteht das wahre
Leben des Intellektes. Der Verlust dieses Lebens bedeutet die
endlose Qual, das intellektuelle Sein zu haben und nie zur intel-
lektuellen Erkenntnis zu gelangen (Idiot. de sapient. L ec.
fol. 76 b).

Das Verlangen nach Wissen stammt aus dem Streben nach
Vollkommenheit; als ein natiirliches kann es kein vergebliches
sein (ne sit frustra appetitus et ut in amato pondere propriae
naturae quietem attingere possit. De doct. ignor. 1. 1. ¢. 1). Das
Wahre aber erkennt die gesunde, freie Vernunft, wenn sie es
In liebendem Umfassen ergreift. Alle Forschung aber dringt
zum Ungewissen vor durch proportionale Vergleichung mit einem
vorausgesetzten Gewissen. Jeder Proportion liegt eine Einheit,
ein Unendliches zu Grunde, das sie nie erschopfend auszudriicken
vermag, oder jede Proportion sucht die absolute Einheit, ohne
sie je zu erreichen. Proportion aber ist ohne Zahl nicht denkbar,
also ist Zahl in Allem, was wie immer substanziell oder acci-
dentell zusammenstimmen oder differieren kann. (Non est igitur
numerus, qui proportionem efficit, in quantitate tantum: sed in
omnibus quae quovismodo substantialiter aut accidentaliter con-
venire possunt ac differre. Hinc forte omnia Pythagoras per
numerorum vim constitui et intelligi judicabat. De doct. ign. 1. ¢.)
Da die absolute Einheit iiber aller Proportion liegt, in dieser
aber unser Wissen sich bewegt, so ist all unser Wissen ein
unvollkommenes, ein Nichtwissen und das Ziel unseres Forschens
}-‘ft daher, im Nichtwissen selbst die hichste Gelehrsamkeit zu

nden,.

Das Wissen ist demnach weniger ein Erkennen der Dinge



40 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

aus ihren Griinden und Ursachen, als ein Messen, eine Zuriick-
fihrung auf die absolute Einheit, die das Mafs aller Dinge ist.
Wie im Mathematischen nichts mit absoluter Genauigkeit gemessen
werden kann, so ist auch der menschlichen Vernunft (ratio) kein
Mals gegeben, durch welches sie mit vollkommner Genauigkeit
die Gegenstinde ihrer Erkenntnis zu messen vermdchte. Das
absolute Malfls, das sich und alles andere mifst, ist Gott. Unsere
Erkenntnis ist daher nur insoweit wahr und vollkommen, als
wir die Dinge aus ihrer unendlichen Zerstreuung und Mannig-
faltigkeit auf Gott, die absolute Einheit, das Sein und die Wahr-
heit der Dinge, zuriickfiilhren. Jedes Sein ist in seiner eigenen
Entitit wie es ist, in anderen anders. Der Kreis ist in seiner
rationalen Entitdt Kreis, im Sinnlichen in seiner Anderheit (aliter).
Der sinnliche Kreis nimmt daher in seiner Anderheit teil an der
Einheit des begriftflichen Kreises. Die Précision des Kreises ist
unmittelbar, nur in der Anderheit wird er vervielfacht, denn in
keinem ist die Entfernung des Zentrums von der Peripherie eine
absolut précise, kein Kreis genau gleich dem andern. Das In-
telligible kann also nicht prédcis erkannt werden, wenn es nicht
in sich selbst erkannt wird, daher wird die Wahrheit der Dinge
nur im gottlichen Intellekte, in welchem keine Anderheit ist,
erreicht. (De conjecturis. 1. 13.)

In diesen Sédtzen und Bestimmungen sind die Grundziige
der cusanischen Philosophie ausgesprochen, die Richtung auf das
Unendliche sowohl als auch die dem Mathematischen eingerdumte
maflsgebende Stellung. Denn, was das Letztere betrifft, so ist,
obgleich zwischen der Einheit der Zahl und der metaphysischen
Einheit unterschieden wird, der Begriff der Einheit ganz ins
Mathematische verschlungen und das Seiende im Symbol der
Zahl aufgefalst. (Vgl. Eucken, Nikolaus von Kues in: Beitrige
zur Geschichte der neueren Philosophie. Heidelberg 1886 S. 16.)
Diese prinzipielle Stellung des Mathematischen, die sich als not-
wendige. Folge der Verwechslung des Unendlichen mit dem
logischen Begriff des Seins und Einen oder des Riickfalls in den
Standpunkt der Eleaten, von welchem die schiefe Ebene zu den
Pythogoriern zuriickfiihrt, ergibt, wird sich uns als verhdngnisvoll
tir das gesamte System erweisen, indem sie die Unterscheidung
des Accidentellen und Substanziellen und die richtige Auffassung
des Begriffs und seiner Einheit verhinderte und an die Stelle
einer gedanklich geordneten Welt die Annahme eines Chaos
oder auch eines begriffslosen Zahlensystems setzte. Das allgemeine
Sein ndmlich beriihrt sich in seiner Bestimmungslosigkeit mit dem
tormlosen Stoffe, der Wurzel der Korperlichkeit und der Quantitat,



Die absolute Einheit und das rationale Erkennen. 41

—

d. h. der unvollkommenen und gewissermalsen ,begriffslosen®
Daseinsweise in Raum und Zeit, durch welche sich die Korper-
welt einer vollkommenen Intelligibilitit durch den menschlichen
Geist entzieht.

Besteht nun alles rationelle Erkennen in einem Zahlen und
Messen, denen eine unendliche Einheit und ein unendliches Mafs
zu Grunde liegt, so sind zur Erreichung des Unendlichen selbst
die Mittel des Denkens unzureichend. Das Wahre wird im
Uberwissen und Nichtwissen, nicht durch Begriff, Urteil und
Schlufs, in denen jenes Verhiltnissetzen besteht, also durch
hohere Schauung ergriffen. Wir mogen uns dem Unendlichen
I immer vollkommneren Gleichungen zu néhern versuchen,
werden es aber nie erreichen konnen. (De docta ignorantial. c. 1.)

Der Standpunkt der unmittelbaren intellektuellen Anschauung
hilt daher den philosophischen Reformator nicht ab, den Weg
der Vermittlung zu betreten und, ankniipfend an das Wort des
Apostels, die unsichtbare Macht Gottes sei aus der sichtbaren
Schopfung zu erkennen und zu erschliefsen, die Notwendigkeit
des Unendlichen aus dem Dasein des Endlichen abzuleiten (de
Possest 1. ¢. fol. 174 b. Quando videndo visibile intelligo
ipsum a quadam altiori virtute esse, cum sit finitum, quod a se
esse nequit (quomodo enim finitum sibi ipsi terminum posuisset?)).
Doch erhilt das Beweisen hier einen verschiedenen Sinn, weil
das zu Beweisende als Voraussetzung gilt, indem das Endliche
tiberhaupt nur durch das Unendliche und als Begrenzung desselben
gedacht wird. Wie das Endliche das Unendliche, so habe jede
Verneinung das Sein zur Voraussetzung. Gott sei aber das
Sein; ein Argument, in welchem die hervorgehobene Ver-
mischung des aktual unendlichen Seins (esse actuale infinitum)
mit dem logischen Begriff (esse s. ens commune indefinitum)
deutlich zu Tage tritt.

Indem Nikolaus den naturalistisch-mystischen Standpunkt
des Meister Eckart, der sich in die Finsternis der absoluten
Negation alles Endlichen mit dem festen Vertrauen stiirzt, dafls
sle sich ihm als unendliche Lichtfiille offenbaren werde, nicht
entschieden adoptiert, verfallt er einem skeptischen Schwanken
zwischen der Anschauung des Unendlichen und der des Endlichen,
des Einen und des Vielen und wird so von dem einen zum anderen
ruhelos hin und hergetrieben. Schliefslich aber sieht sich doch
das hohe Streben, die stolze Demut der gelehrten Unwissenheit
gezwungen, sich mit leeren Schemen zu begniigen, von denen
sle zu wissen glaubt, dals sie wesenlose Symbole eines uns
unzuginglichen wahrhaft Seienden seien. Wir schauen das Eine



42 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

in tausend Abbildern, und es ist uns nicht vergionnt, es je in
sich selbst zu schauen, da es zugleich ewige Finsternis und nur
im getriibten Reflex fiir uns (diirfen wir sagen: fiir sich in uns?)
fafsbar und sichtbar ist.

Durch den im Vorangehenden gekennzeichneten Standpunkt
sind Prinzip und Methode der cusanischen Forschung bestuumt.
Da die absolute Identitdt, die durch alles Denken, d. h. nach
dem Gesagten, Rechnen und Gleichsetzen nicht vollkommen er-
reicht, wohl aber angestrebt und unvollkommen ausgedriickt
wird, den eigentlichen und im Grunde einzigen Gegenstand des
Erkennens bildet, dieser aber nur durch absolute Negation alles
Endlichen erreicht wird, was allein unter der Voraussetzung
moglich ist, dafs die absolute Negation unmittelbar mit der ab-
soluten Position zusammenfillt, so ergibt sich als oberstes Prinzip
die Identitit der Gegensitze, die coincidentia oppositorum, auf
deren Erkenntnis gegeniiber der herkommlichen, auf dem Satze
vom Widerspruch aufgebauten angeblichen Wortphilosophie der
Cusaner nicht wenig sich zu gute thut. Debet autem in his
profundus omnis nostri humani ingenii conatus esse, ut ad illam
se elevet simplicitatem, ubi contradictoria coincidunt. (De doct.
ign. 1. 3. Perorat. t. I fol. 34. a). Er findet es daher angezeigt,
Zeit und Ort der ihm, wie er glaubt, von oben gewordenen Er-
leuchtung anzugeben — In mari ex graecia rediens — credo
superno dono a patre luminum, a quo omne datum optimum (l. c.).
Sollte wirklich aus jener Lichtquelle, in welcher keine Finsternis
ist (1 Joh. 1, 3) das Prinzip, das der Prophet, wenn auch zunichst
in seiner praktischen Anwendung, brandmarkt (Isai. 5, 20), ent-
sprungen, und nicht vielmehr die vermeintliche Erleuchtung auf
eine aus der Macht der Finsternis stammende Verfinsterung des
Geistes zuriickzufilhren sein? Die Anwendung, die Nikolaus
von ihm gemacht hat auf die Gottes- und Schopfungslehre, sowie
auf die Mysterien des Christentums wird uns zeigen, ob wir es
mit einer Kingebung eines Engels des Lichtes oder der Finsternis
zu thun haben: vorausgesetzt, dafls iiberhaupt ein Zweifel dariiber
bestehen konne, ob die Leugnung des obersten Vernunftprinzips,
worauf die coincidentia oppositorum, das Zusammenfallen der contra-
dictorischen Gegensitze, wie Nikolaus mit einer jeden anderen
Erklarungsversuch ausschlielsenden Bestimmtheit und Deutlichkeit
sich ausdriickt, also die Rede, die zugleich Ja und Nein ist, die
aus Ja Nein, und aus Nein Ja macht, hinauskommt, ob, sage ich,
diese Leugnung des principium contradictionis aus gottlicher Quelle
stamme. Wir werden also sehen, was von der Versicherung zu halten
sei, dals der Verteidiger des Zusammenfallens der Gegensitze nie



Die coincidentia oppositorum. 43

gegen die Lehre der Kirche in einen feindlicheu Gegensatz geraten
sel, es sei denn, dafs man auf Grund desselben Prinzips annehme,
die dem kirchlichen Verstindnis entgegengesetzte Auffassung
des Dogmas falle mit eben diesem kirchlichen und traditionellen
Verstindnisse zusammen. Nicht minder wird es sich, hoffen
wir, herausstellen, ob jene, die das System des ,Reformators
in Kirche, Reich und Philosophie® mit den Lehrsiitzen des Christen-
tums und den Wahrheiten der Vernunft selbst in Widerspruch
finden, statt die Griinde und leitenden Hauptgedanken der cusa-
nischen Theologie hervorzukehren, an einzelnen Ausdriicken
scholastische (!) Censur iiben und sie inbezug auf ihre Korrekt-
heit bis auf die Linie abmessen (!). (8. Tiibinger Theologische
Quartalschrift. 1873 8. 7.)

In der Identitdt des contradictorisch Entgegengesetzten, ver-
sichert uns Nikolaus weiterhin, liegt das Geheimnis der Philosophie,
das sich Theologen und Philosophen durch ihr erstes Prinzip (prin-
cipium contradictionis) verschlossen haben. Kraft dieses Prinzips
ist das Eingehen der Einheit in die Vielheit im Grunde nur Riick-
gang des Vielen in das Eine, das Eingehen der Seele in den Leib
Riickgang des Leibes in die Seele. Es ist die hohere intellektuelle
Betrachtung der Dinge. Simplici enim intellectu progressionem cum
regressione copulatam concipito, si ad arcana illa curas pervenire,
quae supra rationem disjungentem progressionem a regressione
solo intellectu in unum opposita complicante verius attinguntur.
Ad quae philosophantes atque theologi ratiocinantes hactenus
sibi sua positione principil primi ingrediendi viam praecluserunt.
(De conject. 1. 1 ¢, 12. t. L. f. 97 b. Vgl. De visione Dei c. 9.)

Man hat die Coincidenz der Gegensitze in Gott als sein
Erhabensein iiber dem Widerspruche dargestellt und nichts an-
deres darin finden wollen, als den Ausdruck der Unbegreiflichkeit
des Unendlichen (Clemens, Giordano Bruno und Nikolaus von
Cusa. Bonn 1847 8. 48). In dieser Deutung kann auch das
mildeste Urteil nur ein unbegreifliches Mifsverstindnis erblicken.
Erhaben iiber den Widerspruch ist jedes, nicht allein das unend-
liche Sein. Der Grund dieser Erhabenheit aber ist nicht darin zu
suchen, dals im Sein die GGegensitze zusammenfallen, in welchem
Falle es ja, weit entfernt iiber den Widerspruch erhaben zu sein,
denselben vielmehr einschliefsen wiirde, sondern jener Grund
liegt in der Natur des Widerspruchs selbst, der eben das
Nichtseiende und Nichtseinkonnende bezeichnet. Ist diese Freiheit
vom Widerspruch von jedem Sein zu behaupten, so vor allem
vom unendlichen Sein, und wenn irgend ein Sein, so kann am
wenigsten das Unendliche als Einheit der Gegensiitze begriffen



44 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

werden. Unbegreiflich aber ist diese Hinheit nicht wie ein
Sein, das iiber, sondern wie ein Nichtsein, das unter allem
begrifflichen und iiberhaupt erkennbaren Sein — in der Region
des Nichtseins liegt.

Von anderer Seite glaubt man, die Coincidenz der Gegen-
sitze durch die Unterscheidung der sogenannten Vernunfteinheit
(unitas intellectus) von der Verstandeseinheit (unitas rationis,
richtiger wiirden die deutschen Bezeichnungen umgekehrt) recht-
fertigen zu konnen. (Tiibing. Quartalsch. a. a. O. 8. 54.) Es
ist dies dieselbe Unterscheidung, der wir bei neueren Philosophen,
bei Schelling und Hegel, begegnen, wornach das principium con-
tradictionis zwar fiir die,verstindige®U! rationale, nicht aber fiir
die angeblich hohere, ,,verniinftige“ (intellektuelle) Auffassung der
Dinge Geltung haben soll. Nikolaus selbst unterscheidet be-
stimmt die intellektuelle von der rationalen Betrachtungsweise.
Was werden wir hiezu sagen? Dals diese Unterscheidung hin-
fallig ist, und auch wenn sie berechtigt und in den psychologischen
Thatsachen begriindet wire, dieser Umstand an der Absurditit
der behaupteten coincidentia oppositorum nicht das Geringste
andern wiirde. Der wahre Grund und Sinn dieser Coincidenz
aber ist von uns zur Geniige angegeben worden, indem wir auf
die Verwechslung des Unendlichen mit dem Inhalt des logischen
Begriffs (conceptus objectivus entis communis) hingewiesen haben,
welch’ letzterer der Natur des Potentialen und Stofflichen, worin
die Gegensitze gleichsam noch ungeschieden (freilich eben nur
als mogliche!) enthalten sind, nahe liegt; eine Verwechslung, die
selbst aus der Anmafsung stammt, die Idee des Unendlichen in
der Vernunft unmittelbar nachweisen, an die Stelle der abstrak-
tiven Erkenntnis des Unendlichen die intuitive setzen zu wollen.
Man schraubt die menschliche Vernunft zu einer unnatiirlichen
Hohe empor, aus der sie infolge einer gerechten Nemesis unter
das Niveau ihrer wahren Wiirde herabsinkt. Superbis Deus resistit.

Vernehmen wir nun, wie Nikolaus jenes Prinzip zu begriin-
den, oder genauer gesprochen zu erldutern und nahe zu legen
sucht. Jenseits des Wissens ist das Unendliche, das Grolste
und Kleinste, die aufserhalb aller Proportion, alles Gegensatzes,
und daher eines und dasselbe sind. Das Grolste ist das Eine,
denn die Fiille (abundantia) kommt der Einheit zu, die auch
das Sein ist, und als das Abstrakteste (ab omni respectu et
contractione universaliter est absoluta) keinen Gegensatz hat,
also da ihm das Kleinste gegeniiber steht, mit diesem eines ist:
quoniam nihil el opponitur, cum eo simul coincidit minimum,
quare est et in omnibus. De doct. ignor. 1. 1. ¢. 2.



Die coincidentia oppositorum. 45

Da Unendliches und Endliches aulser Verhéltnis stehen, so
kann man da, wo ein Unterschied stattfindet, nicht auf ein einfach
Grofstes kommen. Daher vermag der Verstand, der sich ganz
in den Unterschieden der Gattung und Art, des Verursachens und
Verursachten (convenientia et differentia influentialis, worauf
man besonders achten wolle, um die spéiteren Aulserungen iiber
das Verhiltnifs von Gott und Welt richtig zu wiirdigen), des
Réumlichen und Zeitlichen bewegt, durch die Auffassung der
Ahnlichkeit und des Verhaltens der Dinge deren Wahrheit nicht
zu erkennen; denn im Verstande ist die absolute Prizision nicht
zu finden (L. c. e. 3). TFolglich erfassen wir das einfache und
absolute Grofste nicht anders als in begriffloser Weise (incom-
prehensibiliter); denn was wir durch Sinn, Vernunft und Ver-
stand erkennen, ist unter sich so verschieden, dafs keine prizise
Gleichheit stattfindet. ‘

Wie erwartet werden mufls, verliert sich die weitere Er-
liuterung des Prinzips ins Sophistische, zuweilen ins Barocke,
s0 dalfs man an dhnliche Wendungen in Hegels Logik erinnert
wird, wie wenn z. B. als Definition Gottes das Nichtanderssein
angegeben und gesagt wird, es definiere sich und alles andere;
denn wenn das Anderssein sein solle, so konne es nichts anderes
sein, als eben anderes, sonst widre es anderes als anderes und
somit nichts anderes. (De venatione sapient. ¢. 14.)

Sehen wir von diesem Spiele mit Worten ab, so leuchtet
ein, dafs die angefiihrten Erorterungen das zu Begriindende vor-
aussetzen, denn die vom Prinzip des Widerspruches unabhingige,
die absolute Einheit erfassende Betrachtungsweise der Dinge
kann offenbar nur dann postuliert werden, wenn die Einheit des
Seins, die Identitdt der Gegensitze als Prinzip schon voraus-
gesetzt wird; eine Voraussetzung, die nicht zugestanden werden
kann, weil sie alles Denken, verniinftiges und verstdndiges,
menschliches und gottliches aufhebt.

Dafs das Grundprinzip der cusanischen Philosophie dem
Skepticismus und Nihilismus zufiihre, 1st langst von Aristoteles,
und in neuerer Zeit vielfach gegen Hegel, nachgewiesen worden.
(Vgl. Gratry, Logik Bd 1, S. 81 ff. der deutschen Bearbeitung.)
Der theosophische Standpunkt (zu welchem indes auch bei Hegel
die Ankldnge nicht fehlen), den Nikolaus einnimmt, kann an
diesem Urteil nichts andern; denn wenn wir von Gott nur ein
negatives, von Allem aufser Gott aber nur durch Ihn ein Er-
kennen besitzen, so lost sich all unser Wissen in Negativitat,
d. h. in Nichts auf.

Nikolaus selbst glaubt die Einwendungen gegen die coin-



46 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

cidentia oppositorum durch die Bemerkung abgeschnitten zu haben:
Habemus igitur visum mentalem intuentem in id quod est prius
omni cognitione. Quare qui id quod sic videt, in cognitione
reperiri satagit, se frustra fatigat, sicut qui colorem, solum
visibilern, etiam manu tangere niteretur. (Compend. c. L. 1. c.
fol. 169 a.)

Wenn wir in dem Satze vom Zusammenfallen der Gegen-
satze, von welchem an einem anderen Orte gerithmt wird, dals
alles bisher den Theologen Verborgene dadurch erforscht und
gewulst werden konne (Complem. Theolog. c. 14 t. III. fol.
100 a), das Prinzip der cusanischen Spekulation kennen ge-
lernt haben, so stellt sich uns als die diesem Prinzip gemélse Me-
thode die Zuriickfihrung des Vielen und Gegensitzlichen auf
das Eine und die Entfaltung und Ausbreitung des Einen in das
Viele dar. Wéihrend die wahrhaft wissenschaftliche Methode
darin besteht, die gegebene Mannigfaltigkeit der Dinge nach
ihrem Wesen, ihren Grinden und Ursachen, seien es immanente
oder transcendente im Lichte evidenter Vernunftprinzipien, wie
des principium contradictionis und des Prinzips der Kausalitit
zu erforschen, sieht sich die cusanische Forschung durch ihren
Standpunkt und ihr oberstes Prinzip in die kreisende Bewegung
des logischen Begriffs hineingebannt und vermag daher iiber die
logische Formel der kontrahierten Einheit, d. h. des sich unter-
scheidenden Seins oder sich besondernden Allgemeinen nicht
hinauszukommen, wie wir dies sowohl bei der Bestimmung des
Verhéltnisses der Welt zu Gott als auch in der Auffassung des
trinitarischen Lebens in Gott finden werden. Vorldufig aber
moge diese Methode des (immanenten) Aufsteigens zum Unend-
lichen oder dem KEins und Alles an der drastischen Weise, wie
der Laie oder Idiote die Bildung des Gottesbegriffes darstellt,
veranschaulicht werden.

Auf die Frage, wie der Begriff von Gott zu bilden sel, wird
wit der Aufforderung geantwortet: Bilde einen Begriff vom Be-
griff! Wie lidfst sich aber ein genauerer Begriff von Gott
bilden? Antwort: Bilde einen Begriff vom Genauen, dem Prazisen,
der Prézision! Denn Gott ist die absolute Prazision. Wie einen
rechten Begriff?. Wende dich zur Rechtheit! u. s. w. Man ver-
steht den Sinn dieser Methode. Von jedem Datum aus kann
man sich unmittelbar zum Unendlichen erheben. Jedes Sein ver-
hiillt und enthiillt Gott zugleich, als Sein enthillt, als dieses
Sein verhiillt es ihn. Da Gott Alles in Allem, das Grifste und
Kleinste, die in Allem ausgesprochene unaussprechliche Voraus-
setzung ist, 8o enthalt jede Frage iiber Gott in sich auch schon die



Die Methode. 47

Antwort. Ist Gott? Er ist das Sein! Ist Gott Etwas? Er
ist das Etwas schlechthin, die absolute Wesenheit. In Gott fillt
Schwierigkeit und Lelchtlgkelt die Préizision der Frage mit der
Prizision der Antwort zusammen. (Idiot. de Sapient. 1. IL 1 c.
fol. 78 b.)

Mit einem Worte: Gott ist die Voraussetzung jeder Frage,
Jedes Zweifels, er ist die Wahrheit, die in der BeJahung‘ wie
in der Verneinung bejaht wird. (EXCltat l. 7 Cum omni militia.
t. IL. fol. 120.)

Was ist aber die treibende Kraft und Spannfeder in diesem
Prozesse? Die Einheit in den Dingen kann nur durch die Ein-
heit in uns, Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden. Die
absolute Kinheit setzt ein ihr verwandtes Prinzip und Vermogen
In uns voraus, mit andern Worten, Gott wird nicht anf rationalem
Wege, sondern nur durch den Intellekt erkannt. Zwar erfassen
auch Sinn und Vernunft (ratio) das Gottliche, jedoch nur im
Symbol (De Beryllo ¢. 36. t. I fol. 192 a) und im Worte,
das nicht im eigentlichen, sondern nur im bildlichen Sinne zu
fassen und anzuwenden ist. Daher ist die auf die rationale Er-
kenntnis gebaute Philosophie blofse Wortphilosophie. Der Intellekt
muls iber die eigentliche Bedeutung der Worte sich erheben
— oportet potius supra verborum vim intellectum efferre quam
proprietatibus vocabulorum insistere (De doct. ign. I. 1. ec. 2).
Denn jedes Wort sucht die Prézision, die Einheit, ohne sie aus-
driicken zu konnen. Obgleich die Namengebung in der Vielheit
der Sprachen als eine willkiirliche erscheint, so ist doch die
Absicht auf das natiirliche Wort in der Vielheit gerichtet. Denn
die Namengebung ist das Werk der Vernunft (fit motu rationis),
die Vernunft aber bezieht sich auf die sinnenfdlligen Dinge,
deren Verbindungen und Unterscheidungen von ihr herriihren,
so dafs nichts in der Vernunft ist, was nicht zuvor in den Sinnen
gewesen. Daher bleibt die Vernunft in Mutmalsungen und Mei-
nungen befangen. Die Gattungen und Arten aber sind, wie sie
unter die Sprache fallen, Vernunftgebilde — entia rationis. Wer
also Vernunft und Verstand nicht als zwei Vermogen unterscheidet,
und annimmt, es konne im lefzteren nichts sein, was nicht in
der erstern sich findet, dessen Forschung wird in den Namen
befangen, seine Philosophie eine Wortphilosophie bleiben. Der
Satz aber, es sei nichts in der Vernunft, was nicht friither
in den Sinnen war, gilt nicht vom Verstande. In diesem finden
sich die den sinnlichen Dingen vorangehenden Urbilder, die vor-
bildliche und unmittelbare Wahrheit der Formen, die sich in
den sinnlichen Dingen reflektieren. Der in Beziehung auf diese



48 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Urbilder oder Ideen zwischen den Akademikern und Peripate-
tikern bestehende Gegensatz der Ansichten lafst sich durch die
Erhebung zum Unendlichen aufheben und vereinigen. Die eine und
einfache unendliche Form ist das adiquateste Urbild, das durch
keinen Namen ausgedriickt werden kann. (Idiot. de Mente 1. 3.
c. 2 t. L fol. 32.)

In dieser Auffassung der Vernunftbegriffe ist der Einfluls
des Nominalismus unverkennbar. Die aus dem Sinnlichen ab-
strahierten Begriffe sind blofse Zeichen und Worte; durch die
Thétigkeit der Vernunft, auf rationalem Wege ist es daher un-
moglich, das wahrhaft Intelligible zu erreichen. Der gemilsigte
Realismus des Aristoteles und des heil. Thomas ist verlassen.
Der Cusaner bleibt aber an diesem Punkte, wo der Sensualismus
droht, nicht stehen, sondern wirft sich dem excessiven Realismus
in die Arme, indem er die Erkenntnis des Intelligiblen einer
hoheren, schauenden Kraft reserviert, die ebensowohl Intuition
der idealen Wesenheiten oder Urbilder, als eine solche des Un-
endlichen selbst ist. Ein genaueres Zusehen aber zeigt, wie der
Cusaner von der nominalistischen Auffassung der Allgemein-
begriffe zu einem selbstéindigen Schauen des Idealen iibergeht,
um schliefslich, indem die Ideen in die unterschiedslose Einer-
leiheit der Intuition des Seins und Einen untertauchen, in die
Alleinheitslehre der Eleaten zuriickzusinken. Wenn neben dieser
universalistischen Tendenz eine scheinbar geradezu entgegen-
gesetzte, individualistische, der Denkweise des Urhebers der
Monadenlehre verwandte sich geltend macht, so werden wir uns
hieriitber nicht wundern, wenn wir die dialektische Natur des
eleatischen Seinsbegriffs in Erwégung ziehen. Doch hieriiber
Néaheres an seinem Orte.

Die Methode des Cusaners ist demnach durch die intellek-
tuelle Anschauung des Einen und schlechthin Seienden begeistet.
Nach dem Grundsatze aber, dafls der Erkenntnisgegenstand
durch das innere Consubstanziale erkannt werde (generaliter
extrinsecum cognoscibile per intrinsecum consubstantiale videt
anima. Excit. I. De eo quod scriptum est. t. IL. fol. 16 a) ist
diese Anschauung so zu denken oder kommt die Gotteserkenntnis
dadurch zustande, dals die Seele am gottlichen Sein partizipiert,
dieses aber nicht teilweise partizipiert werden kann; Gott ndmlich
1st, wenn auch in bestimmter Besonderung, Alles in Allem, wie
im Realen so im Idealen, folglich tritt sein Bild in dem von der
verworrenen sinnlichen und von ihr abhédngigen rationalen Er-
kenntnis abgeklirten Spiegel der intellektuellen Natur leuchtend
hervor. (De conject. 1, 13. Idiot. de mente 1, 9.)



Die Methode. 49

Gott ist nicht Gegenstand des Beweises, denn da die Ver-
nunft, das Organ der Demonstration, in unvereinbaren Gegen-
satzen befangen bleibt, so kann das Unendliche, in welchem die
Gegensitze zusammenfallen, nicht durch sie erkannt werden. Zur
Einsicht in die Koincidenz der Gegensiitze erhebt sich nur der
Verstand. Negat igitur ratio complicationem oppositorum et eorum
nattingibilitatem coincidentiae affirmat . .. Omne quod demon-
stratur verum esse, ex eo est, quia nisi ita esset, oppositorum
coincidentia subinferretur. De conj. 1. 1. ¢. 1. Jedoch selbst der
Verstand, obgleich er in der eigenen die Gegensitze zusam-
menfassenden Einheit die absolute Einheit erkennt, schaut diese
nicht ohrne Anderheit; die hochste Stufe der Erkenntnis wire
somit im Einswerden mit Gott gelegen, nur auf dieser wird die
Wahrheit selbst und wie sie an sich ist erkannt, wihrend alles
andere Erkennen, weil nie die Anderheit abstreifend in Mut-
mafsungen sich bewegt. Die Mutmalsung nidmlich oder Konjektur
1st positiva assertio in alteritate veritatem uti est participans.
L. e I 2. Vgl II, 16. So sehen wir auch hier das titanische
Streben nach absoluter Erkenntnis im Zweifel endigen.

Wir schlielsen diesen ersten Abschnitt mit einer zweifachen
Bemerkung. Man hat das Prinzip unseres Philosophen als das-
Jenige bezeichnet, welches Aristoteles in den Biichern von der
Natur aufstellt, ndmlich dafs das Unmégliche nicht wird. (Clemens
a. a. 0. 8. 44.) Es ist hiervon das gerade Gegenteil wahr. An
die Stelle der beiden aristotelischen Prinzipien, dafs das Wider-
sprechende nicht sei, und dafs dem potenziellen, werdenden Sein
eine reine Aktualitit vorangehen miisse, setzt unser Philosoph
die Identitit der Gegensitze, mit welcher keines jener aristo-
telischen Prinzipien zusammen bestehen kann. Oberstes Prinzip
des Cusanus also ist das Universalere der Koincidenz. Jenes
Moégliche aber, das nach ihm Allem vorangehen mufs, ist eine
bestimmte Anwendung der Koincidenz, nidmlich die Identitdt des
Méglichen und Wirklichen, der aktiven und passiven Potenz.
Daher die sofortige weitere Aufstellung, dafs das Wirkenkonnen
das Grofste und Kleinste zugleich sei, was dem Unbefangenen
durch die sophistische Wendung insinuiert wird, dals das Grofste
nicht kleiner sein konne, als es ist, folglich das Kleinste sei,
als ob nicht ein doppelter Grund des nicht kleiner sein Konnens
gedaecht werden konnte, namlich aulser dem, dafs etwas das Kleinste
ist, auch der, dafs etwas unveriinderlich ist.

Eine andere Bemerkung betrifft die oft erdrterte Frage nach
dem Pantheismus des Cusaners. Fiir uns frigt es sich nicht um

die personliche Ansicht des Philosophen, sondern darum, ob der
Jahrbuch fiir Philosophie ete. III, 4



90 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Pantheismus in der Lehre liege. Dafs dem aber so sei, scheint
uns unbestreitbar, und konnen die schirfsten Proteste und per-
sonlich aufrichtigsten Versicherungen an diesem Urteile nichts
dndern. Man wird upns iiberdies wenige Pantheisten nennen
konnen, die den Pantheismus offen auf ihre Fahne geschrieben!
Selbst Hegel will dessen nicht Wort haben und protestiert
wenigstens gegen die Annahme eines akosmistischen Pantheismus.
Der Pantheismus des Cusaners aber liegt in den Grundlagen
des Systems. Der Standpunkt der unmittelbaren und natur-
lichen Gottschauung setzt eine innere Wesensverwandtschaft des
schauenden Geistes mit Gott voraus, wie sie nach christlicher
Offenbarung dem eingebornen Gottessohn allein zukommt, Joh,
1, 18. Ebenso radikal pantheistisch ist das Prinzip der Identitit
des Widersprechenden, denn es bedeutet, dals Sein und Nicht-
sein, Unendliches und Endliches, Aktives und Passives eins und das-
selbe seien. Das Néimliche gilt endlich von der Methode, denn
der oscillierende Hin- und Hergang vom Einen zum Vielen und um-
gekehrt geschieht in rein immanenter Weise und setzt deshalb das
Eine zum Vielen in das Verhédltnis des Allgemeinen zum Besondern.
Wer auf solchen Fundamenten einen Gedankenbau auffiihrt, mag
immerhin gewaltsam dem Drange der Prinzipien, in die Konse-
quenzen sich zu entfalten, Einhalt zu thun und im Widerspruch
mit ihnen an den theistischen Lehrsatzen der Kirche festzuhalten
versuchen: radikal und fundamental bleibt seine Lehre panthe-
istisch und daher fiir uns verwerflich. Ob indes der Cusaner
anders als in wirkungslosen Worten protestierte, ob er nicht
vielmehr die vollen Konsequenzen seines Standpunkts, seines
Prinzips und seiner Methode gezogen, dariiber werden uns die
folgenden beiden Abschnitte Aufklirung verschaffen.




	Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus

