
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und
Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen
Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHISCHEN REFORMVERSUCHE DES
NIKOLAUS CUSANUS UND MARIUS NIZOLIUS.

ZUR INDIREKTEN RECHTFERTIGUNG DER
PERIPATETISCHEN PHILOSOPHIE.

ERSTER TEIL.
DIE THEOSOPHIE DES NIKOLAUS CUSANUS.

Von

KANONIKUS Dr. M. GLOSSNER.

Einleitung. Das gemeinsame Prinzip.
^Wenn wir die Namen zweier Männer zusammengesellen, die

so ganz verschiedene philosophische Richtungen verfolgten, wie
der Theosoph Nikolaus von Cues und der Empirist Marius
Nizolius, so halten wir uns hiezu berechtigt einerseits durch
das trotz jener Verschiedenheit doch gemeinsame Bestreben
der genannten Denker, die sich auch zeitlich nicht zu ferne
standen und von demselben in der sog. „Wiedergeburt" der Wissenschaften

in verschiedenen Formen sich äufsernden Drange
beseelt waren, an die Stelle der herrschenden Schulwissenschaft
auch auf philosophischem Gebiete Neues zu setzen, und für die
vermeintlichen „Abstraktionen" der Schule ein anschauliches und
lebendiges Wissen von den Dingen und ihren Gründen
einzutauschen; andererseits aber durch den Gegensatz selbst, zu
welchem die Abwendung von einer Wissenschaft führte und
führen mufste, die in der That die höhere Einheit über den
verschiedenen möglichen Richtungen menschlicher Forschung
repräsentierte.

Das dem Theosophen und dem Empiristen gemeinsame
Streben also ging dahin, die scholastische oder Schulphilosophie
durch eine andere, neue, anschauliche und lebensvolle Wissenschaft



Einleitung. Das gemeinsame Prinzip. 33

zu ersetzen. Die Scholastik ging zwar von der Grundlage der
Erfahrung aus ; jedoch schien dieselbe nicht breit und umfassend
genug gelegt zu sein. Indem sie sich aber von der Erfahrung
in ein höheres, intelligibles Gebiet zu erheben suchte, schien sie
der Gefahr ausgesetzt, ohne feste Normen sich in gehalt- und
gestaltlose Abstraktionen zu verlieren. Die Objekte selbst
aber, zu denen sie sich, angeblich auf dem Wege strenger
Beweisführung zu erheben suchte, die geistige und unsterbliche
Seele, der persönliche überweltliche Gott, schienen nicht mit
jener wünschenswerten Sicherheit, die wie man annehmen möchte,
allein der lebendige Kontakt mit den Erkenntnisgegenständen in
Anschauung und Erfahrung zu verleihen vermag, ergriffen zu
werden. Sollten diese Gegenstände denn wirklich auf keinem
anderen, als jenem abstraktiven Wege der Beweisführung, vom
natürlichen Menschen, d. h. mittels der ihm von Natur
zukommenden und gebührenden Hilfsmittel der Erkenntnis erreicht
werden können? Den Fufsstapfen der Neuplatoniker und Meister
Eckarts folgend, antwortet der Cusaner, dafs es allerdings einen
andern Weg, den der gelehrten Unwissenheit (docta ignorantia)
gebe. In der Tiefe der von der Schulphilosophie verkannten
Vernunft selbst liege eine gottverwandte Kraft und ein Prinzip, in
welchem sich ohne die künstlichen Hilfsmittel der Definition und
Argumentation die Gottheit kundgebe und der Schlüssel für das
Verständnis der Welt und des Geistes enthalten sei. Die
Philosophie sollte fortan nicht blofs von (sinnlicher) Erfahrung
ausgehen, um sich in ein übersinnliches, der Erfahrung
unzugängliches Gebiet zu erheben, sondern in (übersinnlicher)
Erfahrung anfangen und endigen. Der Erkenntnisweg sollte nicht
mehr von anschaulichem Dasein zu verschlossenem Dasein
führen, sondern Anschauung auch der übersinnlichen Welt sollte
die ursprüngliche Heimat und Domäne des Geistes bilden. Was
die Offenbarung als Gnadengeschenk anbot, unmittelbaren
Lebensverkehr mit Gott, sollte als die kostbarste Frucht geistigen Lebens
aus dem natürlichen Grunde des Geistes selbst entsprossen.
Sicut enim omnis scientia de gustu rei numquam gustatae vacua
et sterilis est, quousque sensus gustus attingat: ita de hac
aapientia, quam nemo gustat per auditum, sed solum ille, qui
earn accipit in interno gustu, ille perhibet testimonium non de iis
quae audivit, sed quae in se ipso experimentaliter gustavit (Idiot.
I- de Sap. f. 77 a. t. I. Edit. Paris. 1514).

Führte nun dieser scheinbar kürzere und sicherere Weg in
der That zum Ziele? Was hat die Vernunft auf diesem Wege
der Anschauung und eigener lebendiger Erfahrung gefunden?

Jahrbuch für Philosophie etc. 1IJ. 3



34 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Im Grunde, wie wir überzeugend nachzuweisen hoffen, nichts
anderes, als den eleatischen Begriff des Seins, das täuschungsvolle

Spiegelbild des Unendlichen, das von jeher die sich in sich
selbst abschliefsende Vernunft mit der trügerischen Hoffnung, in
ihr das wahrhaft Unendliche zu ergreifen, geäfft hat.

Sehen wir das Denken des Cusanus in dieser Richtung befangen,
so konnte es nicht an der naturgemäfsen Reaktion derjenigen
fehlen, die mit dem chaotischen, alle Gegensätze in sich verschlingenden

Vernunftbegriff des unterschiedslosen Seins sich nicht
zufrieden geben, sondern die in bunter Mannigfaltigkeit sich
ausbreitende erfahrungsmäfsige äufsere Wirklichkeit selbst für das
wahrhaft und absolut Wirkliche nehmen wollten. Nicht ohne
triftigen Grund Denn wenn die menschliche Vernunft nicht die Mittel
besitzt, durch ihre Begriffe zu einer höheren Wirklichkeit sich
emporzuschwingen, so liegt es viel näher, sich an der äufseren
Wirklichkeit genügen zu lassen und dieselbe nach Länge, Breite
und Tiefe in Besitz zu nehmen, als in die Fata Morgana einer
absoluten Identität sich zu versenken und darin mit aller
Seinsbestimmtheit auch alle und jede Thätigkeit untergehen zu
lassen. Wir haben hiemit sowohl das gemeinsame Band, das
die Reformbestrebungen des Marius Nizolius und des Nikolaus
Cusanus umschlingt, als auch den Gegensatz der Richtungen
bezeichnet, in welche dieselben von dem gleichen Ausgangspunkte
der Verwerfung der transcendentalen Kraft der ratiocinierenden
Vernunft auseinandergehen. Ob nun auch ein äufser er
Zusammenhang der in einander überspringenden Gegensätze der theo-
sophischen Uberspannung des „logischen Begriffs" zum wahrhaft
Unendlichen, dem persönlichen Gott und der empiristischen
Erniedrigung desselben Begriffes zum inhaltslosen Schema der sinnlich
erfahrbaren Vielheit der Dinge bestehen und nachweisbar sein

mag oder nicht: der ideelle Zusammenhang ist unleugbar
vorhanden. Das Extrem der subjektiven im unmittelbaren Vernunftinhalt

befangen bleibenden Vernunftanschauung, erzeugte das
andere entgegengesetzte Extrem des begriffe-und vernunftflüchtigen
Empirismus: so dafs uns schon in der Vorhalle der neueren
Philosophie in typischer Weise die durchgreifende Spaltung ent-
gentritt, welche die Denker wenn auch in verschiedenen Formen,
wie sie beispielsweise durch die Namen Descartes und Hegel
einerseits, Locke und Straufs andererseits angedeutet werden
mögen, in die zwei feindlichen Lager des Rationalismus und
Empirismus teilt.

Als unsere nächste Aufgabe betrachten wir, zu zeigen, wie
das Verlangen, an die Stelle einer abstrakten Erkenntnis der



Standpunkt. 35

göttlichen Dinge eine durch die natürliche Vernunft selbst zu
bewirkende lebendig anschauliche zu setzen, zum Rückfall in den
pantheistischen Irrtum der Eleaten führte. Zu diesem Zwecke
werden wir vor allem Standpunkt, Prinzip und Methode der
cusanischen Philosophie einer eingehenderen Betrachtung zu
unterziehen haben.

I.

Standpunkt, Prinzip und Methode der cusanischen
Philosophie.

Der Standpunkt des Cusaners wird uns am besten aus dem
Gegensatz zu der in der Schule herrschenden Wissenschaft
seiner Zeit verständlich. Die Theorie des Wissens, die, von
Aristoteles begründet, in den katholischen Schulen zur fast aus-
schliefslichen Geltung gelangte, geht im Wesentlichen dahin, dafs
durch den Portschritt vom Bekannten zum Unbekannten auf dem
Wege vergleichenden Urteilens und der Schlufsfolgerung auch
von gewissen der Erfahrung und natürlichen, sowohl sinnlichen
als intellektuellen Anschauung entzogenen Gegenständen ein
wahres und sicheres, wenn auch unvollkommenes und inadäquates
Wissen erreicht werden könne. Diese Theorie des Wissens steht
mit einem bestimmten logisch-metaphysischen System in einem so
innigen, unauflöslichen Zusammenhange, dafs die Abweichung von
ihr in allen Fällen, in welchen der Konsequenz ihr Recht
geworden, zur Zerstörung des Systems, die Abweichung vom
Systeme aber zur Umbildung oder Preisgebung jener Theorie
geführt hat. Zur Charakteristik dieses logisch-metaphysischen
Systems möge nur an die gemäfsigt realistische Theorie von den
Begriffen, an die Unterscheidung metaphysischer (immaterieller),
mathematischer und physischer (materieller, svvXot) Begriffe, an
die Unterscheidung des realen in das mögliche und aktuale Sein,
an die Begriffsbestimmungen der Bewegung, der Materie, des
Körpers, der Katur u. s. w. erinnert werden.

Diesem Standpunkt, den wir als den abstraktiv-transcenden-
talen bezeichnen können, setzt der Cusaner seinen eigenen, den
der gelehrten Unwissenheit (docta ignorantia) entgegen. In der
gleichnamigen sowie in der unter einem verwandten Titel
überlieferten Schrift des Unkundigen oder Laien (Idiotae de Sapientia)
spricht er sich mit aller wünschenswerten Deutlichkeit aus.
Kegativ bestimmt ist dieser Standpunkt der des Verzichtes auf
gelehrtes sowie auf logisches Wissen, in positiver Fassung aber

3*



36 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

der inneren Vernunfterfahrung, so dafs sich die Philosophie der
docta ignorantia als der Versuch darstellt, die höhere Wahrheit
intuitiv zu erfassen und innerlich unmittelbar zu erleben. Über
das Gelingen oder Mifslingen dieses Versuches werden uns
ebensosehr die Prinzipien, zu denen der erwähnte Standpunkt
führte, als auch die Anwendungen dieser Prinzipien auf die
höchsten Probleme der Philosophie und Theologie Aufschlufs
geben. Denn was die Prinzipien der cusanischen Lehre betrifft,
so möge sofort bemerkt werden, dafs der berühmte, wir möchten
sagen, berüchtigte Satz von dem „Zusammenfallen der Gegensätze,"

der coincidentia oppositorum zwar von prinzipieller
Tragweite für den philosophischen Standpunkt des Nikolaus
von Cues sei, dafs derselbe gleichwohl nur als eine Konsequenz
eben jener der abstraktiv-rationalen Wissenschaft, den homines
rationales, wie die Theologen seiner Zeit von ihm genannt werden
(de conjecturis TL 10.), entgegengesetzten Forderung intuitiver
Erkenntnis der höheren Wahrheit betrachtet werden müsse. Sollte
nämlich diese Forderung befriedigt werden, so mufste die
Gottesanschauung als Thatsache, der Gottesbegriff als unmittelbares
Besitztum in der Vernunft nachgewiesen werden. Als solches
aber konnte sich nur ein Begriff darbieten, der in allem und durch
den alles gedacht wird, der also das Wesen der Vernunft selbst
auszumachen schien. Es ist dies aber kein anderer als der sog.
logische Begriff oder der Begriff des Seins, als dessen Modifikation
sich alles, was wir denken, ohne Ausnahme darstellt. Wenn
daher Nikolaus bald den Begriff des Einen, bald den des
Könnens an die Spitze stellt, so ist es doch immer der genannte
allumfassende Begriff, der im Grunde gemeint, und bald als
schöpferische die Vielheit aus sich entfaltende Einheit, bald als
fruchtbarer Schoofs, als überschwänglicher Grund alles bestimmten
d. h. auf diesem Standpunkt begrenzten — determinatio negatio
— Seins, somit als absolutes Können gedacht wird. Nun sind
aber im logischen Begriff und dem correlaten Objekt (dem Sein)
keine Unterschiede gesetzt, können aber in ihm gesetzt werden;
ebenso sind die Gegensätze in ihm aufgehoben, es ist gewisser-
mafsen seiend und nicht seiend, denn auch das Nichtseiende ist
gewissermafsen ein Sein, nämlich ein gedachtes — ens rationis;
das logische Sein nämlich wird eben in jener Allgemeinheit
gedacht, in welchem es wie endliches und unendliches, mögliches
und wirkliches, so auch reales und ideales Sein umfafst. Folglich

fallen im Sein oder der Einheit die Gegensätze zusammen
und der Standpunkt der Vernunftanschauung fordert somit als
sein erstes Prinzip das der coincidentia oppositorum. Indem nun



Der Laie gegen die rationale Wissenschaft. 37

die Anschauung des Seins für die Anschauung Gottes selbst
genommen wird, werden die Prädikate des logischen Begriffs auf
Gott und die göttlichen Attribute auf den logischen Begriff
übertragen, das abstrakt Unendliche, wie man sich ausgedrückt hat,
richtiger das Allgemeine wird mit dem wahrhaft Unendlichen, das
Potenziale mit dem Aktualen, identifiziert, und es ergeben sich
alle jene eigentümlichen philosophischen und theologischen Lehrsätze,

die wir im Laufe unserer Darstellung kennen lernen werden.
Mit diesem Zusammenhang zwischen dem Standpunkt des Cusaners
und seinem obersten Prinzip von dem Zusammenfallen der Gegensätze

sind wir in den Besitz des Schlüssels gelangt, der uns in
das Verständnis aller dieser Lehren im Ganzen wie im Einzelnen
einzuführen geeignet ist.

Vernehmen wir nunmehr, wie sich unser philosophischer
Reformator selbst über seinen Standpunkt ausspricht. Der Laie
(Idiota) also erklärt, die Weisheit müsse aus dem Innern geschöpft
werden. Er vergleicht diejenigen, die sich durch das äufsere
Ansehen der Schriftsteller leiten lassen, dem Pferde, das seiner
natürlichen Freiheit beraubt, auf die Nahrung beschränkt ist, die
ihm dargereicht wird. (Idiot, de Sap. 1. I). Bücher vermögen
die Weisheit nicht zu vermitteln, da sie nicht in Worte gefafst
werden kann. Das wahre Wissen ist ein Nichtwissen und das
Wissen um dieses Nichtwissen. Denn wahrhaft weifs nur, wer
das Eine und Unendliche weifs, dieses aber kann nicht gewufst
werden. Selbst unerkennbar, unaussprechlich und unbegrenzt
wird alles durch es, in ihm und aus ihm erkannt, ausgesprochen,
begrenzt. Kein Satz vermag die Weisheit zu fassen und eben
deshalb lassen sich von ihr unzählige Sätze bilden, sie ist un-
wifsbar, unaussprechlich, unmefsbar, unbegrenzbar, aufser allem
Verhältnis, unvergleichbar u. s. w., und sie ist dies, weil sie

Prinzip alles Wissens, Aussprechens, Messens u. s. w. ist. Im
Besitze dieser Weisheit im Nichtwissen besteht das wahre Leben
des Intellekts, den nichts Endliches zu befriedigen vermag. Vom
Verlangen nach dem Unendlichen erfüllt, gleicht er einem, der
den Vorgeschmack eines kostbaren Wohlgeruches hat und den
Gegenstand wünscht, der ihn hervorbringt: hoc est autem ingus-
tabiliter et a remotis gustare, quasi si odor quidam dici potest
praegustatio ingustabilis. Sicut enim odor ab odorabili multipli-
catus in alio receptus nos allicit ad cursum, ut in odorem unguen-
torum ad unguentum curramus: ita aeterna et infinita sapientia
cum in omnibus reluceat, nos allicit ex quadam praegustatione
effectuum, ut mirabili desiderio ad ipsam feramur. (L. c. fol. 76 a.)

An sich sind zwar diese Worte einer günstigen Deutung fähig.



38 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Der Vorgeschmack erweckt das Verlangen nach dem Besitz»
der Frucht, ja in einem gewissen Sinne enthält er diese; denn
was die Seele erkennen soll, mufs irgendwie, der Anlage nach,,
in ihr vorhanden sein. Es fragt sich nur, wie diese Anlage näher
zu denken sei. Die Wahrheit ist in einem gewissen Sinne ein

per se notum, etwas der Seele Eingeborenes. Doch gilt dies nicht,
von der an sich ersten Wahrheit. In der Seele ist nicht ein
göttlicher Keim, der nur der Entfaltung bedürfte, nicht ein
göttlicher Funke, der nur zur Flamme entfacht zu werden brauchte^
Für die Erkenntnis des göttlichen Wesens, des Unendlichen
besitzt die Seele nicht einmal ein natürliches passives Vermögen.
Gott kann sie dazu erheben, ist aber weder durch sein eigenes
Wesen oder seine eigene Güte noch durch die Konsequenz seines
schöpferischen Willens dazu genötigt. Gilt dies in der subjektiven

Ordnung, so mufs auch von der objektiven gesagt werden,,
dafs im geschöpflichen Sein das ungeschaffene zwar
wiederscheint; da aber jenes wenn auch ein mitgeteiltes und dem un-
geschaffenen ähnliches, doch ein eigenes Sein ist, so wird in
ihm das ungeschaffene Sein nicht unmittelbar ergriffen, sondern
es bedarf der ratiocinierenden Thätigkeit des Geistes, um sich
vom geschaffenen zum ungeschaffenen Sein zu erheben. Denn
das ungeschaffene Sein steht zum geschaffenen nicht im
Verhältnisse des Allgemeinen zum Besonderen, auch nicht in dem
der Substanzialität, sondern im Verhältnis der Kausalität. Wir
werden nun sehen, wie Nikolaus durch seinen Standpunkt zum
Schwanken einerseits zwischen rationalistischen und
supranaturalistischen, andererseits zwischen pantheistischenund idealistischen
Ansichten verurteilt wurde," das Letzére aus dem Grunde, weil
er, nach einer natürlichen Wesenserkenntnis des Unendlichen
strebend, dieses doch nur im endlichen Symbol zu erfassen
vermochte, und auf diese Art, indem ihm das unendliche und
endliche Wesen (das zum Schemen und Symbol herabsank) gleich-
mäfsig aus der Hand glitt, alle Erkenntnis zu einer blofs bildlichen
und konjekturalen wurde. De ludo globi 1. II (t. I. f. 166 a)r
Nihil in omnibus his nisi unum intendit: scilicet omnium et sui
causam per suam rationalem fortitudinem videre et com-
prehendere: ut dum omnium et sui ipsius causam et rationem
in sua viva ratione esse sentit: summo bono, pace perpétua
et delectatione fruatur. Eationalis enim spiritus natura scire
desiderans, quid aliud quaerit quam omnium causam et rationem?
Nec quiescit, nisi ipsam sciat; quod fieri nequit, nisi suum sciendi
desiderium, scilicet rationis suae aeternam causam, in se, ipsa
scilicet virtute rationali videat et sentiat. De genesi (L. c. fol. 72 b) -



Die absolute Einheit und das rationale Erkennen. 39

Nam quid quaerit omnia sensibilis inquietatio, nisi discretionem
seu rationem? Quid quaerit omnis ratiocinatio nisi intellectual?
Quid quaerit omnis intellectus, nisi veram absolutam causam?
Idem omnia quaerunt, quod est quid absolutum: cujus signa-
culum extra intellectualem regionem non reperitur.

Dem Standpunkt des Ousaners gemäfs kann demnach das
^on ihm angenommene natürliche Verlangen nach der Erkenntnis
des Unendlichen nur dahin ausgelegt werden, dafs im
Vorgeschmack die Frucht bereits sich birgt und der menschliche Geist
durch seine natürliche Anlage zum Unendlichen emporsteigt,
indem dieses nicht blofs seinem Innersten gegenwärtig ist, sondern
auch seinem natürlichen Lichte sich enthüllt. Diese Annahme
aber der natürlichen Bestimmung und Befähigung des endlichen
Geistes zur Anschauung Gottes wird um einen teuern Preis,
den des wahren Gottesbegriffs, erkauft.

In der Erkenntnis des Unendlichen also besteht das wahre
Leben des Intellektes. Der Verlust dieses Lebens bedeutet die
endlose Qual, das intellektuelle Sein zu haben und nie zur
intellektuellen Erkenntnis zu gelangen (Idiot, de sapient. 1. c.
fol. 76 b).

Das Verlangen nach Wissen stammt aus dem Streben nach
Vollkommenheit; als ein natürliches kann es kein vergebliches
sein (ne sit frustra appetitus et ut in amato pondéré propriae
naturae quietem attingere possit. De doct. ignor. 1. 1. c. 1). Das
Wahre aber erkennt die gesunde, freie Vernunft, wenn sie es
in liebendem Umfassen ergreift. Alle Forschung aber dringt
zum Ungewissen vor durch proportionale Vergleichung mit einem
vorausgesetzten Gewissen. Jeder Proportion liegt eine Einheit,
ein Unendliches zu Grunde, das sie nie erschöpfend auszudrücken
vermag, oder jede Proportion sucht die absolute Einheit, ohne
sie je zu erreichen. Proportion aber ist ohne Zahl nicht denkbar,
also ist Zahl in Allem, was wie immer substanziell oder acci-
dentell zusammenstimmen oder differieren kann. (Non est igitur
numerus, qui proportionem efficit, in quantitate tantum : sed in
omnibus quae quovismodo substantialiter aut accidentaliter con-
venire possunt ac differre. Hinc forte omnia Pythagoras per
numerorum vim constitui et intelligi judicabat. De doct. ign. 1. c.)
Da die absolute Einheit über aller Proportion liegt, in dieser
aber unser Wissen sich bewegt, so ist all unser Wissen ein
unvollkommenes, ein Nichtwissen und das Ziel unseres Forschens
ist daher, im Nichtwissen selbst die höchste Gelehrsamkeit zu
finden.

Das Wissen ist demnach weniger ein Erkennen der Dinge



40 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

aus ihren Gründen und Ursachen, als ein Messen, eine Zurück-
führung auf die absolute Einheit, die das Mafs aller Dinge ist.
Wie im Mathematischen nichts mit absoluter Genauigkeit gemessen
werden kann, so ist auch der menschlichen Vernunft (ratio) kein
Mafs gegeben, durch welches sie mit vollkommner Genauigkeit
die Gegenstände ihrer Erkenntnis zu messen vermöchte. Das
absolute Mafs, das sich und alles andere mifst, ist Gott. Unsere
Erkenntnis ist daher nur insoweit wahr und vollkommen, als
wir die Dinge aus ihrer unendlichen Zerstreuung und
Mannigfaltigkeit auf Gott, die absolute Einheit, das Sein und die Wahrheit

der Dinge, zurückführen. Jedes Sein ist in seiner eigenen
Entität wie es ist, in anderen anders. Der Kreis ist in seiner
rationalen Entität Kreis, im Sinnlichen in seiner Anderheit (aliter).
Der sinnliche Kreis nimmt daher in seiner Anderheit teil an der
Einheit des begrifflichen Kreises. Die Präcision des Kreises ist
unmittelbar, nur in der Anderheit wird er vervielfacht, denn in
keinem ist die Entfernung des Zentrums von der Peripherie eine
absolut präcise, kein Kreis genau gleich dem andern. Das
Intelligible kann also nicht präcis erkannt werden, wenn es nicht
in sich selbst erkannt wird, daher wird die Wahrheit der Dinge
nur im göttlichen Intellekte, in welchem keine Anderheit ist,
erreicht. (De conjecturis. I. 13.)

In diesen Sätzen und Bestimmungen sind die Grundzüge
der cusanischen Philosophie ausgesprochen, die Richtung auf das
Unendliche sowohl als auch die dem Mathematischen eingeräumte
mafsgebende Stellung. Denn, was das Letztere betrifft, so ist,
obgleich zwischen der Einheit der Zahl und der metaphysischen
Einheit unterschieden wird, der Begriff der Einheit ganz ins
Mathematische verschlungen und das Seiende im Symbol der
Zahl aufgefafst. (Vgl. Eucken, Nikolaus von Kues in: Beiträge
zur Geschichte der neueren Philosophie. Heidelberg 1886 S. 16.)
Diese prinzipielle Stellung des Mathematischen, die sich als
notwendige Eolge der Verwechslung des Unendlichen mit dem
logischen Begriff des Seins und Einen oder des Rückfalls in den
Standpunkt der Eleaten, von welchem die schiefe Ebene zu den
Pythogoräern zurückführt, ergibt, wird sich uns als verhängnisvoll
lür das gesamte System erweisen, indem sie die Unterscheidung
des Accidentellen und Substanziellen und die richtige Auffassung
des Begriffs und seiner Einheit verhinderte und an die Stelle
einer gedanklich geordneten Welt die Annahme eines Chaos
oder auch eines begriffslosen Zahlensystems setzte. Das allgemeine
Sein nämlich berührt sich in seiner Bestimmungslosigkeit mit dem
formlosen Stoffe, der Wurzel der Körperlichkeit und der Quantität,



Die absolute Einheit und das rationale Erkennen. 41

4. h. der unvollkommenen und gewissermafsen „begriffslosen"
Daseinsweise in Raum und Zeit, durch welche sich die Körperwelt

einer vollkommenen Intelligibilität durch den menschlichen
Geist entzieht.

Besteht nun alles rationelle Erkennen in einem Zählen und
Messen, denen eine unendliche Einheit und ein unendliches Mafs
zu Grunde liegt, so sind zur Erreichung des Unendlichen selbst
die Mittel des Denkens unzureichend. Das Wahre wird im
Uberwissen und Nichtwissen, nicht durch Begriff, Urteil und
Schlufs, in denen jenes Verhältnissetzen besteht, also durch
höhere Schauung ergriffen. Wir mögen uns dem Unendlichen
in immer vollkommneren Gleichungen zu nähern versuchen,
Werden es aber nie erreichen können. (De docta ignorantia 1. c. 1.)

Der Standpunkt der unmittelbaren intellektuellen Anschauung
hält daher den philosophischen Reformator nicht ab, den Weg
der Vermittlung zu betreten und, anknüpfend an das Wort des
Apostels, die unsichtbare Macht Gottes sei aus der sichtbaren
Schöpfung zu erkennen und zu erschliefsen, die Notwendigkeit
des Unendlichen aus dem Dasein des Endlichen abzuleiten (de
Possest 1. c. fol. 174 b. Quando videndo visibile intelligo
ipsum a quadam altiori virtute esse, cum sit finitum, quod a se
esse nequit (quomodo enim finitum sibi ipsi terminum posuisset?)).
Doch erhält das Beweisen hier einen verschiedenen Sinn, weil
das zu Beweisende als Voraussetzung gilt, indem das Endliche
überhaupt nur durch das Unendliche und als Begrenzung desselben
gedacht wird. Wie das Endliche das Unendliche, so habe jede
Verneinung das Sein zur Voraussetzung. Gott sei aber das
Sein; ein Argument, in welchem die hervorgehobene
Vermischung des aktual unendlichen Seins (esse actuate infinitum)
mit dem logischen Begriff (esse s. ens commune indefinitum)
deutlich zu Tage tritt.

Indem Nikolaus den naturalistisch-mystischen Standpunkt
des Meister Eckart, der sich in die Einsternis der absoluten
Negation alles Endlichen mit dem festen Vertrauen stürzt, dafs
sie sich ihm als unendliche Lichtfülle offenbaren werde, nicht
entschieden adoptiert, verfällt er einem skeptischen Schwanken
zwischen der Anschauung des Unendlichen und der des Endlichen,
des Einen und des Vielen und wird so von dem einen zum anderen
ruhelos hin und hergetrieben. Schliefslich aber sieht sich doch
das hohe Streben, die stolze Demut der gelehrten Unwissenheit
gezwungen, sich mit leeren Schemen zu begnügen, von denen
sie zu wissen glaubt, dafs sie wesenlose Symbole eines uns
unzugänglichen wahrhaft Seienden seien. Wir schauen das Eine



42 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

in tausend Abbildern, und es ist uns nicht vergönnt, es je in
sich selbst zu schauen, da es zugleich ewige Finsternis und nur
im getrübten Reflex für uns (dürfen wir sagen : für sich in uns
fafsbar und sichtbar ist.

Durch den im Vorangehenden gekennzeichneten Standpunkt
sind Fr in zip und Methode der cusanischen Forschung bestimmt.
Da die absolute Identität, die durch alles Denken, d. h. nach
dem Gesagten, Rechnen und Gleichsetzen nicht vollkommen
erreicht, wohl aber angestrebt und unvollkommen ausgedrückt
wird, den eigentlichen und im Grunde einzigen Gegenstand des
Erkennens bildet, dieser aber nur durch absolute Negation alles
Endlichen erreicht wird, was allein unter der Voraussetzung
möglich ist, dafs die absolute Negation unmittelbar mit der
absoluten Position zusammenfällt, so ergibt sich als oberstes Prinzip
die Identität der Gegensätze, die coincideDtia oppositorum, auf
deren Erkenntnis gegenüber der herkömmlichen, auf dem Satze
vom Widerspruch aufgebauten angeblichen Wortphilosophie der
Cusaner nicht wenig sich zu gute thut. Debet autem in his
profundus omnis nostri humani ingenii conatus esse, ut ad illam
se elevet simplicitatem, ubi contradictoria coincidunt. (De doct.
ign. 1. 3. Pérorât, t. I fol. 34. a). Er findet es daher angezeigt,
Zeit und Ort der ihm, wie er glaubt, von oben gewordenen
Erleuchtung anzugeben — in mari ex graecia rediens — credo

superno dono a patre luminum, a quo omne datum optimum (1. c.).
Sollte wirklich aus jener Lichtquelle, in welcher keine Finsternis
ist (1 Joh. 1, 5) das Prinzip, das der Prophet, wenn auch zunächst
in seiner praktischen Anwendung, brandmarkt (Isai. 5, 20),
entsprungen, und nicht vielmehr die vermeintliche Erleuchtung auf
eine aus der Macht der Finsternis stammende Verfinsterung des
Geistes zurückzuführen sein? Die Anwendung, die Nikolaus
von ihm gemacht hat auf die Gottes- und Schöpfungslehre, sowie
auf die Mysterien des Christentums wird uns zeigen, ob wir es
mit einer Eingebung eines Engels des Lichtes oder der Finsternis
zu thun haben : vorausgesetzt, dafs überhaupt ein Zweifel darüber
bestehen könne, ob die Leugnung des obersten Vernunftprinzips,
worauf die coincidentia oppositorum, das Zusammenfallen der contra-
dictorischen Gegensätze, wie Nikolaus mit einer jeden anderen
Erklärungsversuch ausschliefsenden Bestimmtheit und Deutlichkeit
sich ausdrückt, also die Rede, die zugleich Ja und Nein ist, die
aus Ja Nein, und aus Nein Ja macht, hinauskommt, ob, sage ich,
diese Leugnung des principium contradictionis aus göttlicher Quelle
stamme. Wir werden also sehen, was von der Versicherung zu halten
sei, dafs der Verteidiger des Zusammenfallens der Gegensätze nie



Die coineidentia oppositorum. 43

gegen die Lehre der Kirche in einen feindlichen Gegensatz geraten
sei, es sei denn, dafs man auf Grund desselben Prinzips annehme,
die dem kirchlichen Verständnis entgegengesetzte Aulfassung
des Dogmas falle mit eben diesem kirchlichen und traditionellen
Verständnisse zusammen. Nicht minder wird es sich, holfen
wir, herausstellen, ob jene, die das System des „Reformators
in Kirche, Reich und Philosophie" mit den Lehrsätzen des Christentums

und den Wahrheiten der Vernunft selbst in Widerspruch
finden, statt die Gründe und leitenden Hauptgedanken der cusa-
ni8chen Theologie hervorzukehren, an einzelnen Ausdrücken
scholastische Censur üben und sie inbezug auf ihre Korrektheit

bis auf die Linie abmessen (S. Tübinger Theologische
Quartalschrift. 1873 S. 7.)

In der Identität des contradictorisch Entgegengesetzten,
versichert uns Nikolaus weiterhin, liegt das Geheimnis der Philosophie,
das sich Theologen und Philosophen durch ihr erstes Prinzip (prin-
cipium contradictionis) verschlossen haben. Kraft dieses Prinzips
ist das Eingehen der Einheit in die Vielheit im Grunde nur Rückgang

des Vielen in das Eine, das Eingehen der Seele in den Leib
Rückgang des Leibes in die Seele. Es ist die höhere intellektuelle
Betrachtung der Dinge. Simplici enim intellectu progressionem cum
regressione copulatam concipito, si ad arcana ilia curas pervenire,
quae supra rationem disjungentem progressionem a regressione
solo intellectu in unum opposita complicante verius attinguntur.
Ad quae philosophantes atque theologi ratiocinantes hactenus
sibi sua positione principii primi ingrediendi viam praecluserunt.
(De conject. 1. 1 c. 12. t. I. f. 97 b. Vgl. De visione Dei c. 9.)

Man hat die Coincidenz der Gegensätze in Gott als sein
Erhabensein über dem Widerspruche dargestellt und nichts
anderes darin finden wollen, als den Ausdruck der Unbegreiflichkeit
des Unendlichen (Clemens, Giordano Bruno und Nikolaus von
Cusa. Bonn 1847 S. 48). In dieser Deutung kann auch das
mildeste Urteil nur ein unbegreifliches Mifsverständnis erblicken.
Erhaben über den Widerspruch ist jedes, nicht allein das unendliche

Sein. Der Grund dieser Erhabenheit aber ist nicht darin zu
suchen, dafs im Sein die Gegensätze zusammenfallen, in welchem
Falle es ja, weit entfernt über den Widerspruch erhaben zu sein,
denselben vielmehr einschliefsen würde, sondern jener Grund
liegt in der Natur des Widerspruchs selbst, der eben das
Niçhtseiende und Nichtseinkönnende bezeichnet. Ist diese Freiheit
vom Widerspruch von jedem Sein zu behaupten, so vor allem
vom unendlichen Sein, und wenn irgend ein Sein, so kann am
wenigsten das Unendliche als Einheit der Gegensätze begriffen



44 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

werden. Unbegreiflich aher ist diese Einheit nicht wie ein
Sein, das über, sondern wie ein Nichtsein, das unter allem
begrifflichen und überhaupt erkennbaren Sein — in der Region
des Nichtseins liegt.

Von anderer Seite glaubt man, die Coincidenz der Gegensätze

durch die Unterscheidung der sogenannten Vernunfteinheit
(unitas intellectus) von der Verstandeseinheit (unitas rationis,
richtiger würden die deutschen Bezeichnungen umgekehrt)
rechtfertigen zu können. (Tübing. Quartalsch. a. a. 0. S. 54.) Es
ist dies dieselbe Unterscheidung, der wir bei neueren Philosophen,
bei Schelling und Hegel, begegnen, wornach das principium con-
tradictionis zwar für die „verständige",£ rationale, nicht aber für
die angeblich höhere, „vernünftige" (intellektuelle) Auffassung der
Dinge Geltung haben soll. Nikolaus selbst unterscheidet
bestimmt die intellektuelle von der rationalen Betrachtungsweise.
Was werden wir hiezu sagen? Dafs diese Unterscheidung
hinfällig ist, und auch wenn sie berechtigt und in den psychologischen
Thatsachen begründet wäre, dieser Umstand an der Absurdität
der behaupteten coincidentia oppositorum nicht das Geringste
ändern würde. Der wahre Grund und Sinn dieser Coincidenz
aber ist von uns zur Genüge angegeben worden, indem wir auf
die Verwechslung des Unendlichen mit dem Inhalt des logischen
Begriffs (conceptus objectivus entis communis) hingewiesen haben,
welch' letzterer der Natur des Potentialen und Stofflichen, worin
die Gegensätze gleichsam noch ungeschieden (freilich eben nur
als mögliche!) enthalten sind, nahe liegt; eine Verwechslung, die
selbst aus der Anmafsung stammt, die Idee des Unendlichen in
der Vernunft unmittelbar nachweisen, an die Stelle der abstrak-
tiven Erkenntnis des Unendlichen die intuitive setzen zu wollen.
Man schraubt die menschliche Vernunft zu einer unnatürlichen
Höhe empor, aus der sie infolge einer gerechten Nemesis unter
das Niveau ihrer wahren Würde herabsinkt. Superbis Deus resistit.

Vernehmen wir nun, wie Nikolaus jenes Prinzip zu begründen,

oder genauer gesprochen zu erläutern und nahe zu legen
sucht. Jenseits des Wissens ist das Unendliche, das Gröfste
und Kleinste, die aufserhalb aller Proportion, alles Gegensatzes,
und daher eines und dasselbe sind. Das Gröfste ist das Eine,
denn die Eülle (abundantia) kommt der Einheit zu, die auch
das Sein ist, und als das Abstrakteste (ab omni respectu et
contractione universaliter est absoluta) keinen Gegensatz hat,
also da ihm das Kleinste gegenüber steht, mit diesem eines ist:
quoniam nihil ei opponitur cum eo simul coincidit minimum,
quare est et in omnibus. De doct. ignor. 1. 1. c. 2.



45

Da Unendliches und Endliches aufser Verhältnis stehen, so
kann man da, wo ein Unterschied stattfindet, nicht auf ein einfach
Gröfstes kommen. Daher vermag der Verstand, der sich ganz
in den Unterschieden der Gattung und Art, des Verursachens und
Verursachten (convenientia et differentia influentialis, worauf
man besonders achten wolle, um die späteren Aufserungen über
das Verhältnifs von Gott und Welt richtig zu würdigen), des
Räumlichen und Zeitlichen bewegt, durch die Auffassung der
Ähnlichkeit und des Verhaltens der Dinge deren Wahrheit nicht
zu erkennen; denn im Verstände ist die absolute Präzision nicht
zu finden (L. c. c. 3). Eolglich erfassen wir das einfache und
absolute Gröfste nicht anders als in begriff loser Weise (incom-
prehensibiliter); denn was wir durch Sinn, Vernunft und
Verstand erkennen, ist unter sich so verschieden, dafs keine präzise
Gleichheit stattfindet.

Wie erwartet werden mufs, verliert sich die weitere
Erläuterung des Prinzips ins Sophistische, zuweilen ins Barocke,
so dafs man an ähnliche Wendungen in Hegels Logik erinnert
wird, wie wenn z. B. als Definition Gottes das Nichtanderssein
angegeben und gesagt wird, es definiere sich und alles andere ;
denn wenn das Anderssein sein solle, so könne es nichts anderes
sein, als eben anderes, sonst wäre es anderes als anderes und
somit nichts anderes. (De venatione sapient, c. 14.)

Sehen wir von diesem Spiele mit Worten ab, so leuchtet
ein, dafs die angeführten Erörterungen das zu Begründende
voraussetzen, denn die vom Prinzip des Widerspruches unabhängige,
die absolute Einheit erfassende Betrachtungsweise der Dinge
kann offenbar nur dann postuliert werden, wenn die Einheit des
Seins, die Identität der Gegensätze als Prinzip schon vorausgesetzt

wird; eine Voraussetzung, die nicht zugestanden werden
kann, weil sie alles Denken, vernünftiges und verständiges,
menschliches und göttliches aufhebt.

Dafs das Grundprinzip der cusanischen Philosophie dem

Skepticismus und Nihilismus zuführe, ist längst von Aristoteles,
und in neuerer Zeit vielfach gegen Hegel, nachgewiesen worden.
(Vgl. Gratry, Logik Bd 1, S. 81 ff. der deutschen Bearbeitung.)
Der theosophische Standpunkt (zu welchem indes auch bei Hegel
die Anklänge nicht fehlen), den Nikolaus einnimmt, kann an
diesem Urteil nichts ändern; denn wenn wir von Gott nur ein
negatives, von Allem aufser Gott aber nur durch Ihn ein
Erkennen besitzen, so löst sich all unser Wissen in Negativität,
d. h. in Nichts auf.

Nikolaus selbst glaubt die Einwendungen gegen die coin-



4(3 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

cidentia oppositorum durch die Bemerkung abgeschnitten zu haben:
Habemus igitur visum mentalem intuentem in id quod est prius
omni cognitione. Quare qui id quod sic videt, in cognitione
reperiri satagit, se frustra fatigat, sicut qui colorem, solum
visibilem, etiam manu tangere niteretur. (Compend. c. I. 1. c.
fol. 169 a.)

Wenn wir in dem Satze vom Zusammenfallen der Gegensätze,

von welchem an einem anderen Orte gerühmt wird, dafs
alles bisher den Theologen Verborgene dadurch erforscht und
gewufst werden könne (Complem. Theolog. c. 14 t. III. fol.
100 a), das Prinzip der cusanischen Spekulation kennen
gelernt haben, so stellt sich uns als die diesem Prinzip gemäfse
Methode die Zurückführung des Vielen und Gegensätzlichen auf
das Eine und die Entfaltung und Ausbreitung des Einen in das
Viele dar. Während die wahrhaft wissenschaftliche Methode
darin besteht, die gegebene Mannigfaltigkeit der Dinge nach
ihrem Wesen, ihren Gründen und Ursachen, seien es immanente
oder transcendente im Lichte evidenter Vernunftprinzipien, wie
des principium contradictionis und des Prinzips der Kausalität
zu erforschen, sieht sich die cusanische Forschung durch ihren
Standpunkt und ihr oberstes Prinzip in die kreisende Bewegung
des logischen Begriffs hineingebannt und vermag daher über die
logische Formel der kontrahierten Einheit, d. h. des sich
unterscheidenden Seins oder sich besondernden Allgemeinen nicht
hinauszukommen, wie wir dies sowohl bei der Bestimmung des
Verhältnisses der Welt zu Gott als auch in der Auffassung des
trinitarischen Lebens in Gott finden werden. Vorläufig aber
möge diese Methode des (immanenten) Aufsteigens zum Unendlichen

oder dem Eins und Alles an der drastischen Weise, wie
der Laie oder Idiote die Bildung des Gottesbegriffes darstellt,
veranschaulicht werden.

Auf die Frage, wie der Begriff von Gott zu bilden sei, wird
mit der Aufforderung geantwortet: Bilde einen Begriff vom
Begriff! Wie läfst sich aber ein genauerer Begriff von Gott
bilden? Antwort: Bilde einen Begriff vom Genauen, dem Präzisen,
der Präzision! Denn Gott ist die absolute Präzision. Wie einen
rechten Begriff? Wende dich zur Bechtheit! u. s. w. Man
versteht den Sinn dieser Methode. Von jedem Datum aus kann
man sich unmittelbar zum Unendlichen erheben. Jedes Sein
verhüllt und enthüllt Gott zugleich, als Sein enthüllt, als dieses
Sein verhüllt es ihn. Da Gott Alles in Allem, das Gröfste und
Kleinste, die in Allem ausgesprochene unaussprechliche
Voraussetzung ist, so enthält jede Frage liber Gott in sich auch schon die



Die Methode. 47

Antwort. Ist Gott? Er ist das Sein! Ist Gott Etwas? Er
ist das Etwas schlechthin, die absolute Wesenheit. In Gott fallt
Schwierigkeit und Leichtigkeit, die Präzision der Frage mit der
Präzision der Antwort zusammen. (Idiot, de Sapient. 1. II. 1. c.
fol. 78 b.)

Mit einem Worte: Gott ist die Voraussetzung jeder Frage,
jedes Zweifels, er ist die Wahrheit, die in der Bejahung wie
m der Verneinung bejaht wird. (Excitât. 1. 7 Cum omni militia,
t. II. fol. 120.)

W as ist aber die treibende Kraft und Spannfeder in diesem
Prozesse? Die Einheit in den Dingen kann nur durch die Einheit

in uns, Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden. Die
absolute Einheit setzt ein ihr verwandtes Prinzip und Vermögen
in uns voraus, mit andern Worten, Gott wird nicht auf rationalem
Wege, sondern nur durch den Intellekt erkannt. Zwar erfassen
auch Sinn und Vernunft (ratio) das Göttliche, jedoch nur im
Symbol (De Beryllo c. 36. t. I. fol. 192 a) und im Worte,
das nicht im eigentlichen, sondern nur im bildlichen Sinne zu
fassen und anzuwenden ist. Daher ist die auf die rationale
Erkenntnis gebaute Philosophie blofse Wortphilosophie. Der Intellekt
mufs über die eigentliche Bedeutung der Worte sich erheben
— oportet potius supra verborum vim intellectual efferre quam
proprietatibus vocabulorum insistere (De doct. ign. 1. 1. c. 2).
Denn jedes Wort sucht die Präzision, die Einheit, ohne sie
ausdrücken zu können. Obgleich die Namengebung in der Vielheit
der Sprachen als eine willkürliche erscheint, so ist doch die
Absicht auf das natürliche Wort in der Vielheit gerichtet. Denn
die Namengebung ist das Werk der Vernunft (fit motu rationis),
die Vernunft aber bezieht sich auf die sinnenfalligen Dinge,
deren Verbindungen und Unterscheidungen von ihr herrühren,
so dafs nichts in der Vernunft ist, was nicht zuvor in den Sinnen

gewesen. Daher bleibt die Vernunft in Mutmafsungen und
Meinungen befangen. Die Gattungen und Arten aber sind, wie sie
unter die Sprache fallen, Vernunftgebilde — entia rationis. Wer
also Vernunft und Verstand nicht als zwei Vermögen unterscheidet,
und annimmt, es könne im letzteren nichts sein, was nicht in
der erstem sich findet, dessen Forschung wird in den Kamen
befangen, seine Philosophie eine Wortphilosophie bleiben. Der
Satz aber, es sei nichts in der Vernunft, was nicht früher
in den Sinnen war, gilt nicht vom Verstände. In diesem finden
sich die den sinnlichen Dingen vorangehenden Urbilder, die
vorbildliche und unmittelbare Wahrheit der Formen, die sich in
den sinnlichen Dingen reflektieren. Der in Beziehung auf diese



48 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Urbilder oder Ideen zwischen den Akademikern und Peripate-
tikern bestehende Gegensatz der Ansichten läfst sich durch die
Erhebung zum Unendlichen aufheben und vereinigen. Die eine und
einfache unendliche Porm ist das adäquateste Urbild, das durch
keinen Namen ausgedrückt werden kann. (Idiot, de Mente 1. 3.
c. 2 t. I. fol. 82.)

In dieser Auffassung der Vernunftbegriffe ist der Einflufs
des Nominalismus unverkennbar. Die aus dem Sinnlichen
abstrahierten Begriffe sind blofse Zeichen und Worte; durch die
Thätigkeit der Vernunft, auf rationalem Wege ist es daher
unmöglich, das wahrhaft Intelligible zu erreichen. Der gemäfsigte
Realismus des Aristoteles und des heil. Thomas ist verlassen.
Der Cusaner bleibt aber an diesem Punkte, wo der Sensualismus
droht, nicht stehen, sondern wirft sich dem excessiven Realismus
in die Arme, indem er die Erkenntnis des Intelligiblen einer
höheren, schauenden Kraft reserviert, die ebensowohl Intuition
der idealen Wesenheiten oder Urbilder, als eine solche des
Unendlichen selbst ist. Ein genaueres Zusehen aber zeigt, wie der
Cusaner von der nominalistischen Auffassung der Allgemeinbegriffe

zu einem selbständigen Schauen des Idealen übergeht,
um schliefslich, indem die Ideen in die unterschiedslose Einer-
leiheit der Intuition des Seins und Einen untertauchen, in die
Alleinheitslehre der Eleaten zurückzusinken. Wenn neben dieser
universalistischen Tendenz eine scheinbar geradezu entgegengesetzte,

individualistische, der Denkweise des Urhebers der
Monadenlehre verwandte sich geltend macht, so werden wir uns
hierüber nicht wundern, wenn wir die dialektische Natur des
eleatischen Seinsbegriffs in Erwägung ziehen. Doch hierüber
Näheres an seinem Orte.

Die Methode des Cusaners ist demnach durch die intellektuelle

Anschauung des Einen und schlechthin Seienden begeistet.
Nach dem Grundsatze aber, dafs der Erkenntnisgegenstand
durch das innere Consubstanziale erkannt werde (generaliter
extrinsecum cognoscibile per intrinsecum consubstantiale videt
anima. Excit. I. De eo quod scriptum est. t. II. fol. 16 a) ist
diese Anschauung so zu denken oder kommt die Gotteserkenntnis
dadurch zustande, dafs die Seele am göttlichen Sein partizipiert,
dieses aber nicht teilweise partizipiert werden kann; Gott nämlich
ist, wenn auch in bestimmter Besonderung, Alles in Allem, wie
im Realen so im Idealen, folglich tritt sein Bild in dem von der
verworrenen sinnlichen und von ihr abhängigen rationalen
Erkenntnis abgeklärten Spiegel der intellektuellen Natur leuchtend
hervor. (De conject. 1, 13. Idiot, de mente 1, 9.)



Die Methode. 49

Gott ist nicht Gegenstand des Beweises, denn da die
Vernunft, das Organ der Demonstration, in unvereinbaren Gegensätzen

befangen bleibt, so kann das Unendliche, in welchem die
Gegensätze zusammenfallen, nicht durch sie erkannt werden. Zur
Einsicht in die Koincidenz der Gegensätze erhebt sich nur der
Verstand. Negat igitur ratio complicationem oppositorum et eorum
mattingibilitatem coincidentiae affirmât Omne quod demon-
stratur verum esse, ex eo est, quia nisi ita esset, oppositorum
coincidentia subinferretur. De conj. 1. II. c. 1. Jedoch selbst der
Verstand, obgleich er in der eigenen die Gegensätze
zusammenfassenden Einheit die absolute Einheit erkennt, schaut diese
uicht ohne Anderheit; die höchste Stufe der Erkenntnis wäre
somit im Einswerden mit Gott gelegen, nur auf dieser wird die
Wahrheit selbst und wie sie an sich ist erkannt, während alles
andere Erkennen, weil nie die Anderheit abstreifend in Mut-
mafsungen sich bewegt. Die Mutmafsung nämlich oder Konjektur
ist positiva assertio in alteritate veritatem uti est participans.
L. c. I. 2. Vgl. II, 16. So sehen wir auch hier das titanische
Streben nach absoluter Erkenntnis im Zweifel endigen.

Wir 8chliefsen diesen ersten Abschnitt mit einer zweifachen
Bemerkung. Alan hat das Prinzip unseres Philosophen als
dasjenige bezeichnet, welches Aristoteles in den Büchern von der
Natur aufstellt, nämlich dafs das Unmögliche nicht wird. (Clemens
a. a. 0. S. 44.) Es ist hiervon das gerade Gegenteil wahr. An
die Stelle der beiden aristotelischen Prinzipien, dafs das
Widersprechende nicht sei, und dafs dem potenziellen, werdenden Sein
eine reine Aktualität vorangehen müsse, setzt unser Philosoph
die Identität der Gegensätze, mit welcher keines jener
aristotelischen Prinzipien zusammen bestehen kann. Oberstes Prinzip
des Cusanus also ist das Universalere der Koincidenz. Jenes
Alögliche aber, das nach ihm Allem vorangehen mufs, ist eine
bestimmte Anwendung der Koincidenz, nämlich die Identität des
Möglichen und Wirklichen, der aktiven und passiven Potenz.
Daher die sofortige weitere Aufstellung, dafs das Wirkenkönnen
das Gröfste und Kleinste zugleich sei, was dem Unbefangenen
durch die sophistische Wendung insinuiert wird, dafs das Gröfste
nicht kleiner sein könne, als es ist, folglich das Kleinste sei,
als ob nicht ein doppelter Grund des nicht kleiner sein Könnens
gedacht werden könnte, nämlich aufser dem, dafs etwas das Kleinste
ist, auch der, dafs etwas unveränderlich ist.

Eine andere Bemerkung betrifft die oft erörterte Erage nach
dem Pantheismus des Cusaners. Eür uns fragt es sich nicht um
die persönliche Ansicht des Philosophen, sondern darum, ob der

Jahrbuch für Philosophie etc. III. 4



50 Die Theosophie des Nikolaus Cusanus.

Pantheismus in der Lehre liege. Dafs dem aber so sei, scheint
uns unbestreitbar, und können die schärfsten Proteste und
persönlich aufrichtigsten Versicherungen an diesem Urteile nichts
ändern. Man wird uns überdies wenige Pantheisten nennen
können, die den Pantheismus offen auf ihre Fahne geschrieben
Selbst Hegel will dessen nicht Wort haben und protestiert
wenigstens gegen die Annahme eines akosmistischen Pantheismus.
Der Pantheismus des Cusaners aber liegt in den Grundlagen
des Systems. Der Standpunkt der unmittelbaren und natürlichen

Gottschauung setzt eine innere Wesensverwandtschaft des
schauenden Geistes mit Gott voraus, wie sie nach christlicher
Offenbarung dem eingebornen Gottessohn allein zukommt, Joh.
1, 18. Ebenso radikal pantheistisch ist das Prinzip der Identität
des Widersprechenden, denn es bedeutet, dafs Sein und Nichtsein,

Unendliches und Endliches, Aktives und Passives eins und
dasselbe seien. Das Nämliche gilt endlich von der Methode, denn
der oscillierende Hin- und Hergang vom Einen zum Vielen und
umgekehrt geschieht in rein immanenter Weise und setzt deshalb das
Eine zum Vielen in das Verhältnis des Allgemeinen zum Besondern.
Wer auf solchen Fundamenten einen Gedankenbau aufführt, mag
immerhin gewaltsam dem Drange der Prinzipien, in die
Konsequenzen sich zu entfalten, Einhalt zu thun und im Widerspruch
mit ihnen an den theistischen Lehrsätzen der Kirche festzuhalten
versuchen: radikal und fundamental bleibt seine Lehre pantheistisch

und daher für uns verwerflich. Ob indes der Cusaner
anders als in wirkungslosen Worten protestierte, ob er nicht
vielmehr die vollen Konsequenzen seines Standpunkts, seines

Prinzips und seiner Methode gezogen, darüber werden uns die
folgenden beiden Abschnitte Aufklärung verschaffen.


	Die philosophischen Reformversuche des Nikolaus Cusanus und Marius Nizolius : zur indirekten Rechtfertigung der peripatetischen Philosophie : Erster Teil. Die theosophische des Nikolaus Cusanus

