
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
YON AQUIN.

Von
FR. GUNDISALV FELDNER,

Ord. Praed.

o<$>o :

Diese Kommentierung des Textes aus S. Thomas von Seite
des P. L. ist wohl nicht eine besonders glückliche zu nennen.
Gewifs steht nichts im Wege, dafs P. L. sich die Zusammensetzung

der Geschöpfe aus Wesenheit und Existenz als eine

„metaphysische" denke. Allein sehr viel steht im Wege, wenn
P. L. diese „metaphysische" Zusammensetzung im soeben zitierten
Texte des hl. Thomas begründet finden will. Die Richtigkeit
des Obersatzes : „was nicht im Begriffe der Wesenheit oder
Quiddität liegt, das kommt von aufsen etc.", gibt P. L. zu.
Dann folgert er aber daraus nur, dafs der „Begriff" der Wesenheit

ein anderer sei als der „Begriff" der Existenz1). Diesen

') So oft ein reales und positives Prädikat einem Dinge in der Weise

zukommt, dafs es ihm nicht wesentlich ist, auch nicht eine Wesenheit
mit ihm konstituiert, noch auch die Wesenheit eines Dritten, zudem nicht
von derselben Form kommt, sondern durchwegs von einem äufsern Princip,
inufs es einen sachlichen Unterschied, a parte rei, begründen bezüglich des

Dinges, dem es zukommt. Denn in diesem Falle ist kein Prinzip der
realen Identität vorhanden. Es ist kein reales und positives Prädikat,
welches mit dem andern identifiziert werden könnte und nicht im Begriffe
desselben, oder im Begriffe und der Quiddität eines Dritten enthalten
wäre oder von derselben Form, nicht aber von einem äufsern Princip
herkäme. cfr. Johannes a S. Thoma. Curs, philosoph. II. Pars. q. 7. a. 4.

Jahrbuch für Philosophie etc. III 1



2

Schlufs zieht aber der englische Lehrer nicht. S. Thomas sagt:
„daraus leuchtet ein, dafs in den Geschöpfen ein Anderes das

Dasein ist und ein Anderes die Wesenheit oder Quiddität".
Davon, dafs blofs der „Begriff" der Wesenheit ein anderer sei,

als jener der Existenz erwähnt der Doctor Angelicus kein Wort.
Ferner lehrt S. Thomas: „was nicht im Begriffe der Wesenheit

liegt, komme von einem Äussern als der wirkenden Ursache."

„Das Sein der Geschöpfe stamme von der causa prima, von

Gott, als der wirkenden Ursache." Welches Gesetz der Logik
erlaubt solche Folgerungen aufzustellen, wenn es sich hier blofs

um zwei unterschiedene Begriffe, aber um ein und dieselbe

Sache handelt? In diesem Falle ist ja nicht Gott die wirkende
Ursache des Seins der Geschöpfe, sondern unser Gedanke,

„der Wesenheit und Existenz nach Art von Teilen auifafst."
P. L. darf seiner Anschauung gemäfs auch nicht den Obersatz
des hl. Thomas einräumen, nämlich: „dafs alles, was nicht im

Begriffe der Wesenheit liegt, von aufsen komme und mit der
Wesenheit eine Zusammensetzung eingehe." Durch
unser Denken, durch unser Auffassen der Wesenheit und
Existenz „nach Art von Teilen" bildet ja die Wesenheit mit der

Existenz keine Zusammensetzung a parte rei, sondern eben nur
in unserm Gedanken. Der Doctor Angelicus spricht aber hier
absolut, indem er sagt, die Wesenheit gehe mit dem von aufsen

kommenden Sein eine Zusammensetzung ein. Wrir finden also

nicht den geringsten Anhaltspunkt für die Behauptung, S. Thomas
habe nicht die Wesenheit in sich gemeint, sondern wie wir sie

auffassen, wie sie in unserm Denken sich darstellt. Dies noch

um so weniger, wenn wir die betreffende Stelle im Zusammenhang

mit dem ganzen fünften Kapitel betrachten. Überdies

ergibt sich noch eine andere Schwierigkeit. P. L. schreibt,
S. Thomas verstehe an dieser Stelle die „metaphysische"
Zusammensetzung der Geschöpfe aus Wesenheit und Existenz,
zu welcher weiter nichts erforderlich sei, als dafs Alles, was
im Subjekte ist, nach Art von Teilen aufgefafst werden könne,



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

wie die sogenannte anitnalitas und rationalitas im Mensehen.1).
In einer frühem Stelle seiner Broschüre2) hat uns P. L. belehrt,
es handle sich bei dieser Streitfrage nicht um die Wesenheit
im notionellen oder spezifischen Sinne, denn beide, die notionelle
und specifische Wesenheit, seien abstrakt von den Einzeldingen.
Hier, die Stelle des hl. Thomas erklärend, behauptet er, „man
müsse die Zusammensetzung — also doch wohl auch deren
Teile — aus W esenheit und Existenz in den Geschöpfen im

„metaphysischen" Sinne nehmen wie die animalitas und rationalitas
im Menschen. Ebenso bemerkt P. L. gegen Ende seiner
Broschüre3] : „Die Zusammensetzung der geschaffenen Dinge aus
Wesenheit und Existenz sei „eine metaphysische und logische."
Dabei beruft sich der Herr Autor auf Suarez, der besonders gut,
wie er glaubt, über diese ganze Streitfrage geschrieben haben

soll. Woran haben wir uns nun zu halten? was ist jetzt das

Hichtige? Um was handelt es sich in der That bei dieser

strittigen Frage? Zuerst ist es nach P. L. die Wesenheit, aber
nicht in der notionellen oder specifischen Bedeutung gefafst, dann
ist sie es doch wieder im logischen und metaphysischen Sinne,
wie die animalitas und rationalitas im Menschen. Ja, ist denn

') Wenn man. dagegen das Beispiel des Prädikates der Gattung und
Differenz anführt, bemerkt Johannes a. S. Thoma, 1. c., nämlich das animal
und rationale, insofern das rationale zum animale hinzukommt und aufser
dem Begriffe desselben liegt und doch sachlich identifiziert ist, so darf
man nicht vergessen, dafs, wenn auch das eine nicht im Begriffe des

andern eingeschlossen ist, doch beide im Begriffe eines Dritten enthalten
sind, das sie konstituieren, nämlich des Menschen. Überdies kommen sie

von derselben Form, nämlich von derselben Seele. Cfr. S. Thom. Quodlib.
2. a. 4. ad D, w0 der englische Lehrer sagt: In zweifacher Weise
kommt Etwas einem andern zu: einmal als das wesentliche Prineip eines

Dinges bestimmend (determinätivum), obgleich es nicht in die Definition
desselben fällt, wie das rationale dem animalen ; oder insofern es weder in
der Definition ist, noch auch ein Wesensprinzip determinierend, wie die
weifse Farbe (albedo) für den Menschen. Auf diese letztere Weise kommt
das Sein der Sache zu, weil es aufser dem Begriffe der Art mit allen
quidditativen Prädikaten liegt.

2) 1. c. Seite 8.

3) 1. e. Seite' 69.



4 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

die animalitas und rationalitas im Menschen nicht auch etwas

notionelles, specifisches und abstraktes? Etwas nicht in der

Wirklichkeit, sondern blofs in unserm Gedanken existierendes?

In der Sache selber sind ja beide konkret und zwar nicht mehr
als animalitas und rationalitas, sondern als dieses animal und

dieses rationale also in individuo. Uber das logische Verhältnis
der Wesenheit in den zusammengesetzten Dingen handelt
S. Thomas im 4. Kapitel des oben genannten Opusculum; wie die

Wesenheit der einfachen Dinge, der Intelligenzen, logisch

genommen, zu verstehen sei, lehrt der Heilige im sechsten Kapitel
desselben Werkes; welchen Zweck soll nun das fünfte Kapitel
haben, wenn uns der englische Lehrer in demselben nichts Anderes

sagt, als das was er im sechsten ebenfalls ex professo vorträgt?
„Der hl. Thomas spricht aber in dieser Stelle nicht von physischen
Teilen der Zusammensetzung und in der Sache selber
unterschiedenen" entgegnet uns P. L.? Wir antworten: der englische
Lehrer spricht von den Intelligenzen : der menschlichen Seele,

den Engeln und Gott, der causa prima, wie sie in der
Wirklichkeit sind. Dafs diese Teile der aus Wesenheit und Existenz

zusammengesetzten Intelligenz reale seien, d. h. Teile unabhängig

von unserm Denken, läfst sich aus den hier angegebenen
Prinzipien des Doctor Angelicus ganz leicht ableiten. Zwischen dem,

was ein Geschöpf in und durch sich selber hat, und dem, was
es durch ein Anderes erhält, was von aufsen kommt, besteht
nach der Lehre des hl. Thomas ein realer Unterschied. Ein
und dasselbe der Sache nach, kann nicht durch ein inneres
und zugleich durch ein äufseres Prinzip verursacht sein. 'Nun
hat aber die existierende Wesenheit der Geschöpfe etwas in

und durch sich, etwas hingegen durch eine Ursache von aufsen;
also kann die Wesenheit und Existenz der Geschöpfe der „Sache
nach" d. h. real nicht ein und dasselbe sein. Die Wesenheit,
lehrt der Doctor Angelicus, hat das Geschöpf durch sich, durch
seine konstitutiven Prinzipien, die Existenz, das Sein, hat es nicht
durch seine konstitutiven Prinzipien, sondern dieses kommt von
aufsen, von der causa prima: Gott. Die Wesenheit der Geschöpfe,
als solche, bedarf keiner äufseren Ursache, sie wird durch ihre



5

eigenen Prinzipien konstituiert, sie ist unabhängig von jeder
äufseren Ursache.1) Soll diese Wesenheit aber existieren, wirklich
dasein, so benötigt sie einer äufsern wirkenden Ursache, welche
ihr diese Vollkommenheit, das Dasein, mitteilt. Genauer kann
der englische Lehrer den Unterschied zwischen Wesenheit und
Existenz der Geschöpfe nicht mehr hervorheben als es in diesem

Kapitel seines Opusculum geschehen ist. Es ist der reale
Unterschied, den der Heilige festhält und verteidigt. Nicht den

Thomisten, sondern den Gegnern liegt die Pflicht ob, zu beweisen,
dafs der englische Lehrer nur den virtuellen Unterschied gemeint
habe. P. L. kann höchstens behaupten der Doctor Angelicus
könne allenfalls in dieser aus dem Zusammenhang herausgerissenen

Stelle den virtuellen Unterschied gelehrt haben; dafs
der Heilige es wirklich gethan, vermag er nicht nachzuweisen.
Vom Möglichen auf das Wirkliche zu schliefsen ist schon an
sich unstatthaft, umsomehr dann, wenn der klare Wortlaut
des ganzen Zusammenhanges entschieden dagegen spricht, wie
hier jeder Leser bemerken kann. Es geht nicht wohl an,
S. Thomas blofs deshalb den virtuellen Unterschied, die
„metaphysische" Zusammensetzung der Geschöpfe aus Wesenheit und
Existenz verteidigen zu lassen, weil er, gleichwie die andern Autoren,

D Mit Recht bemerkt Ferrariensis (in libr. 2um oontr. Gent. S. Thom.

cap. 52), der Satz: „die Wesenheit kommt einem Dinge durch sich seiher

zu, d. h. nicht durch eine wirkende Ursache, das Dasein aber kommt ihm
durch ein anderes zu" hat einen zweifachen Sinn. Es ist etwas anderes

zu sagen: „die Wesenheit eines Dinges hat eine hervorbringende Ursache",
und etwas anderes „die Wesenheit selber kommt einem Dinge durch eine

wirkende Ursache zu." Ersteres ist richtig, Letsteres aber falsch. Da
nämlich jedes Hervorbringen auf das Dasein, die wirkliche Existenz,
abzielt (terminatur), so sagt man von jedem Ding, welches das Dasein von
einem andern hat, dafs es eine hervorbringende Ursache habe. In diesem
Sinne mufs man von jeder Kreatur behaupten, sie habe eine wirkende
Ursache. Sagt man aber vom Menschen aus, er sei ein animal, so ist
damit nicht das thatsächliche Dasein bezeichnet. Der Mensch ist also
ein animal ohne wirkende Ursache, er existiert aber nicht ohne wirkende
Ursache. Gott bewirkt nicht, dafs dem Menschen das Vernünftigsein
(rationale) zukomme, wohl aber bringt Er die vernünftige Seele des Menschen

hervor, durch welche der Mensch formell das Vernünftigsein hat."



Ii Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

auch um die metaphysische Zusammensetzung gewufst habe.

Und doch ist das der ganze Beweifs den P. L. liefert. „In
jedem geschaffenen Seienden mufs man eine Zusammensetzung

aus Wesenheit und Existenz annehmen, das ist vollkommen richtig.
Allein diese Zusammensetzung, wie S. Thomas sie lehrt, mufs,

um einen realen Unterschied zu begründen, aus physischen und
in der Sache selber unterschiedenen Teilen geschehen. Das

sagt aber S. Thomas nicht in der kurzen eitierten Stelle, folglich

mufs der englische Lehrer, da es noch eine zweite allgemein

angenommene Zusammensetzung, nämlich die metaphysische gibt,
letztere im Auge gehabt haben1'. So lautet die Argumentation
des P. L. — Der heil. Thomas redet von den existierenden

Intelligenzen, die unsern Begriffen sachlich entsprechen müssen,

damit die Begriffe selber richtig seien. Die Existenz aber ist
etwas Reales, der Sache physisch zukommend, denn ihre formale

Wirkung zielt dahin, dafs die Sache selber aufser das Nichts
und die Ursachen gesetzt werde. Dies ist etwas Reales und

Physisches, weil die Sache physisch aufser den Ursachen sich

befindet.1) Wir haben zudem schon oben gezeigt, dafs P. L.

am virtuellen Unterschied festhaltend und blofs die metaphysische

Zusammensetzung verteidigend, aufser Stand ist, die Worte des

Doctor Angelicus „das kommt von aufsen und bildet mit der
Wesenheit ein Zusammengesetztes" richtig zu kommentieren. Die

Bemerkung des Herrn Autors hierüber: „weil wir die Wesenheit

jedes geschaffenen Seienden ohne ihre Existenz begreifen können,
deshalb ist die Existenz nicht eingeschlossen im Begriffe der

Wesenheit, sondern von aufsen hinzutretend," stimmt offenbar

nicht zum Texte des englischen Lehrers. Das Accidens

proprium z. B. ist nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen,
und doch kommt es nicht von aufsen. Was P. L. den heil.
Thomas sagen läfst, ist eine reine Tautologie. Weil wir die

Wesenheit jedes geschaffenen Seienden ohne ihre Existenz
begreifen können, und wir können sie ohne ihre Existenz begreifen,
weil die Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit liegt, deshalb

cfr. Johann, a. s. Thoma: Curs.philos.il. P. q. 7 a. 4. pag. 108.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 7

ist die Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen;
das heifst nichts anderes als: weil wir die Wesenheit der
Geschöpfe ohne deren Existenz begreifen können, deshalb ist deren

Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen; und
die Existenz ist nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen,
weil wir letztere ohne erstere begreifen können. Denn man
kann nach Thomas eine Wesenheit nicht begreifen, wenn man
nicht alles was zur Wesenheit gehört, d. h. alles, was im
Begriffe der Wesenheit eigeschlossen ist, mitbegreift. Wir zweifeln

sehr, und mit Grund, dafs der englische Lehrer der Betonung
einer so selbstverständlichen Wahrheit ein ganzes Kapitel seines

Opusculnm gewidmet hat. Der Sinn jener Stelle kann also nur
dieser sein: Die Wesenheit eines Dinges kann man nicht
erfassen ohne die zu ihr gehörenden Teile, weil der Inhalt des

Begriffes in letzterem Falle der Sache selber, von welcher wir
uns den Begriff bilden, nicht entsprechen würde. Der Begriff
wäre darum ein unrichtiger. Fasse ich z. B. den Peter als

Menschen auf, so mufs ich, soll der Begriff ein richtiger sein,
das animal und das rationale mitbegreifen. Lasse ich eines von
beiden aus, so wird mein Begriff ein unrichtiger, denn die Sache,

Peter als Mensch, entspricht nicht mehr meinem Begriffe. Die
Existenz brauche ich aber, den Peter als Menschen denkend,
nicht mit zu begreifen. Dennoch ist mein Begriff richtig. Folglich
liegt die Existenz selber auser dem Begriffe der Wesenheit, und

zwar deshalb, weil sie im Gegenstande des Begriffes, im Peter

selbst, aufser der Wesenheit liegt.
Aus allen dem folgt auch die Unrichtigkeit der zweiten

Antwort, durch welche P. L. den Sinn dieser Stelle aus S. Thomas

zu erklären sucht. Der Herr Autor schreibt nämlich daselbst:

„weit entfernt dafs durch jene Worte des Doctor Angelicus ein

realer Unterschied dargethan werde, folgt daraus vielmehr ein
Unterschied dem Verstände nach. Denn daraus, dafs wir
die Wesenheit auffassen können ohne die wirkliche Existenz
mit zu begreifen, folgt nur, dafs der Begriff der Wesenheit
ein anderer ist als der Begriff der Existenz eines und desselben

Dinges. Jene Wesen aber, die dem Begriffe nach unterschieden



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

sind, unterscheiden sich eben nur durch unsern Verstand. Weil
wir nämlich verstehen können, was ein Mensch oder Phönix,
mit einem Worte: was deren Wesenheit ist, und doch uns
unbekannt bleibt, ob sie in der Wirklichkeit ein Dasein haben oder

existieren, daher kommt es, dafs die Wesenheit jedes geschaffenen
Seienden in ihrem Begriffe die Existenz nicht einschliefst,
folglich ihr Sein oder ihre Existenz ein Anderes ist als die
Wesenheit oder Quiddität". Von den blofsen Begriffen ist hier
bei S. Thomas absolut nicht die Rede, sondern vom Gegenstande

unseres Begriffes, von der Sache selber. Unser Begriff
mufs, um wahr zu sein, mit der Sache übereinstimmen. Gehört
die Existenz sachlich zur Wesenheit, so dafs sie mit ihr ein

und dasselbe Ding bildet, dann gehört die Existenz zu den
konstitutiven Prinzipien der Wesenheit. Nun können wir nicht die

Wesenheit ohne ihre konstitutiven Prinzipien erfassen. Unsere

Auffassung wäre ja falsch. Lasse ich z. B. bei der Auffassung
des Menschen das animale aus, so habe ich den Engel, abstrahiere

ich vom rationale, so bleibt nur das Tier übrig. Mein
Begriff des Menschen ist also unrichtig geworden, weil er die

Gleichheit mit dem Gegenstande, der Sache, zerstört. Mein Begriff
vom Wesen des Menschen oder Phönix, obgleich vom wirklichen
Dasein abstrahierend, ist ein vollkommen richtiger, der Sache

entsprechender; folglich ist die Existenz aul'ser der Wesenheit
des Menschen oder Phönix. Johannes a. S. Thoma spricht
folgenden Grundsatz aus: So oft ein reales und positives Prädikat
einem Dinge derart zukommt, dafs es ihm nicht wesentlich ist,
noch auch die Wesenheit eines Dritten mit ihm konstituiert, oder

endlich von derselben Eorm herstammt, mufs es notwendig
a parte rei einen realen Unterschied begründen. (1. c. pag. 107.)
Die Existenz kommt der Kreatur nicht wesentlich zu, denn sie

ist kein konstitutives Prinzip der Wesenheit; diese sind
notwendige, die Existenz ist kontingent. Sie konstituiert mit der
Wesenheit auch nicht ein Drittes. Sie stammt ebenso wenig von
der Form, wie z. B. das accidens specificum, sondern von einem

äufsern Prinzip. Folglich ist der Unterschied zwischen ihr und

der Wesenheit ein realer.



9

Noch in anderer Weise läfst sich an die Wirksamkeit der
Form anknüpfend darthun, dafs S. Thomas nicht von den
Begriffen, sondern vom Gegenstande des Begriffes redet. Nachdem
nämlich der Doctor Angelicas fesgestellt hatte, dafs das „Sein"
der Geschöpfe ein anderes sei als deren Wesenheit, weil der
Begriff der Wesenheit das Sein nicht enthalte, fährt er fort zu
untersuchen woher das Sein, das ein Anderes ist als die Wesenheit,
stamme. „Was einem Dinge zukommt, schreibt der Heilige, ist
entweder verursacht aus den Prinzipien seiner Natur, wie das

risibile im Menschen, oder es leitet sich von einem äufsern

Prinzip her, wie die Helle der Luft aus der Einwirkung des

Sonnenlichtes. Das Sein nun kann nicht verursacht werden
von der Forin oder Quiddität der Sache, sie wäre ja in diesem
Falle Ursache ihrer selbst und würde sich selber das Sein geben.
Das Ding, dessen Sein ein Anderes ist, mufs folglich das Sein

von einem Andern haben. Dieses Andere ist die causa prima, ist
Gott." Diese Worte des Doctor Angelicus sollen nichts anderes

besagen als dafs „der Begriff" der Wesenheit ein anderer
sei als „der Begriff" der Existenz?! Der Begriff der Existenz
soll von einem Andern kommen, der Begriff der Wesenheit
aber nicht? S. Thomas sagt ja nur vom „Sein", dafs es von
einem Andern komme, von der Wesenheit sagt er das nicht.
Und der Begriff der Existenz soll Gott zum Ursprünge haben?
Noch mehr. Der Begriff der Wesenheit würde den Begriff der
Existenz aufnehmen, wäre in der Potenz bezüglich des Begriffes
der Existenz und der Begriff der Existenz wäre der Akt des

Begriffes der Wesenheit. Der Begriff der Existenz und der

Begriff der Wesenheit bewirkten ein Zusammengesetztes. Und
da der Akt die Vervollkommnung der Potenz ist, wäre der
Begriff der Existenz die Vervollkommnung des Begriffes der
Wesenheit! Wer dem Doctor Angelicus solche sonderbare
Grundsätze zumuthet, der mag behaupten, der Heilige habe nur
die Begriffe, nicht die Sache im Auge. Uns kommt so etwas

nicht in den Sinn. Soviel Kenntnis der Logik trauen wir
dem englischen Lehrer schon noch zu, dafs wir in seinen Werken
nicht solche Widersprüche und Ungereimtheiten voraussetzen.



10 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Die Argumentation des hl. Thomas ist aber auch zu klar, als

dafs ein Zweifel möglich wäre darüber, was er eigentlich gewollt
habe. Das Sein der Geschöpfe ist dem hl. Thomas ein Anderes
als deren Wesenheit. Auf welche Ursache müssen wir dann dieses

Sein zurückführen? Der Ursachen sind zwei: eine innere, eine

äufsere. Die innere sind die konstitutiven Prinzipien der Wesenheit

selber, die äufsere ist Gott. Sind nun die konstitutiven
Prinzipien der Wesenheit selber die Ursache des Seins der

Geschöpfe? Nein, denn zunächst könnten wir die Wesenheit nicht
denken ohne das Sein, die Existenz, weil wir sie nicht denken
können ohne ihre konstitutiven Prinzipien. Die Wesenheit aber

kann man sich ohne Existenz denken. Ferner sind es diese

Prinzipien nicht, weil die Wesenheit dann sich seiher das Dasein

geben, hervorbringen würde. Endlich können sie es nicht sein,

weil, um Ursache sein zu können, sie schon dasein oder

existieren müfsten. Darum kann die Existenz auch nicht aus

ihnen hervorgehen wie das accidens proprium z. B. das risibile
im Menschen. Daraus folgt, dafs die Ursache des „Seins" der
Geschöpfe nicht eine innere ist. Somit bleibt nur die äufsere

Ursache übrig, die causa prima: Gott. Da nun jedes Geschöpf,
sobald es existiert, etwas durch sich, d. h. durch seine
konstitutiven Prinzipien hat, nämlich die Wesenheit, und etwas, nämlich

das Sein oder die Existenz, durch eine äufsere Ursache,
so folgt, dafs das, was das Geschöpf durch sich hat, die Wesenheit,

real unterschieden ist von dem, was es durch Gott hat,
von seiner Existenz. Nach S. Thomas wäre selbst dann noch der
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein im Geschöpfe, ein

realer, wenn die Existenz aus der Wesenheit resp. -aus den
konstitutiven Prinzipien hervorgehen würde per modum naturalis
resultantiae, wie das risibile im Menschen. Denn der Doctor
Angelicus setzt zwischen Wesenheit und Accidens proprium
einen realen Unterschied. Umsomehr aber ist nun dies der Fall,
wenn, wie der englische Lehrer sagt, die Existenz nicht per
modum naturalis resultantiae, als Accidens proprium, wie das

risibile im Menschen, aus der Wesenheit folgt, sondern von einer
äufseren Ursache, von Gott kommt.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 11

Auf diese Weise hebt der heil. Thomas den Unterschied
hervor, zwischen den Geschöpfen, die das Sein haben resp.
empfangen, und Gott, der das Sein und nur das Sein ist. Hierüber
bemerkt P. Kleutgen1): „Denken wir uns jenes Wesen, das durch
kein anderes in die Wirklichkeit gesetzt, sondern durch sich
selbst ewig da ist, so mufs in ihm die Wesenheit Grund des

Daseins selber sein. Dies kann sie aber nicht in der Weise
sein, in welcher sie in andern Wesen der Grund von Kräften
und Erscheinungen ist, so nämlich, dafs das Dasein aus ihr
hervorginge und wie ihre erste Erscheinung wäre. Denn wenn
wir den Begriff des Daseins festhalten, so würde es purer Unsinn

sein, von einem Hervorgehen des Daseins ans der Wesenheit zu
reden. Kur insofern also kann die Wesenheit Grund des Daseins

sein, als sie das Dasein einschliefst und es folglich dem, welcher
durch sich ist, so eigentümlich ist, da zu sein, als es dem Menschen

eigentümlich ist Mensch zu sein. In dem, der durch sich ist,
müssen demnach Wesenheit und Dasein schlechthin eins sein.

— Betrachten wir nun aber die Wesenheit in einem Geschaffenen,
und zwar nicht die abstrakte allgemeine, sondern die konkrete
und individuelle, also im Peter z. B. nicht die menschliche Natur
überhaupt, sondern die Natur dieses menschlichen Individuums,
das wir Peter nennen; so denken wir zwar die Natur als eine

daseiende, aber deshalb nicht als den Grund des Daseins

womit wir sie denken. Wir denken in ihr Vernunft und
Sinnlichkeit, und zwar diese individuelle Vernunft und Sinnlichkeit,
weil sie diese individuelle Menschennatur ist, aber wir denken
sie nicht etwa deshalb, weil sie eine solche Natur ist, auch als
daseiende. Gott ist, weil er Gott ist, oder wie man es auch

sehr richtig ausgedrückt hat: weil Er Er ist. Peter aber ist,
nicht weil er Mensch, noch auch weil er Peter ist. Er
hat also das Dasein nicht infolge seiner Wesenheit,
sondern weil diese seine Wesenheit, die auch nicht dasein könnte,
von einem andern ins Dasein gesetzt worden ist und im Dasein
erhalten wird. In allen Dingen also, die nicht durch sich da

1) Philosophie der Vorzeit, 2. Aufl. S. 59. n. 573.



12 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sind, fällt das Dasein aufser den Begriff, durch welchen wir ihre
Wesenheit, auch die konkrete und individuelle, auffassen."

Also Peter ist, nicht weil er Mensch, noch auch weil
er Peter ist. Trifft das auch zu ohne unser Denken? oder ist
er blofs deshalb nicht, weil wir ihn nicht als daseiend denken?

Liegt der Grund, warum er nicht ist, in unserm Denken oder
in seiner Natur, sei es die allgemeine, menschliche, sei es die

individuelle? Offenbar liegt der Grund in seiner Natur, weil
diese, als solche genommen, das Dasein nicht enthält, sondern

von aufsen her empfängt. Sie könnte auch nicht dasein. Sie

muf8 also jene Vollkommenheit,, jenen Akt, wodurch sie existiert,
von einem andern erhalten. Ist demnach nicht die Wesenheit, die

Natur der Geschöpfe, weder die allgemeine noch die individuelle,
der Grund ihrer Existenz; finden wir in der Wesenheit selber
als solcher kein Fundament für ihre wirkliche Existenz: so kann
der Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein nicht ein

virtueller sein. Ein Unterschied dem Verstände nach, ohne
Fundament in der Sache selber, ist eben kein virtueller mehr.
Wollen wir daher die Wesenheit des Peter als eine daseiende

Uns denken, so kann es, um der wirklichen Thatsache zu
entsprechen, nur geschehen auf Grund einer von Gott, als der

äufsern Ursache der Wesenheit selber mitgeteilten neuen
Vollkommenheit, der Existenz, die von der Wesenheit aufgenommen
wird. Infolge dieser aufgenommenen Vollkommenheit ist die

Wesenheit formaliter eine daseiende und wird auch von uns,

von unserm Denken als solche bezeichnet. Somit ist nach der

Lehre des hl. Thomas, wie sie schon in seinem Erstlingswerke
vorliegt, der Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz der

Geschöpfe nicht ein blofs virtueller, sondern ein von unserm
Denken unabhängiger, mit einem Worte: ein realer. Jedes

Geschöpf ist aus Wesenheit und Existenz zusammengesetzt. Den

einen Teil, die Wesenheit hat das Geschöpf an und durch sich,
nämlich durch seine konstitutiven Prinzipien; den andern aber,
die Existenz, hat es von einer äufsern Ursache, die der Wesenheit

dos Geschöpfes das Dasein mitteilt und erhält. Dieses

mitgeteilte „Sein" wird von der Wesenheit, die zu ihm im



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 13

Verhältnisse der Potenz steht, aufgenommen und auf Grund
dieses aufgenommenen Daseins, des ihr entsprechenden Aktes, ist
die Wesenheit eine existierende.

In Gott schliefst die Wesenheit das Dasein ein, in ihm ist
die Ursache des Seins nicht eine äufsere, sondern eine innere.
Das die Wesenheit Gottes konstituierende innere Prinzip ist
zugleich auch das Prinzip des göttlichen Daseins. Weil das

konstitutive Prinzip der göttlichen Wesenheit real identisch ist
mit dem Prinzip des Daseins dieser Wesenheit, deshalb ist auch

Gottes Wesenheit real identisch mit seinem Dasein. Infolgedessen

ist Er Er. Die Bemerkung des P. L. „weil die Quiddität
Gottes sein Dasein, sein Existieren ist, deshalb ist in Ihm allein
das Sein nicht ein Anderes als die Wesenheit, denn sie

gestatten nicht einmal eine Unterscheidung dem Verstände nach,"

genügt nicht, um Gottes Erhabenheit über die Geschöpfe
gebührend hervorzuheben. Der ganze Unterschied zwischen der
Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen und der Wesenheit
und Existenz in Gott besteht dann darin, dafs bei den Geschöpfen
ein Fundament vorliegt, worauf wir die Unterscheidung durch

unsern Verstand stützen, während in Gott jedes Fundament für
eine solche Unterscheidung fehlt. Der Abstand der Kreatur von
Gott in der wesentlichen substantiellen Vollkommenheit ist nach

dieser Auffassung ein besonders grofser nicht. Die Bemerkung
des P. L. ist aber auch in sich unrichtig. Wir werden in einem

folgenden Artikel an der Hand des hl. Thomas nachweisen,
dafs wir auch in Gott zwischen Wesenheit und Existenz
einen Unterschied unserem Verstände nach machen, ja machen

müssen. Der kreatürliche Verstand macht diesen Unterschied
nicht blofs jetzt, wo wir Gott nicht in sich sehen, sondern auch

dann, wenn wir Gott von Angesicht zu Angesicht schauen.

Es liegt dies überhaupt im Wesen des kreatürlichen Verstandes.

Wir hoffen somit aus diesem Opusculum des hl. Thomas
den Beweis erbracht zu haben, dafs in den Kreaturen der Unterschied

zwischen Wesenheit und Existenz ein realer ist.
7. In einem spätem Werke1) spricht der hl. Thomas seine

') 1. p. q. 50. a. 2. ad. 3.



14 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Meinung' auf dieselbe Weise aus. Nachdem der Heilige sich

die Frage gestellt: „ob der Engel aus Materie und Form

zusammengesetzt sei", wirft er selber folgende Schwierigkeit auf:

„Die Form ist ein Akt (libr. 2. de anima text. 2.). Was also

nur Form ist, das ist reiner Akt. Der Engel aber ist nicht
reiner Akt, deDn dies kommt Gott allein zu. Folglich ist der

Engel nicht nur Form, sondern hat die Form in einer Materie"
S. Thomas löst diese Schwierigkeit, indem er sagt: „Ad

tertium dicendum quod, licet in angelo non sit compositio formae

et materiae, est tarnen in eo actus et potentia. Quod quidem potest
manifestum esse ex consideratione rerum materialium, in quibus
invenitur duplex compositio. Prima quidem formae et materiae,
ex quibus constituitur natura aliqua. Natura autem sie com-

posita non est suuin esse, sed esse est actus ejus. Unde

ipsa natura comparatur ad suum esse, sicut potentia ad
actum. Subtractâ ergo materia, et posito quod ipsa forma
subsistât non in materia, ad hue remanet comparatio formae
ad ipsum esse, ut potentiae ad actum. Et talis compositio
intelligenda est in Angelis. Et hoc est quod a quibusdam
dicitur, quod angelus est compositus ex quo est et quod est
vel ex esse et quod est ut Boëthius dieit. Nam quod est, est

ipsa forma subsistens; ipsum autem esse est quo substantia est,
sicut cursus est, quo currens currit. Sed in Deo non est „aliud"
esse et quod est, Unde solus Deus est actus purus."

P. Limb, bemerkt zu dieser Stelle des englischen Lehrers1):
„Wie wenig S. Thomas an dieser Stelle das verteidigt, was ihn
die Gegner beweisen lassen, wird jeder ohne Mühe einsehen,
der auf das Rücksicht nimmt, was wir oben auseinander gesetzt
haben. Der Aquinate nämlich will zeigen, dal's man auch in
den Engeln eine gewisse Zusammensetzung annehmen müsse.
Darum lehrt er, die Form oder Substanz oder Wesenheit des

Engels habe Beziehung zu ihrem Sein, gleichsam als Potenz

zum Akt. Daher ist allerdings „ein Anderes" die Wesenheit,
und „ein Anderes" das Sein des Engels selber. Allein, dafs

') 1. c. Seite 34.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 15

diese Zusammensetzung überdies einen realen Unterschied
verursache, oder nach sich ziehe, sagt er weder, noch kann er es

sagen, ohne mit sich selber in Widerspruch zu geraten. Denn,
indem der h. Thomas seine Ansicht darlegt, bezeichnet er mit
dem zitierten Boëthius die Zusammensetzung des Engels als

diejenige aus quo est und quod est. Kun läugnet aber S. Thomas

mit ausdrücklichen Worten, dafs diese Zusammensetzung einen

realen Unterschied zur Folge habe. Daraus ist offenbar, dafs

auch die andere Zusammensetzung aus Akt und Potenz, was die

Engel betrifft, nach S. Thomas nicht einen realen Unterschied
setzt. Ebenso kann man, gestützt auf die Autorität des heil.

Thomas, beweisen, dafs auch in Bezug auf die andern geschaffenen

Dinge die Zusammensetzung aus Akt und Potenz nicht
einen realen Unterschied bilde. Denn abgesehen davon, dafs der

Heilige diese Frage überall auf dieselbe Weise behandelt, gibt
es nichts, wodurch man darthun könnte, die Wesenheit der
körperlichen Dinge müsse „in einer anderen Art"' auf die Existenz
bezogen werden, zumal keine von beiden aus sich die Existenz
fordert und daher beide an sich eine blofse Potenz bezeichnen.
Den Hauptgrund hiefür gibt S. Thomas in folgender Weise an.1)

„Ein jedes Ding ist durch sein Dasein. Was also nicht sein

Dasein ist, ist nicht durch sich notwendig da".
S. Thomas soll sich also selber widersprechen, wenn er

zwischen Wesenheit und Existenz, Akt und Potenz in den Engeln
einen realen Unterschied lehrt! Und wie das? Weil der
Doctor Angelicus erklärt, die Zusammensetzung des Engels
bestehe aus quo est und quod est. Kun leugnet der Heilige mit
ausdrücklichen Worten, dal's d iese Zusammensetzung einen realen
Unterschied begründe. Wo finden sich aber diese ausdrücklichen
Worte? Im Kommentar des Heiligen über Boëthius de hebdomad,
lect. 2. antwortet uns P. L.

Welche Lehre trägt der hl. Thomas daselbst vor? Keine
andere sagt uns abermals P. L.2) als die auch sonst so oft
ausgesprochene Ansicht, dafs das Sein abstrakt genommen z. B. die

D 1. contr. Gent. eap. 22.
2) 1. c. Seite 32.



16 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

humanitas und das was ist, z. B. homo, in den zusammengesetzten

Dingen real, in den einfachen aber nur dem Verstände

nach unterschieden sei".

Wir verstehen in der That nicht recht gut, wie der Herr
Autor im hl. Thomas einen Widerspruch finden will, falls der

Heilige zwischen Wesenheit und Existenz des Engels einen

realen Unterschied angenommen hat. Zum bessern Verständnisse

wollen wir die Argumentation des P. L. auf einen
einfachen Syllogismus zurückführen. Er lautet: Wer behauptet,
zwischen dem Abstrakten z. B. der humanitas und dem
Konkreten z. B. homo, sei nur ein virtueller Unterschied, zwischen
der Wesenheit und Existenz aber ein realer, der widerspricht
sich selber. Nun behauptet S. Thomas, im Engel sei zwischen
dem Abstrakten, der specilischen Natur, und dem Konkreten,
der subsistierenden Form, nur ein virtueller; zwischen der Wesenheit

und Existenz aber, nach der Auslegung von Seite der

Thomisten, ein realer. Also steht S. Thomas mit sich selber im

Widerspruch. Dieser Syllogismus besteht die Probe wohl nicht.
Denn entweder nimmt der Herr Autor die Existenz gleichbedeutend

mit der abstrakten, oder aber mit der konkreten W esenheit.

In beiden Fällen setzt P. L. das als ausgemachte Sache voraus,
was die Argumentation erst erschliefsen sollte. Ist aber die

Existenz weder mit der einen, noch mit der andern identisch,
dann hat der Syllogismus einen terminus zuviel.1) Auf einen

Die Wesenheit, schreibt P. Kleutgen (1. c. Seite 65 n. 575), sagt

man, stehe bei den Scholastikern für den Begriff, nicht für die Sache;
indem man also die Sache aus der Wesenheit und dem Dasein bestehen

lasse, verleite man zu der Ansicht, dafs in den Dingen der Begriff, das

Allgemeine oder Ideale der Grund, und das Dasein die Erscheinung sei,

worin sich das Allgemeine besondere und das Ideale verwirkliche oder be.

thätige Wenn man sagt, bei den Scholastikern stehe Wesenheit nur
für den Begriff und nicht für die Sache, so heifst das im Zusammenhange
mit der Frage, die uns beschäftigt, soviel als: die Wesenheit werde von den

Scholastikern als das Ideale der Dinge im Gegensatze zum Wirklichen gefafst.
Wir antworten, dafs dem keineswegs also ist, und essentia bei den
Scholastikern sowohl für das wirkliche als für das Ideale, aber an sich

betrachtet, weder für das eiue noch für das andere als solches stehe. Es

ist ganz und gar falsch, dafs man in der thomistischen Schule eine



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 17

Widerspruch im hl. Thomas, wie er zufolge der Erklärung des

P. L. sich ergibt, müssen wir indessen doch aufmerksam machen.

P. L. schreibt nämlich, man könne kein Argument aus dem

hl. Thomas anführen, welches beweise, dafs die Zusammensetzung
aus Akt und Potenz bei den übrigen geschaffenen Dingen —
aufser den Engeln also — einen realen Unterschied fordere.
Nun lehrt aber S. Thomas, nach dem Zeugnisse des Herrn
Autors, dafs zwischen dem Abstrakten und Konkreten in den

zusammengesetzten Dingen ein realer Unterschied sei. Demnach

folgt, die Identität der Existenz mit der abstrakten oder
konkreten Wesenheit, was P. L. den hl. Thomas lehren läfst,
als richtig vorausgesetzt, der entschiedenste Widerspruch des

Heiligen mit sich selber. Denn der Syllogismus besagt dann :

Wer in den zusammengesetzten Dingen zwischen Abstraktem
und Konkretem einen r e a 1 e n Unterschied verteidigt, zwischen

der Wesenheit aber und der Existenz einen virtuellen, der

widerspricht sich selber. Der hl. Thomas lehrt zwischen
Abstraktem und Konkretem in den zusammengesetzten Dingen einen

realen, zwischen Wesenheit und Existenz soll er, nach P. L.
nur einen virtuellen lehren. Folglich haben wir hier den hellen

Widerspruch in S. Thomas selber. Dann ist aber auch unrichtig
was der Herr Autor sagt, man könne durch kein Argument
aus S. Thomas nachweisen, dafs in den übrigen geschaffenen

Dingen, also in den zusammengesetzten, zwischen Akt und Potenz

ein realer Unterschied herrsche. Aus der Erklärung, welche
P. L. der Stelle gibt, folgt notwendig der Widerspruch des

Heiligen mit sich selber oder der reale Unterschied in den

Zusammensetzung der Dinge aus dem Idealen oder Allgemeinen und dem

Wirklichen oder Besonderen als der Wesenheit und dem Dasein,
behauptet habe. Mit dem Realismus des hl. Thomas ist jene Auffassung
des Endlichen als des sich verwirklichenden Idealen, oder besondernden

Allgemeinen ganz unverträglich. Daher warnt der hl. Thomas auch, dafs

man sich das Dasein, wenngleich als von der Wesenheit verschieden, doch

deshalb nicht als etwas denke, das zur Wesenheit nach Art des Accidens

hinzukomme; sondern es hat gleichsam seinen Bestand durch die

Prinzipien der Wesenheit. Cfr. 1. 4. metaphys, lect. 2. -de potentia q. 5. a. 4.
ad 3. Quodl. 2. a. 3. ad. 2"m.

Jahrbuch für Philosophie etc. III. '2



18 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

übrigen Geschöpfen. Denn der Herr Autor sagt, S. Thomas
habe zwischen Wesenheit und Existenz im Engel nur einen

virtuellen Unterschied verteidigt, weil das Abstrakte und
Konkrete im Engel nur virtuell sich unterscheide. Einen realen
könne er aus diesem Grunde nicht zugeben ohne sich selber

zu widersprechen. Eines offenen Widerspruches dürfe man den

Doktor Angelicus doch nicht zeihen1). Folglich müsse 8. Thomas
einen virtuellen gelehrt haben. Aus dieser Argumentation des

P. L. ergibt sich zunächst, dafs wenigstens in den zusammengesetzten

Dingen zwischen Wesenheit und Existenz ein realer
Unterschied besteht. Denn ist das Abstrakte oder Konkrete
der Grund des Unterschiedes zwischen Wesenheit und Existenz,
so kann man dieser Schlufsfolgerung nicht aus dem Wege gehen.

Der hl. Thomas lehrt ja mit ausdrücklichen Worten wie der
Herr Autor selber gesteht, zwischen dem Abstrakten und
Konkreten in den zusammengesetzten Dingen sei der Unterschied
ein realer. Wollen wir also nicht einen Widerspruch im heil.
Thomas selber annehmen, so können wir nur sagen, der Heilige
mufs einen realen Unterschied verteidigt haben. Verfolgen
wir die Argumentation des P. L. gegen den hl. Thomas noch

weiter, immer deren Richtigkeit voraussetzend, das Resultat ist
für die Thomisten ein sehr günstiges. P. L. schreibt nämlich,
nachdem er bewiesen, dafs S. Thomas, ohne sich selber zu

widersprechen, in den Engeln zwischen der Wesenheit und
Existenz nur einen virtuellen Unterschied könne gelehrt haben,

folgendes zur Erhärtung seiner These: „Ebenso kann man
gestützt auf die Autorität des hl. Thomas, beweisen, dafs auch in-
bezug auf die andern geschaffenen Dinge die Zusammensetzung
aus Akt und Potenz nicht einen realen Unterschied beanspruche.
Denn erstens behandelt der Heilige diese Frage überall auf
dieselbe Weise, mit derselben Begründung, und zudem gibt es

nichts, wodurch man darthun könnte die Wesenheit der körperlichen

Dinge müsse „auf eine andere Art" auf die Existenz
Beziehung haben." Wir wollen nun die Spitze des Argumentes einen

') Wir glauben wenigstens dafs auch P. L. dieser Ansicht sein wird.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 19

Augenblick gegen den Herrn Autor kehren. Das Verhältnis der
Wesenheit zur Existenz ist überall dasselbe. Der hl. Thomas
behauptet, dafs in den zusammengesetzten Dingen die Wesenheit von
der Existenz real unterschieden sei. Folglich ist sie auch in den
einfachen Wesen, den Engeln, real unterschieden. Den Untersatz

mufs F. L. zugeben, sonst hängt seine ganze Argumention
in der Luft, womit er beweisen will, dafs S. Thomas, ohne sich
zu widersprechen, in den einfachen Dingen, den Engeln zwischen
Wesenheit und Existenz nur einen virtuellen Unterschied habe

annehmen können. Somit beweist P. L. durch seinen Kommentar
zu dieser Stelle des hl. Thomas entweder zuviel und darum
nichts, oder genau das Gegenteil desseü, was er beweisen wollte,
nämlich : den real en Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz
in den Geschöpfen. Das aber ist die Lehre des hl. Thomas

und der Thomisten.
Den Beweis gegen den heil. Thomas entnimmt der Herr

Autor einer Stelle des englischen Lehrers, die er selber vier
Seiten früher (Seite 29) als nicht zur Sache gehörend bezeichnet

hatte. Daselbst macht sich nämlich P. L. folgenden Einwurf:
„Sowie das Sein (esse) und das, was ist (quod est) in den
einfachen Dingen unserem Denken nach verschieden sind, so

unterscheiden sie sich in den zusammengesetzten real." Diese Worte
finden sich im hl. Thomas in Boëth. de hebdomad, lect. 1. edit.
Venet. Darauf antwortet nun der Herr Autor mit der Bemerkung,

dafs der hl. Thomas durch diese Worte unsere Frage
nicht einmal flüchtig oder oberflächlich berühre. Denn wie oft
lehre der hl. Thomas, im Engel so gut wie in jedem andern

Geschöpfe verhalte sich das Dasein zur Wesenheit wie der Akt
zur Potenz, oder das Partizipierte zum Partizipierenden, oder

wie das Aufgenommene zum Aufnehmenden? „Aus diesen

Worten des Doctor Angelicus, schreibt P. L. weiter, leiten die

Gegner den realen Unterschied in den körperlichen Dingen ab.

Folgt nun aus dieser Lehre nicht ebenso der reale Unterschied
in den Engeln, so läugnen wir, dafs sie aus dieser Doktrin
bezüglich der körperlichen Wesen folge. Entweder spricht hier
der Aquinate vom Unterschiede zwischen Wesenheit und Existenz,

2*



20 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

oder er spricht nicht davon. Redet er nicht davon, warum

bringen sie dann diese Stelle vor? Handelt sie aber davon,

dann ist es um die allen Thomisten als ganz sieher geltende

Sentenz, dafs in jedem geschaffenen Seienden die Wesenheit

von der Existenz sich real unterscheide, geschehen. Denn

S. Thomas läugnet hier in ausdrücklichen Worten, dafs dieser

Unterschied in den einfachen Dingen ein realer sei. Was der

hl. Thomas hier auseinandersetzt, gehört folglich gar nicht zu

unserer Frage." Trotzdem finden wir diese Stelle des Doktor

Angelicus, obgleich Sie nicht zur Sache gehören soll, einige Seiten

später als Untersatz im Argumente des P. L. gegen den heil.

Thomas verwertet. Der hl. Thomas mufs, meint der Herr Autor
unter Berufung auf diese Stelle, sich selber widersprechen oder

den virtualen Unterschied lehren.

Halten wir uns zunächst bei der von uns vorhin citierten
Stelle der Summa1) noch einen Augenblick auf. Hat der heil.
Thomas hier nicht doch vielleicht das Konkrete und Abstrakte
im Auge? Wir müssen es verneinen. Der englische Lehrer

sagt: „die ohne Materie subsistierende Form verhält sich

doch noch zum Sein wie die Potenz zum Akte. Das Wort doch

noch (adhuc) gibt uns ja den deutlichen Fingerzeig, dafs unter
dem „Sein" weder das abstrakte noch das konkrete Sein
verstanden werden dürfe. Die Form des Engels bezeichnet der
hl. Thomas als subsistierende, somit als konkrete. Die
konkrete Form aber ist nicht mehr in der Potenz weder zur
abstrakten Form noch zur konkreten d. h. zu sich selber. Aber
vielleicht meint S. Thomas das abstrakte „Sein" oder die
abstrakte Existenz? Auch das ist unrichtig. Denn S. Thomas

spricht vom existierenden Engel, dessen Wesen er in diesem
und den folgenden Artikeln untersucht, nachdem er im ersten
Artikel die thatsächliche Existenz der Engel dargethan hatte.

Folglich kann es nur die konkrete Existenz sein. S. Thomas

beantwortet hier die Frage in welchem Verhältnisse die Wesenheit
des existierenden Engels stehe zum Dasein, wodurch der
Engel in der Wirklichkeit existiert. Von dieser Wesenheit des

1. p. q. 50. a. 2. ad 3.



21

existierenden Engels, von dieser schon subsistierenden
Form sagt er, sie verhalte sich zu ihrem Dasein doch noch

wie die Potenz zum Akte. Darum sei der Engel nicht in all-

weg einfach und auch nicht reiner Akt, actus purus, weil das

Gott allein zukomme. Die subsistierende Form sei das, was ist,
das Sein selber aber das, wodurch die Substanz ist, gleichwie
der Lauf dasjenige sei, wodurch der Laufende läuft.

Aus diesem soeben erwähnten Vergleiche will P. L. schliefsen,
dafs der hl. Thomas offenbar das Abstrakte und Konkrete im

Auge habe, denn der Lauf sei das Abstrakte und der Laufende
das Konkrete. Wie kann aber der Laufende durch den Lauf
in abstracto laufen? S. Thomas spricht hier offenbar vom Akte
des Laufenden nicht aber vom abstrakten Lauf. S. Thomas

gegebraucht auch das Wort: currere etcurrens. Der Akt des Laufenden,

das Laufen (currere) ist also dasjenige, wodurch z. B. der
Mensch ein Laufender ist und so genannt wird.1) Der Akt des

Laufenden ist aber real unterschieden vom Laufenden selber.
Ebenso ist die Existenz der Akt, oder dasjenige, wodurch die

*) In 1. dist. 8. q. 5. a. 2 schreibt der hl. Thomas: „Manche sagen,
dafs die Seele zusammengesetzt ist aus quo est und quod est. Das quod
est unterscheidet sich aber von der Materie. Das quod est bezeichnet das

Suppositum welches das Sein hat. Die Materie hingegen hat nicht das

Sein, sondern das Kompositum aus Materie und Form hat es. Nicht die
Materie also ist das quod est, sondern das Kompositum. In allen diesen

ist daher auch eine Zusammensetzung aus quo est und quod est. In den

aus Materie und Form zusammengesetzten bedeutet das quo est ein
Dreifaches: quo est ist die Form des Teiles, welche der Materie das Sein

verleiht; quo est ist der Akt des Seins, das Sein (esse) nämlich, sowie

das quo curritur der actus currendi ist; quo est ist die Natur
selber, resultierend aus der Verbindung der Materie mit der Form wie die

humanitas. — Gibt es nun eine Quiddität, die nicht aus Materie und Form
zusammengesetzt ist, so ist sie entweder ihr Dasein oder sie ist es nicht.
Ist sie ersteres so ist es die Wesenheit Gottes selber und daher durchwegs
einfach. Ist sie nicht ihr Dasein, so hat sie notwendig das Dasein von
einem andern erhalten (acquisitum). Dies ist aber der Fall bei jeder
geschaffenen Wesenheit. Da diese Quiddität nicht in der Materie subsistiert,
so erhält sie das Sein nicht in einem andern, wie es in den zusammengesetzten

Quidditäten geschieht, sondern sie erhält das Sein in sich. Daher
ist die Quiddität selber das quod est, und ihr Sein ist das quo est.



22 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wesenheit da ist; die Wesenheit mit ihrer Existenz aber
dasjenige, was da ist. Und gleichwie der Akt des Laufenden vom
Laufenden selber real sich unterscheidet, so unterscheidet sich auch

real die Wesenheit, welche da ist, von der Existenz, wodurch
sie da ist. Eine Bestätigung dafür, dafs dieses der Sinn der

von S. Thomas vorgetragenen Lehre sei, finden wir auch in der
Antwort auf den vierten Einwurf gegen den genannten Artikel.
Der Einwurf hat folgenden Wortlaut: „Eine Form ohne Materie
ist unendlich, weil die Form eigentlich durch die Materie
beschränkt und verendlicht wird. Nun ist aber jede Kreatur, also

auch der Engel, endlich; folglich ist die Form des Engels in
einer Materie". — Darauf erwiedert der hl. Thomas: „jede Kreatur
ist schlechthin endlich, insofern ihr „Sein" nicht absolut sub-

sistiert, sondern zu irgend einer Natur bestimmt wird, zu der es

hinzukommt (cui advenit).. In gewisser Beziehung aber (secundum

quid) kann eine Kreatur unendlich sein. Die
immateriellen geschaffenen Substanzen sind endlich im Hinblick auf
ihr Sein, unendlich aber insofern ihre Formen nicht in einem

Andern aufgenommen worden sind. Hätten wir eine separat
existierende weifse Farbe (albedo) so wäre sie unendlich als

weifse Farbe, weil sie nicht auf ein bestimmtes Subjekt
eingeschränkt würde. Deren Sein wäre nichtsdestoweniger ein
endliches, weil bestimmt auf eine spezielle Natur. Daher heifst es

auch im Buche über die Ursachen prop. 16., die Intelligenz sei

endlich nach oben hin, insofern sie nämlich das Sein von ihrem
Obern empfangt; aber unendlich nach unten, weil sie in keiner
Materie aufgenommen wird." — Wir sehen also, wie der englische
Lehrer in dieser Lösung der aufgeworfenen Schwierigkeit, von
einem Unterschiede blofs unserm Verstände nach keinerlei Erwähnung

thut. Jede Kreatur ist dem hl. Thomas schlechthin endlich,
insofern deren „Sein" nicht absolut subsistiert, sondern auf irgend
eine Natur, zu welcher es hinzukommt, beschränkt wird. In
jedem Geschöpfe haben wir eine Wesenheit, Natur, zu welcher
das „Sein" hinzukommt als Akt, als letzte Vervollkommnung in
der Linie des Seins. Die Wesenheit des Geschöpfes aber ist
die diesem Akte entsprechende Potenz. Dafs P. L. ganz mit



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 23

Unrecht aus dieser Stelle des hl. Thomas den virtuellen Unterschied

zwischen Wesenheit und Existenz des Engels herauslesen

kann, geht auch aus einer andern Erwägung hervor. Als ersten
Einwurf gegen diesen Artikel bringt der Heilige folgendes vor:
»Der Engel scheint aus Materie und Eorm zusammengesetzt zu
sein. Denn alles was in einer Gattung enthalten ist, ist zusammengesetzt

aus der Gattung und der Differenz, die zur Gattung
hinzukommend, eine Art bildet. Die Gattung aber wird von
der Materie hergenommen, die Differenz von der Form nach
18. Metaph. text. 6. Folglich ist alles, was unter eine Gattung
fallt, aus Materie und Form zusammengesetzt. Der Engel nun
befindet sich in der Gattung der Substanz: Also besteht er aus
Materie und Form." Wie löst der hl. Thomas diese Schwierigkeit?
Er sagt : „Die Art wird von der Differenz konstituiert. Jedes

Ding aber ist in der Art, insofern es auf einen bestimmten Grad
unter den Seienden beschränkt wird In den materiellen
Dingen ist „ein Anderes" das auf einen speziellen Grad beschränkende,

nämlich die Form, und „ein Anderes" was beschränkt
wird, nämlich die Materie. Vom einen wird die Gattung, vom
andern die Differenz genommen. Allein bei den inmateriellen
Dingen ist nicht „ein Anderes" das bestimmende und „ein
Anderes" das bestimmte, sondern jedes derselben hat an sich
selbst einen bestimmten Seinsgrad inne. Daher wird in diesen
die Gattung und Differenz nicht genommen: „secundum Aliud
et Aliud, sed secundum unum et idem." Dennoch aber sind

Gattung und Differenz von einander unterschieden unserm
Verstände nach."

Der hl. Thomas lehrt also: im Engel ist die specifische
Natur oder die Gattung und die individuelle, durch die Differenz
zur individuellen bestimmte, nicht real sondern nur unserm
Verstände nach oder virtuell unterschieden. Man kann nicht
die Gattung und die Diffex-enz als „ein Anderes" und „ein An-
dei-es" bezeichnen. Und warum nicht? weil diese beiden der
Sache nach eines und dasselbe, nur in unserm Denken, virtuell,
unterschieden sind. Nun lehi-t S. Thomas fernei-, wir haben es
in seinem Erstlingswerke schon gesehen, und werden es noch



24

öfter hören, in jedem Geschöpfe, also auch im Engel, sei „ein
Anderes" die „Wesenheit" und „ein Anderes" die „Existenz".
Folglich mufs nach dem Doctor Angelicus zwischen der Wesenheit
und Existenz der Geschöpfe ein realer, kann nicht ein blofs

virtuellerUnterschied sein. Wieso? Wäre zwischen Wesenheit
und Existenz der Geschöpfe nur ein virtueller, ein durch unser
Denken bewirkter, die Sache aber ein und dieselbe, so könnte

man nicht die Wesenheit „ein Anderes" und die Existenz „ein
Anderes" nennen. So lehrt der Doctor Angelicus, wie wir soeben

vernommen haben. Dennoch nennt der englische Lehrer die
Wesenheit und Existenz der Geschöpfe „ein Anderes" und „ein
Anderes." Folglich verteidigt S. Thomas den realen Unterschied

zwischen Wesenheit und Existenz. Der Beweis ist
durchschlagend. Weit entfernt also dafs der hl. Thomas sich selber

widerspricht, wenn er zwischen Wesenheit und Existenz der

Geschöpfe einen realen Unterschied annimmt, folgt vielmehr
dieser Widerspruch mit sich selber, wenn er nicht einen realen,
sondern einen einen virtuellen lehrt.

Daraus ersehen wir abermals, dafs man nicht eine einzelne
Stelle aus S. Thomas herausnehmen und examinieren kann,
sondern dafs man seine Lehre im Zusammenhange auffassen, eine

Stelle durch die andere erklären mufs, um den richtigen Sinn,
die vom Doctor Angelicus verkündete Lehre wirklich zu
verstehen, um nichts anderes zu sagen als was der hl. Thomas hat

sagen wollen.
8. Dieselbe Ansicht über den Unterschied der Wesenheit

und Existenz in den geschaffenen Dingen vertritt der Doctor

Angelicus in einem andern seiner Werke. Der englische Lehrer
schi'eibt nämlich1): „In separatis (a materia) genus et differentia
non sumitur a diversis partibus quidditatis ipsius, cujus aliquid
sit potentialitas quaedam et aliud perfectio, cum non sit in eis

nisi una compositio tantum, essentiae scilicet et esse. Sed

utrumque fundatur super unum simplex et per essentiam indivi-
sibile, cujus potentialitas attendi potest, quia non habet esse de

i) Opuscul. 42. cap. 5.



25

se. Et inde ratio generis Jaocipitur. Sed haec eadem potenti-
tialitas essentiae in aliquibus minor est, quia magis prope actui
primo et puro est natura sua constituta. Quanto enim aliquid
actui primo propinquius est, tanto minus potentialitatis habet. Quot
sunt gradus propinquitatis in eis, tot sunt differentiae specificae."
„In den von Materie freien Wesen wird die Gattung und Differenz
nicht genommen von verschiedenen Teilen der Quiddität selber,
so dafs das eine als gewisse Potentialität gelte und das andere
als die Vollkommenheit, denn in diesen Wesen ist nur Eine
Zusammensetzung, aus der Wesenheit nämlich, und dem
Dasein ; beides aber gründet auf einem Einfachen und der
Wesenheit nach Unteilbaren. Von Potentialität kann man insofern
reden, als dieses Einfache das Dasein nicht von sich selber hat.
Daraus wird die Bedeutung der Gattung hergeleitet. Allein diese

nämliche Potentialität der Wesenheit ist in Einigen geringer,
"weil sie dem Ersten und Reinen Akte durch ihre Katur näher
steht. Denn je näher Etwas dem Ersten Akte ist, desto weniger
Potentialität hat es. Wieviel Grade der Annäherung dabei in
ihnen sind, soviel gibt es spezifische Differenzen."1)

Räch der ausdrücklichen Erklärung des Doktor Angelicus
gibt es also in den nicht mit einer Materie geeinten Substanzen

nur Eine Zusammensetzung nämlich die aus „Wesenheit und
Dasein." Von welcher Zusammensetzung spricht der hl. Thomas?
Von der „metaphysischen", zu welcher nichts weiter erfordert

Q Überaus klar ist auch der Eingang dieses 5. Kapitels. Sicut
Avicenna dicit omne quod habet esse aliud a sua quidditate, est in genere.
Quia omne tale habet naturam determinatam per se. Unde comprehendi
potest per actum rationis, cujus est intentiones formare generum et
specierum. Quod non fieret, nisi sibi aliquid responderet in natura rei.
Quia ejus esse non est aliud ab essentia, ideo in Deo hoc facere non
potest intellectus. Ideo substantiae separatae sunt in genere substantiae,
quae est primum genus, cujus ratio est habere esse äliud a sua
substantia seu quidditate, in se tarnen et non in alio. Et ideo ex ipsa
potentia essentiae cujuslibet rei indifferenter, quae est in praedica-
fflento substantiae, quae potentia importatur, cum dicitur habens esse

aliud a sua essentia sumitur nomen generis ; sed a perfectione illius quid-
ditatis, per quam appropinquat ad esse actus acoipitur ratio differentiae.



26 Das Verhältnis der "Wesenheit zu dem Dasein etc.

wird, als dafswir mit unserm Verstände, Wesenheit und Existenz
nach Art von Teilen auffassen, während die Sache selber ein

und dieselbe ist? Offenbar nicht, denn S. Thomas würde sich

dann in einen Widerspruch mit sich selbst verwickeln. Wir
haben ja gehört, dafs der englische Lehrer behauptet, die Wesenheit

der Engel, die Gattung, Art und das Individuum sei real,
d. h. der Sache nach ein und dasselbe. Der Unterschied zwischen
der generischen, specifischen und individuellen Wesenheit des

Engels sei blofs ein virtueller, „metaphysischer" im und durch

unser Denken gebildeter. Metaphysisch betrachtet, wie P. L.
die Sache nimmt, ist also auch nach dem Zeugnisse des hl. Thomas

die Wesenheit des Engels als specifische und individuelle eine

zusammengesetzte. Kehmen wir nun die Wesenheit und Existenz
des Engels, so haben wir nach der soeben gehörten Erklärung
des Doctor Angelicus abermals eine Zusammensetzung. Es sind

folglich deren zwei. Kun lehrt aber S. Thomas, im Engel gebe

es nur eine Zusammensetzung: die aus Wesenheit und Dasein.
Daraus ergibt sich zur Evidenz, dafs der Heilige zwischen
Wesenheit und Existenz der Engel nicht einen „metaphysischen"
„virtuellen" Unterschied angenommen haben kann, sondern einen

realen, physischen. In der Wesenheit des Engels ist keine reale,
sondern eine virtuelle Zusammensetzung; zwischen Wesenheit
und Dasein soll auch keine reale, sondern blofs eine virtuelle
sein, so sagt uns P. L. Und doch gibt es überhaupt nur eine,
nicht zwei, wie S. Thomas lehrt. Wir haben also entweder
den Widerspruch des hl. Thomas mit sich selber, oder zwischen
der Wesenheit und Existenz des Engels ist ein realer Unterschied

weil diese eine Zusammensetzung eben die einzige
reale im Engel ist. Hier hilft auch die beliebte Unterscheidung

des P. L. zwischen „Abstrakten und Konkreten" nicht
mehr aus. Denn die abstrakte und konkrete Wesenheit
bewirken eine Zusammensetzung, die abstrakte oder konkrete
Wesenheit mit der Existenz die zweite. Und doch darf im
Engel nur eine sein. Oder soll es die konkrete Wesenheit
und die abstrakte Existenz sein? Dann geraten wir abermals
in Widerspruch, dafs nur eine Zusammensetzung vorkomme,



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 27

weil wir uns auch ebenso gut die konkrete Wesenheit mit der
abstrakten zusammengesetzt denken können. Daher haben wir
wieder deren zwei. Dreht sich die Frage um das Abstrakte uud
Konkrete, dann begreifen wir überhaupt die ganze Streitfrage
nicht. Hat der heil. Thomas, wie P. L. meint, überall wo er
von dieser Sache spricht, nur das Abstrakte und Konkrete im
Auge, so ist es uns unverständlich, wie ein Autor, die sogenannten
Konzeptualisten und liealisten ausgenommen, über die Lehre des

hl. Thomas je hat im Zweifel sein können. Dal's zwischen Konkreten
und Abstrakten in der Wirklichkeit nur ein virtueller
Unterschied, cum fundamanto in re sei, sagt uns S. Thomas überall.1)
Kbensowenig hat unter den eigentlichen Scholastikern hierüber
eine Meinungsverschiedenheit je bestanden. Was übrigens P. L.
zu diesem Beweise des hl. Thomas aus dem citierten Opusculum
sagt, wissen wir nicht, denn er führt es zwar einmal an,2) ohne

jedoch über den Inhalt desselben sich zu äufsern. Hätte der
Herr Autor den Inhalt gelesen, so wäre jedenfalls die Behauptung
eine unmögliche gewesen: „der hl. Thomas sei nicht gegen den

virtuellen Unterschied."
9. Zur Bekräftigung dieser Wahrheit verweisen wir auf einen

andern Ausspruch des hl. Thomas. Im Kommentar zu den

Sentenzen des Lombarden8) schreibt der englische Lehrer folgendes:
Alii dicunt quod (angelus) est compositus ex natura et supposito
sicut et hie homo non est sua humanitas. Bed hoc in idem redit
cum primo. Sam hoc individuum demonstratum addit super
naturum communem materiam signatam, quae est individuationis

principium. Unde differentia naturae et suppositi non inve-
nitur nisi in habentibus materiam. Unde Avicenna dicit quod
quidditas simplicis est ipsum simplex. Et ideo dicendum est

secundum Boëthium, quod componitur ex quod est et esse. Kihil
enim est suum esse nisi Deus qui non habet causam sui esse.

Unde et natura sive substantia Angeli est aliud quam ejus esse.

Et ideo dicitur in libro de causis (prop. 9.) quod intelligentia

') 1 p. q. 85. a. 2. ad 21"" Opusc. de ente et essentia cap. 4.

2) Seite 33.
3) II. dist. 3. q. 1. a. 1.



28 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

non est esse tantum, sed est forma et esse. Einige sagen, der

Engel sei zusammengesetzt aus der Natur und dem Suppositum

gleichwie auch „dieser Mensch" nicht die Menschheit (humanitas)
ist. Das kann aber nicht sein. Denn „dieses Individuum" fügt zur
gemeinsamen Natur noch die bestimmte Materie (materia signata)
hinzu, die eben das Individuationsprincip bildet. Der Unterschied
zwischen Natur und Suppositum findet sich daher nur in jenen
Dingen, die eine Materie haben. Deshalb sagt Avicenna, dafs die

Quiddität des Einfachen das Einfache selber sei. Man mufs also

mit Boethius sagen (libr. de hebdomad.) dafs der Engel
zusammengesetzt sei aus „quod est" und „quo est." Denn nichts ist sein

eigenes Dasein aufser Gott, der keine Ursache seines „Daseins"
kennt. Eolglich ist die Natur oder Substanz des Engels „ein
Anderes" als dessen „Sein." Darum heifst es im Buche über die

Ursachen, (propos. 9) die Intelligenz sei nicht blofs das Sein,
sondern sie sei die Form und das Sein. Der erste Einwurf gegen
den Artikel lautet: „Boethius sagt, (libr. de Trinit.) dafs die
einfache Form nicht Subjekt sein könne; der Engel aber ist Subjekt
der Tugend, Gnade und der intelligibeln Species: also ist er nicht
eine einfache Form, und daher zusammengesetzt aus Materie
und Form." — Darauf antwortet der englische Lehrer: „Boethius
spricht von der Form die allseitig einfach ist, wie die göttliche
Natur, die, weil reiner Akt, ihr Dasein ist. Darum kann sie nicht
Subjekt sein. Das aber trifft bei dem Engel nicht zu." Den
dritten Einwurf löst S. Thomas auf folgende Art : „Das Dasein

ist der Akt des Daseienden. Daher verhält sich die Substanz

desselben zum „Sein" wie die Potenz zum Akte. Weil nun im

Engel die Substanz und das Sein unterschieden sind, findet sich

in ihm Akt und Potenz, nicht aber Materie und Form, sondern
Form und Dasein." — Diese Stelle findet sich im 2. Kommentar
über die Sentenzen und dessen Überschrift lautet: „Ad Anni-
baldum episcopum Cardinalem." Die Autoren sind nicht einig
darüber, ob er wirklich dem hl. Thomas gehöre oder einem andern
Autoren seinen Ursprung vei'danke. Wir lassen diese Frage,
weil für unsern Zweck wenig von Belang, dahingestellt sein.

Wir hätten diese Stelle, da der Autor dieses Kommentars eben



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 29

Dicht sicher ermittelt ist, mit Stillschweigen übergangen, — gibt
es doch deren echte, wirklich vom hl. Thomas herrührende genug,

hätte nicht P. L. davon Erwähnung gethan.
P. L.1) gebraucht die Antwort auf die 3. Objektion als

Einwurf gegen seine Lehre von dem virtuellen Unterschiede und
er sagt dann: „Wenn wir auch zugeben wollten, das Werk, aus
welchem diese Stelle entnommen, gehöre dem hl. Thomas, so
beweist doch die Stelle selber nichts gegen uns. In diesen
Worten ist ganz sicher die Lehre des hl. Thomas enthalten,
der wir folglich freudig zustimmen. Der Autor jenes Buches
schreibt im sogenannten Corpus articuli: Nichts ist sein Dasein
aufser Gott, der keine Ursache seines Daseins hat. Daher
ist auch die Natur oder Substanz des Engels „ein Anderes" als
dessen Sein. Weil nun die Wesenheit oder Natur des Engels
aus'sich nicht ist, sondern nur sein kann, hat sie allerdings
»eine Ursache ihres Seins" und war vorher in der Potenz,
bevor sie aktiviert wurde. „Daher ist im Engel die Substanz

(Wesenheit) verschieden vom Sein", denn „dessen Substanz verhält

sich zum Sein wie die Potenz zum Akt; folglich „findet
sich hier Akt und Potenz vor. Daher unterscheiden wir: im
Engel unterscheiden sich Substanz oder Wesenheit und Sein
wie eine Sache von der andern: das bestreiten wir; insofern die
Wesenheit bevor sie von Gott aktiviert wurde in der Potenz
war: das geben wir zu. In diesem letztern Sinne kann die
Wesenheit des Engel „ein Anderes" genannt werder^ als dessen

Existenz".
Diese Stelle des hl. Thomas meint P. L. enthält dessen

Lehre, welcher der Herr Autor gerne beistimmt. „Nichts ist
sein Dasein aufser Gott, der keineUrsache seines Daseins
hat." Warum hat Gott keine Ursache seines Daseins? „Deshalb,

lehrt S. Thomas in seinem Erstlingswerke, weil Gott das
Sein ist, d. h. weil das Principium intrinsecum constitutivum der
göttlichen Wesenheit realiter identisch ist mit seinem Sein."
Das Sein kann also Gott nicht durch eine äufsere Ursache zu-

') Seite 35.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

kommen. Daher hat Gott keine Ursache seines Daseins.
Und warum ist die Wesenheit des Engels „ein Anderes als

dessen Existenz." Weil die Principia constitutiva der Wesenheit
nicht realiter identisch sind mit ihrem Dasein, noch auch

das Dasein hervorbringen können. Die Existenz mufs also dem

Engel durch eine Ursache von aufsen zukommen. Darum hat
der Engel eine Ursache seines Daseins. Aus diesem Grunde
existiert der Engel nicht aus sich, sondern er kann blofs

existieren. Er hat eine Ursache seines Daseins, ist früher in
der Potenz, bevor er durch diese äufsere Ursache aktuell wird.
Darum sind in ihm Wesenheit und Dasein unterschieden, verhält
sich die Wesenheit zur Existenz wie die Potenz zum Akte. Das

ist die Lehre des hl. Thomas hier an dieser Stelle wie überall,
wo er diese Frage behandelt. Stimmt nun P. L. dieser Lehre
des Doctor Angelicus freudig bei, so wollen auch wir uns darüber
freuen. Nur mufs er dann seine Ansicht vom virtuellen
Unterschiede fallen lassen, weil sie der Lehre des heil. Thomas

widerspricht.
Der Herr Autor ist hier abermals nicht einig mit sich selber.

Einige Seiten früher1) sehreibt nämlich P. L. „Es entsteht die

Streitfrage welcher Unterschied festzusetzen sei zwischen der
Wesenheit und Existenz des geschaffenen Seienden. Wobei
aber bemerkt werden mufs, dafs die Wesenheit, um die es sich
in dieser Frage handelt, nicht die mögliche (possibilis) ist.
Denn es fragt sich nicht, was für ein Unterschied zwischen der

möglichen Wesenheit, oder der Wesenheit in der Potenz, und

der existierenden oder in actu anzuerkennen sei. Unter allen
steht ja fest, dafs der Unterschied der möglichen und aktuellen
Wesenheit ein negativ realer sei, jener nämlich, der zwischen
dem relativen Nichts und dem Seienden Platz greift."

Vergleichen wir diesen Ausspruch mit der Erklärung die
P. L. der vorhin citierten Stelle aus S. Thomas gibt, so finden

wir, dafs der Herr Autor den Doctor Angelicus jene Lehre
vortragen läfst, die einen negativ realen Unterschied verteidigt,
um den es sich aber in unserer Frage gar nicht handelt. P. L.

1) Seite 8.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein.

sagt nämlich: „Da die Wesenheit oder Natur des Engels aus
sich nicht ist, sondern blofs sein kann, so hat sie allerdings eine
Ursache ihres Daseins und sie war früher in der Potenz,
bevor sie verwirklicht wurde. Und deshalb besteht zwischen
Wesenheit und Existenz ein Unterschied, denn die Substanz
des Engels verhält sich zur Existenz wie die Potenz
zum Akt." Das ist ja leibhaftig die mögliche Wesenheit,
die essentia possibilis Um diese handelt es sich aber nicht,
hat uns P. L. einige Seiten früher gesagt. Dann gehört die

Unterscheidung, welche der Herr Autor vorhin, den Text des

hl. Thomas betreifend, gemacht hat, jedenfalls auch nicht zur
Sache. Somit ist auch die Erklärung dieser Stelle durch P. L.

unrichtig. Noch ein anderes Sophisma liegt in den Worten „die
Wesenheit unterscheidet sich nicht wie eine Sache von der
andern." Dieses Sophisma beruht auf der Unkenntnis des

Begriffes : „Existenz." Wir werden später noch Gelegenheit haben,
näher darauf einzugehen und den Begrilf: „Existenz" festzustellen.

Vorläufig genügt, aus der Lehre des heil. Thomas bewiesen zu
haben, dafs der Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz
der Geschöpfe kein virtueller, kein blofs in unserm Denken,
durch die Auffassung unseres Verstandes bewirkter, sondern ein

davon unabhängiger, daher ein realer ist.


	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin

