Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 3 (1889)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen
Dingen, nach der Lehre des HI. Thomas von Aquin

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von

FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

————o®o—

Diese Kommentierung des Textes aus 5. Thomas von Seite
des P. L. ist wohl nicht eine besonders gliickliche zu nennen.
Gewils steht nichts im Wege, dals P. L. sich die Zusammen-
setzung der Geschopfe aus Wesenheit und Existenz als eine
,metapiysische denke. Allein sehr viel steht im Wege, wenn
P. L. diese ,metaphysische” Zusammensetzung im soeben zitierten
Texte des hl. Thomas begriindet finden will. Die Richtigkeit
des Obersatzes: ,,was nicht im Begriffe der Wesenheit oder
Quidditit liegt, das kommt von aulsen etc.”, gibt P. L. zu.
Dann folgert er aber daraus nur, dals der ,Begriff*“ der Wesen-
heit ein anderer sei als der ,Begriff‘ der Existenz!). Diesen

1) So oft ein reales und positives Pridikat einem Dinge in der Weise
rukommt, dals es ihm nicht wesentlich ist, auch nicht eine Wesenheit
mit ihm konstituiert, noch auch die Wesenheit eines Dritten, zudem nicht
von derselben Form kommt, sondern durchwegs von einem #dufsern Prineip,
muls es einen sachlichen Unterschied, a parte rei, begriinden beziiglich des
Dinges, dem es zukommt. Denn in diesem Falle ist kecin Prinzip der
realen Identitit vorhanden. Ks ist kein reales und positives Priidikat,
welches mit dem andern identifiziert werden kionnte und nicht im Begriffe
desselben, oder im Begrifie und der Quidditit eines Dritten enthalten
wire oder von derselben Form, nicht aber von einem iulsern Princip her-

kdme. cfr. Johannes a S. Thoma. Curs. philosoph. II. Pars. q. 7. a. 4.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. 111 1



2 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Schluls zieht aber der englische Lehrer nicht. S. Thomas sagt:
,daraus leuchtet ein, dals in den Geschopfen ein Anderes das
Dasein ist und ein Anderes die Wesenheit oder Quidditat®,
Davon, dafs blofs der ,,Begriff der Wesenheit ein anderer sei,
als jener der Existenz erwihnt der Doctor Angelicus kein Wort.
Ferner lehrt S. Thomas: ,,was nicht im Begriffe der Wesenheit
liegt, komme von einem Aussern als der wirkenden Ursache.”
,Das Sein der Geschopfe stamme von der causa prima, von
Gott, als der wirkenden Ursache. Welches Gesetz der Logik
erlaubt solche Folgerungen aufzustelien, wenn es sich hier blofs
um zwel unterschiedene Begriffe, aber um ein und dieselbe
Sache handelt? In diesem Falle ist ja nicht Gott die wirkendc
Ursache des Seins der Geschopfe, sondern unser Gedanke,
,der Wesenheit und Existenz nach Art von Teilen auffafst.
P. L. darf seiner Anschauung geméifs auch nicht den Obersatz
des hl. Thomas einrdumen, nédmlich: ,dals alles, was nicht im
Begriffe der Wesenheit liegt, von aufsen komme und mit der
Wesenheit eine Zusammensetzung eingehe.”“ Durch
unser Dénken, durch unser Auffassen der Wesenheit und Exi-
stenz ,,nach Art von Teilen bildet ja die Wesenheit mit der
Existenz keine Zusammensetzung a parte rei, sondern eben nur
in unserm (Gedanken. Der Doctor Angelicus spricht aber hier
absolut, indem er sagt, die Wesenheit gehe mit dem von aufsen
kommenden Sein eine Zusammensetzung ein. Wir finden also
nicht den geringsten Anhaltspunkt fiir die Behauptung, S. Thomas
habe nicht die Wesenheit in sich gemeint, sondern wie wir sie
auffassen, wie sie in unserm Denken sich darstellt. Dies noch
um 80 weniger, wenn wir die betreffende Stelle im Zusammen-
hang mit dem ganzen fiinften Kapitel betrachten. Uberdies
ergibt sich noch eine andere Schwierigkeit. P. L. schreibt,
S. Thomas verstehe an dieser Stelle die ,metaphysische“ Zu-
sammensetzung der Geschdpfe aus Wesenheit und Existenz,
zu welcher weiter nichts erforderlich sei, als dals Alles, was
im Subjekte ist, nach Art von Teilen aufgefalst werden konne,



Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 3

wie die sogenannte animalitas und raticnalitas im Menschen.?).
In einer frithern Stelle seiner Broschiire?) hat uns P. L. belehrt,
es handle sich bei dieser Streitfrage nicht um die Wesenheit
im notionellen oder spezifischen Sinne, denn beide, die notionelle
und specifische Wesenheit, seien abstrakt von den Einzeldingen.
Hier, die Stelle des hl. Thomas erklirend, behauptet er, ,man
miusse die Zusammensetzung — also doch wohl auch deren
Teile — aus Wesenheit und Existenz in den Geschopfen im
»metaphysischen Sinne nehmen wie die animalitas und rationalitas
im Menschen. Ebenso bemerkt P. L. gegen Ende seiner Bro-
schiire?): , Die Zusammensetzung der geschaffenen Dinge aus
Wesenheit und Existenz sei ,,eine metaphysische und logische.“
Dabei beruft sich der Herr Autor auf Suarez, der besonders gut,
wie er glaubt, iiber diese ganze Streitfrage geschrieben haben
soll.  Woran haben wir uns nun zu halten? was ist jetzt das
Richtige? Um was handelt es sich in der That bei dieser
strittigen Frage? Zucrst ist es nach P. L. die Wesenheit, aber
nicht in der notionellen oder specifischen Bedeutung gefafst, dann
ist sie es doch wieder im logischen und metaphysischen Sinne,
wie die animalitas und rationalitas im Menschen. Ja, ist denn

) Wenn man . dagegen das Beispiel des Pridikates der Gattung und
Differenz anfiihrt, bemerkt Johannes a. 8. Thoma, 1. ¢., nimlich das animal
und rationale, insofern das rationale zum animale hinzukommt und aufser
dem Begriffe desselben liegt und doch sachlich identifiziert ist, so darf
man nicht vergessen, dals, wenn auch das eine nicht im Begriffe des
andern eingeschlossen ist, doch beide im Begriffe eines Dritten enthalten
sind, das sie konstituieren, nimlich des Menschen. Uberdies kommen sie
von derselben Form, nimlich von derselben Seele. Cfr. S. Thom. Quodlib.
2. a. 4. ad 1um, wo der englische Lehrer sagt: In zweifacher Weise
kommt Etwas einem andern zu: einmal als das wesentliche Princip eines
Dinges bestimmend (determinativum), obgleich es nicht in die Definition
desselben fillt, wie das rationale dem animalen; oder insofern es weder in
der Definition ist, noch auch c¢in Wesensprinzip determinierend, wie die
weilse Farbe (albedo) fiir den Menschen. Auf diese letztere Weise kommt
das Sein der Sache zu, weil es aulser dem Begriffe der Art mit allen
quidditativen Pridikaten liegt.

?) 1. c. Seite 8. '

%) 1. e. Seite 69.

1



4 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein - ete.

die animalitas und rationalitas im Menschen nicht anch etwas
notionelles, specifisches und abstraktes? Etwas nicht in der
Wirklichkeit, sondern blofs in unserm Gedanken existierendes?
In der Sache selber sind ja beide konkret und zwar nicht mehr
als animalitas und rationalitas, sondern als dieses animal und
dieses rationale also in individuo. Uber das logische Verhiltnis
der Wesenheit in den zusammengesetzten Dingen handelt
S. Thomas im 4. Kapitel des oben genannten Opusculum; wie die
Wesenheit der einfachen Dinge, der Intelligenzen, logisch ge-
nommen, zu verstehen sei, lehrt der Heilige im sechsten Kapitel
desselben Werkes; welchen Zweck soll nun das fiinfte Kapitel
haben, wenn uns der englische Lehrer in demselben nichts Anderes
sagt, als das was er im sechsten ebenfalls ex professo vortragt?
,,Der hl. Thomas spricht aber in dieser Stelle nicht von physischen
Teilen der Zusammensetzung und in der Sache selber unter-
schiedenen“ entgegnet uns P, L.? Wir antworten: der englische
Lehrer spricht von den Intelligenzen: der menschlichen Seele,
den Engeln und Gott, der causa prima, wie sie in der Wirk-
lichkeit sind. Dalfs diese Teile der aus Wesenheit und Existenz
zusammengesetzten Intelligenz reale seien, d. h. Teile unabhingig
von unserm Denken, ldfst sich aus den hier angegebenen Prin-
zipien des Doctor Angelicus ganz leicht ableiten. Zwischen dem,
was ein Geschopf in und durch sich selber hat, und dem, was
es durch ein Anderes erhilt, was von aufsen kommt, bestcht
nach der Lehre des hl. Thomas ein realer Unterschied. Ein
und dasselbe der Sache nach, kann nicht durch ein inneres
und zugieich durch ein dufseres Prinzip verursacht sein.- Nun
hat aber die existierende Wesenheit der (zeschiopte etwas in
und durch sich, etwas hingegen durch eine Ursache von aulsen;
also kann die Wesenheit und Existenz der Geschopfe der ,,Sache
nach® d. h. real nicht ein und dasselbe sein. Die Wesenheit,
lehrt der Doctor Angelicus, hat das Geschopf dureh sich, durch
seine konstitutiven Prinzipien, die Existenz, das Sein, hat es nicht
durch seine konstitutiven Prinzipien, sondern dieses kommt von
aulsen, vonder causa prima: Gott. Die Wesenheit der Geschopfe,
als solche, bedarf keiner dufseren Ursache, sie wird durch ihre



o

Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dase'n ete.

O

eigenen Prinzipien konstituiert, sie ist unabhingig von jeder
dulseren Ursache.l) Soll diese Wesenheit aber existieren, wirklich
dasein, so benitigt sie einer dufsern wirkenden Ursache, welche
ihr diese Vollkommenheit, das Dasein, mitteilt. Genauer kann
der englische Lehrer den Unterschied zwischen Wesenheit und
Existenz der Geschopfe nicht mehr hervorheben als es in diesem
Kapitel seines Opusculum geschehen ist. Esist der reale Un-
terschied, den der Heilige festhilt und verteidigt. Nicht den
Thomisten, sondern den Gegnern liegt die Pflicht ob, zu beweisen,
dals der englische Lehrer nur den virtuellen Unterschied gemeint
habe. P. L. kann hochstens behaupten der Doctor Angelicus
konne allenfalls in dieser aus dem Zusammenhang herausge-
rissenen Stelle den virtuellen Unterschied gelehrt haben; dals
der Heilige es wirklich gethan, vermag er nicht nachzuweisen.
Vom Moglichen auf das Wirkliche zu schliefsen ist schon an
sich unstatthaft, umsomehr dann, wenn der klare Wortlaut
des ganzen Zusammenhanges entschieden dagegen spricht, wie
hier jeder Leser bemerken kann. Es geht nicht wohl an,
S. Thomas blofs deshalb den virtuellen Unterschied, die ,meta-
physische” Zusammensetzung der Geschopfe aus Wesenheit und
Existenz verteidigen zu lassen, weil er, gleichwie die andern A utoren,

1) Mit Recht bemerkt Ferrariensis (in libr. 2u= contr. Gent. S. Thom.
cap. 52), der Satz: ,,die Wesenheit kommt einem Dinge durch sich selber
zu, d., h. nicht durch eine wirkende Ursache, das Dasein aber kommt ihm
durch ein anderes zu® hat einen zweifachen Sinn. Es ist etwas anderes
zu sagen: ,.die Wesenheit eines Dinges hat eine hervorbringende Ursache®,
und etwas anderes ,,die Wesenheit selber kommt einem Dinge durch eine
wirkende Ursache zu.“ Ersteres ist richtig, Letsteres aber falsch. Da
ndmlich jedes Hervorbringen auf das Dasein, die wirkliche Existenz, ab-
zielt (terminatur), so sagt man von jedem Ding, welches das Dasein von
einem andern hat, dals es eine hervorbringende Ursache habe. In diesem
Sinne mufs man von jeder Kreatur behaupten, sie habe eine wirkende
Ursache. Sagt man aber vom Menschen aus, er sei ein animal, so ist
damit nicht das thatsichliche Dasein bezeichnet, Der Mensch ist also
ein animal ohne wirkende Ursache, er existiert aber nicht ohne wirkende
Ursache. Gott bewirkt nicht, dafs dem Menschen das Verniinftigsein
(rationale) zukomme, wohl aber bringt Er die verniinftige Seele des Menschen
hervor, durch welche der Mensch formell das Verniinftigsein hat.*



6 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

auch um die metaphysische Zusammensetzung gewulst habe.
Und doch ist das der ganze Beweils den P. L. liefert. ,In
jedem geschaffenen Seienden mufs man eine Zusammensetzung
aus Wesenheit und Existenz annehmen, das ist vollkommen richtig.
Allein diese Zusammensetzung, wie S. Thomas sie lehrt, muls,
um einen realen Unterschied zu begriinden, aus physischen und
in der Sache selber unterschiedenen Teilen geschehen. Das
sagt aber S. Thomas nicht in der kurzen citierten Stelle, folg-
lich mufs der englische Lehrer, da es noch eine zweite allgcmein
angenommene Zusammensetzung, namlich die metaphysische gibt,
letztere im Auge gehabt haben*. So lautet die Argumentation
des P, L. — Der heil. Thomas redet von den existierenden
Intelligenzen, die unsern Begriffen sachlich entsprechen miissen,
damit die Begriffe selber richtig seien. Die Existenz aber ist
etwas Reales, der Sache physisch zukommend, denn ihre formale
Wirkung zielt dahin, dals die Sache selber aufser das Nichts
und die Ursachen gesetzt werde. Dies ist etwas Reales und
Physisches, weil die Sache physisch aulser den Ursachen sich
befindet.!) ~Wir baben zudem schon oben gezeigt, dals P. L.
am virtuellen Unterschied festhaltend und blofs die metaphysische
Zusammensetzung verteidigend, aulser Stand ist, die Worte des
Doctor Angelicus ,,das kommt von aufsen und bildet mit der
Wesenheit ein Zusammengesetztes® richtig zu kommentieren. Die
Bemerkung des Herrn Autors hieriiber: ,,weil wir die Wesenheit
jedes geschaffenen Seienden ohne ihre Existenz begreifen konnen,
deshalb ist die Existenz nicht eingeschlossen im ' Begriffe der
Wesenheit, sondern von auflsen hinzutretend, stimmt offenbar
nicht zum Texte des englischen Lehrers. Das Accidens pro-
prium z. B. ist nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen,
und doch kommt es nicht von aufsen. Was P. L. den heil
Thomas sagen lifst, ist eine reine Tautologie. Weil wir die
Wesenheit jedes geschaffenen Seienden ohne ihre lixistenz be-
greifen konnen, und wir konnen sie ohne ihre Existenz begreifen,
weil die Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit liegt, deshalb

1) cfr. Johann. a. s. Thoma: Curs. philes. II. P. q. 7 a. 4. pag. 108.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 7

ist die Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen;
das heilst nichts anderes als: weil wir die Wesenheit der Ge-
schopfe ohne deren Existenz begreifen konnen, deshalb ist deren
Existenz nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen; und
die Existenz ist nicht im Begriffe der Wesenheit eingeschlossen,
weil wir letztere ohne erstere begreifen konnen. Denn man
kann nach Thomas eine Wesenheit nicht begreifen, wenn man
nicht alles was zur Wesenheit gehort, d. h. alles, was im Be-
griffe der Wesenheit eigeschlossen ist, mitbegreift. Wir zweifeln
sehr, und mit Grund, dals der englische Lehrer der Betonung
ciner so selbstverstdndlichen Wahrheit ein ganzes Kapitel seines
Opusculum gewidmet hat. Der Sinn jener Stelle kann also nur
dieser sein: Die Wesenheit eines Dinges kann man nicht er-
fassen ohne die zu ihr gehorenden Teile, weil der Inhalt des
Begriffes in letzterem Falle der Sache selber, von welcher wir
uns den Begriff bilden, nicht entsprechen wiirde. Der Begniff
wire darum ein unrichtiger. Fasse ich z. B. den Peter als
Menschen auf, so muls ich, soll der Begriff ein richtiger sein,
das animal und das rationale mitbegreifen. Lasse ich eines von
beiden aus, so wird mein Begriff ein unrichtiger, denn die Sache,
Peter als Mensch, entspricht nicht mehr meinem Begriffe. Die
Existenz brauche ich aber, den Peter als Menschen denkend,
nicht mit zu begreifen. Dennoch ist mein Begriff richtig. Folglich
liegt die Existenz selber auser dem Begriffe der Wesenheit, und
zwar deshalb, weil sie im Gegenstande des Begriffes, im Peter
selbst, aulser der Wesenheit liegt.

Aus allen dem folgt auch die Unrichtigkeit der zweiten
Antwort, durch welche P. L. den Sinn dieser Stelle aus S. Thomas
zu erkliren sucht. Der Herr Autor schreibt nimlich daselbst:
,weit entfernt dafls durch jene Worte des Doctor Angelicus ein
realer Unterschied dargethan werde, folgt daraus vielmehr ein
Unterschied dem Verstande nach. Denn daraus, dals wir
die Wesenheit auffassen konnen ohne die wirkliche Existenz
mit zu begreifen, folgt nur, dals der Begriff der Wesenheit
ein anderer ist als der Begriff der Existenz eines und desselben
Dinges. Jene Wesen aber, die dem Begriffe nach unterschieden



8 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

sind, unterscheiden sich eben nur durch unsern Verstand. Weil
wir ndmlich verstehen konnen, was ein Mensch oder Phonix,
mit einem Worte: was deren Wesenheit ist, und doch uns un-
bekannt bleibt, ob sie in der Wirklichkeit ein Dasein haben oder
cxistieren, daher kommt es, dals die Wesenheit jedes geschaffenen
Seienden in ihrem Begriffe die Existenz nicht einschlielst,
folglich ihr Sein oder ihre Existenz ein Anderes ist als die
Wesenheit oder Quidditit“. Von den blofsen Begriffen ist hier
bei S. Thomas absolut nicht die Rede, sondern vom Gegen-
stande unseres Begriffes, von der Sache selber. Unser Begriff
mufls, um wahr zu sein, mit der Sache iibereinstimmen. Gehort
die Existenz sachlich zur Wesenheit, so dals sie mit ihr ein
und dasselbe Ding bildet, dann gehort die Existenz zu den kon-
stitutiven Prinzipien der Wesenheit. Nun kénnen wir nicht die
Wesenheit ohne ihre konstitutiven Prinzipien erfassen. Unsere
Auffassung ware ja falsch. Lasse ich z. B. bei der Auffassung
des Menschen das animale aus, so habe ich den Engel, abstra-
hiere ich vom rationale, so bleibt nur das Tier ibrig. Mein
Begriff des Menschen ist also unrichtig geworden, weil er die
Gleichheit mit dem Gegenstande, der Sache, zerstort. Mein Begriff
vom Wesen des Menschen oder Phonix, obgleich vom wirklichen
Dasein abstrahierend, ist ein vollkommen richtiger, der Sache
entsprechender; folglich ist die Existenz aulser der Wesenheit
des -Menschen oder Phonix. Johannes a. S. Thoma spricht
folgenden Grundsatz aus: So oft ein reales und positives Priadikat
einem Dinge derart zukommt, dals es ihm nicht wesentlich ist,
noch auch die Wesenheit eines Dritten mit thm konstituiert, oder
endlich von derselben Form herstammt, muls es notwendig
a parte rei einen realen Unterschied begriinden. (L c. pag. 107.)
Die Existenz kommt der Kreatur nicht wesentlich zu, denn sie
18t kein konstitutives Prinzip der Wesenheit; diese sind not-
wendige, die Existenz ist kontingent, Sie konstituiert mit der
Wesenheit auch nicht ein Drittes. Sie stammt ebenso wenig von
der Form, wie z. B. das accidens specificum, sondern von einem
dufsern Prinzip. Folglich ist der Unterschied zwischen ihr und
der Wesenheit ein realer.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 9

Noch in anderer Weise lifst sich an die Wirksamkeit der
Form ankniipfend darthun, dafs S. Thomas nicht von den Be-
griffen, sondern vom Gegenstande des Begriffes redet. Nachdem
namlich der Doctor Angelicus fesgestellt hatte, dafs das ,,Sein“
der Geschipfe ein anderes sei als deren Wesenheit, weil der
Begriff der Wesenheit das Sein nicht enthalte, fihrt er fort zu
untersuchen woher dasSein, das ein Anderes ist als die Wesenheit,
stamme. ,,Was einem Dinge zukommt, schreibt der Heilige, ist
entweder verursacht aus den Prinzipien seiner Natur, wie das
risibile im Menschen, oder es leitet sich von einem &ulsern
Prinzip her, wie die Helle der Luft aus der Einwirkung des
Sonnenlichtes. Das Sein nun kann nicht verursacht werden
von der Form oder Quidditit der Sache, sie wire ja in diesem
Falle Ursache ihrer selbst und wiirde sich selber das Sein geben.
Das Ding, dessen Sein ein Anderes ist, muls folglich das Sein
von einem Andern haben. Dieses Andere ist die causa prima, ist
Gott.“ Diese Worte des Doctor Angelicus sollen nichts anderes
besagen als dals ,der Begriff“ der Wesenheit ein anderer
sel als ,,der Begrift“ der Existenz?! Der Begriff der Existenz
soll von einem Andern kommen, der Begrift der Wesenheit
aber nicht? S. Thomas sagt ja nur vom ,Sein“ dals es von
einem Andern komme, von der Wesenheit sagt er das nicht.
Und der Begriff der Existenz soll Gott zum Ursprunge haben?
Noch mehr. Der Begriff der Wesenheit wiirde den Begriff der
Existenz aufnehmen, wire in der Potenz beziiglich des Begriffes
der Existenz und der Begriff der Existenz wire der Akt des
Begriffes der Wesenheit. Der Begriff der Existenz und der
Begriff der Wesenheit bewirkten ein Zusammengesetztes. Und
da der Akt die Vervollkommnung der Potenz ist, wire der Be-
griff der Existenz die Vervollkommnung des Begriffes der
Wesenheit! Wer dem Doctor Angelicus solche sonderbare
Grundsidtze zumuthet, der mag behaupten, der Heilige habe nur
die Begriffe, nicht die Sache im Auge. Uns kommt so etwas
nicht in den Sinn. . Soviel Kenntnis der Logik trauen wir
dem englischen Lehrer schon noch zu, dafs wir in seinen Werken
nicht solche Widerspriiche und Ungereimtheiten voraussetzen.



10 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Die Argumentation des bl. Thomas ist aber auch zu klar, als
dafs ein Zweifel moglich wire dariiber, was er eigentlich gewollt
habe. Das Sein der Geschopfe ist dem hl. Thomas ein Anderes
als deren Wesenheit. Auf welche Ursache miissen wir dann dieses
Sein zuriickfiihren? Der Ursachen sind zwei: eine innere, eine
aufsere. Die innere sind die konstitutiven Prinzipien der Wesen-
heit selber, die édulsere ist (Gott. Sind nun die konstitutiven
Prinzipien der Wesenheit selber die Ursache des Seins der Ge-
schopfe? Nein, denn zundchst konnten wir die Wesenheit nicht
denken ohne das Sein, die Existenz, weil wir sie nicht denken
konnen ohne ihre konstitutiven Prinzipien. Die Wesenheit aber
kann man sich ohne Existenz denken. Ferner sind es diese
Prinzipien nicht, weil die Wesenheit dann sich selber das Dasein
geben, hervorbringen wiirde. Endlich konnen sie es nicht sein,
weil, um Ursache sein zu konnen, sie schon dasein oder
existieren miifsten. Darum kann die Existenz auch nicht aus
ihnen hervorgehen wie das accidens proprium z. B. das risibile
im Menschen. Daraus folgt, dals die Ursache des ,,Seins® der
Geschopfe nicht eine innere ist. Somit bleibt nur die &ulsere
Ursache iibrig, die causa prima: Gott. Da nun jedes Geschipf,
sobald es existiert, etwas durch sich, d. h. durch seine konsti-
tutiven Prinzipien hat, ndmlich die Wesenheit, und etwas, nim-
lich das Sein oder die Existenz, durch ecine #ufsere Ursache,
so folgt, dafs das, was das Geschopf durch sich hat, die Wesen-
heit, real unterschieden ist von dem, was es durch Gott hat,
von seiner Existenz. Nach S. Thomas ware selbst dann noch der
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein im Geschopte, ein
realer, wenn die Existenz aus der Wesenheit resp. ~aus den
konstitutiven Prinzipien hervorgehen wiirde per modum naturalis
resultantiae, wie das risibile im Menschen. Denn der Doctor
Angelicus setzt zwischen Wesenheit und Accidens proprium
einen realen Unterschied. Umsomehr aber ist nun dies der Fall,
wenn, wie der englische Lehrer sagt, die Existenz nicht per
modum naturalis resultantiae, als Accidens proprinm, wie das
risibile im Menschen, aus der Wesenheit folgt, sondern von einer
aulseren Ursache. von Gott kommt.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 11

Auf diese Weise hebt der heil. Thomas den Unterschied
hervor, zwischen den Geschopfen, die das Sein haben resp.
empfangen, und Gott, der das Sein und nur das Sein ist. Hieriiber
bemerkt P. Kleutgen?): ,Denken wir uns jenes Wesen, das durch
kein anderes in die Wirklichkeit gesetzt, sondern durch sich
selbst ewig da ist, so mufs in ihm die Wesenheit Grund des
Daseins selber sein. Dies kann sie aber nicht in der Weise
sein, in welcher sie in andern Wesen der Grund von Kréften
und Erscheinungen ist, so nimlich, dals das Dasein aus ihr
hervorginge und wie ihre erste Erscheinung wire. Denn wenn
wir den Begriff des Daseins festhalten, so wiirde es purer Unsinn
sein, von einem Hervorgehen des Daseins avs der Wesenheit zu
reden. Nur insofern also kann die Weseunheit Grund des Daseins
sein, als sie das Dasein einschlielst und es folglich dem, welcher
durch sich ist, so eigentiimlich ist, da zu sein, als es dem Menschen
sigentiimlich ist Mensch zu sein. In dem, der durch sich ist,
miissen demnach Wesenheit und Dasein schlechthin eins sein.
— Betrachten wir nun aber die Wesenheit in einem Geschaffenen,
und zwar nicht die abstrakte allgemeine, sondern die konkrete
und individuelle, also im Peter z. B. nicht die menschliche Natur
iiberhaupt, sondern die Natur dieses menschlichen Individuums,
das wir Peter nennen; so denken wir zwar die Natur als eine
daseiende, aber deshalb nicht als den Grund des Daseins
womit wir sie denken. Wir denken in ihr Vernunft und Sinn-
lichkeit, und zwar diese individuelle Vernunft und Sinnlichkeit,
weil sie diese individuelle Menschennatur ist, aber wir denken
sie nicht etwa deshalb, weil sie eine solche Natur ist, auch als
daseiende. Gott ist, weil er Gott ist, oder wie man es auch
sehr richtig ausgedriickt hat: weil Er Er ist. Peter aber ist,
nicht weil er Mensch, noch auch weil er Peter ist. Er
hat also das Dasein nicht infolge seiner Wesenheit, son-
dern weil diese seine Wesenheit, die anch nicht dasein konnte,
von einem andern ins Dasein gesetzt worden ist und im Dasein
erhalten wird. In allen Dingen also, die nicht durch sich da

1) Philosophie der Vorzeit, 2. Aufl. S. 59. n. 573.



12 Das Verh&ltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

sind, fillt das Dasein aulser den Begriff, durch welchen wir ihre
Wesenheit, auch die konkrete und individuelle, auffassen.”
Also Peter ist, nicht weil er Mensch, noch auch weil
er Peter ist. Trifft das auch zu ohne unser Denken? oder ist
er blofs deshalb nicht, weil wir ihn nicht als daseiend denken?
Liegt der Grund, warum er nicht ist, in unserm Denken oder
in seiner Natur, sei es die allgemeine, menschliche, sei es die
individuelle? Offenbar liegt der Grund in seiner Natur, weil
diese, als solche genommen, das Dasein nicht enthélt, sondern
von aufsen her empfingt. Sie konnte auch nicht dasein. Sie
mufs also jene Vollkommenheit, jenen Akt, wodurch sie existiert,
von einem andern erhalten. Ist demnach nicht die Wesenheit, die
Natur der Geschopfe, weder die allgemeine noch die individuelle,
der Grund ihrer Existenz; finden wir in der Wesenheit selber
als solcher kein Fundament fiir ihre wirkliche Existenz: so kann
der Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein nicht ein vir-
tueller sein. Ein Unterschied dem Verstande mnach, ohne Fun-
dament in der Sache selber, ist eben kein virtueller mehr.
Wollen wir daher die Wesenheit des Peter als eine daseiende
uns denken, so kann es, um der wirklichen Thatsache zu ent-
sprechen, nur geschehen auf Grund einer von Gott, als der
dufsern Ursache der Wesenheit selber mitgeteilten neuen Voll-
kommenheit, der Existenz, die von der Wesenheit aulgenommen
wird. Infolge dieser aufgenommenen Vollkommenheit ist die
Wesenheit formaliter eine daseiende und wird auch von uns,
von unserm Denken als solche bezeichnet. Somit ist nach der
Lehre des hl. Thomas, wie sie schon in seinem Erstlingswerke
vorliegt, der Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz der
Greschopfe nicht ein blofs virtueller, sondern ein von unserm
Denken unabhingiger, mit einem Worte: ein realer. Jedes
Geschiopf ist aus Wesenheit und Existenz zusammengesetzt. Den
einen Teil, die Wesenheit hat das Geschopf an und durch sich,
namlich durch seine konstitutiven Prinzipien; den andern aber,
die Existenz, hat es von einer #ulsern Ursache, dic der Wesen-
heit des Geschiopfes das Dasein mitteilt und erbilt. Dieses
mitgeteilte ,,Sein“ wird von der Wesenheit, die zu ihm im



Das Verhidltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 13

e —

Verhiltnisse der Potenz steht, aufgenommen und auf Grund
dieses aufgenommenen Daseins, des ihr entsprechenden Aktes, ist
die Wesenheit cine existierende.

In Gott schliefst die Wesenheit das Dasein eip, in ithm ist
die Ursache des Seins nicht eine éuflsere, sondern eine innere.
Das die Wesenheit Gottes konstituierende innere Prinzip ist
zugleich auch das Prinzip des gottlichen Daseins. Weil das
konstitutive Prinzip der gottlichen Wesenheit real identisch ist
mit dem Prinzip des Daseins dieser Wesenheit, deshalb ist auch
Gottes Wesenheit real identisch mit seinem Dasein. Infolge-
dessen ist Er Er. Die Bemerkung des P. L. ,,weil die Quidditit
Gottes sein Dasein, sein Existieren ist, deshalb ist in Ihm allein
das Sein nicht ein Anderes als die Wesenheit, denn sie ge-
statten nicht einmal eine Unterscheidung dem Verstande nach,*
geniigt nicht, um Gottes Erhabenheit iiber die Geschdpfe ge-
bithrend hervorzaheben. Der ganze Unterschied zwischen der
Wesenheit und Existenz in den Geschopfen und der Wesenheit
und Existenz in Gott besteht dann darin, dafs bei den Geschopfen
ein Fundament vorliegt, worauf wir die Unterscheidung durch
unsern Verstand stiitzen, wahrend in Gott jedes Fnndament fiir
eine solche Unterscheidung fehlt. Der Abstand der Kreatur von
Gott in der wesentlichen substantiellen Vollkommenheit ist nach
dieser Auffassung ein besonders grofser nicht. Die Bemerkung
des P. L. ist aber auch in sich unrichtig. Wir werden in einem
folgenden Artikel an der Hand des hl. Thomas nachweisen,
dafs wir auch in Gott zwischen Wesenheit und Existenz
einen Unterschied unserem Verstande nach machen, ja machen
miissen. Der kreatiirliche Verstand macht diesen Unterschied
nicht blofs jetzt, wo wir Gott nicht in sich sehen, sondern auch
dann, wenn wir Gott von Angesicht zu Angesicht schauen.
Es liegt dies iiberhaupt im Wesen des kreatiirlichen Verstandes.

Wir hoffen somit aus diesem Opusculum des hl. Thomas
den Beweis erbracht zu haben, dals in den Kreaturen der Unter-
schied zwischen Wesenheit und Existenz ein realer ist.

7. In einem spitern Werke?!) spricht der hl. Thomas seine

‘j 1. p_ q. 50. a. 2. ad. 3.



14 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Meinung auf dieselbe Weise aus. Nachdem der Heilige sich
die Frage gestellt: ,0b der Engel aus Materie und Form zu-
sammengesetzt sei”, wirft er selber folgende Schwierigkeit auf:
,Die Form ist ein Akt (libr. 2. de anima text. 2.). Was also
nur Form ist, das ist reiner Akt. Der Engel aber 1st nicht
reiner Akt, denn dies kommt Gott allein zu. Folglich ist der
Engel nicht nur Form, sondern hat die Form in einer Materie‘

S. Thomas lost diese Schwierigkeit, indem er sagt: ,,Ad
tertium dicendum quod, licet in angelo non sit compositio formae
et materiae, est tamen in eo actus et potentia. Quod quidem potest
manifestum esse ex consideratione rerum materialium, in quibus
invenitur duplex compositio. Prima quidem formae et materiae,
ex quibus constitnitur natura aliqua. Natura autem sic com-
posita non est suum esse, sed esse est actus ejus. Unde
ipsa natura comparatur ad suum esse, sicut potentia ad
actum. Subtracta ergo materia, et posito quod ipsa forma
subsistat non in materia, adhuc remanet comparatio formae
ad ipsum esse, ut potentiae ad actum. Et talis compositio
intelligenda est in Angelis. Kt boc est quod a quibusdam
dicitur, quod angelus est compositus ex quo est et quod est
vel ex esse et quod est ut Boéthius dicit. Nam quod est, est
ipsa forma subsistens; ipsum autem esse est quo substantia est,
sicut cursus est, quo currens currit. Sed in Deo non est ,alind“
esse et quod est, Unde solus Deus est actus purus.”

P. Limb. bemerkt zu dieser Stelle des englischen Lehrers!):
»Wie wenig S. Thomas an dieser Stelle das verteidigt, was ihn
die Gegner beweisen lassen, wird jeder ohne Miihe einsehen,
der auf das Riicksicht nimmt, was wir oben auscinander gesetazt
haben. Der Aquinate namlich will zeigen, dals man auch in
den Engeln eine gewisse Zusammensetzung annehmen miisse.
Darum lehrt er, die Form oder Substanz oder Wesenheit des
Engels habe Beziehung zu ihrem Secin, gleichsam als Potenz
zum Akt. Daher ist allerdings ,,ein Anderes die Wesenheit,
und ,,ein Anderes“ das Sein des Engels selber. Allein, dafs

1) 1. c. Seite 34.




Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 15

diese Zusammensetzung iberdies einen realen Unterschied ver-
ursache, oder nach sich ziehe, sagt er weder, noch kann er es
sagen, ohne mit sich selber in Widerspruch zu geraten. Denn,
indem der h. Thomas seine Ansicht darlegt, bezeichnet er mit
dem zitierten Boéthius die Zusammensetzung des Engels als die-
jenige aus quo est und quod est. Nun ldugnet aber S. Thomas
mit ausdriicklichen Worten, dals diese Zusammensetzung einen
realen Unterschied zur Folge habe. Daraus ist offenbar, dals
auch die andere Zusammensetzung aus Akt und Potenz, was die
Engel betrifft, nach S. Thomas nicht einen realen Unterschied
setzt. Ebenso kann man, gestiitzt antf die Autoritit des heil.
Thomas, beweisen, dals auch in Bezug auf die andern geschaf-
fenen Dinge die Zusammensetzung aus Akt und Potenz nicht
einen realen Unterschied bilde. Denn abgesehen davon, dals der
Heilige diese Frage iiberall auf dieselbe Weise behandelt, gibt
es nichts, wodurch man darthun konnte, die Wesenheit der kor-
perlichen Dinge miisse ,in einer anderen Art” auf die Existenz
bezogen werden, zumal keine von beiden aus sich die Existenz
fordert und daher beide an sich eine blolse Potenz bezeichnen.
Den Hauptgrund hiefiir gibt S. Thomas in folgender Weise an.l)
,Bin jedes Ding ist durch sein Dasein. Was also nicht sein
Dasein ist, ist nicht durch sich notwendig da‘.

S. Thomas soll sich also selber widersprechen, wenn er
zwischen Wesenheit und Existenz, Akt und Potenz in den Engeln
einen realen Unterschied lehrt! Und wie das? Weil der
Doctor Angelicus erkldrt, die Zusammensetzung des Engels be-
stehe aus quo est und quod est. Nun leugnet der Heilige mit
ausdriicklichen Worten, dals d iese Zusammensetzung einen realen
Unterschied begriinde. Wo finden sich aber diese ausdriicklichen
Worte? Im Kommentar des Heiligen iiber Boéthius de hebdomad.
lect. 2. antwortet uns P. L.

Welche Lehre trigt der hl. Thomas daselbst vor? Keine
andere sagt uns abermals P. L.?) als die auch sonst so oft aus-
gesprochene Ansicht, dals das Sein abstrakt genommen z. B. die

1) 1. contr. Gent. cap. 22.
?) 1. c. Seite 32.



16 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

humanitas und das was ist, z. B. homo, in den zusammenge-
setzten Dingen real, in den einfachen aber nur dem Verstande
nach unterschieden sei®.

Wir verstehen in der That nicht recht gut, wie der Herr
Autor im hl. Thomas einen Widerspruch finden will, falls der
Heilige zwischen Wesenheit und Existenz des Engels einen
realen Unterschied angenommen hat. Zum bessern Verstind-
nisse wollen wir die Argumentation des P. L. auf einen ein-
fachen Syllogismus zuriickfiihren. Er lautet: Wer behauptet,
zwischen dem Abstrakten z. B. der humanitas und dem Kon-
kreten z. B. homo. sei nur ein virtueller Unterschied, zwischen
der Wesenheit und Existenz aber ein realer, der widerspricht
sich selber. Nun behauptet S. Thomas, im Engel sei zwischen
dem Abstrakten, der specifischen Natur, und dem Konkreten,
der subsistierenden Form, nur ein virtueller; zwischen der W esen-
heit und Existenz aber, nach der Auslegung von Seite der
Thomisten, ein realer. Also steht S. Thomas mit sich selber im
Widerspruch. Dieser Syllogismus besteht die Probe wohl nicht.
Denn entweder nimmt der Herr Autor die Existenz gleichbe-
deutend mit der abstrakten, oder aber mit der konkreten W esenheit.
In beiden Fillen setzt P. L. das als ausgemachte Sache voraus,
was die Argumentation erst erschlielsen sollte. Ist aber die
Existenz weder mit der einen, noch mit der andern identisch,
dann hat der Syllogismus einen terminus zuviel.!) Auf einen

1) Die Wesenheit, schreibt P. Kleutgen (1. c. Seite 65 n. 575), sagt
man, stehe bei den Scholastikern fir den Begriff, nicht fiir die Sache;
indem man also die Sache aus der Wesenheit und dem Dasein bestehen
lasse, verleite man zu der Ansicht, dafs in den Dingen der Begriff, das
Allgemeine oder Ideale der Grund, und das Dasein die Erscheinung sei,
worin sich das Allgemeine besondere und das Ideale verwirkliche oder be.
thitige . . . Wenn man sagt, bei den Scholastikern stehe Wesenheit nur
fir den Begriff und nicht fiir die Sache, so heifst das im Zusammenhange
mit der Frage, die uns beschiiftigt, soviel als: die Wesenheit werde von den
Scholastikern als das Ideale der Dinge im Gegensatze zum Wirklichen gefa[st.
Wir antworten, dals dem keineswegs also ist, und essentia bei der Scho-
- lastikern sowohl fiir das wirkliche als fiir das Ideale, aber an sich be-
trachtet, weder fiir das eine noch fiir das andere als solches stehe. Es
ist ganz und gar falsch, dafs man in der thomistischen Schule eine



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 17

Widerspruch im hl. Thomas, wie er zufolge der Krklirung des
P. L. sich ergibt, miissen wir indessen doch aufmerksam machen.
P. L. schreibt ndmlich, man konne kein Argument aus dem
hl. Thomas anfiihren, welches beweise, dals die Zusammensetzung
aus Akt und Potenz bei den iibrigen geschaffenen Dingen —
aufser den Engeln also — einen realen Unterschied fordere.
Nun lehrt aber 8. Thomas, nach dem Zeugnisse des Herrn
Autors, dafs zwischen dem Abstrakten und Konkreten in den
zusammengesetzten Dingen ein realer Unterschied sei. Deni-
nach folgt, die Identitat der Existenz mit der abstrakten oder
konkreten Wesenheit, was P. L. den hl. Thomas lehren lafst,
als richtig vorausgesetzt, der entschiedenste Widerspruch des
Heiligen mit sich selber. Denn der Syllogismus besagt dann:
Wer in den zusammengesetzten Dingen zwischen Abstraktem
und Konkretem einen realen Unterschied verteidigt, zwischen
der Wesenheit aber und der Existenz einen virtuellen, der
widerspricht sich selber. Der hl. Thomas lehrt zwischen Ab-
straktem und Konkretem in den zusammengesetzten Dingen einen
realen, zwischen Wesenheit und Existenz soll er, nach P. L.
nur einen virtuellen lehren. Folglich haben wir hier den hellen
Widerspruch in S. Thomas selber. Dann ist aber auch unrichtig
was der Herr Autor sagt, man konne durch kein Argument
aus S. Thomas nachweisen, dafs in den iibrigen geschaffenen
Dingen, also in den zusammengesetzten, zwischen Akt und Potenz
ein realer Unterschied herrsche. Aus der Erklirung, welche
P. L. der Stelle gibt, folgt notwendig der Widerspruch des
Heiligen mit sich selber oder der reale Unterschied in den

Zusammensetzung der Dinge aus dem Idealen oder Allgemeinen und dem
Wirklichen oder Besonderen als der Wesenheit und dem Dasein,
behauptet habe. Mit dem Realismus des hl. Thomas ist jene Auffassung
des Endlichen als des sich verwirklichenden Idealen, oder besondernden
Allgemeinen ganz unvertriglich. Daher warnt der hl. Thomas auch, dals
man sich das Dasein, wenngleich als von der Wesenheit verschieden, doch
deshalb nicht als etwas denke, das zur Wesenheit nach Art des Accidens
hinzukomme; sondern es hat gleichsam seinen Bestand durch die Prin-
zipien der Wesenheit. Cfr. 1. 4. metaphys, lect. 2. de potentia q. 5. a. 4.

ad 3. Quodl. 2. a. 3. ad. 2u»,
Jahrbuch fiir Philosophie ete. 11I, 2



18 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec.

iibrigen Geschopfen. Denn der Herr Autor sagt, S. Thomas
habe zwischen Wesenheit und Existenz im Engel nur einen
virtuellen Unterschied verteidigt, weil das Abstrakte und
Konkrete im Engel nur virtuell sich unterscheide. Einen realen
konne er aus diesem Grunde nicht zugeben ohne sich selber
zu widersprechen, Eines offenen Widerspruches diirfe man den
Doktor Angelicus doch nicht zeihen!). Folglich miisse S. Thomas
einen virtuellen gelehrt haben. Aus dieser Argumentation des
P. L. ergibt sich zunichst, dals wenigstens in den zusammen-
gesetzten Dingen zwischen Wesenheit und Existenz ein realer
Unterschied besteht. Denn ist das Abstrakte oder Konkrete
der Grund des Unterschiedes zwischen Wesenheit und Existenz,
so kann man dieser Schlufsfolgerung nicht aus dem Wege gehen.
Der hl. Thomas lehrt ja mit ausdriicklichen Worten wie der
Herr Autor selber gesteht, zwischen dem Abstrakten und Kon-
kreten in den zusammengesetzten Dingen sei der Unterschied
ein realer. Wollen wir also nicht einen Widerspruch im heil
Thomas selber annehmen, so konnen wir nur sagen, der Heilige
mufs einen realen Unterschied verteidigt haben. Verfolgen
wir die Argumentation des P. L. gegen den hl. Thomas noch
weiter, immer deren Richtigkeit voraussetzend, das Resultat ist
fir die Thomisten ein sehr giinstiges. P. L. schreibt nimlich,
nachdem er bewiesen, dals S. Thomas, ohne sich selber zu
widersprechen, in den Engeln zwischen der Wesenheit und
Existenz nur einen virtuellen Unterschied konne gelehrt haben,
folgendes zur Erhartung seiner These: , Ebenso kann man ge-
stiittzt auf die Autoritdt des hl. Thomas, beweisen, dals auch in-
bezug auf die andern geschaffenen Dinge die Zusammensetzung
aus Akt und Potenz nicht einen realen Unterschied beanspruche.
Denn erstens behandelt der Heilige diese Frage iiberall auf
dieselbe Weise, mit derselben Begriindung, und zudem gibt es
nichts, wodurch man darthun konnte die Wesenheit der korper-
lichen Dinge miisse ,auf eine andere Art“ auf die Existenz Be-
ziehung haben. Wir wollen nun die Spitze des Argumentes einen

) Wir glauben wenigstens dals auch P. L. dieser Aunsicht sein wird.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 14

Augenblick gegen den Herrn Autor kehren. Das Verhiltais der
Wesenheit zur Existenz ist iiberall dasselbe. Der hl. Thomas be-
hauptet, dals in den zusammengesetzten Dingen die Wesenheit von
der Existenz real unterschieden sei. Folglich ist sie auch in den
einfachen Wesen, den Engeln, real unterschieden. Den Unter-
satz muls P. L. zugeben, sonst hingt seine ganze Argumention
in der Luft, womit er beweisen will, dals S. Thomas, ohne sich
'zu widersprechen, in den einfachen Dingen, den Engeln zwischen
Wesenheit und Existenz nur einen virtuellen Unterschied habe
annehmen konnen. Somit beweist P. L. durch seinen Kommentar
zu dieser Stelle des hl. Thomas entweder zuviel und darum
nichts, oder genau das Gegenteil dessen, was er beweisen wollte,
namlich: den realen Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz
in den Geschopfen. Das aber ist die Lehre des hl. Thomas
und der Thomisten. :

Den Beweis gegen den heil. Thomas entnimmt der Herr
Autor einer Stelle des englischen Lehrers, die er selber vier
Seiten frither (Seite 29) als nicht zur Sache gehirend bezeichnet
hatte. Daselbst macht sich ndmlich P. L. folgenden Einwurf:
»Sowie das Sein (esse) und das, was ist (quod est) in den ein-
fachen Dingen unserem Denken nach verschieden sind, so unter-
scheiden sie sich in den zusammengesetzten real.“ Diese Worte
finden sich im hl. Thomas in Boéth. de hebdomad. lect. 1. edit.
Venet. Daraut’ antwortet nun der Herr Autor mit der Bemer-
kung, dals der hl. Thomas durch diese Worte unsere Frage
nicht einmal fliichtig oder oberflichlich beriihre. Denn wie oft
lehre der hl, Thomas, im Epgel so gut wie in jedem andern
Geschopfe verhalte sich das Dasein zur Wesenheit wie der Akt
zur Potenz, oder das Partizipierte zum Partizipierenden, oder
wie das Aufgenommene zum Aufnehmenden? [ Aus diesen
Worten des Doctor Angelicus, schreibt P. L. weiter, leiten die
Gegner den realen Unterschied in den korperlichen Dingen ab.
Folgt nun aus dieser Lehre nicht ebenso der reale Unterschied
in den Engeln, so ldugnen wir, dals sie aus dieser Doktrin be-
ziiglich der korperlichen Wesen folge. Entweder spricht hier
der Aquinate vom Unterschiede zwischen Wesenheit und Existenz,

gs



20 Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

oder er spricht picht davon. Redet er nicht davon, warum
bringen sie dana diese Stelle vor? Handelt sie aber davon,
dann ist es um die allen Thomisten als ganz sicher geltende
Sentenz, dals in jedem geschaffenen Seienden die Wesen-
heit von der Existenz sich real unterscheide, geschehen. Denn
S. Thomas ldugnet bier in ausdriicklichen Worten, dals dieser
Unterschied in den einfachen Dingen ein realer sei. Was der
hl. Thomas hier auseinandersetzt, gehort folglich gar nicht zu
unserer Frage.“ Trotzdem finden wir diese Stelle des Doktor
Angelicus, obgleich sie nicht zur Sache gehdren soll, einige Seiten
spiter als Untersats im Argumente des P. L. gegen den heil
Thomas verwertet. Der hl. Thomas muls, meint der Herr Autor
unter Berufung auf diese Stelle, sich selber widersprechen oder
den virtualen Unterschied lehren.

Halten wir uns zunidchst bei der von uns vorhin citierfen
Stelle der Summa!) noch einen Augenblick auf. Hat der heil.
Thomas hier nicht doch vielleicht das Konkrete und Abstrakte
im Auge? Wir miissen es verneinen. Der englische Lehrer
sagt: ,die ohne Materie subsistierende Form verhilt sich
doch noch zum Sein wie die Potenz zum Akte. Das Wort doch
noch (adhuc) gibt uns ja den deutlichen Fingerzeig, dafs unter
dem ,Sein“ weder das abstrakte noch das konkrete Sein ver-
standen werden . diirfe. Die Form des Engels bezeichnet der
hl. Thomas als subsistierende, somit als konkrete. Die kon-
krete Form aber ist nicht mehr in der Potenz weder zur ab-
strakten Form noch zur konkreten d. h. zu sich selber. Aber
vielleicht meint S. Thomas das abstrakte ,,Sein“ oder die ab-
strakte Existenz? Auch das ist unrichtig. Denn S. Thomas
spricht vom existierenden Engel, dessen Wesen er in diesem
und den folgenden Artikeln untersucht, nachdem er im ersten
Artikel die thatsichliche Existenz der Engel dargethan hatte.
Folglich kann es nur die konkrete Existenz sein. S. Thomas
beantwortet hier die Frage in welchem Verhiltnisse die Wesenheit
des existierenden Engels stehe zum Dasein, wodurch der
Engel in der Wirklichkeit existiert. Von dieser Wesenheit des

N 1. p. q. 50. a. 2. ad 3.




Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 21

existierenden Engels, von dieser schon subsistierenden
Form sagt er, sie verhalte sich zu ihrem Dasein doch noch
wie die Potenz zum Akte. Darum sei der Engel nicht in all-
weg einfach und auch nicht reiner Akt, actus purus, weil das
Gott allein zukomme. Die subsistierende Form sei das, was ist,
das Sein selber aber das, wodurch die Substanz ist, gleichwie
der Lauf dasjenige sei, wodurch der Laufende liutt.

Aus diesem soeben erwihnten Vergleiche will P. L. schlielsen,
dafs der hl. Thomas offenbar das Abstrakte und Konkrete im
Auge habe, denn der Lauf sei das Abstrakte und der Laufende
das Konkrete. Wie kann aber der Laufende durch den Lauf
in abstracto laufen? S. Thomas spricht hier offenbar vom Akte
des Laufenden nicht aber vom abstrakten Lauf. S, Thomas ge-
gebraucht auch das Wort: currere et currens. Der Akt des Laufen-
den, das Laufen (currere) ist also dasjenige, wodurch z. B. der
Mensch ein Laufender ist und so genaunt wird.!) Der Akt des
Laufenden ist aber real unterschieden vom Laufenden selber.
Ebenso ist die Existenz der Akt, oder dasjenige, wodurch die

1) In 1. dist. 8. q. 5. a. 2 schreibt der hl. Thomas: ,,Manche sagen,
dals die Seele zusammengesetzt ist aus quo est und quod est. Das quod
est unterscheidet sich aber von der Materie. Das quod est bezeichnet das
Suppositum welches das Sein hat. Die Materie hingegen hat nicht das
Sein, sondern das Kompositum aus Materie und Form hat es. Nicht die
Materie also ist das quod est, sondern das Kompositum. In allen diesen
ist daher auch eine Zusammensetzung aus quo est und quod est. In den
aus Materie und Form zusammengesetaten bedeutet das quo est ein Drei-
faches: quo est ist die Form des Teiles, welche der Materie das Sein
verleiht; quo est ist der Akt des Seins, das Sein (esse) nimlich, sowie
das quo curritur der actus currendi ist; quo est ist die Natur
selber, resultierend aus der Verbindung der Materie mit der Form wie die
humanitas. — Gibt es nun eine Quidditit, die nicht aus Materie und Form
zusammengesetzt ist, so ist sie entweder ihr Dasein oder sie ist es nicht.
Ist sie ersteres so ist es die Wesenheit Gottes selber und daher durchwegs
einfach., Ist sie nicht ihr Dasein, so hat sie notwendig das Dasein von
einem andern erhalten (acquisitum). Dies ist aber der Fall bei jeder ge-
schaffenen Wesenheit. Da diese Quidditit nicht in der Materie subsistiert,
so erhilt sie das Sein nicht in einem andern, wie es in den zusammen-
gesetzten Quiddititen geschieht, sondern sie erhilt das Sein in sich. Daher
ist die Quidditit selber das quod est, und ihr Sein ist das quo est.



22 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Wesenheit da ist; die Wesenheit mit ihrer Existenz aber das-
jenige, was da ist. Und gleichwie der Akt des Laufenden vom
Laufenden selber real sich unterscheidet, so unterscheidet sich auch
real die Wesenheit, welche da ist, von der Existenz, wodurch
sie da ist. Eine Bestitigung dafiir, dals dieses der Sinn der
von S. Thomas vorgetragenen Lehre sei, finden wir auch in der
Antwort auf den vierten Einwurf gegen den genannten Artikel.
Der Einwurf hat folgenden Wortlaut: ,,Eine Form ohne Materie
ist unendlich, weil die Form eigentlich durch die Materie be-
schrinkt und verendlicht wird. Nun ist aber jede Kreatur, also
auch der Engel, endlich; folglich ist die Form des Engels in
einer Materie“. -—— Darauf erwiedert der hl. Thomas: ,jede Kreatur
ist schlechthin endlich, insofern ihr ,;Sein“ nicht absolut sub-
sistiert, sondern zu irgend einer Natur bestimmt wird, zu der es
hinzukommt (cui advenit). In gewisser Beziehung aber (secun-
dum quid) kann eine Kreatur unendlich sein. . . . Die imma-
teriellen geschaffenen Substanzen sind endlich im Hinblick auf
ihr Sein, unendlich aber insofern ihre Formen nicht in einem
Andern aufgenommen worden sind. Hétten wir eine separat
existierende weifse Farbe (albedo) so wire sie unendlich als
weifse Farbe, weil sie nicht auf ein bestimmtes Subjekt einge-
schrankt wiirde. Deren Sein wire nichtsdestoweniger ein end-
liches, weil bestimmt auf eine spezielle Natur. Daher heilst es
auch im Buche iiber die Ursachen prop. 16., die Intelligenz sei
endlich nach oben hin, insofern sie ndmlich das Sein von ihrem
Obern empfangt; aber unendlich nach unten, weil sie in keiner
Materie aufgenommen wird.“ — Wir sehen also, wie der englische
Lehrer in dieser Liosung der aufgeworfenen Schwierigkeit, von
einem Unterschiede blofs unserm Verstande nach keinerlei Erwiih-
nung thut. Jede Kreatur ist dem hl. Thomas schlechthin endlich,
insofern deren ,,Sein‘ nicht absolut subsistiert, sondern auf irgend
eine Natur, zu welcher es hinzukommt, beschrinkt wird. In
jedem Geschopfe haben wir eine Wesenheit, Natur, zu welcher
das ,,Sein® hinzukommt als Akt, als letzte Vervollkommnung in
der Linie des Seins. Die Wesenheit des Geschopfes aber ist
die diesem Akte entsprechende Potenz. Dals P. L. ganz mit



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 23

Unrecht aus dieser Stelle des hl. Thomas den virtuellen Unter-
schied zwischen Wesenheit und Existenz des Engels herauslesen
kann, geht auch aus einer andern Erwiigung hervor. Als ersten
Einwurf gegen diesen Artikel bringt der Heilige folgendes vor:
»Der Engel scheint aus Materie und Form zusammengesetzt zu
sein. Denn alles was in einer Gattung enthalten ist, ist zusammen-
gesetzt aus der (Gattung und der Differenz, die zur Gattung
hinzukommend, eine Art bildet. Die Gattung aber wird von
der Materie hergenommen, die Differenz von der Form nach
18. Metaph. text. 6. Folglich ist alles, was unter eine Gattung
fillt, aus Materie und Form zusammengesetzt. Der Kngel nun
befindet sich in der Gattung der Substanz: Also besteht er aus
Materie und Form.“ Wie 16st der hl. Thomas diese Schwierigkeit?
Er sagt: ,Die Art wird von der Differenz konstituiert. Jedes
Ding aber ist in der Art, insofern es auf einen bestimmten Grad
unter den Seienden beschrankt wird . . . lo den materiellen
Dingen ist ,ein Anderes* das auf einen speziellen Grad beschrin-
kende, ndmlich die Form, und ,ein Anderes“ was beschrinkt
wird, namlich die Materie. Vom einen wird die Gattung, vom
andern die Differenz genommen. Allein bei den inmateriellen
Dingen ist nicht ,ein Anderes“ das bestimmende und ,ein
Anderes das bestimmte, sondern jedes derselben hat an sich
selbst einen bestimmten Seinsgrad inne. Daher wird in diesen
die Gattung und Differenz nicht genommen: ,secundum Aliud
et Aliud, sed secundum unum et idem.“ Dennoch aber sind
(Gattung und Differenz von einander unterschieden unserm Ver-
stande nach.”

Der hl. Thomas lehrt also: im KEngel ist die specifische
Natur oder die Gattung und die individuelle, durch die Differenz
zur individuellen bestimmte, nicht real sondern nur unserm
Verstande nach oder virtuell unterschieden. Man kann nicht
die Gattung und die Differenz als ,ein Anderes“ und ,ein An-
deres® bezeichnen. Und warum nicht? weil diese beiden der
Sache nach eines und dasselbe, nur in unserm Denken, virtuell,
unterschieden sind. Nun lehrt S. Thomas ferner, wir habzn es
in seinem Erstlingswerke schon gesehen, und werden es noch



24 Das Verhilltnis der Wesenheit zu dem Dasein.

ofter horen, in jedem Geschopfe, also auch im Engel, sei ,ein
Anderes“ die ,,Wesenheit“ und ,ein Anderes”“ die ,Existenz.
Folglich muls nach dem Doctor Angelicus zwischen der Wesenheit
und Existenz der Geschopfe ein realer, kann nicht ein blofs
virtueller Unterschied sein. Wieso? Wire zwischen W esenheit
und Existenz der Geschopfe nur ein virtueller, ein durch unser
Denken bewirkter, die Sache aber ein und dieselbe, so konnte
man nicht die Wesenheit ,ein Anderes“ und die Existenz ,ein
Anderes‘ nennen. So lehrt der Doctor Angelicus, wie wir soeben
vernommen haben. Dennoch nennt der englische Lehrer die
Wesenheit und Existenz der Geschopfe ,ein Anderes“ und ,ein
Anderes.“ Folglich verteidigt S. Thomas den realen Unter-
schied zwischen Wesenheit und Existenz. Der Beweis ist durch-
schlagend. Weit entfernt also dafs der hl. Thomas sich selber
widerspricht, wenn er zwischen Wesenheit und Existenz der
Geschopfe einen realen Unterschied annimmt, folgt vielmehr
dieser Widerspruch mit sich selber, wenn er nicht einen realen,
sondern. einen einen virtuellen lehrt.

Daraus ersehen wir abermals, dafs man nicht eine einzelne
Stelle aus S. Thomas herausnehmen und examinieren kann, son-
dern dafs man seine Lehre im Zusammenhange auffassen, eine
Stelle durch die andere erkldren mufs, um den richtigen Sinn,
die vom Doctor Angelicus verkiindete Lehre wirklich zu ver-
stehen, nm nichts anderes zu sagen als was der hl. Thomas hat
sagen wollen.

8. Dieselbe Ansicht iiber den Unterschied der Wesenheit
und Existenz in den geschaffenen Dingen vertritt der Doctor
Angelicus in einem andern seiner Werke. Der englische Lehrer
schreibt ndmlich!): ,In separatis (a materia) genus et differentia
non sumitur a diversis partibus quidditatis ipsius, cujus aliquid
sit potentialitas quaedam et aliud perfectio, cum non sit in eis
nisl una compositio tantum, essentiae scilicet et esse. Sed
utrumque fundatur super unum simplex et per essentiam indivi-
sibile, cujus potentialitas attendi potest, quia non habet esse de

1) Opuscul. 42. cap. 5.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 25

_—

se. Et inde ratio generis laccipitur. Sed haec eadem potenti-
tialitas essentiae in aliquibus minor est, quia magis prope actui
Primo et puro est natura sua constituta. Quanto enim aliquid
actul primo propinquius est, tanto minus potentialitatis habet. Quot
sunt gradus propinquitatis in eis, tot sunt differentiae specificae.”
»In den von Materie freiecn Wesen wird die Gattung und Differenz
nicht genommen von verschiedenen Teilen der Quidditit selber,
80 dafs das eine als gewisse Potentialitit gelte und das andere
als die Vollkommenheit, denn in diesen Wesen ist nur Eine
Zusammensetzung, aus devr Wesenheit niimlich, und dem
Dasein; beides aber griindet auf einem Einfachen und der We-
senheit nach Unteilbaren. Von Potentialitit kann man insofern
reden, als dieses Einfache das Dasein nicht von sich selber hat.
Daraus wird die Bedeutung der Gattung hergeleitet. Allein diese
namliche Potentialitdit der Wesenheit ist in Einigen geringer,
weil sie dem Ersten und Reinen Akte durch ihre Natur ndher
steht. Denn je ndher Etwas dem Ersten Akte ist, desto weniger
Potentialitit hat es. Wieviel Grade der Anniherung dabei in
ihnen sind, soviel gibt es spezifische Differenzen.*!)

Nach der ausdriicklichen Erklarung des Doktor Angelicus
gibt es also in den nicht mit einer Materie geeinten Substanzen
nur KEine Zusammensetzung némlich die aus ,,Wesenheit und
Dasein. Von welcher Zusammensetzung spricht der hl. Thomas ?
Von der ,metaphysischen®, zu welcher nichts weiter erfordert

_—_——

1) Uberaus klar ist auch der Eingang dieses 5. Kapitels. Sieut
Avicenna dicit omne quod habet esse aliud a sua quidditate, est in genere,
Quia omne tale habet naturam determinatam per se. Unde comprehendi
potest per actum rationis, cujus est intentiones formare generum et
specierum. Quod non fieret, nisi sibi aliquid responderet in natura rei.
Quia ejus esse non est aliud ab essentia, ideo in Deo hoc facere non
potest intellectus. Ideo substantiae separatae sunt in genere substantiae,
(quae est primum genus, cujus ratio est habere esse aliud a sua
substantia, seu quidditate, in se tamen et non in alio. Et ideo ex ipsa
potentia essentiae cujuslibet rei indifferenter, quae est in praedica-
mento substantiae, quae potentia importatur, cum dicitur habens esse
aliud a sua essentia, sumitur nomen generis; sed a perfectione illius quid-
ditatis, per quam appropinquat ad esse actus accipitur ratio differentiae.



260 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

wird, als dafs wir mit unserm Verstande, Wesenheit und Existenz
nach Art von Teilen auffassen, wéhrend die Sache selber ein
und dieselbe ist? Offenbar nicht, denn S. Thomas wiirde sich
darn in einen Widerspruch mit sich selbst verwickeln. Wir
haben ja gehort, dafs der englische Lehrer behauptet, die Wesen-
heit der Engel, die Gattung, Art und das Individuum sei real,
d. h. der Sache nach ein und dasselbe. Der Unterschied zwischen
der generischen, specifischen und individuellen Wesenheit des
Engels sei blofs ein virtueller, ,,metaphysischer” im und durch
unser Denken gebildeter. Metaphysisch betrachtet, wie P. L.
die Sache nimmt, ist also auch nach dem Zeugnisse des hl. Thomas
die Wesenheit des Engels als specifische und individuelle eine
zusammengesetzte. Nehmen wir nun die Wesenheit und Existenz
des Engels, so haben wir nach der soeben gehorten Erklarung
des Doctor Angelicus abermals eine Zusammensetzung. Es sind
folglich deren zwei, Nun lehrt aber S. Thomas, im Engel gebe
es nur eine Zusammensetzung: die aus Wesenheit und Dasein.
Daraus ergibt sich zur Evidenz, dafs der Heilige zwischen We-
senheit und Existenz der Engel nicht einen ,metaphysischen®
,,virtuellen® Unterschied angenommen haben kann, sondern einen
realen, physischen. In der Wesenheit des Engels ist keine reale,
sondern eine virtuelle Zusammensetzung; zwischen Wesenheit
und Dasein soll auch keine reale, sondern blofs eine virtuelle
sein, so sagt uns P. L. Und doch gibt es iiberhaupt nur eine,
nicht zwei, wie S. Thomas lehrt. Wir haben also entweder
den Widerspruch des hl. Thomas mit sich selber, oder zwischen
der Wesenheit und Existenz des Engels ist ein realer Unter-
schied, weil diese eine Zusammensetzung eben die einzige
reale im KEngel ist. Hier hilft auch die beliebte Unterschei-
dung des P. L. zwischen , Abstrakten und Konkreten“ nicht
mehr aus. Denn die abstrakte und konkrete Wesenheit be-
wirken elne Zusammensetzung, die abstrakte oder konkrete
Wesenheit mit der Existenz die zweite. Und doch darf im
Engel nur eine sein. Oder soll es die konkrete Wesenheit
und die abstrakte Existenz sein? Dann geraten wir abermals
in Widerspruch, dafs nur ein e Zusammensetzung vorkomme,



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec. 27

well wir uns auch ebenso gut die konkrete Wesenheit mit der
abstrakten zusammengesetzt denken konnen. Daher haben wir
wieder deren zwei. Dreht sich die Frage um das Abstrakte und
Konkrete, dann begreifen wir iiberhaupt die ganze Streitfrage
nicht. Hat der heil. Thomas, wie P. L. meint, iiberall wo er
von dieser Sache spricht, nur das Abstrakte und Konkrete im
Auge, so ist es uns unverstindlich, wie ein Autor, die sogenannten
Konzeptualisten und Realisten ausgenommen, iiber die Lehre des
hl. Thomas je hat im Zweifel sein kénnen. Dals zwischen Konkreten
und Abstrakten in der Wirklichkeit nur ein virtueller Unter-
schied, cum fundamanto in re sei, sagt uns 8. Thomas iiberall.l)
Ebensowenig hat unter den eigentlichen Scholastikern hieriiber
eine Meinungsverschiedenheit je bestanden. Was iibrigens P. L.
zu diesem Beweise des hl. Thomas aus dem citierten Opusculum
sagt, wissen wir nicht, denn er fiihrt es zwar einmal an,?) ohne
jedoch iiber den Inhalt desselben sich zu dulsern. Hitte der
Herr Autor den Inhalt gelesen, so wiire jedenfalls die Behauptung
eine unmogliche gewesen: ,der hl. Thomas sei nicht gegen den
virtuellen Unterschied.*

9. Zur Bekriftigung dieser Wahrheit verweisen wir auf einen
andern Ausspruch des hl. Thomas. Im Kommentar zu den Sen-
tenzen des Lombarden®) schreibt der englische Lehrer folgendes:
Alii dicunt quod (angelus) est compositus ex natura et supposito
sicut et hic homo non est sua humanitas. Sed hoc in idem redit
cam primo. Nam hoc individuum demonstratum addit super
naturum communem materiam signatam, quae est Individuationis
principium. Unde differentia naturae et suppositi non inve-
nitur pisi in habentibus materiam. Unde Avicenna dicit quod
quidditas simplicis est ipsum simplex. Et ideo dicendum est
secundum Boéthium, quod componitur ex quod est et esse. Nihil
cnim est suum esse nisi Deus qui non habet causam sui esse.
Unde et natura sive substantia Angeli est aliud quam ejus esse.
Et ideo dicitur in libro de causis (prop. Y.) quod intelligentia

11 p. q. 85. a. 2. ad 2" Opusc. de ente et essentia cap. 4.
2) Seite 33.
9) II. dist. 3. q. 1. a. 1.



28 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etec.

non est esse tantum, sed est forma et esse. KEinige sagen, der
Engel sei zusammengesetzt aus der Natur und dem Suppositum
gleichwie auch ,dieser Mensch‘ nicht die Menschheit (humanitas)
ist. Das kann aber nicht sein. Denn ,dieses Individuum® figt zur
gemeinsamen Natur noch die bestimmte Materie (materia signata)
hinzu, die eben das Individuationsprincip bildet. Der Unterschied
zwischen Natur und Suppositum findet sich daher nur in jenen
Dingen, die eine Materie haben. Deshalb sagt Avicenna, dals die
Quidditat des Einfachen das Einfache selber sei. Man mufs also
mit Bo&thius sagen (libr. de hebdomad.) dafs der Engel zusam-
mengesetzt sel aus ,quod est und ,,quo est.” Denn nichts ist sein
eigenes Dasein aufser Gott, der keine Ursache seines ,,Daseins®
kennt. Folglich ist die Natur oder Substanz des Engels ,ein
Anderes“ als dessen ,,Sein. Darum heilst es im Buche iiber die
Ursachen, (propos. 9) die Intelligenz sei nicht blofs das Sein,
sondern sie sei die Form und das Sein. Der erste Einwurf gegen
den Artikel lautet: ,,Boéthius sagt, (libr. de Trinit.) dafs die ein-
fache Form nicht Subjekt sein konne; der Engel aber ist Subjekt
der Tugend, Gnade und der intelligibeln Species: also ist er nicht
eine einfache Form, und daher zusammengesetzt aus Materie
und Form.“ — Darauf antwortet der englische Lehrer: ,Boéthius
spricht von der Form die allseitig einfach ist, wie die gottliche
Natur, die, weil reiner Akt, ihr Dasein ist. Darum kann sie nicht
Subjekt sein. Das aber trifft bei dem Engel nicht zu.“ Den
dritten Einwurf 1ost S. Thomas auf folgende Art: ,,Das Dasein
ist der Akt des Daseienden. Daher verhilt sich die Substanz
desselben zum ,,Sein“ wie die Potenz zum Akte. Weil nun im
Engel die Substanz und das Sein unterschieden sind, findet sich
in ihm Akt und Potenz, nicht aber Materie und Form, sondern
Form und Dasein.“ — Diese Stelle findet sich im 2. Kommentar
iiber die Sentenzen und dessen Uberschrift lautet: ,Ad Anni-
baldum episcopum Cardinalem.“ Die Autoren sind nicht einig
dariiber, ob er wirklich dem hl. Thomas gehore oder einem andern
Autoren seinen Ursprung verdanke. Wir lassen diese Frage,
weil fiir unsern Zweck wenig von Belang, dahingestellt sein.

Wir hitten diese Stelle, da der Autor dieses Kommentars eben
@



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 29

nicht sicher ermittelt ist, mit Stillschweigen iibergangen, — gibt
es doch deren echte, wirklich vom hl. Thomas herriihrende genug,
— hiitte nicht P. L. davon Erwihnung gethan.

P. L.Y) gebraucht die Antwort auf die 3. Objektion als
Einwurf gegen seine Lehre von dem virtuellen Unterschiede und
er sagt dann: ,Wenn wir auch zugeben wollten, das Werk, aus
welchem diese Stelle entnommen, gehore dem hl. Thomas, so
beweist doch die Stelle selber nichts gegen uns. In diesen
Worten ist ganz sicher die Lehre des hl. Thomas enthalten,
der wir folglich freudig zustimmen. Der Autor jenes Buches
Schreibt im sogenannten Corpus articuli: Nichts ist sein Dasein
aufser Gott, der keine Ursache seines Daseins hat. Daher
18t auch die Natur oder Substanz des Engels ,ein Anderes® als
dessen Sein. Weil nun die Wesenheit oder Natur des Engels
aus®sich nicht ist, sondern nur sein kann, hat sie allerdings
»eine Ursache ihres Seins“ und war vorher in der Potenz, be-
vor sie aktiviert wurde. ,,Daher ist im Engel die Substanz
(Wesenheit) verschieden vom Sein“, denn ,dessen Substanz ver-
hilt sich zum Sein wie die Potenz zum Akt; folglich ,findet
sich hier Akt und Potenz vor. Daher unterscheiden wir: im
Engel unterscheiden sich Substanz oder Wesenheit und Sein
Wie eine Sache von der andern: das bestreiten wir; insofern die
Wesenheit bevor sie von Gott aktiviert wurde in der Potenz
Wwar: das geben wir zu. In diesem letztern Sinne kann die
Wesenheit des Engel ,ein Anderes genannt Werden. als dessen
Existenz*.

Diese Stelle des hl. Thomas meint P. L. enthilt dessen
Lehre, welcher der Herr Autor gerne beistimmt.  Nichts ist
sein Dasein aufser Gott, der keineUrsache scines Daseins
hat“ Warum hat Gott keine Ursache seines Daseins? , Des-
halb, lehrt 8. Thomas in seinem Erstlingswerke, weil Gott das
Sein ist, d. h. weil das Principium intrinsecum constitutivum der
gottlichen Wesenheit realiter identisch ist mit seinem Sein.”
Das Sein kann also Gott nicht durch eine &ufsere Ursache zu-

1) Seite 35.



30 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

kommen. Daher hat Gott keine Ursache seines Daseins.
Und warum ist die Wesenheit des Engels ,ein Anderes als
dessen Existenz.” Weil die Principia constitutiva der Wesenheit
nicht realiter identisch sind mit ihrem Dasein, noch auch
das Dasein hervorbringen konnen. Die Existenz mufls also dem
Fngel durch eine Ursache von aufsen zukommen. Darum hat
der Engel eine Ursache seines Daseins. Aus diesem Grunde
existiert der Engel nicht aus sich, sondern er kann blofs
existieren. KEr hat eine Ursache seines Daseins, ist friiher io
der Potenz, bevor er durch diese aulsere Ursache aktuell wird.
Darum sind in ithm Wesenheit und Dasein unterschieden, verhalt
sich die Wesenheit zur Existenz wie die Potenz zum Akte. Das
ist die Lehre des hl. Thomas hier an dieser Stelle wie iiberall,
wo er diese Frage behandelt. Stimmt nun P. L. dieser Lehre
des Doctor Angelicus freudig bei, so wollen auch wir uns darfiber
freuen. Nur mufs er dann seine Ansicht vom virtuellen Unter-
schiede fallen lassen, well sie der Lehre des heil. Thomas
widerspricht.

Der Herr Autor ist hier abermals nicht einig mit sich selber,
Einige Seiten friiher!) schreibt ndmlich P. L. ,Es entsteht die
Streitfrage welcher Unterschied festzusetzen sei zwischen der
Wesenheit und Existenz des geschaffenen Seienden. Wobei
aber bemerkt werden mufs, dals die Wesenheit, um die es sich
in dieser Frage handelt, nicht die mogliche (possibilis) ist.
Denn es frigt sich nicht, was fiir ein Unterschied zwischen der
moglichen {Nesenheit, oder der Wesenheit in der Potenz, und
der existierenden oder in actu anzuerkennen sei. Unter allen
steht ja fest, dals der Unterschied der moglichen und aktuellen
Wesenheit ein negativ realer sei, jener nimlich, der zwischen
dem relativen Nichts und dem Seienden Platz greift.”

Vergleichen wir diesen Ausspruch mit der Erklirung die
P. L. der vorhin citierten Stelle aus S. Thomas gibt, so finden
wir, dafs der Herr Autor den Doctor Angelicus jene Lehre
vortragen lilst, die einen negativ realen Unterschied verteidigt,
um den es sich aber in unserer Frage gar nicht handelt. P. L.

1) Seite 8.




Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein. a1

sagt namlich: , Da die Wesenheit oder Natur des Engels aus
sich nicht ist, sondern blofs sein kann, so hat sie allerdings eine
Ursache ihres Daseins und sie war frither in der Potenz,
bevor sie verwirklicht wurde. Und deshalb besteht zwischen
Wesenheit und Existenz ein Unterschied, denn die Substanz
des Engels verhilt sich zur Existenz wie die Potenz
zum Akt Das ist ja leibhaftig die moégliche Wesenheit,
die essentia possibilis! Um diese handelt es sich aber nicht,
hat uns P. L. einige Seiten frither gesagt. Dann gehort die
Unterscheidung, welche der Herr Autor vorhin, den Text des
hl. Thomas betreffend, gemacht hat, jedenfalls auch nicht zur
Sache. Somit ist auch die Erklirung dieser Stelle durch P. L.
unrichtig. Noch ein anderes Sophisma liegt in den Worten ,die
Wesenheit unterscheidet sich nicht wie eine Sache von der
andern.“ Dieses Sophisma beruht auf der Unkenntnis des Be-
griffes : , Existenz.“ Wir werden spiter noch Gelegenheit haben,
naher darauf einzugehen und den Begriff: , Existenz‘ festzustellen.
Vorldufig gentigt, aus der Lehre des heil. Thomas bewiesen zu
haben, dafls der Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz
der Geschopfe kein virtueller, kein blofs in unserm Denken,
durch die Auffassung unseres Verstandes bewirkter, sondern ein
davon unabhingiger, daher ein recaler ist.




	Das Verhältnis der Wesenheit zum dem Dasein in den geschaffenen Dingen, nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin

