
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LIT TER ARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. La constitution de l'être suivant la doctrine péripatéticienne
par E. Dornet de V orge s. Paris 1886.

2. Quaestiones de esse formali. Esse formale est ne creaturis
intrinsecum annon. Dissertatio critica auctore Alberto
Barberis C. M. in Collegio Alberiano philosophiae pro-
fessore. Placentiae 1887.

3. Wesenheit und Dasein in den Geschöpfen nach der Lehre
des heil. Thomas von Aquin. Von Dr. Alois Rit tier,
k. Lyceal-Rektor und Professor der Philosophie.
Stadtamhof 1887.

Ein sicheres Zeichen des Fortschrittes im philosophischen Denken liegt
in der richtigen Wahl der Probleme und der Behandlung wissenschaftlicher
Streitfragen. Dies beweisen die vorgenannten Schriften. Aufserlich von
geringem Umfange, sind sie inhaltlich reich und von grofser Tragweite.
Man beginnt von neuem das Studium der metaphysischen Wissenschaften
in Italien, Deutschland und Frankreich. Metaphysik ist nicht möglich
ohne tiefere Untersuchung der Dinge oder Erscheinungen: die Analyse
erstreckt sich dabei auf das, was ein Ding oder eine Erscheinung wirklich
für unsere Wahrnehmung darbietet, auf das Sein derselben. Und nur von
einer durchaus gründlichen Analyse der Seinsbegriffo und ihres Inhaltes
ist eine Verständigung und zuletzt eine Aussöhnung der feindlichen
Richtungen zu erwarten. Naturphilosophie und Psychologie sind gewifs fruchtbare

Gebiete für die Forschung. Aber sie dürfen die rein metaphysischen
Fkagen nicht umgehen, sonst ist alle darauf verwandte Mühe nutzlos.
Irrtümer sind die Köpfe der Hydra. Nur die systematische Begründung
der Wahrheit macht uns frei. Deshalb sind jene Schriften so verdienstlich,
denn sie bauen die Fundamente auf. Der französische Philosoph fafst seine

Aufgabe weit und analysiert die Grundbegriffe der Metaphysik mit Ein-
schlufs der Kontroverse über den Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein. Der Italiäner untersucht den Begriff des Daseins von der Seite
der innerlichen Zugehörigkeit zu dem Dinge, von dem es ausgesagt wird.
Der Deutsche will das streitige Verhältnis wieder im Zusammenhange mit
anderen Grundbegriffen erkennen.

M. Dornet de Vorges bespricht zuerst die metaphysische Methode und
findet sie in der Analyse. Er behandelt weiter den Ursprung der
metaphysischen Begriffe, die Unterscheidungen, actus und potentia, Dasein und
Wesenheit, Stoff und Form, Substanz und Aecidenz. Die geistreiche, klar
und leicht geschriebene Arbeit führt uns in die Geschichte des älteren
Thomismus ein. Sie schliefst mit dem Satze: jedes Seiende ist komplex
und dennoch eine Einheit. Der Begriff der Komplexität ist für die
Philosophie notwendig, um die Thatsachen zu erklären, ohne sie unnatürlich
werden zu lassen. Den Begriff der Einheit verlangt schon der gesunde
Menschenverstand gebieterisch. Die wahre Einheit ist die wirkliche und



589

natürliche Ungeteiltheit des Seienden: formal oder individuell, d. h. Einheit

des Wesens oder des Daseins. Die alte aristotelische Lehre von Aktualität

und Potenzialität erklärt allein die Einheit des Seienden in seiner
Komplexität. Diese Einheit wäre unmöglich, wenn jedes Element ein Ganzes
wäre, in sich abgeschlossen, ohne einen Einflufs von aufsen zu erwarten.
In der Frage über Wesenheit und Dasein geht der Verf. von der Weise
unserer Erkenntnis der Wesenheit aus, bespricht die verschiedenen Bedeutungen

des Seins und findet dann im Sinne Billuarts zwischen Wesenheit
und Dasein einen realen metaphysischen Unterschied, den er aus den
bestimmten Worten des hl. Thomas beweist: eine Unterscheidung inter rem
et rem. Dieser reale Unterschied des Daseins und der Wesenheit ist ihm
nur die philosophische Form des Dogmas von der Schöpfung.

Signor Barberis will die Lehre vom esse formale id quo est ens
reale) als eines innerlichen Elementes. der Dinge aus den Worten des hl.
Thomas erweisen. Er gibt zunächst die scholastischen Ansichten über den
Unterschied von esse und essentia nach Bannez und Suarez. Er rechnet
Alexander von Alexandrien (dessen Kommentar zur aristotelischen
Metaphysik bisher irrtümlich Alexander von Haies zugeschrieben wurde) zu den
Vertretern des blofs begrifflichen Unterschiedes. Alle Scholastiker hielten
aber daran fest, dafs die aktuelle Existenz, das wirkliche Dasein, den
Dingen selbst innerlich sei. Der Streit bezieht sich nur auf die Art des
Unterschiedes. Nach Suarez entspricht dem Begriffe ,ens reale creatum'
sachlich: aliquod unum creatum, quod potest concipi sub ratione essentiae
actualis, quatenus ipsum mens refert ad essentiam obiectivam, considerans
eius necessitatem non quidem in ordine existendi, in quo est contingens,
sed in suo gradu essendi, quem habet; ipsum vero mens considérât sub
ratione existentiae, quatenus est actu in se extra suas causas. Die thomi-
stische Auffassung ist dagegen diese. In den geschaffenen Dingen
unterscheidet sich die aktuale Wesenheit sachlich (secundum rem) von dem
aktualen Dasein so, dafs in den wirklich existierenden Dingen zwei
Elemente vorhanden sind, von denen das eine der objektiven Wesenheit
entspricht, in der idealen Ordnung, und aktuale Essenz genannt wird; während
das andere Element dem esse formale commune entspricht, nämlich die
aktuale Existenz. Diese beiden Elemente sind nicht zwei Entitäten, jedes
derselben bildet also für sich noch kein ens; sie sind vielmehr nur die
beiden Elemente des ens, die sich zu einander wie potentia und actus
verhalten und, stets von einander unterschieden, doch das eine ens bewirken.
Im zweiten Abschnitte wendet der Verf. sich gegen die Rosminianer. Im
dritten legt er die Ansicht des hl. Thomas dar. Derselbe steht in der
Mitte zwischen Suarez und den Neueren. Suarez behauptet die Identität
des formalen Seins in den endlichen Dingen in der realen Ordnung mit der
realen Wesenheit. Die Neueren halten das Sein in der realen Ordnung für
etwas so Äufserliches, dafs es nicht nur von der Wesenheit unterschieden
ist, sondern nicht einmal subjektiv in der Wesenheit vorhanden ist. Nach
dem hl. Thomas ist das esse formale reale in der Wesenheit, die ihr Subjekt

ist; aber es ist von der realen Wesenheit selbst so unterschieden, wie
der actus sich von seiner zugehörigen realen potentia unterscheidet. So ist
eine jede Natur wesentlich ein ens: non per extrinsecam denominationom,
sed per hoc, quod nata est recipere in se, tamquam in subjecto, esse
formale. Die dialektische Schärfe dieser sachlich gehaltenen Schrift bürgt
für die Sicherheit ihrer Resultate: sie bietet eine musterhafte Behandlung
der schwierigsten Fragen dar.

Die Untersuchungen von Herrn Dr. Rittler wenden sich hauptsächlich
gegen Herrn P. Limbourg und führen den überzeugenden Quellenbeweis,



590 Litterarische Besprechungen.

dafs der hl. Thomas den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein
lehrt. Wir gewinnen zuerst einen geschichtlichen Überblick über die Streitfrage,

welcher ihren Verlauf bis in die Gegenwart fortführt, während der
französische Gelehrte nur die alten Schulen schildert. Darauf folgt
die genaue Bestimmung des Streitpunktes. Die übrigen Teile behandeln
das Sein der Wesenheit und das Sein der Teilnahme nach; die Einfachheit
des göttlichen und die Zusammensetzung des kreatürlichen Seins; die
Unendlichkeit Gottes und die Endlichkeit des Geschöpfes; die vom Stoffe
getrennten, in sich selbst subsistierenden Formen; die körperliche Substanz;
die Lehre des hl. Thomas und ihre Bedeutung für die philosophische Wissenschaft.

Der Verf. kommt zu dem Schlüsse: „die Lehre des hl. Thomas
vom realen Unterschiede zwischen Wesenheit und Sein in den Geschöpfen
ist nicht nur ein integrierender Bestandteil seiner Metaphysik, sondern ein
Fundamental-Princip der gesamten thomistischen Philosophie." Er hat die
Frage im Zusammenhange des Lehrsystems des hl. Thomas nach allen
Seiten hin in glänzender Darstellung behandelt und vermag, wie nur sehr
wenige, die scholastischen Gedanken in unsere Sprache gemeinverständlich
zu übersetzen.

Auf die Sache selbst dürfen wir nicht näher eingehen. Wir haben
Herrn P. Feldner in diesem Hefte schon das Wort dazu erteilt und bitten
ihn und unsere Leser um Entschuldigung, dafs seine Abhandlung leider
schon längere Zeit wegen Baummangels zurückgestellt werden mufste; aus
demselben Grunde konnten auch diesmal nur wenige Seiten dafür frei
bleiben, trotzdem wir den Gegenstand für hochwichtig halten.

Die vorgenannten Schriften, die sich gegenseitig ergänzen, werden zur
Lösung der Kontroverse sehr viel beitragen; jedenfalls dürften sie weitere
Versuche, fremde Ansichten dem Aquinaten unterzuschieben, unmöglich
machen. Wir erinnern zum Schlüsse an zwei Aussprüche seiner klassischen
Erklärer, von deren Wahrheit jene drei Schriften Zeugnis ablegen. Bannez
sagt (P. 1. q. 3. a. 4 in 2. advertendo): Hoc est quod saepissime D. Thomas

clamat et Thomistae nolunt audire, quod esse est actualitas omnis
formae vel naturae, et quod nulla res recipitur sicut recipiens et perfecti-
hile, sed sicut receptum et perficiens id, in quo recipitur: ipsum tarnen,
eo ipso quod recipitur, deprimitur et, ut ita dixerim, imperfieitur. Und
Caietanus sagt von unserer Frage (P. 1. q. 3. a. 4.) : Et scito, quod ista
quaestio est su-btilissima et propria antiquis metaphysicis, a modernulis
autem valde aliéna. E. Commer.

Prof. Dr. Karl Köstlin, Geschichte der Ethik. Darstellung
der philosophischen Moral-, Staats- und Socialtheorieen des
Altertums und der Neuzeit. Erster Band. Die Ethik des
klassischen Altertums. Erste Abteilung. Tübingen 1887.
Laupp.

Es ist eine altberühmte Autorität auf philosophischem Gebiet, welche
wir hier einzuführen die Ehre haben. Köstlin gehört jenem berühmten
schwäbischen Freundeskreise au, der Namen ersten Ranges, wie Zeller,
Vischer und Schwegler aufweist.

Was uns in vorliegendem Werke wie auch in den übrigen Werken des
Verfassers besonders angenehm berührt, das ist die Freiheit von allen
apriorischen Voraussetzungen, von idealistischen Konstruktionen und einer
Spekulation, die alles aus sich herausspinnt und .am dünnen Faden ihrer
Begriffe das ganze Universum aufreiht. Es ist gesundes, kräftiges,
realistisches Denken, überall anschaulich und klar, verständlieh und konkret.



Litterarische Besprechungen. 591

Überall sind es die greifbaren, praktischen Lebensfragen, von welchen die
ethische Betrachtung ausgeht. Wir befinden uns auf realistischem Boden,
und das thut geübtem und ungeübtem Denken gut.

Der geschichtlichen Untersuchung voraus geht eine sehr wertvolle
systematische Auseinandersetzung der ethischen Theorie des Verfassers. In
echt aristotelischem Geiste wird mit eudämonologischer und teleologischer
Untersuchung begonnen. Der antiken Eudämonie gesellt K. indes das von
Lotze neuerdings im Begriff des Wertes aufgefrischte Leibniz'sche Princip
der Vollkommenheit bei. Nicht blofs nach Wohl, auch nach Wert und
Würde soll der Mensch streben. Der Mensch „strebt unwillkürlich hinaus
über die blofse Sorge um seine reellen Interessen, er fühlt, dafs diese nicht
das Alleinige und nicht das Höchste sind, dafs man vielmehr möglichst
viel thun und was man thut, möglichst gut thun, oder dafs man auch der
Idee der Vollkommenheit zuliebe etwas auf sich nehmen mufs." Diese
Ergänzung erscheint um so notwendiger, als das Wohl rein empirisch gefafst
wird. Zwischen Wohl und Würde besteht hier ein Gegensatz, den die
theologische Moral dadurch aufhebt, dafs sie uns einen absoluten Wert
eben in der höchsten Glückseligkeit darstellt und die höchste Vollkommenheit

zur Quelle der Seligkeit macht. Freilich bleibt auch so faktisch im
Leben des Einzelnen der Widerstreit zwischen dem Ideal und den irdischen
Tendenzen fast immer bestehen.

Die praktische Schwierigkeit, für die festgestellten idealen Ziele, „die
Lebenszwecke", den Willen zu gewinnen, spitzt sich bei IC. zu der
theoretischen Frage nach dem Sittengesetz zu. Wie wird der schwache,
schwankende Wille gebunden? Das ist die Frage. Worauf beruht die
verbindende Kraft des Gesetzes, wo ist dessen Garantie zu suchen In
ausreichender Weise kann diese Schwierigkeit u. E. nur durch die
theologische Moral gelöst werden, welche in der Quelle der Seligkeit auch den
Ausgangspunkt der Sanktion des Gesetzes und der sittlichen Verpflichtung
sieht. Dies wird auch von K. anerkannt (S. 107). Doch wird der Schwerpunkt

von ihm auf die Vernünftigkeit und Allgemeingültigkeit des Gesetzes

vorlegt, welche eventuell durch die Gesellschaft erzwungen wird. Mehr als
mit dieser Frage beschäftigt K. sich indes damit, den Unterschied des
Sittengesetzes, der objektiven allgemeingültigen Norm und den subjektiv
•erkannten Lebenszwecken herauszustellen. Die Lebenszwecke, die man sich
gestellt hat, können über oder unter der allgemein gültigen Norm liegen.
Das unbedingt Notwendige bleibt das Sittengesetz, und nach ihm mufs
sich ebenso derjenige, der zu viel, wie derjenige, der zu wenig erstrebt,
richten. Bildung und Wissenschaft, Erheiterung und Erholung ist durch
das Sittengesetz nicht gefordert, ist aber ein Lebenszweck, den das Sittengesetz

regeln soll.
Während nun das Sittengesetz die allgemeine Regel für alles Handeln

angibt, schreibt die Pflicht die einzelne konkrete Handlung vor. „Tugend
ist die innere Beschaffenheit des Menschen, welche ihn möglichst „tauglich"
macht zum sittlichen Verhalten". Was die Entstehung und das Wesen des
Gewissens, betrifft, so lieifst es (S. 74), dafs der Einzelne mit der Entwicklung

der Vernunft „zu sittlicher Erkenntnis, d. h. zu der Erkenntnis kommt,
dafs auch für ihn Gesetze existieren, deren Befolgung von ihm verlangt
wird, wenn er sich nicht dem Unwillen anderer, ihrem Hasse, ihrem Tadel
oder auch der Bestrafung aussetzen will", oder es entwickelt sich „ein
sittliches Bewufstsein, welches durch eigenes Erkennen der Notwendigkeit
jener Gesetze für das Wohl und weiterhin für die Würde aller sich weiterbilden,

sich vertiefen, sich verinnerlichen kann". Das sittliche Bewufstsein,
einmal erweckt, bleibt, und zwrar nicht trag und ruhig, wie manche Vor-

Jahrbuch für Philosophie etc II.



592 Litterarische Besprechungen.

Stellungen, sondern als ein beharrlich aktives Wissen, weil der Mensch
immer handeln und dabei seine Vernunft fragen mufs. Diese Aktivität
zeigt sich in den Antrieben zur Pflichterfüllung, im Warnen und Eichten.
Gewissen bedeutet etymologisch ein stärkeres Wissen und Bewufstsein
(vergleiche denken und gedenken, gewufst und gewifs, bieten und gebieten).
Wir wollen hier nicht untersuchen, ob hiermit das Wesen des Gewissens
in seiner geheimnisvollen Tiefe erschöpft ist, und ob es überhaupt entsteht
oder nicht von Anfang an vorhanden ist.

Ihre reale Verwirklichung erhalten die sittlichen Ideen in Eecht und
Staat, in der bürgerlichen und religiös-sittlichen Gemeinschaft. Besonders
lichtvoll ist die Entwicklung des Bechtsbegriffs. Die positive Natur des
Keehts erhellt am besten, wenn man den Zustand der Bechtslosigkeit oder
des Unrechts sich denkt, nicht als ob etwa daraus das Eecht erst
entstanden wäre. Aber der abwehrende, Unrecht aufhebende Charakter des
positiven Eechts und des Bechtsschutzes wird uns erst klar, wenn wir den
Zustand kennen gelernt haben, den es abwehrt und aufhebt. Ohne Eecht
„könnte jeder sich gegen den andern alles erlauben und jeder hätte vom
andern alles zu erdulden; Streit, Krieg aller gegen alle, wie in der
Tierwelt, wäre das Natürliche und Notwendige". Und auch wenn es zum
Streit infolge Überflusses oder milder Gesinnung nicht käme, bestände doch
keine Sicherheit; man könnte nicht darauf denken, Mittel für dauernden
Lebensunterhalt, für dauernde Thätigkeit zu sammeln, so lange nichts
feststände über allgemein gültige Erwerbsart des Eigentums, so lange es keine
Formen für den Güterverkehr gibt. Es mufs daher unter den Menschen
ein Verhältnis bestehen, welches ihnen 1. die Ansprüche auf Unangetastetheit

des Lebens, auf Freiheit und Thätigkeit und andere Güter, wie Ehre,
sichert, indem es die Willkür anderer begrenzt, 2. festsetzt, dafs das, was
einer ohne Beeinträchtigung des andern erhält, findet, nimmt, verarbeitet,
sein gesicherter Besitz, sein Eigentum sei, und endlich Bedingungen
festsetzt, wie einer etwas vom andern in einer beide befriedigenden Weise
erwirbt. Dieses Verhältnis heifst Eecht, dessen mannigfache Vorkehrungen
und Eealisierungsmittel des weitern noch besprochen werden. Die Bechts-
anstalt im grofsen ist der Staat, der aber auch manche andere Aufgaben
(Verwaltung u. s. w.) hat. „Durch den Staat kommen die Menschen zur
Einheit unter sich". Er bewirkt das Bewufstsein, „wie wohlthätig ein
gesichertes Zusammensein und Zusammenwirken der Menschen ist". Durch
ihn wird die Kontinuität des Lebens und der Tradition, der Leistungen und
Arbeiten eines Volkes gesichert. Er bewirkt Vertrauen auf die Zukunft,
Nationalgefühl und Gemeinsinn. Dennoch verkennt K. die mannigfachen
Mängel des Staatslebens nicht, welche dessen Wert verringern. Namentlich
liegt eine grofse Gefahr in der Ansammlung der bedeutendsten Machtmittel
in einer Hand, die zu Unterdrückung und Eroberung drängt. Aufsere und
innere Kriege, Eevolutionen und Aufstände sind unvermeidlich. Die Staats-
raison von oben widerspricht oft der Moral, und im freieren Staatswesen
die Beteiligung aller an Staatsangelegenheiten von unten erzeugt einen
widerlichen Eäsonniergeist, eitles Dreinreden, Hochmut, Hafs und Würde-
losigkeit. Dennoch lautet aber das Endurteil über den Staat befriedigend.

Gegenüber dem Nihilismus und Pessimismus der Gegenwart, ihrem
„schalen" Humanitätskultus, „der Eigenliebigkeit und Eitelkeit des
tagtäglichen politischen Treibens" wird die Notwendigkeit der Eeligion und
Eeligiösität betont. Die Eeligionsgesellschaft hat vor allem sittliche
Aufgaben. „Ganz ihrem Berufe kann die Eeligion freilich dann erst gerecht
werden, wenn eine und dieselbe Gestalt der ethischen Eeligiösität das ganze



Litterarische Besprechungen. 593

Menschengeschlecht umspannen wird". Hiermit wird der systematische
Teil beschlossen und beginnt der historische.

Zu Einleitung desselben wird unter der Überschrift: „Das sittliche
Princip des Griechentums" der sittliche Geist und Charakter der Griechen
als der Boden, auf dem ihre Lebensansichten erwachsen, geschildert. Dies
bleibt auch im folgenden immer der Vorzug der Darstellung, dafs die
Theorieen nie für_ sich, sondern immer im Zusammenhang der Zeitlage
auftreten, dadurch viel konkreteres substantielleres Interesse erwecken und ihr
praktisches Verständnis finden. Was nun das Griechentum charakterisiert,
das ist das intensive Streben nach freier Bethätigung aller Kräfte, nach
Eudämonie, nach glanzvoller Erscheinung in Gestalt und Gedanke, wie
aber auch nach der idealen Selbstbespiegelung im Ruhm, der den Griechen
Unsterblichkeit zu bergen schien. Aber die Griechen streben zu hoch und
erstreben zu viel. Wohl ist ihrer Brust das Bewufstsein, dafs der vo/iog,
die vofiot ayi>a<poi den allzu hohen Mut beschränken sollen, dafs eine
vèfisoig, öixr), 'Adpaoteia waltet, tief eingeschrieben.1) Dennoch bleibt jener
Vorwurf im ganzen bestehen. Daher kommt die Entzweiung zwischen Ideal
und Wirklichkeit, jene pessimistische Stimmung der Griechen, die den Tod
dem Leben vorzieht. Der Grieche achtet das Natürliche zu hoch, verachtet
die Arbeit, die Feinde und Sklaven. Er sieht auf Schein und liebt die
List und Täuschung. Ihr Tugendbegriff ist ein ausschliefslich männlicher
und hat die Familie noch nicht sittlich gestaltet. Auf dem Staat, auf
Gesetz und Herkommen beruht die Sittlichkeit und bleibt äufserlieh zerbrechlich

wie das Staatswesen, dem der feste Halt fehlt. Überdem winkt ihm
nicht in der fernen Zukunft die Idee eines goldenen Zeitalters, dem er
entgegen arbeiten könnte und durch das sein Mühen einen Wert erhielte. Er
sucht es in der Vergangenheit (S. 148). Wir müssen es uns leider
versagen, dem Verfasser in dem geschichtlichen Gange Schritt für Schritt zu
folgen. Nur soviel: Vor Sokrates ragen besonders hervor Pythagoras,
welchem die feuerhafte Reinheit des Körpers und der Seele und die
Harmonie und Ordnung, ganz seiner kosmologischen Weltansicht entsprechend,
sittliches Princip ist; weiterhin Heraklit, der Unterordnung unter das
Weltgesetz und energisches Arbeiten, das Erarbeiten des bleibend Wertvollen
verlangt; endlich Empedokles mit seinem Princip der Liebe, die auch Tiere
und Pflanzen umfafst. Demokrit entwickelt bereits einen sehr mafsvollen
geistigen Hedonismus. Den Sophisten wird eine längere verdiente
Auseinandersetzung gewidmet. Insbesondere wird hier gegenüber Grote aus
Thukydides bewiesen, dafs die Sophisten wirklich lehrten, wessen sie bei
Plato bezichtigt werden (Polus, Kallikles im Gorgias, Thrasymachus in der
Republik). Die Gesetze, welche die natürliche Freiheit, alles zu thun, was
man will, beschränken, sind nach dieser sophistischen Ansicht nur willkürlich,

Menschensatzungen, welcher der übertreten darf, der die Macht hat.
Denn das Recht des Stärkeren ist ein besseres Recht, als das der Schwachen,
welche durch jene Gesetze ihn beschränken wollen, aber nur durch ihre
Zahl stark sind. „Das ist das von Natur Schöne und Rechte, dafs, wer
richtig leben will, seine Begierden mufs so grofs werden lassen, als möglich,

und sie nicht zügele, und ihnen, wie grofs sie auch seien, mufs er
dennoch Genüge zu leisten vermögen durch Tapferkeit und Einsicht. Allein
dazu sind die meisten nicht imstande, und deshalb tadeln sie solche Menschen,
aus Scham ihr Unvermögen verbergend, und sagen Ungebundenheit sei
etwas Schändliches, und wollen zugleich dadurch die von Natur Bessern

Des Verfassers Unterscheidung von Sittengesetz und Lebenszwecken
erhält hier sogleich seine konkrete Anwendung und Veranschaulichung.

39»



594 Litterarische Besprechungen.

einzwängen" (Gorg. 491). Doch haben die Sophisten auch förderlich
gewirkt, indem sie alles, die Natur- und Menschenwelt, mit ihrem Wissen
zu umspannen und zum Bewufstsein zu erheben trachteten, und die Grenzen
des Wissens aufzeigten. War ja Sokrates selbst ein Sophist, hat jedoch
das, was der principielle Subjektivismus der Sophisten zersetzte und
theoretisch niederrifs, das Vertrauen auf Wahrheit und Tugend, Sitte und Moral,
wieder aufzubauen versucht. Dieser Aufbau geschah aber u. E. weniger
auf Grund des mit den Sophisten gemeinsamen Princips des Wissens, als
vielmehr auf Grund einer energischen sittlichen Erhebung. Wir
hätten von unserem Standpunkte aus die eigentümlich ascetiscbe Richtung
im Leben und Denken des Sokrates in den Vordergrund gestellt. Wir
erinnern nur an das goldene Wort : fitjâsvoç âsïaSai Seïov eivai (Mem. I, 6).
Demgemäfs hätten wir auch seinem äaifiövtov eine tiefere Begründung
gegeben. Gleiches gilt von der platonischen Ideenlehre. Es wären uns
freilich wohl viele von den schönen Gesichtspunkten verloren gegangen,
welche eine möglichst natürliche Erklärung der sokratisch-platonischen
Anschauungswelt aufsuchen mufs. Denn das ist nicht zu leugnen, nichts
entwickelt sich klarer und folgerechter, als die sokratische und platonische
Philosophie, wie sie uns K. in ihrem Werden und Wesen darstellt. Allen,
welche in diese geistige Welt eindringen wollen, ist Köstlins Buch unbedingt
zu empfehlen.

Zum Schlüsse mag noch aus den Ursachen, welche des Sokrates
Verurteilung nach Köstlins Ansicht bewirkten, angeführt werden, dafs eine
davon die uralte Abneigung der „praktischen" Menge gegen die Theorie
und Theoretiker war. Sokrates galt als ein höchst unpraktischer Grübler,
der das, was die Hauptangelegenheit der Athener bildete, das politische
Leben, gänzlich vernachläfsigte. Er selbst erzählte einmal, wie er sich als
Prytane bei dem Stimmenabzählen blamierte. Die „graue" Theorie war
bequemem Denken nie lieb. Zu allen Zeiten mufs man für das Recht der
Theorie einstehen, wie es Aristoteles und wie es Baco (de dignitate et
augmentis scientiarum) that. Freilich mufs Theorie und Praxis, die
Spekulation und konkretes Wissen immer Hand in Hand gehen, wie dies in
vorliegendem Werke geschieht. Dasselbe bedeutet eine wesentliche Bereicherung

der ethischen Litteratur, und wir wünschen nur, dafs es recht vielen
Erfolg habe.

Maihingen. Dr. G. Grupp.

Kühnast, L., Kritik moderner Rechtsphilosophie. Berlin
1887. Hermann Bahr.

Kühnast, kgl. Landrichter, gibt uns in vorliegendem Werkchen nich't
nur eine scharfsinnige, einschneidende Kritik, sondern auch eine vorzügliche
Zusammenstellung moderner Rechtstheorieen. Er führt uns immer in den
Mittelpunkt, den Brennpunkt der betreffenden Systeme ein und bespricht
die Hauptprobleme des Rechts im Lichte der Theorieen._

Das erste Kapitel, überschrieben: „Die Orthodoxie", behandelt die
ältere geschichtliche Ansicht des Rechts, der K. selbst beipflichtet, und
gibt ihr eine moderne philosophische Grundlage. Schellings Ansicht, dafs
das Recht wie Sprache, Wissenschaft, Kunst und Sitte das Erzeugnis eines
allgemeinen substantiellen Geistes, eine Offenbarung der Volksseele sei,
kann in seinem Sinne für die Gegenwart nicht mehr zur Begründung der
historischen Rechtsauffassung verwendet werden. Dafs das Volk ein ganzes,
ein Individuum sei, ist für K. schwer denkbar. Aber er erinnert sich an
die moderne, naturwissenschaftliche Erschütterung des Individualitätsbegriffs,
welcher auch auf die Zellen angewendet wird ; er erinnert sich, dafs durch



Litterarische Besprechungen. 59&

Kant bes. die Seelenmonade des Menschen in zwei sich bekämpfende
Kräfte, der Mensch in Sinnen- und Vernunftmensch zerteilt wurde, dafs
die "Vernunft das Allgemeine, das Unendliche (Gott) im Menschen ist, und
so wird ihm mit Hülfe des Pantheismus die Anschauung einer
Volksindividualität wieder denkbar. Stahl hat diese Vorstellung auch für den
Theismus zu retten versucht. Er umgibt das Volksgauze, den Volksethos
mit einem religiösen Nimbus; nur ist ihm nicht das Volk, sondern die
Obrigkeit der Träger der dem Ganzen immanenten Autorität. Dies war
aber Leuten wie Dahn u. a. zuwider; dieser nannte Stahl „einen bewufsten,
schlechten, widerlichen Sophisten und berüchtigten Jesuiten" (S. 33). Gegen
diese Angriffe wird nun Stahl hier verteidigt. Stahl habe die wahren Motive

und wohlthätigen Früchte der Naturrechts- und Revolutionstheorie
anerkannt: die Volksvertretung, die Humanität, Abschaffung der Tortur
und Leibeigenschaft, Freiheit der Forschung, der Religion, der Presse etc.
Die Unverletzbarkeit der Völkerindividualitäten (Nichtinterventionsrecht) sei
ihm als ein rühmlicher Gedanke des Liberalismus erschienen. AVenn man
nun aber gerade hiermit das Pietistische und Absolutistische an Stahl
vergleicht, wird sich doch der Vorwurf der Sophistik nicht ganz von ihm
abwälzen lassen.

Brennender indes als diese Fragen sind diejenigen, welche sich an
die materialistische, physiologische und entwicklungsgeschichtliche, sodann
die socialistische Rechtsauffassung anschliefsen. Diese Fragen nehmen auch
den breitesten Raum ein. Interessant ist namentlich die Besprechung^
welche Ihering widerfährt. Dieser, wohl der geistreichste und gewandteste
Rechtstheoretiker der Gegenwart, hat den darwinistisehen Kampf ums
Dasein, als das Entwicklungsferment, in die Rechtsphilosophie eingeführt. Wie
ist das möglich, könnte man fragen, da doch sein Hauptwerk den Titel
führt: „Zweck im Recht", und er sich von anfang an für die Teleologie
ausspricht Ganz wohl, lautet die Antwort, ohne Widerspruch. Seine
Teleologie ist nicht die objektiv von einem höheren Wesen bestimmte
vernünftige Ordnung der Gesellschaft. Es ist die Teleologie des Egoismus
der Individuen und derer, welche Herrschaft über andere erlangen. In
fortwährendem Kampfe reiben sich die verschiedenen Interessensphären, und
es kommt zu einem Ausgleich im eigenen Interesse der Kämpfenden. Das
Recht ist die Selbstbeschränkung der Gewalt. Gewalt und Zwang ist auch
das Kriterium des Rechts. Kein Rechtssatz ohne Rechtszwang! Nur ist
der Rechtszwang, die Gewalt, hier gesellschaftlich organisiert. Mit Meisterhand

hat Ihering die Entwicklung des Rechts gezeichnet. Nichts ist
anschaulicher und einleuchtender, als diese mechanische Ausgleichung der
Interessen, in der jede Arbeit und jedes Verdienst seine Geltung (Entgelt,
Geld) erlangt. Nichts ist stringenter als diese Dialektik des Egoismus,
der idealer Potenzen nicht bedarf und doch zur Sicherung seines Lebens,.
Eigentums, seiner Familie, Ehre u. s. w. gelangt. Vom Standpunkt des
Vernunftrechts freilich, sowie der historischen Ansicht, wie sie Schelling u. a.
philosophisch begründet hatten, mufste diese kühne realistische Konstruktion

bald Widerspruch finden. Dem schon erwähnten Dahn wuchs seine
Kritik des Iheringschen Werkes zu einem ganzen Buche an: „Die
Vernunft im Recht". Auf dessen Standpunkt stellt sich auch K. Mit vollem
Recht botreitet dieser das Rechtskriterium der Erzwingbarkeit. „Wie äufser-
lich die Zwangsanstalt hinter dem Rechte steht, beweist der processuale
Unterschied zwischen Rechtskraft und Vollstreckbarkeit, beweist andererseits
die Sicherung der äufsern Anstandspflichten, wie sie in den Ehrengerichten,,
den Disciplinargerichten, sowie den Institutionen der Kirchenzucht besteht,,
beweist endlich auch die Sicherung von Liebespflichten der Familienglieder,.



596 Litterarische Besprechungen.

wie sie das Bechtsinstitut der Testirfreiheit indirekt schafft." Das ist
freilich gerade der Unterschied des Rechts von der Sitte, dafs jenes erzwingbar

ist. Allein die Erzwingbarkeit ist ein derivatives und kein wesentliches
Kriterium. Erzwingbar sind die Rechte nur, weil sie durch die vernünftige
Gesellschaftsordnung gefordert sind. Nicht die Gewalt, sondern die
Vernunft hat das Recht erzeugt, und seine Erzwingbarkeit im Gegensatz zur
Sitte ist nur ein Zeichen seiner höhern Notwendigkeit für die Gesellschaft.
Wo Sitte und Sittlichkeit ebenso dringlich sind wie das Recht, weifs sie
die Gesellschaft auch zu erzwingen. Der Zwang selbst kann ebenso gut
innerlicher Vernunft- und Gewissenszwang, als äufserer Machtzwang sein.
Noch eine andere interessante und praktisch wichtige Frage knüpft sich
an das Problem der Vertragsverbindlichkeit, welche den nächsten Anlafs
des Iheringschen Werkes bildete. Das Naturrecht der Aufklärung, welcher
die Freiheit des Willens Princip und Ziel ist, hat sich fruchtlos an der
Frage abgearbeitet, wie aus der Freiheit die Bindung entsteht, oh und wie
sich der freie Wille dauernder verpflichten könne. Praktisch ist diese Frage
deshalb, weil im Interesse der Freiheit u. a. das religiöse lebenslängliche
Gelübde, sowie auch die Gebundenheit an denjenigen Staatsvertrag, welcher
der gegenwärtigen Regierung sein Dasein gab, bestritten wurde. Von der
Ansicht eines Fichte, welche jeden Vertrag jederzeit lösbar erklärte, ist
man nun freilich zurückgekommen. Aber die Freiheit der Willkür ist
hauptsächlich unter dem Einflufs römischer Rechtsanschauungen noch heute vielfach

einseitig Princip der Rechtsauffassung und Rechtsgestaltung, obgleich sie
fast nur der Übervorteilung der beati possidentes zu gute kommt. Ihering
erblickt nun den Grund der beiderseitigen Bindung des Willens beim Vertrag
in der Koincidenz ihrer Interessen. Das Interesse ist der Zweck, um dessent-
willen alle die verschiedenen Rechtsformen gebildet werden (Kauf, Dienst
und Sachmiethe, Darlehen etc.). Gegen diese Erklärung werden nun von
K. verschiedene berechtigte und unberechtigte Gründe ins Feld geführt.
Es ist allerdings z. B. richtig, das Interesse und die Einsicht in das
Interesse ist unsicher und schwankend, und es scheint darauf die rechtliche
Verbindlichkeit nicht durchaus gegründet werden zu können, auch wenn
ihr der Rechtsschutz zu Hülfe kommt. Ausreichen kann nur die Rücksicht
auf das vernünftige Ganze der Rechtsordnung und das Gewissen. Denn,
wessen Auge nur auf einzelne naheliegende Interessen sich richtet, wird das
übersehen, was nur ein weiter Blick auf das Ganze und Allgemeine, auf
ferne Zukunft entdeckt. Dafs aber aus der Freiheit die Bindung, die
Notwendigkeit entspringt, ist für denjenigen kein Problem mehr, welcher einen

richtigen Freiheitsbegriff hat, wie ihn die Scholastik bietet (E. Commer,
System der Philosophie IV, S. 54 ff'.).

Gehen wir nun zur Schlufsabteilung des Buches über. Die
Grundbegriffe der Volkswirtschaft und Sociallehre erfahren hier eine allseitige
helle Beleuchtung. Das Kapital wird definiert als der produktive Sachwert,

es wird merkwürdigerweise aber ausgedehnt auf Grund und Boden
und ausgeschlossen von den technischen Arbeitshülfsmitteln. Auffallend
ist es auch, wenn trotzdem das Kapital als Quelle von Neuwerten, also in
seiner Produktivität erfafst wurde, doch noch ein Langes und Breites über
seine Rentabilität (Zinsen) verhandelt wird, ohne dafs der Zusammenhang
zwischen jener Produktivität und dieser Rentabilität näher klargelegt würde.
U. E. ist die Verwirrung, welche der Kapitalbegriff in der Nationalökonomie
oft anrichtet, allein dadurch verursacht, dafs man die alte Vorstellung von

.capitale als Geld beibehielt und „Kapital" doch zu einem wirtschaftlichen
Begriff umwandelte. Als pures Geld ist das Kapital offenbar steril, darin
hatte das Mittelalter ganz Recht. Man bemüht sich überflüssig, eine



Litterarische Besprechungen. 597

Produktivität zu entdecken. Da nun das Geld einmal alles repräsentiert,
geistige und körperliche Kräfte und Dinge, so wäre es besser, man würde
immer die betreffenden konkreten Dinge an Stelle des Geldes ins Auge
fassen, und neben der Natur und Arbeit etwa das Kapital als die Summe der
mechanischen Hülfsmittel der Produktion (samt den Etablissements) fassen,
wenn man es nicht vorzieht, den Ausdruck ganz.zu eliminieren. Denn auch
so wird er noch immer über seine Grenzen ausschweifen, da es eben das
Kapital ist, welches den gesamten Organismus der Produktion ermöglicht,
auch alle Organe, die lebendigen, geistigen und körperlichen Kräfte der
Produktion herbeischafft. Aber jedenfalls ist es immer gut, wenn man
anstatt des abstrakten Kapitalbegriffs die konkreten Verhältnisse einführt;
man wird sich so die saure Mühe des Rentabilitätsnachweises ersparen.
Wie schädlich eine falsche Abstraktion, der am wenigsten eine universale
Philosophie das Wort reden kann, wirkt, können wir noch an dem Widerspiel

des Kapitalbegriffs an dem Begriff der Arbeit sehen. Es ist ebenso
verderblich, wenn das römische Recht die Arbeitsleistung von der ganzen
Person des Arbeiters, den bei ihr mitwirkenden intellektuellen und sittlichen
Kräften abstrahiert, als wenn der Marxsche Hegelianismus in den wirtschaftlichen

Werten von der ganzen natürlichen Materie, der Mitwirkung der
Maschine und dem intellektuellen Werke der Produktionsorganisation
absieht und nur den Arbeitskoefficient übrig läfst und selbst noch bei der
Arbeit von allen qualitativen Differenzen abstrahiert. Die Nichtbeachtung-
anderer Faktoren kommt dort dem Kapital und hier der Arbeit zu gut.
Beides ist unwahr und ungerecht. Die Wahrheit und Gerechtigkeit liegt
nur in der Ausgleichung und Vermittlung der gegensätzlichen Bestimmungen.
Das Büchlein schliefst mit einem wertvollen unedierten Briefe Savignys
an Puchta. Wer sich rasch über die brennenden Fragen der Rechtsphilosophie

orientieren will, dem ist das Büchlein warm zu empfehlen.
Maihingen. Dr. G. Grnpp.

Heil, Alfred, Aphorismen über Philosophie und Poesie der
Gegenwart. Leipzig 1887. Zangenberg & Himly.

Was man hier erwartet, aphoristische packende Skizzen, die modernes
Dichten und Denken in ihren Zielen und Problemen beleuchteten, findet
man nicht; was man findet, sind aneinandergereihte, nichtssagende
Besprechungen philosophischer und dichterischer Schriftsteller. Schopenhauer,
Aug. Comte und besonders Diihring sind nach H. die Lichter der Neuzeit,
während Wagner, Nietzsche und Ibsen ihre Dichter sind. Im übrigen offenbart

sich in dem Büchlein das gewaltige schmerzliche Ringen der modernen
Menschheit nach neuen Lebensformen und einem Ideale, von dem sie Heil
für ihre Wunden hoffen kann. Dafs sie es nicht findet, ist unsere Klage,
und unsere Pflicht, das wahre Ideal ihr immer wieder vor die Augen zu
rücken, es von Vorurteilen zu reinigen und erneuter Prüfung zu empfehlen.
Unser Ideal ist freilich ein „Übermensch", wie es Nietzsches Idee ist, aber
nicht Zarathustra, nicht Siegfried und Parsifal und am allerwenigsten
Goethe; unser Ideal ist jene erhabene Persönlichkeit, welche ewiges Leben
in sich enthält, die ewige Weisheit, aus der alles Geistesleben quillt.

Maihingen. Dr. G. Grupp.


	Litterarische Besprechungen

