Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. La constitution de I'étre suivant la doctrine péripatéticienne
par E. Domet de Vorges. Paris 1836.

2. Quaestiones de esse formali. Esse formale est ne creaturis
intrinsecum annon. Dissertatio critica auctore Alberto

Barberis C. M. in Collegio Alberiano philosophiae pro-
fessore. Placentiae 1887,

3. Wesenheit und Dasein in den Geschopfen nach der Lehre
des heil. Thomas von Aquin. Von Dr. Alois Rittler,

k. Lyceal-Rektor und Professor der Philosophie. Stadt-
amhof 1887.

Ein sicheres Zeichen des Fortschrittes im philosophischen Denken liegt
in der richtigen Wahl der Probleme und der Behandlung wissenschaftlicher
Streitfragen. Dies beweisen die vorgenannten Schriften. Aulserlich von
geringem Umfange, sind sie inhaltlich reich und von grolser Tragweite,
Man beginnt von neuem das Studium der metaphysischen Wissenschaften
in Italien, Deutschland und Frankreich. Metaphysik ist nicht moglich
ohne tiefere Untersuchung der Dinge oder Erscheinungen: die Analyse er-
streckt sich dabei auf das, was ein Ding oder eine Erscheinung wirklich
fiir unsere Wahrnehmung darbietet, auf das Sein derselben. Und nur von
einer durchaus griindlichen Analyse der Seinsbegriffe und ihres Inhaltes
ist eine Verstindigung und zuletzt eine Aussthnung der feindlichen Rich-
tungen zu erwarten. Naturphilosophie und Psychologie sind gewils frucht-
bare Gebiete fiir die Forschung. Aber sie diirfen die rein metaphysischen
Fragen nicht umgehen, sonst ist alle darauf verwandte Miihe nutzlos.
Irrtiimer sind die Kopfe der Hydra. Nur die systematische Begriindung
der Wahrheit macht uns frei, Deshalb sind jene Schriften so verdienstlich,
denn sie bauen die Fundamente auf. Der franzésische Philosoph falst seine
Aufgabe weit und analysiert die Grundbegriffe der Metaphysik mit Ein-
schlufs der Kontroverse iiber den Unterschied zwischen Wesenheit und
Dasein. Der Italifiner untersucht den Begriff des Daseins von der Seite
der innerlichen Zugehorigkeit zu dem Dinge, von dem es ausgesagt wird.
Der Deutsche will das streitige Verhiltnis wieder im Zusammenhange mit
anderen Grundbegriffen erkennen. ) _

M. Domet de Vorges bespricht zuerst die metaphysische Methode und
findet sie in der Analyse. Er behandelt weiter den Ursprung der meta-
physischen Begriffe, die Unterscheidungen, actus und potentia, Dasein und
Wesenheit, Stoff und Form, Substanz und Accidenz. Die geistreiche, klar
und leicht geschriebene Arbeit fiihrt uns in die Geschichte des ilteren
Thomismus ein. Sie schlielst mit dem Satze: jedes Seiende ist komplex
und dennoch eine Einheit. Der Begriff der Komplexitiit ist fir die Philo-
sophie notwendig, um die Thatsachen zu erkliren, ohne sie unnatiirlich
werden zu lassen. Den Begriff der Einheit verlangt schon der gesunde
Menschenverstand gebieterisch. Die wahre Einheit ist die wirkliche und



Litterarische Besprechungen. 589

natfirliche Ungeteiltheit des Seienden: formal oder individuell, d. h. Ein-
heit des Wesens oder des Daseins. Die alte aristotelische Lehre von Aktua-
litit und Potenzialitit erklirt allein die Einheit des Seienden in seiner
Komplexitiit. Diese Einheit wire unmoglich, wenn jedes Element ein Ganzes
wire, in sich abgeschlossen, ohne einen Einfluls von aufsen zu erwarten.
In der Frage tiber Wesenheit und Dasein geht der Verf. von der Weise
unserer Erkenntnis der Wesenheit aus, bespricht die verschiedenen Bedeu-
tungen des Seins und findet dann im Sinne Billuarts zwischen Wesenheit
und Dasein einen realen metaphysischen Unterschied, den er aus den be-
stimmten Worten des hl. Thomas beweist: eine Unterscheidung inter rem
et rem. Dieser reale Unterschied des Daseins und der Wesenheit ist ihm
nur die philosophische Form des Dogmas von der Schopfung.

Signor Barberis will die Lehre vom esse formale (= id quo est ens
reale) als eines innerlichen Elementes der Dinge aus den Worten des hl.
Thomas erweisen. Er gibt zunichst die scholastischen Ansichten iiber den
Unterschied von esse und essentia nach Bannez und Suarez. Er rechnet
Alexander von Alexandrien (dessen Kommentar zur aristotelischen Meta-
physik bisher irrtiimlich Alexander von Hales zugeschrieben wurde) zu den
Vertretern des blofs begrifflichen Unterschiedes. Alle Scholastiker hielten
aber daran fest, dafs die aktuelle Existenz, das wirkliche Dasein, den
Dingen selbst innerlich sei. Der Streit bezieht sich nur auf die Art des
Unterschiedes. Nach Suarez entspricht dem Begriffe ,ens reale creatum:*
sachlich: aliquod unum creatum, quod potest concipi sub ratione essentiae
actualis, quatenus ipsum mens refert ad essentiam obiectivam, considerans
eius necessitatem non quidem in ordine existendi, in quo est contingens,
sed in suo gradu essendi, quem habet; ipsum vero mens considerat sub
ratione existentiae, quatenus est actu in se extra suas causas. Die thomi-
stische Auffassung ist dagegen diese. In den geschaffenen Dingen unter-
scheidet sich die aktuale Wesenheit sachlich (secundum rem) von dem
aktualen Dasein so, dafs in den wirklich existierenden Dingen zwei Ele-
mente vorhanden sind, von denen das eine der objektiven Wesenheit ent-
spricht, in der idealen Ordnung, und aktuale Essenz genannt wird; wéhrend
das andere Element dem csse formale commune entspricht, ndmlich die
aktuale Existenz. Diese beiden Elemente sind nicht zwei Entititen, jedes
derselben bildet also fiir sich noch kein ens; sie sind vielmehr nur die
beiden Elemente des ens, die sich zu einander wie potentia und actus ver-
halten und, stets von einander unterschieden, doch das eine ens bewirken.
Im zweiten Abschnitte wendet der Verf. sich gegen die Rosminianer. Im
dritten legt er die Ansicht des hl. Thomas dar. Derselbe steht in der
Mitte zwischen Suarez und den Neueren. Suarez behauptet die Identitit
des formalen Seins in den endlichen Dingen in der realen Ordnung mit der
realen Wesenheit. Die Neueren halten das Sein in der realen Ordnung fiir
etwas so Aufserliches, dals es micht nur von der Wesenheit unterschieden
ist, sondern nicht einmal subjektiv in der Wesenheit vorhanden ist. Nach
dem hl. Thomas ist das esse formale reale in der Wesenheit, die ihr Sub-
jekt ist; aber es ist von der realen Wesenheit selbst so unterschieden, wie
der actus sich von seiner zugehdrigen realen potentia unterscheidet. So ist
eine jede Natur wesentlich ein ens: non per extrinsecam denominationem,
sed per hoc, quod nata est recipere in se, tamquam in subjecto, esse for-
male. Die dialektische Schiirfe dieser sachlich gehaltenen Schrift biirgt
fiir die Sicherheit ihrer Resultate: sie bietet eine musterhafte Behandlung
der schwierigsten Fragen dar.

Die Untersuchungen von Herrn Dr. Rittler wenden sich hauptsichlich
gegen Herrn P, Limbourg und fiihren den {iiberzeugenden Quellenbeweis,



590 Litterarische Besprechungen.

dafs der hl. Thomas den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein
lehrt. Wir gewinnen zuerst einen geschichtlichen Uberblick iiber die Streit-
frage, welcher ihren Verlauf bis in die Gegenwart fortfiihrt, wihrend der
franzosische Gelehrte nur die alten Schulen schildert. Darauf folgt
die genaue Bestimmung des Streitpunktes. Die tbrigen Teile behandeln
das Sein der Wesenheit und das Sein der Teilnahme nach; die Einfachheit
des gottlichen und die Zusammensetzung des kreatiirlichen Seins; die Un-
endlichkeit Gottes und die Endlichkeit des Geschopfes; die vom Stoffe ge-
trennten, in sich selbst subsistierenden Formen; die korperliche Substanz;
die Lehre des hl. Thomas und ihre Bedeutung fiir die philosophische Wissen-
schaft. Der Verf. kommt zu dem Schlusse: ,,die Lehre des hl. Thomas
vom realen Unterschiede zwischen Wesenheit und Sein in den Geschipfen
ist nicht nur ein integrierender Bestandteil seiner Metaphysik, sondern ein
Fundamental-Princip der gesamten thomistischen Philosophie.* Er hat die
Frage im Zusammenhange des Lehrsystems des hl. Thomas nach allen
Seiten hin in glinzender Darstellung behandelt und vermag, wie nur sehr
wenige, die scholastischen Giedanken in unsere Sprache gemeinverstindlich
zu iibersetzen.

Auf die Sache selbst diirfen wir nicht nither eingehen. Wir haben
Herrn P. Feldner in diesem Hefte schon das Wort dazu erteilt und bitten
ihn und unsere Leser um Entschuldigung, dafls seine Abhandlung leider
schon lingere Zeit wegen Raummangels zuriickgestellt werden mulste; aus
demselben Grunde konnten auch diesmal nur wenige Seiten dafiir frei
bleiben, trotzdem wir den Gegenstand fiir hochwichtig halten.

Die vorgenannten Schriften, die sich gegenseitig ergiinzen, werden zur
Losung der Kontroverse sehr viel beitragen; jedenfalls diirften sie weitere
Versuche, fremde Ansichten dem Aquinaten unterzuschieben, unméglich
machen. Wir erinnern zum Schlusse an zwei Ausspriiche seiner klassischen
Erkldrer, von deren Wahrheit jene drei Schriften Zeugnis ablegen. Bannez
sagt (P. 1. q. 8. a. 4 in 2, advertendo): Hoc est quod saepissime D. Tho-
mas clamat et Thomistae nolunt audire, quod esse est actualitas omnis
formae vel naturae, et quod nulla res recipitur sicut recipiens et perfecti-
bile, sed sicut receptum et perficiens id, in quo recipitur: ipsum tamen,
eo ipso quod recipitur, deprimitur et, ut ita dixerim, imperficitur. Und
Caietanus sagt von unserer Frage (P. 1. q. 3. a. 4.): Et scito, quod ista
quaestio est subtilissima et propria antiquis metaphysicis, a modernalis
autem valde aliena. E. Commer.

Prof. Dr. Karl Késtlin, Geschichte der Ethik. Darstellung
der philosophischen Moral-, Staats- und Socialtheorieen des
Altertums und der Neuzeit. Erster Band. Die Ethik des
klassischen Altertums. Erste Abteilung. Tiibingen 1887.
Laupp. : - '

Es ist eine altberiihmte Autoritiit auf philosophischem Gebiet, welche
wir hier einzufiithren die Ehre haben. Kostlin gehort jenem beriihmten
schwibischen Freundeskreise an,” der Namen ersten Ranges, wie Zeller,
Vischer und Schwegler aufweist. )

Was uns in vorliegendem Werke wie auch in den iibrigen Werken des
Verfassers besonders angenehm beriihrt, das ist die Freiheit von allen
apriorischen Voraussetzungen, von idealistischen Konstruktionen und einer
Spekulation, die alles aus sich herausspinnt und .am diinnen Faden ihrer
Begriffe das ganze Universum aufreiht. Es ist gesundes, kriiftiges, reali-
stisches Denken, iiberall anschaulich und klar, verstindlich und konkret.



Litterarische Besprechungen, 091

Uberall sind es die greifbaren, praktischen Lebensfragen, von welchen die
ethische Betrachtung ausgeht. Wir befinden uns auf realistischem Boden,
und das thut geiibtem und ungeiibtem Denken gut.

Der geschichtlichen Untersuchung voraus geht eine schr wertvolle
systematische Auseinandersetzung der ethischen Theorie des Verfassers. In
echt aristotelischem Geiste wird mit eudimonologischer und teleologischer
Untersuchung begonnen. Der antiken Eudimonie gesellt K. indes das von
Lotze neuerdings im Begriff des Wertes aufgefrischte Leibniz'sche Princip
der Vollkommenheit bei. Nicht blofs nach Wohl, auch nach Wert und
Wiirde soll der Mensch streben. Der Mensch ,,strebt unwillkirlich hinaus
iiber die blofse Sorge um seine reellen Interessen, er fiihlt, dals diese nicht
das Alleinige und nicht das Héchste sind, dals man vielmehr moglichst
viel thun und was man thut, moglichst gut thun, oder dafs man auch der
Idee der Vollkommenheit zuliebe etwas auf sich nehmen mufs.* Diese Er-
ginzung erscheint um so notwendiger, als das Wohl rein empirisch gefalst
wird. Zwischen Wohl und Wiirde besteht hier ein Gegensatz, den die
theologische Moral dadurch aufhebt, dafs sie uns einen absoluten Wert
eben in der hichsten Gliickseligkeit darstellt und die hochste Vollkommen-
heit zur Quelle der Seligkeit macht. Freilich bleibt auch so faktisch im
ILeben des Einzelnen der Widerstreit zwischen dem Ideal und den irdischen
Tendenzen fast immer bestehen.

Die praktische Schwierigkeit, fiir die festgestellten idealen Ziele, , die
Lebenszwecke, den Willen zu gewinnen, spitzt sich bei K. zu der theore-
tischen Frage nach dem Sittengesetz zu. Wie wird der schwache,
schwankende Wille gebunden? Das ist die Frage. Worauf beruht die
verbindende Kraft des Gesetzes, wo ist dessen Garantie zu suchen ? In
ausreichender Weise kann diese Schwierigkeit u. E. nur durch die theo-
logische Moral gelist werden, welche in der Quelle der Seligkeit auch den
Ausgangspunkt der Sanktion des Gesetzes und der sittlichen Verpflichtung
sieht. Dies wird auch von K. anerkannt (S.107). Doch wird der Schwer-
punkt von ihm auf die Verniinftigkeit und Allgemeingiiltigkeit des (resetzes
verlegt, welche eventuell durch die Gesellschaft erzwungen wird. Mehr als
mit dieser Frage beschiiftigt K. sich indes damit, den Unterschied des
Sittengesetzes, der objektiven allgemeingiiltigen Norm und den subjektiv
erkannten Lebenszwecken herauszustellen. Die Lebenszwecke, die man sich
gestellt hat, konnen iiber oder unter der allgemein giiltigen Norm liegen.
Das unbedingt Notwendige bleibt das Sittengesetz, und nach ihm muls
sich ebenso derjenige, der zu viel, wie derjenige, der zu wenig erstrebt,
richten. Bildung und Wissenschaft, Erheiterung und Erholung ist durch
das Sittengesetz nicht gefordert, ist aber ein Lebenszweck, den das Sitten-
gesetz regeln soll.

Wiihrend nun das Sittengesetz die allgemeine Regel fiir alles Handeln
angibt, schreibt die Pflicht die einzelne konkrete Handlung vor. , Tugend
ist die innere Beschaffenheit des Menschen, welche ihn moglichst ,,tauglich‘
macht zum sittlichen Verhalten*. Was die Entstehung und das Wesen des
(rewissens betrifft, so heilst es (S. 74), dals der Einzelne mit der Entwick-
lung der Vernunft , zu sittlicher Erkenntnis, d. h. zu der Erkenntnis kommt,
dafs auch fiir ihn Gesetze existieren, deren Befolgung von ihm verlangt
wird, wenn er sich nicht dem Unwillen anderer, ihrem Hasse, ihrem Tadel
oder auch der Bestrafung aussetzen will“, oder es entwickelt sich ,.ein
sittliches Bewulstsein, welches durch eigenes Erkennen der Notwendigkeit
jener Gesetze fiir das Wohl und weiterhin fiir die Wiirde aller sich weiter-
bilden, sich vertiefen, sich verinnerlichen kann*. Das sittliche Bewulstsein,
einmal erweckt, bleibt, und zwar nicht trig und ruhig, wie manche Vor-

Jahrbuch fiir Philosophie ete 1I. 39



592 Litterarische Besprechungen.

stellungen, sondern als ein beharrlich aktives Wissen, weil der Mensch
immer handeln und dabei seine Vernunft fragen mufs. Diese Aktivitit
zeigt sich in den Antrieben zur Pflichterfiillung, im Warnen und Richten.
(rewissen bedeutet etymologisch ein stirkeres Wissen und Bewulstsein (ver-
gleiche denken und gedenken, gewulst und gewils, bieten und gebieten).
Wir wollen hier nicht untersuchen, ob hiermit das Wesen des (Gewissens
in seiner geheimnisvollen Tiefe erschopft ist, und ob es iiberhaupt entsteht
oder nicht von Anfang an vorhanden ist.

Thre reale Verwirklichung erhalten die sittlichen Ideen in Recht und
Staat, in der biirgerlichen und religios-sittlichen (Gemeinschaft. Besonders
lichtvoll ist die Entwicklung des Rechtsbegriffs. Die positive Natur des
Rechts erhellt am besten, wenn man den Zustand der Rechtslosigkeit oder
des Unrechts sich denkt, nicht als ob etwa daraus das Recht erst ent-
standen wire. Aber der abwehrende, Unrecht aufhebende Charakter des
positiven Rechts und des Rechtsschutzes wird uns erst klar, wenn wir den
Zustand kennen gelernt haben, den es abwehrt und aufhebt. Ohne Recht
,,konnte jeder sich gegen den andern alles erlauben und jeder hiitte vom
andern alles zu erdulden; Streit, Krieg aller gegen alle, wie in der Tier-
welt, wire das Natiirliche und Notwendige’. Und auch wenn es zum
Streit infolge Uberflusses oder milder Gesinnung nicht kiime, bestinde doch
keine Sicherheit; man kinnte nicht darauf denken, Mittel fiir dauernden
Lebensunterhalt, fiir dauernde Thitigkeit zu sammeln, so lange nichts fest-
stinde iiber allgemein giiltige Erwerbsart des Eigentums, so lange es keine
Formen fiir den Giiterverkehr gibt. Es muls daher unter den Menschen
ein Verhiltnis bestehen, welches ihnen 1. die Anspriiche auf Unangetastet-
heit des Lebens, auf Freiheit und Thiitigkeit und andere Giiter, wie Ehre,
sichert, indem es die Willkiir anderer begrenzt, 2. festsetzt, dals das, was
einer ohne Beeintrichtigung des andern erhilt, findet, nimmt, verarbeitet,
sein gesicherter Besitz, sein Eigentum sei, und endlich Bedingungen fest-
setzt, wie einer etwas vom andern in einer beide befriedigenden Weise er-
wirbt. Dieses Verhiltnis heifst Recht, dessen mannigfache Vorkehrungen
und Realisierungsmittel des weitern noch besprochen werden. Die Rechts-
anstalt im grofsen ist der Staat, der aber auch manche andere Aufgaben
(Verwaltung u. s. w.) hat. ,Durch den Staat kommen die Menschen zur
Einheit unter sich*. Er bewirkt das Bewulstsein, ,,wie wohlthiitig ein ge-
sichertes Zusammensein und Zusammenwirken der Menschen ist“. Durch
ihn wird die Kontinuitit des Lebens und der Tradition, der Leistungen und
Arbeiten eines Volkes gesichert. Er bewirkt Vertrauen auf die Zukunft,
Nationalgefiihl und Gemeinsinn. Dennoch verkennt K. die mannigfachen
Miingel des Staatslebens nicht, welche dessen Wert verringern. Namentlich
liegt eine grofse Gefahr in der Ansammlung der bedeutendsten Machtmittel
in einer Hand, die zu Unterdriickung und Eroberung driingt. Aulsere und
innere Kriege, Revolutionen und Aufstinde sind unvermeidlich. Die Staats-
raison von oben widerspricht oft der Moral, und im freieren Staatswesen
die Beteiligung aller an Staatsangelegenheiten von unten erzeugt einen
widerlichen Risonniergeist, eitles Dreinreden, Hochmut, Hals und Wiirde-
losigkeit. Dennoch lautet aber das Endurteil iiber den Staat befriedigend.

(Gegeniiber dem Nihilismus und Pessimismus der (regenwart, ihrem
,,schalen** Humanitéitskultus, ,,der Eigenliebigkeit un_d Eitelkeit des tag-
tiglichen politischen Treibens* wird die Notwendigkeit der Religion und
Religiositit betont. Die Religionsgesellschaft hat vor allem sittliche Auf-
gaben, ,,Ganz ihrem Berufe kann die Religion freilich dann erst gerecht
werden, wenn eine und dieselbe Gestalt der ethischen Religidsitit das ganze



Litterarische Besprechungen. 593

Menschengeschlecht umspannen wird*“. Hiermit wird der systematische
Teil beschlossen und beginnt der historische.

Zu Einleitung desselben wird unter der Uberschrift: , Das sittliche
Princip des Griechentums‘* der sittliche Geist und Charakter der Griechen
als der Boden, auf dem ihre Lebensansichten erwachsen, geschildert. Dies
bleibt auch im folgenden immer der Vorzug der Darstellung, dafs die
Theorieen nie fiir sich, sondern immer im Zusammenhang der Zeitlage auf-
treten, dadurch viel konkreteres substantielleres Interesse erwecken und ihr
praktisches Verstiindnis finden. Was nun das Griechentum charakterisiert,
das ist das intensive Streben nach freier Bethitigung aller Krifte, nach
Eudiémonie, nach glanzvoller Erscheinung in Gestalt und Gedanke, wie
aber auch nach der idealen Selbstbespiegelung im Ruhm, der den Griechen
Unsterblichkeit zu bergen schien. Aber die Griechen streben zu hoch und
erstreben zu viel. Wohl ist ihrer Brust das Bewulstsein, dals der vouog,
die vouot aypagot den allzu hohen Mut beschrinken sollen, dafs eine
viusaig, dixy, Adpaoreia waltet, tief eingeschrieben.’) Dennoch bleibt jener
Vorwurf im ganzen bestehen. Daher kommt die Entzweiung zwischen Ideal
und Wirklichkeit, jene pessimistische Stimmung der Griechen, die den Tod
dem Leben vorzieht. Der Grieche achtet das Natiirliche zu hoch, verachtet
die Arbeit, die Feinde und Sklaven. Er sieht auf Schein und liebt die
List und Téuschung. Ihr Tugendbegriff ist ein ausschliefslich miinnlicher
und hat die Familie noch nicht sittlich gestaltet. Auf dem Staat, auf Ge-
setz und Herkommen beruht die Sittlichkeit und bleibt dulserlich zerbrech-
lich wie das Staatswesen, dem der feste Halt fehlt. Uberdem winkt ihm
nicht in der fernen Zukunft die Idee eines goldenen Zeitalters, dem er ent-
gegen arbeiten kinnte und durch das sein Miithon einen Wert erhielte. Er
sucht es in der Vergangenheit (S. 148). Wir miissen es uns leider ver-
sagen, dem Verfasser in dem geschichtlichen Gange Schritt fiir Schritt zu
folgen. Nur soviel: Vor Sokrates ragen besonders hervor Pythagoras,
welchem die feuerhafte Reinheit des Korpers und der Seele und die Har-
monie und Ordnung, ganz seiner kosmologischen Weltansicht entsprechend,
sittliches Princip ist; weiterhin Heraklit, der Unterordnung unter das Welt-
gesetz und energisches Arbeiten, das Erarbeiten des bleibend Wertvollen
verlangt; endlich Empedokles mit seinem Princip der Liebe, die auch Tiere
und Pflanzen umfalst. Demokrit entwickelt bereits einen sehr mafsvollen
geistigen Hedonismus. Den Sophisten wird eine lingere verdiente Aus-
einandersetzung gewidmet. Insbesondere wird hier gegeniiber (Grote aus
Thukydides bewiesen, dals die Sophisten wirklich lehrten, wessen sie bei
Plato bezichtigt werden (Polus, Kallikles im Gorgias, Thrasymachus in der
Republik). Die Gesetze, welche die natiirliche Freiheit, alles zu thun, was
man will, beschriinken, sind nach dieser sophistischen Ansicht nur willkiir-
lich, Menschensatzungen, welcher der iibertreten darf, der die Macht hat,
Denn das Recht des Stirkeren ist ein besseres Recht, als das der Schwachen,
welche durch jene Gesetze ihn beschriinken wollen, aber nur durch ihre
Zahl stark sind. ,Das ist das von Natur Schéne und Rechte, dafls, wer
richtig leben will, seine Begierden muls so grofs werden lassen, als mog-
lich, und sie nicht ziigele, und ihnen, wie grofs sie auch seien, mufs er
dennoch Geniige zu leisten vermogen durch Tapferkeit und Einsicht. Allein
dazu sind die meisten nicht imstande, und deshalb tadeln sie solche Menschen,
aus Scham ihr Unvermdgen verbergend, und sagen Ungebundenheit sei
etwas Schiindliches, und wollen zugleich dadurch die von Natur Bessern

1) Des Verfassers Unterscheidung von Sittengesetz und Lebenszwecken
erhilt hier sogleich seine konkrete Anwendung und Veranschaulichung.

39*



994 Litterarische Besprechungen.

einzwingen‘* (Gorg. 491). Doch haben die Sophisten auch forderlich ge-
wirkt, indem sie alles, die Natur- und Menschenwelt, mit ihrem Wissen
zu umspannen und zum Bewufstsein zu erheben trachteten, und die Grenzen
des Wissens aufzeigten. War ja Sokrates selbst ein Sophist, hat jedoch
das, was der principielle Subjektivismus der Sophisten zersetzte und theo-
retisch niederrifs, das Vertrauen auf Wahrheit und Tugend, Sitte und Moral,
wieder aufzubauen versucht. Dieser Aufbau geschah aber u. E. weniger
auf Grund des mit den Sophisten gemeinsamen Princips des Wissens, als
vielmehr auf Grund einer energischen sittlichen Erhebung. Wir
hitten von unserem Standpunkte aus die eigentiimlich ascetische Richtung
im Leben und Denken des Sokrates in den Vordergrund gestellt. Wir
erinnern nur an das goldene Wort: uzndevog deio$ar $eiov eiver (Mem. 1, 6).
Demgemiifs hitten wir auch seinem dauoviov eine tiefere Begriindung
gegeben, Gleiches gilt von der platonischen Ideenlehre. Es wiiren uns
freilich wohl viele von den schonen Gesichtspunkten verloren gegangen,
welche eine moglichst natiirliche Erklirung der sokratisch-platonischen
Anschauungswelt aufsuchen mufs. Denn das ist nicht zu leugnen, nichts
entwickelt sich klarer und folgerechter, als die sokratische und platonische
Philosophie, wie sie uns K. in ihrem Werden und Wesen darstellt. Allen,
welche in diese geistige Welt eindringen wollen, ist Kostlins Buch unbedingt
zu empfehlen.

Zum Schlusse mag noch aus den Ursachen, welche des Sokrates Ver-
urteilung nach Kostling Ansicht bewirkten, angefithrt werden, dals eine
davon die uralte Abneigung der ,,praktischen‘‘ Menge gegen die Theorie
und Theoretiker war. Sokrates galt als ein hiéchst unpraktischer Griibler,
der das, was die Hauptangelegenheit der Athener bildete, das politische
Leben, giinzlich vernachlifsigte. Er selbst erzihlte einmal, wie er sich als
Prytane bei dem Stimmenabzihlen blamierte. Die ,,graue’* Theorie war
bequemem Denken nie lieb. Zu allen Zeiten muls man fiir das Recht der
Theorie einstehen, wie es Aristoteles und wie es Baco (de dignitate et
augmentis scientiarum) that. Freilich muls Theorie und Praxis, die Spe-
kulation und konkretes Wissen immer Hand in Hand gehen, wie dies in
vorliegendem Werke geschieht. Dasselbe bedeutet eine wesentliche Bereiche-
rung der ethischen Litteratur, und wir wiinschen nur, dafs es recht vielen
Erfolg habe.

Maihingen. Dr. G. Grupp.

Kithnast, L., Kritik moderner Rechtsphilosophie. Berlin
1887. Hermann Bahr.

Kiihnast, kgl. Landrichter, gibt uns in vorliegendem Werkchen nicht
nur eine scharfsinnige, einschneidende Kritik, sondern auch eine vorziigliche
Zusammenstellung moderner Rechtstheorieen. Er fithrt uns immer in den
Mittelpunkt, den Brennpunkt der betreffenden Systeme ein und bespricht
die Hauptprobleme des Rechts im Lichte der Theorieen.

Das erste Kapitel, iiberschrieben: ,Die Orthodoxie®, behandelt die
iltere geschichtliche Ansicht des Rechts, der K. selbst beipflichtet, und
gibt ihr eine moderne philosophische Grundlage. Schellings Ansicht, dafs
das Recht wie Sprache, Wissenschaft, Kunst und Sitte das Erzeugnis eines
allgemeinen substantiellen Geistes, eine Offenbarung der Volksseele sei,
kann in seinem Sinne fiir die Gegenwart nicht mehr zur Begriindung der
historischen Rechtsauffassung verwendet werden. Dafs das Volk ein ganzes,
ein Individuum sei, ist fiir K. schwer denkbar. Aber er erinnert sich an
die moderne, naturwissenschaftliche Erschiitterung des Individualititsbegriffs,
welcher auch auf die Zellen angewendet wird; er erinnert sich, dafs durch



Litterarische Besprechungen. 295

Kant bes. die Seelenmonade des Menschen in zwei sich bekimpfende
Krifte, der Mensch in Sinnen- und Vernunftmensch zerteilt wurde, dals
die Vernunft das Allgemeine, das Unendliche (Gott) im Menschen ist, und
so wird ihm mit Hiilfe des Pantheismus die Anschauung einer Volks-
individualitit wieder denkbar. Stahl hat diese Vorstellung auch fiir den
Theismus zu retten versucht. Er umgibt das Volksganze, den Volksethos
mit einem religiosen Nimbus; nur ist ihm nicht das Volk, sondern die
Obrigkeit der Triger der dem Ganzen immanenten Autoritit. Dies war
aber Leuten wie Dahn u. a. zuwider; dieser nannte Stahl ,einen bewulsten,
schlechten, widerlichen Sophisten und beriichtigten Jesuiten** (S. 88). Gegen
diese Angriffe wird nun Stahl hier verteidigt. Stahl habe die wahren Mo-
tive und wohlthitigen Friichte der Naturrechts- und Revolutionstheorie
anerkannt: die Volksvertretung, die Humanitit, Abschaffung der Tortur
und Leibeigenschaft, Freiheit der Forschung, der Religion, der Presse ete.
Die Unverletzbarkeit der Volkerindividualititen (Nichtinterventionsrecht) sei
ihm als ein rithmlicher Gedanke des Liberalismus erschienen. Wenn man
nun aber gerade hiermit das Pietistische und Absolutistische an Stahl ver-
gleicht, wird sich doch der Vorwurf der Sophistik nicht ganz von ihm ab-
wiilzen lassen.

Brennender indes als diese Fragen sind diejenigen, welche sich an
die materialistische, physiologische und entwicklungsgeschichtliche, sodann
die socialistische Rechtsauffassung anschliefsen. Diese Fragen nehmen auch
den breitesten Raum ein. Interessant ist namentlich die Besprechung,
welche Ihering widerfihrt. Dieser, wohl der geistreichste und gewandteste
Rechtstheoretiker der Gegenwart, hat den darwinistischen Kampf ums Da-
sein, als das Entwicklungsferment, in die Rechtsphilosophie eingefiihrt. Wie
ist das moglich, kinnte man fragen, da doch sein Hauptwerk den Titel
tfithrt: ,,Zweck im Recht*, und er sich von anfang an fiir die Teleologie
ausspricht? Ganz wohl, lautet die Antwort, ohne Widerspruch. Seine
Teleologie ist nicht die objektiv von einem hoheren Wesen bestimmte ver-
niinftige Ordnung der Gesellschaft, Es ist die Teleologie des Egoismus
der Individuen und derer, welche Herrschaft iiber andere erlangen. In
fortwihrendem Kampfe reiben sich die verschiedenen Interessensphiiren, und
es kommt zu einem Ausgleich im eigenen Interesse der Kampfenden. Das
Recht ist die Selbstbeschrinkung der Gewalt. Gewalt und Zwang ist auch
das Kriterium des Rechts. Kein Rechtssatz ohne Rechtszwang! Nur ist
der Rechtszwang, die Gewalt, hier gesellschaftlich organisiert. Mit Meister-
hand hat Ihering die Entwicklung des Rechts gezeichnet. Nichts ist an-
schaulicher und einleuchtender, als diese mechanische Ausgleichung der
Interessen, in der jede Arbeit und jedes Verdienst seine Geltung (Entgelt,
(reld) erlangt., Nichts ist stringenter als diese Dialektik des Egoismus,
der idealer Potenzen nicht bedarf und doch zur Sicherung seines Lebens,
Eigentums, seiner Familie, Ehre u. s. w. gelangt. Vom Standpunkt des
Vernunftrechts freilich, sowie der historischen Ansicht, wie sie Schelling u. a.
philosophisch begriindet hatten, mulste diese kiihne realistische Konstruk-
tion bald Widerspruch finden. Dem schon erwihnten Dahn wuchs seine
Kritik des Iheringschen Werkes zu einem ganzen Buche an: ,Die Ver-
nunft im Recht*, Aunf dessen Standpunkt stellt sich auch K. Mit vollem
Recht betreitet dieser das Rechtskriterium der Erzwingbarkeit. , Wie dulser-
lich die Zwangsanstalt hinter dem Rechte steht, beweist der processuale
Unterschied zwischen Rechtskraft und Vollstreckbarkeit, beweist andererseits
die Sicherung der dufsern Anstandspflichten, wie sie in den Ehrengerichten,
den Disciplinargerichten, sowie den Institutionen der Kirchenzucht besteht,
beweist endlich auch die Sicherung von Liebespflichten der Familienglieder,



596 Litterarische Besprechungen.

wie sie das Rechtsinstitut der Testirfreiheit indirekt schafft.”” Das ist
freilich gerade der Unterschied des Rechts von der Sitte, dals jenes erzwing-
bar ist. Allein die Erzwingbarkeit ist ein derivatives und kein wesentliches
Kriterium. Erzwingbar sind die Rechte nur, weil sie durch die verniinftige
Gresellschaftsordnung gefordert sind. Nicht die Gewalt, sondern die Ver-
nunft hat das Recht erzeugt, und seine Erzwingbarkeit im Gegensatz zur
Sitte ist nur ein Zeichen seiner hohern Notwendigkeit fiir die (resellschaft.
Wo Sitte und Sittlichkeit ebenso dringlich sind wie das Recht, weils sie
die (resellschaft auch zu erzwingen. Der Zwang selbst kann ebenso gut
innerlicher Vernunft- und Gewissenszwang, als #dulserer Machtzwang sein.
Noch eine andere interessante und praktisch wichtige Frage kniipft sich
an das Problem der Vertragsverbindlichkeit, welche den niichsten Anlals
des Iheringschen Werkes bildete. Das Naturrecht der Aufklirung, welcher
die Freiheit des Willens Princip und Ziel ist, hat sich fruchtlos an der
Frage abgearbeitet, wie aus der Freiheit die Bindung entsteht, ob und wie
sich der freie Wille dauernder verpflichten kinne. Praktisch ist diese Frage
deshalb, weil im Interesse der Freiheit u. a. das religiose lebenslingliche
Grelitbde, sowie auch die Gebundenheit an denjenigen Staatsvertrag, welcher
der gegenwiirtigen Regierung sein Dasein gab, bestritten wurde. Von der
Ansicht eines Fichte, welche jeden Vertrag jederzeit losbar erklirte, ist
man nun freilich zuriickgekommen. Aber die Freiheit der Willkiir ist haupt-
sichlich unter dem Einflufs rémischer Rechtsanschanungen noch heute viel-
fach einseitig Princip der Rechtsauffassung und Rechtsgestaltung, obgleich sie
fast nur der Ubervorteilung der beati possidentes zu gute kommt. Ihering
erblickt nun den Grund der beiderseitigen Bindung des Willens beim Vertrag
in der Koincidenz ihrer Interessen. Das Interesse ist der Zweck, um dessent-
willen alle die verschiedenen Rechtsformen gebildet werden (Kauf, Dienst
und Sachmiethe, Darlehen ete.). Gegen diese Erklirung werden nun von
K. verschiedene berechtigte und unberechtigte Griinde ins Feld gefiihrt.
Es ist allerdings z. B. richtig, das Interesse und die Einsicht in das In-
teresse ist unsicher und schwankend, und es scheint darauf die rechtliche
Verbindlichkeit nicht durchaus gegriindet werden zu kinnen, auch wenn
ihr der Rechtsschutz zu Hiilfe kommt. Ausreichen kann nur die Riicksicht
auf das verniinftize Ganze der Rechtsordnung und das Gewissen. Denn,
wessen Auge nur auf einzelne naheliegende Interessen sich richtet, wird das
iibersehen, was nur ein weiter Blick auf das Ganze und Allgemeine, auf
ferne Zukunft entdeckt. Dals aber aus der Freiheit die Bindung, die Not-
wendigkeit entspringt, ist fiir denjenigen kein Problem mehr, welcher einen
vichtigen Freiheitsbegriff hat, wie ihn die Scholastik bietet (E. Commer,
System der Philosophie 1V, S. 54 fI). _

Gehen wir nun zur Schlufsabteilung des Buches iiber. Die Grund-
begriffe der Volkswirtschaft und Sociallehre erfahren hier eine allseitige
helle Beleuchtung. Das Kapital wird definiert als der produktive Sach-
wert, es wird merkwiirdigerweise aber ausgedehnt auf Grund und Boden
und ausgeschlossen von den technischen Arbeitshiilfsmitteln. Auffallend
ist es auch, wenn trotzdem das Kapital als Quelle von Neuwerten, also in
seiner Produktivitit erfafst wurde, doch noch ein Langes und Breites iiber
seine Rentabilitit (Zinsen) verhandelt wird, ohne dafls der Zusammenhang
zwischen jener Produktivitit und dieser Rentabilitit niher klargelegt wiirde.
U. E. ist die Verwirrung, welche der Kapitalbegriff in der Nationalokonomie
oft anrichtet, allein dadurch verursacht, dafs man die alte Vorstellung von
.capitale als Geld beibehielt und ,,Kapital* doch zu einem wirtschaftlichen
Begriff umwandelte. Als pures Geld ist das Kapital offenbar steril, darin
hatte das Mittelalter ganz Recht. Man bemiiht sich {iberfliissig, eine



Litterarische Besprechungen. 297

Produktivitit zu entdecken. Da nun das Geld einmal alles repriisentiert,
geistige und korperliche Kriifte und Dinge, so wiire es besser, man wiirde
immer die betreffenden konkreten Dinge an Stelle des Geldes ins Auge
fassen, und neben der Natur und Arbeit etwa das Kapital als die Summe der
mechanischen Hiilfsmittel der Produktion (samt den Etablissements) fassen,
wenn man es nicht vorzieht, der Ausdruck ganz.zu eliminieren. Denn auch
so wird er noch immer iiber seine Grenzen ausschweifen, da es eben das
Kapital ist, welches den gesamten Organismus der Produktion ermoglicht,
auch alle Organe, die lebendigen, geistigen und korperlichen Kriifte der
Produktion herbeischafft. Aber jedenfalls ist es immer gut, wenn man
anstatt des abstrakten Kapitalbegriffs die konkreten Verhiltnisse einfiihrt;
man wird sich so die saure Miihe des Rentabilititsnachweises ersparen.
Wie schidlich eine falsche Abstraktion, der am wenigsten eine universale
Philosophie das Wort reden kann, wirkt, konnen wir noch an dem Wider-
spiel des Kapitalbegriffs an dem Begriff der Arbeit sehen. KEs ist ebenso
verderblich, wenn das rémische Recht die Arbeitsleistung von der ganzen
Person des Arbeiters, den bei ihr mitwirkenden intellektuellen und sittlichen
Kriiften abstrahiert, als wenn der Marxsche Hegelianismus in den wirtschaft-
lichen Werten von der ganzen natiirlichen Materie, der Mitwirkung der
Maschine und dem intellektuellen Werke der Produktionsorganisation ab-
sieht und nur den Arbeitskoefficient iibrig lifst und selbst noch bei der
Arbeit von allen qualitativen Differenzen abstrahiert. Die Nichtbeachtung
anderer Faktoren kommt dort dem Kapital und hier der Arbeit zu gut.
Beides ist unwahr und ungerecht. Die Wahrheit und Gerechtigkeit liegt
nur in der Ausgleichung und Vermittlung der gegensiitzlichen Bestimmungen.
Das Biichlein schliefst mit einem wertvollen unedierten Briefe Savignys
an Puchta. Wer sich rasch iiber die brennenden Fragen der Rechtsphilo-
sophie orientieren will, dem ist das Biichlein warm zu empfehlen.
Maihingen. Dr. G. Grupp.

Heil, Alfred, Aphorismen iiber Philosophie und Poesie der
Gegenwart. Leipzig 1887. Zangenberg & Himly.

Was man hier erwartet, aphoristische packende Skizzen, die modernes
Dichten und Denken in ihren Zielen und Problemen beleuchteten, findet
man nicht; was man findet, sind aneinandergereihte, nichtssagende Be-
sprechungen philosophischer und dichterischer Schriftsteller. Schopenhauer,
Aug. Comte und besonders Diihring sind nach H. die Lichter der Neuzeit,
wiithrend Wagner, Nietzsche und Ibsen ihre Dichter sind. Im iibrigen offen-
bart sich in dem Biichlein das gewaltige schmerzliche Ringen der modernen
Menschheit nach neuen Lebensformen und einem Ideale, von dem sie Heil
fiir ihre Wunden hoffen kann. Dals sie es nicht findet, ist unsere Klage,
und unsere Pflicht, das wahre Ideal ihr immer wieder vor die Augen zu
riicken, es von Vorurteilen zu reinigen und erneuter Priifung zu empfehlen.
Unser Ideal ist freilich ein ,,Ubermensch®, wie es Nietzsches Idee ist, aber
nicht Zarathustra, nicht Siegfried und Parsifal und am allerwenigsten
GGoethe; unser Ideal ist jene erhabene Personlichkeit, welche ewiges Leben
in sich enthilt, die ewige Weisheit, aus der alles Geistesleben quillt.

Maihingen. Dr. G. Grupp.



	Litterarische Besprechungen

