
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ç3 ^ c\/s A c\p À CVS A «/s Â CV= Â C\/> Â C\/3 À Cj/3 Â C\/5 Â C\/3 A C\/3 A C\/S A C\/i A Ck

*2S* «Js® cjv® «Js* C-TL» «TR® cjs® «^V» «^v® cjv» «4V» c/p* «-^» «7R»

DIE LEIDENSCHAFTEN.

ABHANDLUNG

VON

DR. OTTEN,
PRÄSES DES SEMINARIUM L1BORIANUM ZU PADERBORN.

§ 9-

Einwendungen wider die scholastische Ansicht.
In den unserer Abhandlung vorausgeschickten Einleitungsworten

gaben wir die Absicht kund, nach Darlegung der tho-
inistischen Lehre über die Leidenschaften die entgegenstehenden
Ansichten der Neueren zu prüfen. Um aber die Abhandlung
nicht zu sehr auszudehnen, sei es uns gestattet, nur einige
Hauptvertreter der neueren Meinungen auszuwählen, indem wir
uns eine eingehende Schilderung für andere Gelegenheit
vorbehalten. Auch wird es genügen, die wichtigste Frage nach dem

Begriffe von Leidenschaft im Sinne der Neueren darzustellen,
weil einerseits hierdurch schon die grofse Verworrenheit zu Tage
tritt, die wir in den neueren Systemen meistens beklagen müssen,
andererseits ein so durchgearbeitetes und einheitliches System,
wie beim hl. Thomas, nicht zu finden ist. Wir bemerken zunächst,
dafs manche bei Aufstellung ihrer Ansicht die Lehre der
Scholastiker fast gänzlich ignorieren und es kaum der Mühe wert
erachten, eine Widerlegung derselben zu versuchen. Und doch
würde eine solche Mühe vor vielen Irrtümern bewahrt und
manches Irrige berichtigt haben. Eine Widerlegung der
bisherigen Hauptansicht konnte ja erst zur Aufstellung einer andern

Jahrbuch für Philosophie etc. 11. 37



560 Die Leidenschaften.

die Berechtigung geben. Das hat besonders Herr Professor

Hagemann in seiner Psychologie anerkannt und demnach es

unternommen, durch versuchte Zerstörung der scholastischen

Grundlage seine Ansicht als berechtigt hinzustellen. Die tho-
mistische Lehre über die Leidenschaften ruht vor allem auf
der Unterscheidung zwischen sinnlichem und geistigem
Strebevermögen. Diese Unterscheidung, sagt Hagemann in seiner

Psychologie 4. Aufl. S. 137, „läfst sich psychologisch nicht
rechtfertigen". In der Note zu § 44, auf welche an dieser Stelle

hingewiesen wird, ist allerdings nicht die Ansicht der Scholastiker

bekämpft, sondern ein Phantom, welches als Ansicht der Scholastiker

hingestellt wird. Nach letzterer soll, wie Hagemann sagt, das

sinnliche vom geistigen Begehrungsvermögen unterschieden sein,
sofern jenes „sinnliche d. h. durch die Sinne vorgestellte Güter,
dieses geistige, d. h. durch den Denkgeist erkannte Güter
erstrebt". (S. 109.) Aber darin liegt nicht der wesentliche
Unterschied zwischen beiden Begehrungsvermögen, wie sich aus

der Darstellung der scholastischen Lehre ergiebt. Hagemann
hat ganz recht, wenn er weiter unten sagt: „Denn der
charakteristische Unterschied aller Strebungen, sie mögen auf sinnliche
oder geistige Güter gerichtet sein, ist dieser, dafs die einen mit
Notwendigkeit, die anderen mit Freiheit erfolgen. Nach dieser
verschiedenen Bethätigungsweise mufs auch die Verschiedenheit
der Strebungsvermögen bemessen sein." (A. a. 0.) Das wird
deutlich vom hl. Thomas bestätigt: „In dem niederen Begehren
ist eine gewisse natürliche Neigung, wodurch das Begehren ge-
wissermafsen natürlich (notwendig) gezwungen wird, nach dem

Begehrenswerten zu streben. Aber das höhere Begehren wird
nicht zu dem einen von beiden determiniert (ad alteram non de-

terminatur); denn das höhere Begehren ist frei, nicht
aber das niedere." (De verit. q. 15. a. 3.) Ausdrücklich
führt der hl. Thomas den Unterschied zwischen beiden Begehrungsvermögen

in dem früher citierten sehr lehrreichen a. 4. q. 22.
de verit. auf die verschiedene Bethätigungsweise zurück.

„Wie das sinnliche Begehren vom natürlichen durch vollkomm-
nere Begehrungsweise (d. i, Bethätigungsweise) sich unterscheidet,



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 561

so auch das vernünftige Begehren vom sinnlichen." (A. a. O.)
Und in demselben Artikel ad 4 lesen wir: „Das höhere und

niedere Begehren unterscheiden sich nach der verschieden en
Strebungsweise." Wenn sich der Unterschied zwischen
vernünftigem und sinnlichem Begehren schlechthin auf die Verschiedenheit

des vernünftigen und sinnlichen Erkennens zurückführte, könnte
den Scholastikern der Vorwurf nicht erspart bleiben, sie hätten
dadurch nur einen äufseren, keinen inneren wesentlichen Unterschied

nachgewiesen. Dessen waren sich dieselben wohl bewufst, und so

macht sich der heil. Thomas bereits denselben Einwand,
welchen Hagemann noch jetzt gegen die thomistische Lehre geltend
macht, und widerlegt ihn, als auf falscher
Voraussetzung beruhend. In dem eben genannten Artikel finden
wir nämlich folgenden Einwand: „Auf einen accidentellen
Unterschied der Objekte kann die Annahme verschiedener Vermögen
nicht gegründet werden. Aber die Objekte des Willens (des
höheren Begehrens) und des niederen Begehrens unterscheiden
sich nur durch accidentelle (zufällige, äufsere) Unterschiede des

Guten, des wesentlichen Begehrungsobjektes; denn sie scheinen
nicht anders unterschieden zu sein, als weil der Wille das durch
den Intellekt (Denkgeist) erkannte Gute, das sinnliche

Begehren aber das durch den Sinn vorgestellte Gute erstrebt.
Das ist jedoch dem Guten als solchem zufällig." Die Antwort
auf den Einwurf deckt seine Haltlosigkeit vollständig auf und

möge daher, obwohl bereits früher citiert, nochmals folgen. „Der
Wille unterscheidet sich vom sinnlichen Begehren nicht direkt
dadurch, dafs das Begehren dieser oder jener Erkenntnis

folgt, sondern weil das selbständige Bestimmen der Hinneigung
(also Freiheit des Begehrens, determinare sibi inclinationem) und

das Bestimmtsein in der Neigung von Seiten eines anderen (also

Nothwendigkeit derselben, habere inclinationem determinatam ab

alio) nicht Vermögen derselben Art angehören kann." Indessen
soll nicht verschwiegen werden, dafs, wie Thomas gleich hinzufügt,

eine solche Verschiedenheit der Begehrungsvermögen
verschiedene Erkenntnisvermögen fordert. Wie Hagemann, so haben

auch die Scholastiker gewufst, dafs „dasjenige, was der Sinn



562 Die Leidenschaften.

vorstellt, nur ein sinnliches Gut, aber nicht alles, was die
Vernunft vorstellt, ein geistiges Gut" ist. (H. a. a. 0.) Das höhere

Vermögen verhält sich zum niederen stets wie das excedens zum

excessum, wie das Einschliefsende zum Eingeschlossenen, so dafs

die Objekte eines niederen Vermögens auch Objekte des höheren

sind, doch in vollkommnerer Bethätigungsweise. Somit
durfte Herr Professor Hagemann als Meinung der Scholastiker
— denn die versteht er wohl unter der „gewöhnlichen" —

nicht den Satz aufstellen, vermöge des vernünftigen Begehrens
erstrebe „die Seele geistige Güter"; diese geistigen Güter sind

nur ein Teil des adäquaten Objekts.
Wie wichtig es ist, vor Bekämpfung einer Ansicht dieselbe

erst genau kennen zu lernen, sieht man aus dem Vorwurfe,
welchen Hagemann der scholastischen Lehre über -die Begehrungsvermögen

mit den Worten macht: „Die alte Einteilung läfst das
niedere Begehrungsvermögen sich notwendig bethätigen (ähnlich
wie das Tier begehrt), das höhere aber notwendig und zugleich
frei walten." (A. a. 0.) Die Pointe dieses Einwandes liegt in
dem Wörtchen: zugleich. Die Scholastiker lehren nicht, dafs

der Wille notwendig und zugleich frei walte, inbezug auf
dasselbe Objekt; denn darin läge ein Widerspruch, welchen der
Einwand aufdecken will. Vielmehr ist nach ihrer Lehre der

Wille ein freies Vermögen, wie oben citierte Stelle bestätigt.
„Der Wille, soweit er in der Vernunft ruht, hat die Möglichkeit
zu entgegengesetzten Dingen; denn das heifst den Willen
betrachten in seiner Eigentümlichkeit." (De verit. q. 12. a.

5. ad 5 in contr.) Mit dieser Behauptung vereinigt sich sehr

gut, dafs der Wille dem Guten im allgemeinen natürlich
(notwendig) zugeordnet ist; ja, seine Freiheit wäre ganz unerklärlich,
wenn sie nicht auf irgend einer Notwendigkeit basierte. Das

Auge mufs eine natürlich-notwendige Bestimmung für die

Auffassung von Farben haben, sonst würde es nicht imstande
sein, diesen oder jenen farbigen Gegenstand zu erkennen; das

Ohr mufs eine natürlich-notwendige Anlage und Hinordnung zur
Aufnahme von Tönen besitzen, sonst könnte es unmöglich diesen

oder jenen Ton wahrnehmen. Ein Pendel, das keineswegs



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 563

nach einer Seite determiniert ist, sondern nach beiden Seiten

schwingen kann, mufs einen festen Punkt haben, in dem es

ruht. Dieser feste Punkt ist ihm notwendig, damit es nach

beiden Seiten frei zu schwingen vermag. Der Bestand eines

Gebäudes hängt von der Festigkeit des Fundamentes ab, in

gleicher Weise die Thätigkeit eines Vermögens von der

natürlich-notwendigen Bestimmung für ein Objekt. Die Kreatur gibt
sich nicht selbst das Sein, noch schafft sie sich die Kraft zur
Thätigkeit, vielmehr hat sie beides von dem Schöpfer, der, ohne

das Geschöpf zu fragen, die einzelnen Vermögen gegeben und
auf bestimmte Objekte notwendig hingeordnet hat. Auf die

Frage: Wie waltet schlechthin der Wille? mufs demnach
geantwortet werden: frei. „Das ist dem Willen eigentümlich,
insofern er Wille ist, Herr seiner Thätigkeit zu sein." (De
verit. q. 22. a. 5. ad 7 in contr.)

In der Anmerkung S. 137 macht Hagemann gegen die
scholastische Lehre geltend: „Gefühle können überhaupt nicht
auf Strebungen und erst recht nicht auf sinnliche Strebungen

zurückgeführt werden." Dieser Einwand zerlegt sich in zwei
Teile. „Gefühle können überhaupt nicht auf Strebungen zurückgeführt

werden." Dasselbe wird S. 138 wiederholt. „Dann
bestände nur noch eine Schwierigkeit, nämlich dafs das Fühlen
überhaupt nicht als ein Begehren begriffen werden kann." Eine

ganz präcise Antwort hierauf läfst sich nicht eher geben, bis

nach Darlegung des Sinnes, in welchem Hagemann die
Ausdrücke: Gefühl und Strebung (Begehren) nimmt. Dazu bietet
sich die beste Gelegenheit, wenn wir auseinandersetzen, wie

Hagemann die Frage nach dem eigentlichen Wesen des Gefühls

beantwortet. Zudem betrifft der erste Teil des Einwandes mehr
die Untersuchung, ob ein besonderes Gefühlsvermögen neben
dem Strebevermögen anzunehmen sei. Diese Angelegenheit aber
wird uns noch beschäftigen. Gehen wir also zum zweiten Teile
des Einwandes über. „Gefühle können erst recht nicht auf
sinnliche Strebungen zurückgeführt werden." Warum nicht?
„Denn es gibt", sagt Hagemann „unstreitig geistige (intellektuelle,

moralische und dgl.) Gefühle, und wenn auch diese bei



5(54 Die Leidenschaften.

dem sinnlich-geistigen Menschen mit der Sinnlichkeit mehr oder
minder zusammenhangen, so folgt daraus nicht, dafs sie aus der

sinnlichen Natur entspringen, so wenig als die mit den

Sinneswahrnehmungen verknüpften Denkakte sich aus diesen herleiten
lassen." (A. a. 0.) Gefühle können im weiteren und engeren
Sinne genommen werden ; fafst man sie im weiteren Sinne, so fallen
darunter auch die rein geistigen, von denen Hagemann spricht.
Yon den Gefühlen im weiteren Sinne behaupten die Alten nicht,
sie seien Akte des sinnlichen Begehrungsvermögens, sondern

nur, sie seien Akte eines Begehrungsvermögens (actus appetitivae
partis), so dafs unter dieser Definition sowohl geistige als sinnliche

Gefühle oder eigentliche passiones Platz finden. „Das
höhere Begehren hat eine Thätigkeit rücksichtlich derselben
Objekte, wie das niedere Begehren, wenn auch in höherer Bethä-

tigungsweise. Denn die niederen Begehrungskräfte streben in
materieller Weise nach ihren Objekten und mit körperlichem
Leiden Das höhere Begehren hat einige Akte, die den Akten
des niederen Begehrens ähnlich sind, aber ohne jegliches (körperliches)

Leiden. Und deshalb erhalten die Thätigkeiten des höheren

Begehrens zuweilen den Namen: Leidenschaften." Durch diese

Ausdrucksweise entsteht keine Verwirrung; denn Leidenschaft

(Gefühl) im eigentlichen Sinne heifst nur der Akt des

sinnlichen Begehrens. Der obige Einwurf ist also nicht stichhaltig
und ganz einfach durch die gegebene Unterscheidung zu
entkräften. Qui bene distinguit, bene docet. Die Thätigkeiten
des höheren Strebevermögens „hangen mit der Sinnlichkeit mehr
oder minder zusammen"; denn die Kraft des |höheren Vermögens
fliefst gleichsam über in das niedere, wie die Scholastiker zu sagen

pflegten, sie setzt das niedere in Bewegung. Den Schlufs aber

hat man nicht daraus gezogen, wie Hagemann meint, dafs nämlich

„die geistigen Gefühle aus der sinnlichen Natur entspringen".
Hierin waren die Scholastiker ebensowenig „Sensualisten", wie
in der Erkenntnislehre, als ob das Geistige nur eine Potenzierung
des Sinnlichen sei. Übrigens ist der von Hagemann herbei-

gezogeneVergleich von demVerhältnisse der Sinneswahrnehmungen
zu den Denkakten nicht zu sehr auszubeuten. Denn der Wille



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 565

als Strebevermögen höherer Art hat eine eigentümliche Kraft,
nicht nur das niedere Begehren, sondern selbst andere geistige
Kräfte zu bewegen, eine Kraft, wie sie dem geistigen Denkvermögen

nicht zusteht. Über die a. a. 0. gemachte Bemerkung
in Betreff des Philosophen Balmes können wir nach der oben

gegebenen Erklärung hinweggehen, indem selbst Hagemann die

gemachte Schwierigkeit bei Unterscheidung von Regungen des

sinnlichen und geistigen Begehrungsvermögens schwinden sieht.

„Offenbar müsse man, um auch die letzteren (geistigen) Gefühle

unterzubringen, die Gefühle nicht allein Regungen des sinnlichen,
sondern auch des geistigen Begehrungsvermögens sein lassen,
und dann bestände nur noch eine Schwierigkeit, nämlich,
dafs das Fühlen überhaupt nicht als ein Begehren begriffen
werden kann." (A. a. 0.)

In den letzteren Worten macht sich die Anschauung vieler
Heueren geltend, nach der neben dem Begehrungsvermögen und

Erkenntnisvermögen noch ein besonderes Gefühlsvermögen
aufzustellen ist. Dadurch treten die Neueren auch in Gegensatz

zur Lehre der Scholastiker, welche alle Seelenzustände dem

erkennenden und begehrenden Vermögen zuteilten. Auch bei
dieser Frage ist die unglückliche Bezeichnung der Leidenschaften
oder Affekte und infolge die unklare Bestimmung des Begriffes
derselben von unheilvollem Einflüsse. Wir werden bald näher
darauf eingehen. Sehen wir nun die Einwendungen genauer an,
welche gegen die Annahme der Gefühle resp. Leidenschaften

als Thätigkeiten des Begehrungsvermögens gemacht werden. Sehr

eingehend wird die Ansicht der Scholastiker von Esser bekämpft;
derselbe sucht in seiner Psychologie II. Teil zunächst die

Begründung zu widerlegen, durch welche die Alten ihre Ansicht
stützten. „Man sagt," so bemerkt Esser a. a. 0. § 83, „alle
Thätigkeit ist entweder eine immanente d. i. eine Richtung
von aufsen nach innen und diese gibt sieh kund im Erkennen,
oder sie ist eine transeunte d. i. eine Richtung von innen
nach aufsen und diese gibt sich kund im Begehren; für das

Gefühlsvermögen, welches zwischen dem Erkennen und Begehren
in der Mitte liegen sollte, bleibe also nichts übrig." Einen



Die Leidenschaften.

solchen Grund, wie ihn Esser hier den Scholastikern in den Mund

legt, hat noch kein wahrer Anhänger derselben vorgebracht.
Vielmehr findet sich in den scholastischen Werken stets scharf'
unterschieden zwischen immanenten und transeunten Thätigkeiten,
und sowohl das Erkennen wie das Begehren zu den er-
steren, den immanenten Thätigkeiten gerechnet. Erkennen wie
Begehren sind innere Vollkommenheiten, die sich im Innern der
Seele vollziehen, beide haben eine Beziehung zu den Aufsendingen,

aber sie unterscheiden sich dadurch, dafs beim Erkennen
der Vollendungspunkt mehr im Subjekte, beim Begehren mehr
im Objekte (dem Aufsendinge) liegt. Dabei braucht die Seele,

wir wiederholen es nochmals, gar nicht aus sich heraus zu gehen.
Eine eingehende Beleuchtung der Immanenz und des
Unterschiedes von Erkennen und Begehren haben wir bereits in den

ersten §§ unserer Abhandlung gegeben. Doch sei hier noch

hinzugefügt, wenn von Aufsendingen die Rede ist, so sind nicht
nur die aufserhalb des Menschen befindlichen Gegenstände,
sondern auch die eigenen Zustände desselben, körperliche wie

geistige, gemeint; denn alle diese können Gegenstand des menschlichen

Erkennens und Begehrens sein. Hierdurch erledigt sich

auch, was Esser a. a. 0. auf den falsch vorgebrachten Grund
der Scholastiker sagt.

„Die Einteilung unserer Seelenvermögen mufs nach der
Verschiedenheit unserer Seelenzustände gegeben werden," wendet
Esser weiter ein, „die im allgemeinen nicht allein thätiger,
sondern auch leidender Art sind, und die Erkenntnisse und

Begierden müssen zu den t h ä t i g e n die Gefühle hingegen zu
den leidenden Seelenzuständen gerechnet werden." Dieses ist
wohl der Haupteinwand. Jedem Irrtum liegt ein Körnchen

Wahrheit zugrunde; aber dieses Körnchen haben die Scholastiker
schon längst herausgehoben. Darin stimmen beide Vermögen,
das Erkenntnis- wie Begehrungsvermögen, wie früher gezeigt
ist, überein, dafs sie potentiae passivae sind, weiche durch
„Aufnahme" (receptio passio) des befruchtenden Objekts in Thätigkeit
gesetzt werden. Das Erkennen aber und das Begehren ist selbst
eine Thätigkeit der Seele. Wenn Esser nur diese Wahrheit



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 567

hätte hervorheben wollen, so wäre sein Ausdruck nicht
zutreffend gewesen. Doch augenscheinlich will er den Gefühlen

allein im Gegensatze zur Erkenntnis ein gewisses „Leiden'1
beilegen. Auch das wird von den Scholastikern zugestanden ; sie

finden in der That beim Gefühle, was ihnen allerdings mit
Begehren identisch ist, etwas mehr „Leiden" wie beim Erkennen.

Unter Hinweisung auf das früher über diesen Punkt Gesagte
sei es gestattet, zur Auffrischung folgende Stelle des hl. Thomas
herzusetzen. „Obgleich diese Art zu leiden — wo leiden
soviel heifst, wie empfangen und aufnehmen — den erkennenden

und begehrenden Vermögen zusteht, kommt sie doch mehr
den begehrenden zu. Da nämlich die Thätigkeit des erkennen
den Vermögens auf die erkannte Sache dem Sein nach zielt,
welches die Sache im erkennenden Subjekte hat, die begehrende
Thätigkeit aber auf den Gegenstand dem Sein nach, welches

er in sich selbst besitzt, so hat dasjenige, was im erkennenden

Vermögen aufgenommen wird, weniger von der dem erkannten

Gegenstande zukommenden Eigentümlichkeit als das im

Begehrungsvermögen Aufgenommene von der dem begehrungs-
werten Gegenstände wesentlichen Eigenschaft." (Q. disp. de

verit. 26. a. 3.) Die vom Auge aufgefafsten Körper bekleiden

sich gleichsam mit einer neuen Form, sie gewinnen eine Hülle,
eine Erscheinungsweise, die sie in sich nicht besitzen; denn all

die herrliche Farbenpracht, die wir an ihnen bewundern, ist

keineswegs objektiv so vorhanden; das Auge vielmehr bringt
an den Gegenständen gewissermafsen diesen Zauber hervor.

Somit können wir wohl sagen, dafs die erkannten Dinge mehr

der eigentümlichen Seinsweise des Sinnes folgen. Allem, was

das geistige Erkenntnisvermögen erfafst, wird das eigentümliche

Sein desselben mitgeteilt. Erst wenn das Objekt die

Eigentümlichkeiten der Universalität und Perpetuität angenommen

hat, oder, wie die Scholastiker zu sagen pflegen, der

Bedingungen des natürlichen Seins, der Bedingungen von Ort und

Zeit entkleidet ist, kann von einem vollendeten Denkakte die

Rede sein. Das Begehren indessen nimmt gleichsam an der

Eigentümlichkeit des begehrten Gegenstandes teil, es wird nach



568 Die Leidenschaften.

dem Werte des Objekts gestimmt; daher die verschiedene

Stimmung, sei es zur Freude oder zum Leid, zur Lust oder

zur Unlust, die sich nach der Konvenienz oder Diskonvenienz
des Gegenstandes richtet. Und doch bleibt der ganze Vorgang
dem begehrenden Subjekte immanent, d. h. innerlich. Eine
solche Art von „Leiden", welche gerade den begehrenden
Vermögen eigentümlich ist, wird von den Alten zugestanden.
Indessen will Esser dem Gefühle noch einen Vorzug in dieser

Beziehung vor dem Begehren zuerkannt wissen, das Gefühl soll
ein „leidender Zustand" xar sein. Daraus mufs mit
Recht die Folgerung gezogen werden, wie Professor Jungmann
in seinem trefflichen Werke über das Gemüt ausführt, dafs

„jenes Leiden, welches als spezifische Differenz die Gefühle

von den Erkenntnis- und Strebeakten unterscheiden soll, jedenfalls

als ein solches gedacht werden mufs, das sich weder in
den einen noch in den anderen findet; die Gefühle müssen mithin

im Sinne unserer Gegner, nicht unter einer gewissen Rücksicht,

sondern unter jeder Rücksicht und schlechthin ein Leiden
sein. (Das Gemüt und das Gefühlsvermögen der neueren
Psychologie. Zweite Auflage. S. 185.) Wie aber eine geistige
Substanz, die menschliche Seele, schlechthin leidend sein kann,
worin dieses dem Gefühle eigentümliche Leiden eigentlich
bestehe, darüber finden wir bei den Neueren keine ordentliche

Aufklärung. Bei derartigen Fragen möge man den hl. Thomas

zum Muster nehmen, der einer Untersuchung über die
Leidenschaften oder Gefühle als leidende Zustände an verschiedenen

Stellen sich unterzieht. Die Grundlage der Lösung findet er
in einer genauen Zergliederung des Begriffes: Leiden; dann

erst wendet er die verschiedenen Momente des Begriffes auf
die Frage an und untersucht, ob das eine oder andere Moment
oder auch alle beim Erkennen und Begehren vorhanden sind.

Man vergleiche besonders q. disp. de verit. 26. a. 3. Das

Resultat ist, dafs „Leiden" im eigentlichen Sinne nicht in einer

geistigen Substanz, sondern nur in einer materiellen Substanz

sich vorfinden kann, und zwar auf Grund der Materialität.



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 569

Eine nähere Auseinandersetzung würde uns zu weit' führen.

Vgl. das Werk von Jungmann S. 185 u. ff.

Auch von den Freunden eines besonderen Gefühlvermögens
wird eine innere naturgemäfse Verbindung der Gefühle mit
Begierden und Strebungen anerkannt, und zwar eine so innige,
dafs sie selbst in Definitionen des Gefühls ausgesprochen wird.
Dieses sieht man deutlich in der von Esser gegebenen Definition:
„Gefühle sind gewisse durch äufsere oder innere Einwirkung
in uns veranlafste körperlich-geistige Affektionen unseres Selbst,
welche unserer Individualität oder unserem Selbst entweder

zusagen oder nicht zusagen und worauf ein naturgemäfses inneres
Hinstreben erfolgt, sie anzuhalten oder zu entfernen, je nachdem

sie unserem Selbst entweder zusagen oder nicht zusagen."
(Psychologie II. Teil, § 83.) Manche neuere Bearbeiter des

Gefühlsvermögens ringen zuweilen mit dem Ausdrucke, um nur
die Gefühle recht streng von den Begierden geschieden zu
halten. Bei der Einteilung der Gefühle finden wir häufig eine

frappante Ähnlichkeit mit der Einteilung der Begierden und

Strebungen. Die Verständigung der Gegner mit den Scholastikern

würde viel leichter zu erzielen sein, wenn jene das Wort
Strebung nicht mehr in so engem Sinne fassen wollten, da doch

die Scholastiker die Bezeichnung mit vollem Recht auch auf

jene Zustände ausdehnen, von denen die Gegner dieselbe aus-
schliefsen. Das wird sich im folgenden Paragraphen zeigen.

§ 10.

Neuere Ansichten über den Beyriff „Gefühl".
Wenn wir die Anschauungen der Neueren über die

Leidenschaften einer Prüfung unterziehen wollen, müssen wir eine

andere Bezeichnung wählen, wie schon aus der Überschrift
erhellt. Die Scholastiker hielten an der alten Bezeichnung Leidenschaft

fest, weil darin der eigentümliche Charakter des

sinnlichen Begehrungsvermögens gegenüber dem Erkenntnisvermögen
und auch dem rein geistigen Strebevermögen ausgesprochen
ist. Selbst der Umstand hielt sie davon nicht ab, dafs diese

Bezeichnung den Irrtum, wie er in neuerer Zeit weit verbreitet



570 Die Leidenschaften.

ist, hervorrufen konnte, die Leidenschaften seien rein leidende
Seelenzustände. Mit der Lehre der Scholastiker warf man auch

gröfstenteils die althergebrachte Benennung ab und wählte
vorzüglich als Namen für die betreffenden Seelenzustände das Wort:
Gefühl. Wenn es irgend eine unglückliche Bezeichnung gibt,
die als Quelle verschiedener Irrtümer angesehen werden mufs,
dann ist diese unglücklich zu nennen. Das ist die Meinung
auch neuerer Psychologen. „Die Festhaltung des Wortes Gefühl
in seiner blofs transitiven Bedeutung" — darunter versteht
Esser das Gefühl als Tastsinn (tactus) — „hat zu den gröbsten
Mifsverständnissen und sogar zur Verbannung der Gefühle aus

dem Reiche der Seelenzustände Veranlassung gegeben." (Esser,
Psychologie II, § 83.) Gefühl ist ein gar zu vieldeutiges
Wort, welches auf die verschiedensten Zustände angewendet
wird. Darüber klagt Nahlowsky mit den Worten Domrich's,
entnommen aus dessen Werk: die psychischen Zustände, ihre

organische Vermittelung u. s. w. Jena 1849, S. 164: „Es ist
immer schlimm, wenn mit einem und demselben Worte die

verschiedensten Begriffe verbunden werden; man darf im voraus

gewifs sein, auf Unklarheiten zu stofsen. Bei Nennung des

Wortes Gefühl aber kann den Psychologen ein leiser Schauer
überlaufen. Es wird nämlich bald gleichbedeutend gebraucht
mit Empfinden überhaupt, bald bezeichnet es nur die sogenannte
allgemeine Körperempfindung und heifst dann insbesondere

Gefühlssinn, den man wieder in einen inneren und äufseren zu

spalten beliebte; oder es bedeutet soviel, wie tasten, oder es

wird für dunkle Vorstellungen gebraucht, von denen halbbewufst

die Bewegungen geleitet werden (Gefühl—Takt), oder für klar
bewufste und herrschend gewordene Vorstellungsreihen, also

geradezu für Gesinnungen (Ehrgefühl, Pflichtgefühl u. s. w.),
und endlich begreift man darunter jeues eigentümliche
Verhalten des Bewufstseins, durch Empfindungen und Vorstellungen
angenehm oder unangenehm affiziert zu werden. Es möchte

wirklich an den Zeit sein, diesem Wirrwarr ein Ende zu machen."

{Nahlowsky, das Gefühlsleben, Leipzig 1862, S. 7 f. Wir haben

den langen Text deshalb hergesetzt, um aus dem Munde der



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 571

Neueren zu vernehmen, wie unheilvoll die Bezeichung „Gefühl"
werden konnte und wirklich geworden ist. Bei einem so

vieldeutigen Worte ist es sehr begreiflich, wie oft beim besten

Willen eine Verwechselung mit unterlief, da ist es besonders

verständlich, dafs oft die konfusesten Definitionen von Gefühl

gegeben wurden, um alles, was Gefühl benannt wird, unter
einen Hut zu bringen. In ähnlicher Weise ging es und geht
es mit dem Worte Empfindung; auch hier trat die gröfste
Verwechslung ein, Empfindung und Gefühl liefen in und
durcheinander, so dafs Nahlowsky kein Bedenken trägt, die nicht
scharf genug vollzogene Unterscheidung von Empfindungen und
Gefühlen als das Erbübel der Gefühlslehre zu bezeichnen."

(A. a. 0. S. 8.) Nachdem diese neue Bezeichnung „Gefühl"
eingeführt war, wurde der Begriff Leidenschaft ein viel beschränkterer,

als früher, ihm wurde der Charakter eines sehr gesteigerten

Gefühls zuerteilt, eines unangenehmen Gefühls, welches

gegen den vernünftigen Willen in die Schranken tritt. Deshalb
müssen wir, um unserer Absicht gerecht zu werden, die
Ansichten der Neueren über den Begriff des Gefühles hören.

Als erste Ansicht wird von Jungmann die" Anschauung
jener aufgeführt, welche das Gefühl weder zum Erkennen noch

Begehren rechnen, sondern dasselbe als leidenden Zustand
der Seele bezeichnen. Diese Auffassung, als deren Vertreter
uns bereits Esser erschienen ist, haben wir im vorigen
Paragraphen hinreichend besprochen.

Die zweite Auffassung, welche der scholastischen Lehre
ebenfalls feindlich gegenübersteht, will von dem Fühlen als

Begehren nichts wissen, sondern konfundiert dasselbe mit einer
erkennenden Thätigkeit, der unmittelbaren Wahrnehmung unserer
inneren Zustände.

Wenn wir von einer dritten Ansicht reden wollten, dürften
wir als ihre Vertreter diejenigen aufführen, welche dem Gefühle
bald den Charakter einer erkennenden, bald einer begehrenden

Thätigkeit oder auch eines leidenden Zustandes zuteilen. Wir
brauchen uns nicht darüber zu wundern, dafs derartige Schwankungen

vorkommen; daran trägt der vieldeutige Ausdruck



572 Die Leidenschaften.

„Gefühl" die Hauptschuld. Mag auch der betreffende Psycholog
glauben, er habe eine bestimmte Ansicht, seine Worte sind oft

schwankend, und nach denen allein können wir urteilen. Diese

Bemerkung gilt von manchem, wie Jungmann in seinem oben

citierten Werke ausdrücklich hervorhebt. „Es mag auffallen,"
sagt er S. 196 Anm., „dafs Hahlowsky jetzt auch als Vertreter
dieser zweiten Auffassung erscheint, nachdem wir ihn früher
unter den der ersten gefunden. Wir haben das nicht zu
verantworten. Übrigens tritt eine ähnliche Vermischung beider

Auffassungen auch bei anderen hervor." Die einzelnen Ansichten
werden am besten bei eingehender Besprechung der Definition

von Gefühl, welche sich bei diesem und jenem Vertreter findet,
von uns geprüft werden können. Zuerst möge Beneke
besprochen werden, welchen Jungmann a. a. 0. zu den Vertretern
der zweiten Auffassung zählt.

I. Die Gefühlslehre Benekes bietet eine solche Verworrenheit,

dafs man mit Recht Zweifel hegen darf, ob der Verfasser
selbst darüber klar geworden ist. Es ist zu bedauern, dafs er
nicht beachtet hat, was er im § 2 seines Buches „Skizzen zur
Naturlehre der Gefühle. Göttingen 1825" sagt, wenn Jemand

nämlich eine ganz neue Ansicht von Gefühl geben wolle, so

„könne dieses als ein ziemlich sicheres Zeichen ihrer Falschheit

betrachtet werden, indem es doch kaum denkbar sei, dafs

ein so bedeutendes Verhältnis Gefühlsverhältnis) der
Aufmerksamkeit aller früheren Psychologen hätte entgehen sollen".
Eine genaue Durchforschung der alten scholastischen Psychologen

hätte den Verfasser vor manchem Irrtum bewahrt. Aber

er will „unabhängig von aller Spekulation, rein aus der

Erfahrung die Psychologie" entwickeln. Das ist ein unhaltbarer

Standpunkt; denn die Erfahrung allein kann nur Thatsachen

registrieren, aber keine Wissenschaft hervorbringen. Die Hauptfrage:

Was ist das Gefühl? beantwortet Beneke folgender-
mafsen: „Das Verhältnis des unmittelbaren Sichgegeneinandermessens

unserer Seelenthätigkeiten ist dasjenige, welches im

gewöhnlichen Denkgebrauche, wie im philosophischen mehr oder

weniger bewufst und klar, dem Begriff „Gefühl" zu Grunde



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 573

liegt." (A. a. 0. § 1.) Zur näheren Erklärung des
Sichgegeneinandermessens fügt Beneke hinzu, dafs demnach von Gefühl
keine Bede sein könne, wenn es sich um eine einzige Seelen-

thätigkeit handelt. „Eine einzelne Seelenthätigkeit an und für
sich betrachtet kann kein Gefühl bilden ; denn um ihre Elemente
im unmittelbaren Bewufstsein zu messen, bedarf sie ja einer
anderen Seelenthätigkeit." (A. a. 0. § 3.) Das Gegeneinandor-

messen, gesteht Beneke weiter ein, besteht nicht in der Anlage
eines bestimmten Mafses an zwei Seelenthätigkeiten, vielmehr
messen sich unsere bewufsten Seelenthätigkeiten unmittelbar
durch ihr Dasein, und ohne dafs weiter etwas hinzuzukommen
brauchte, gegen die ihnen zunächst liegenden in Bezug auf ihre
Elemente: wodurch wir in den Stand gesetzt werden, rein auf
dieses unwillkürlich eintretende Sichgegeneinandermessen die
Urteile zu gründen, dafs dieselben kräftiger oder unkräftiger
u. s. w. seien." (A. a. 0. § 2.) Wir sehen: von dem Begriffe
des Messens, der doch dem Gefühle wesentlich sein soll,
bleibt nicht mehr viel übrig, es sei denn, dafs wenigstens zwei

Seelenthätigkeiten beim Gefühl vorhanden sein müfsten. Aber

was ist denn eigentlich Gefühl nach Beneke? Wie
unterscheidet sich seine Ansicht von der Ansicht vieler seiner

Zeitgenossen, die das Gefühl mit dem Bewufstsein zusammenwerfen?

„Wir finden," sagt der Verfasser a. a. 0. § 2, „das Gefühl

gewöhnlich erklärt als „Bewufstsein von unserem gegenwärtigen
Zustande": was ist das im allgemeinen anders, als das im

vorigen bezeichnete Verhältnis des Sichgegeneinandermessens
der Seelenthätigkeiten in Bezug auf ihre Elemente?" Wenn
das so ist, dann möchte «g vernünftiger erscheinen, den schwer
verständlichen Ausdruck: Sichgegeneinandermessen gänzlich
aufzugeben. Und in der That nimmt der Verfasser seine Definition

von Gefühl selbst in einer seiner längeren Anmerkungen zurück,
indem er den Ausdruck: Sichgegeneinandermessen für bildlich

erklärt. „Dieser hier und in der ganzen Abhandlung
zur Bezeichnung des Bühlens gebrauchte Ausdruck soll durchaus

nichts mehr als ein Bild sein. Die diesem Bilde
entsprechende Sache ist das Fühlen selbst." (Anm. II.) Was ist



574 Die Leidensehaften.

aber diese Sache in Wirklichkeit, nicht blofs bildlich? Das

kann Beneke nicht sagen; denn diese Sache kann als ein Ur-
faktum nicht weiter erklärt, sondern mufs in der unmittelbaren

Anschauung so aufgefafst werden, wie sie für
dieselbe in dem Sein der Seele gegeben ist." Das letztere heifst
doch im Grunde nichts anderes als: das Fühlen ist, wie es

ist. Ja, Beneke will von der früheren Definition, die sich, nochmals

gesagt, durch sein ganzes Werk hindurchzieht, im eigentlichen

Sinne genommen gar nichts mehr wissen. „Es wird
also durchaus nicht behauptet, dafs das Fühlen wirklich ein

Messen sei, da ja bei einem Messen immer eine Reflexion, ein

Urteil, bei dem unmittelbaren Fühlen aber keine Spur derselben
sich findet." (A. a. 0.) Beneke versucht in dem Folgenden
noch einmal das Bildliche des Messens zu erklären, aber nach

eigenem Geständnisse wieder in Bildern. Eine Definition in
bildlichen Ausdrücken ist keine wissenschaftliche, und somit ist
dieser Versuch, die Gefühle begrifflich zu erklären, ein erfolgloser

zu nennen.
Die obige Definition von Gefühl macht es begreiflich, dafs

Beneke auch keinen rechten Unterschied zwischen dem Fühlen
und den übrigen Seelenthätigkeiten zu finden weifs. Eine

Einteilung der Seelenthätigkeiten in Vorstellungen und G-e-

fühle (resp. Strebungen) ist nach ihm darin falsch, „dafs sie

diese Begriffe zu einander ausschliefsend darstellt". (A. a. 0.
§ 36.) Vielmehr kann eine und dieselbe Seelenthätigkeit, wenn
auch in verschiedenen Beziehungen, Vorstellung, Gefühl und

Strebung sein. (A. a. 0.) Die verschiedene Beziehung, welche
der Verfasser dabei zu Grunde legen will, ist wegen ihrer
Unklarheit gar nicht zu verstehen. (§ 36.) Den Ausdruck des

Siehgegeneinandermessens der Seelenthätigkeit, dessen ganze
Bedeutung nach obiger Auseinandersetzung eine bildliche ist,
wendet nun Beneke auf alles Mögliche an. Überall, wo eine

Gleichheit oder Verschiedenheit zum Bewufstsein kommt, selbst
in einfachen Sätzen, deren Subjekt und Prädikat entweder von
einander als identisch bejaht oder als nicht identisch verneint
werden, findet der Verfasser ein Gefühl. „In diese Klasse



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 575

(der Gefühle) gehören alle mathematischen Gleichsetzungen und

Ungleichsetzungen, die geometrischen nicht weniger (z. B. die
Sätze von der Kongruenz der Dreiecke) als die arithmetischen

(wie 2X^ 4)." (§ 5.) Nun mufs selbstverständlich das

Gefühl zur Grundlage der Mathematik werden. Und richtig
lesen wir a. a. 0., dafs „man mit vollem Rechte behaupten
kann, soweit das Gleichsetzungsverhältnis reiche in der Mathematik,

beruhe diese ernsteste aller Wissenschaften auf einem

eigentümlichen Kühlen". Da in jedem analytischen Urteile ein

Messungsverhältnis vorliegt, nämlich zwischen Subjekt und Prädikat,

flugs entdeckt auch hier Beneke ein Fühlen, und da „alle
unsere Wissenschaften nur durch möglichst vollkommen
ausgebildetes analytisches Denken zur Klarheit gelangen können,
ist allerdings die Grundform aller Wissenschaften ein Fühlen".
(§ 6.) Hier erkennt der Verfasser auch an, „dafs dieses
eigentümliche Fühlen ein Einsehen oder ein Wissen begründet (oder
vielmehr das Einsehen oder Wissen selbst ist)." (A. a. 0.)
Kurzum, wo immer ein Messungsverhältnis herausgetüftelt werden
kann — und wo mag das nicht geschehen? — ist ein Gefühl
vorhanden.

Bei dieser Sachlage mufs es unmöglich erscheinen, eine

ordentliche Klassifizierung der Gefühle zu erreichen. Nach
Beneke unterscheidet man nicht nur einfache Gefühle, nämlich

„die einfachsten Seelenthätigkeiten, die sich gegen einander

messen", sondern auch zusammengesetzte Gefühle, die aus
Kombination einfacher Gefühle entstehen. Die Zusammensetzung
kann aber bis ins Unendliche vor sich gehen. „Eben dieser

unendlichen Vielfachheit wegen können wir uns nun hier, wo
es nur auf allgemeine Umrisse abgesehen ist, auf keine Weise
darauf einlassen, mit dem Ansprüche auf Vollständigkeit die
verschiedenen Kombinationen der Zusammensetzung weiter ins

Einzelne zu verfolgen." (§ 28.) Die Unklarheit der Definition

von Gefühl zieht notwendig eine Verwirrung nach sich im
Klassifizieren der Gefühle.

Wie stellt sich Beneke zur Annahme von
Seelenvermögen? Alle Anerkennung verdient es, dafs er nicht, wie

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 38



576 Die Leidenschaften.

so viele seiner Zeitgenossen, den scholastischen Ausdruck
„Vermögen" verabscheut. Vielmehr lesen wir § 44: „Vermögen oder

„mögliches Sein" werden die inneren Angelegtheiten unserer
Seele nur in Bezug auf ein gewisses Sein, in Bezug auf das

bewufste Seelensein nämlich, genannt, für dessen Ausbildung
jene die Bedingung enthalten. Unabhängig von diesen betrachtet
sind dieselben ebensowohl wirkliches Sein, wie das bewufste
Seelensein selbst." Der Gedanke in diesem Satze ist richtig,
wenn auch 'die Scholastiker ihn viel klarer und präziser
ausgesprochen haben. Desgleichen erkennt Beneke an, dafs diese

„Angelegtheiten" oder Vermögen erst durch die Akte erkannt
und durch dieselben erklärt werden. „Eine genaue
Selbstbetrachtung zeigt uns, dafs wir die Angelegtheiten durch die

aus ihnen hervorgehenden bewufsten Seelenthätigkeiten vorstellen.
Die dichterische Anlage z. B. denken wir durch eine mehr oder

weniger klare Vergegenwärtigung dichterischer Kunstwerke oder

einzelner dichterischer Vorstellungsweisen, die Gelehrsamkeit
durch bewufste Erkenntnisvorstellungen u. s. w." (§ 32.) Somit
erkennt er ein Vermögen zu fühlen an und nennt dieses

Vermögen ein „ganz besonderes Vermögen, da ja das Fühlen eine

ganz besondere von allen übrigen wesentlich verschiedene

Erscheinung ist". (§ 45.) Dafür, dafs „Fühlen" eine von anderen

(nämlich von anderen Erscheinungen der Seele) wesentlich
verschiedene Erscheinung sei, gibt Beneke keinen Grund an, was

um so mehr zu verwundern ist, da er bei anderen Gelegenheiten

selbst zwischen dem Erkennen und dem Fühlen keinen
wesentlichen Unterschied gefunden. Deshalb steht jedoch der
Verfasser nicht auf Seiten derjenigen, die ein besonderes

Gefühlsvermögen im Gegensatze zum Erkenntnis- und

Willensvermögen annehmen; denn Vermögen gilt ihm nach seiner näheren

Auseinandersetzung nur in attributiver, d. h. logischer Bedeutung.

„In keiner der näheren Bestimmungen also, deren die
attributive Bedeutung des Begriffes „Vermögen" fähig ist, werden
wir ein besonderes Vermögen zu fühlen von der menschlichen
Seele leugnen dürfen". (§ 45.) Hierdurch läfst es sich

erklären, weshalb es Beneke nicht darauf ankommt, eine ganze



Neuere Ansichten liber den Begriff „Gefühl". 577

Reihe von Vermögen aufzustellen. „Im allgemeinen ist wohl

klar, dafs man der menschlichen Seele nicht ein Gefühlsvermögen,
sondern unzählige beizulegen habe (ebenso wie unzählige
Verstands-, Urteils-, -Willens- u. s. w. Vermögen): so viele nämlich,

als dieselbe innere Angelegtheiten für die Erzeugung
verschiedener Gefühlsthätigkeiten enthält." (§ 46.) Auf der
anderen Seite kann man nach Eeneke ebenso gut von einem
Seelenvermögen sprechen, als dem „Aggregat ihrer inneren

Angelegtheiten, welche ja unmittelbar oder mittelbar sämtlich
mit einander in Verbindung stehen". (A. a. 0.) Diese letztere
Bemerkung zeigt, mit welch' geringer Tiefe der Verfasser die

Frage nach dem Gefühlsvermögen behandelt hat.
Der logischen Auffassung von Vermögen steht nach Beneke

die sub stanz i eile gegenüber, unter der wir wohl die
Anschauung aller derjenigen verstehen müssen, welche der Seele

entweder zwei oder drei Grundvermögen zuschreiben. Sehen

wir von dem wenig passenden Ausdrucke ab, so mufs der
Verfasser einen eigentümlichen Begriff von Vermögen im genannten
Sinne haben. Nach ihm heifst ja der Satz „Die Seele hat ein
besonderes Gefühlsvermögen in substanzieller Bedeutung"
soviel wie „In dem Sein oder der Substanz der Seele findet sich
ein besonderes, d. h. von ihren übrigen Bestandteilen (soweit
dieses überhaupt unter Teilen eines Ganzen möglich ist)
geschiedenes und in sich eines Sein (oder Substanz), welches
den inneren Grund für die Gefühle enthält". (§ 46.) Eine

ganz verkehrte Anschauung; jene, die zwei oder drei
Seelenvermögen annehmen, haben nicht behauptet, es seien diese

Vermögen ein von anderen geschiedenes Sein oder sie seien

Substanzen. Sehr naiv ist der Einwand, den Beneke gegen
die Annahme von zwei bezüglich drei Grundvermögen der Seele

erhebt. „Weder im Bewufstsein," sagt er, „noch in der inneren

Angelegtheit der Seele bilden die Thätigkeiten, welche ein

Verstehen, ein Wollen, ein Fühlen u. s. w. enthalten, für sich
ein Ganzes. Denn wäre dieses der Fall, so müfsten ja mit
jeder einzelnen von ihnen zugleich auch alle übrigen derselben

Art wirksam oder doch wenigstens zur Wirksamkeit angeregt
38»



578 Die Leidenschaften.

sein, während uns die Erfahrung im Gegenteil nicht selten
eine Yerstandesthätigkeit mit einer Gefühls- oder Willens thätig-
keit u. s. w. in einer weit innigeren Verknüpfung zeigt, als
zwischen dieser Verstandsthätigkeit und den übrigen Verstands-

thätigkeiten sich findet." Ein bischen mehr Verständnis von
Vermögen und ein bischen Distinktionsgabe z. B. zwischen

totum potentiale und actuale würde einen solchen Einwand
verhindert haben.

Obwohl es nicht streng zu unserer Aufgabe gehört, über die

Gefühlslehre in moralischer Hinsicht zu urteilen, so sei es doch

gestattet, in dieser Beziehung einige Worte über Benekes

Auffassung zu sagen. Eine objektive Moralität schwindet bei ihm
vollständig, wenn er sagt: „Recht ist in jedem Falle, was
bei der Abwägung aller Interessen (Lustvorstellungen),
welche bei einer Handlung in Betracht kommen können, nach

der wahren Wertgebung als das Beste sich kundgibt." (§ 34.)
Das Gefühl ist nach ihm „Prinzip der gesamten Sittenlehre,
Rechtslehre und Ästhetik, für welche Wissenschaften es auch

der Wahrheit gemäfs kein anderes Prinzip geben kann, eben

weil ihre Subjekte Gefühle im engeren Sinne und die Begriffe
(sittlich, recht, schön), unter welche dieselben untergeordnet
werden sollen, Gefühlsbegriffe sind". (§ 39.) Beneke
versucht zwar im § 34 eine Objektivität des Guten zu retten, aber

es gelingt ihm nicht.

II. Rahlowsky. Die Ansicht Kahlowskys über die
Gefühle ist enthalten in seinem Werke: Das Gefühlsleben,
dargestellt aus praktischen Gesichtspunkten, nebst einer kritischen

Einleitung. Leipzig 1862 j aus diesem Werke entnehmen wir
auch die Citate. Sein Standpunkt ist dem Benekes entgegengesetzt.

Er findet es verkehrt, wenn man psychologische
Fragen nur durch die Erfahrung, nur durch Beobachtung
physiologischer Thatsachen lösen will. „In der Psychologie ist es
ebenso vom Argen, die Resultate der neueren Physiologie
unbeachtet zu lassen, als es zu Unzukömmlichkeiten hinführt,
wenn man die physiologische Behandlungsweise auch auf das

Gebiet des rein Geistigen überträgt." (A. a. 0. Einleitung IV.)



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 579

Die Schwierigkeit der Gefühlslehre erkennt er an, besonders

wegen der Kompliziertheit des individuellen Gepräges der
Gefühle, darum will er vorsichtig vorgehen und zunächst alles

Irrtümliche ausscheiden. Jene Vermischung von Empfindungen
und Gefühlen, welche, wie schon oben hervorgehoben, als das

Erbübel der Gefühlslehre bezeichnet wird, verwirft Nahlowsky
in seiner kritischen Einleitung vollständig. In weitläufiger Weise
sucht er den Unterschied zwischen beiden Seelenzuständen klar
zu stellen. Die Empfindung ist ihm „ein erst von ihrem
leiblichen Substrate auf die Seele übertragener,1 das Gefühl

dagegen ein ihr selbsteigener Zustand." (Krit. Einl. IV.)
„Alle jene Zustände, die auf der blofsen Perzeption organischer
Reize beruhen, sind Empfindungen ; alle jene Zustände dagegen,
die keineswegs unmittelbares Produkt von Nervenreizen,
sondern vielmehr Resultat gleichzeitig im Bewufstsein zusammentreffender

Vorstellungen sind, sind Gefühle zu nennen." (A. a. 0.)
Zu noch schärferer Unterscheidung beschreibt er gleichsam den

Weg, den Empfindung und Gefühl zu machen haben. „Wir
kennen nur den Weg, den der physische Impuls (Stöfs, Licht,
Schallwelle) einschlägt, sich im Nerv zu einem organischen
Reize gestaltend, und auch den mitunter unvollkommenen; jene
letzte Transformation aber, die mit dem organischen Reize vor
sich geht, indem er Vorstellungselement, ein Bewufst-
seins-Akt und hiermit erst eigentliche Empfindung wird,
das, verhehlen wir uns nicht, ist für uns ein Mysterium." (A. a. 0.)
Anders ist es bei dem Gefühle, da ist „die Seele selbst in
ihrem innersten Wesen gedrückt oder gehoben". (A. a. 0.)
Von diesem innersten Wesen aus treten dann „organische
Reflexe" ein. Das spricht Nahlowsky mit den Worten aus: „So
übt denn die Physiologie in der Lehre von der Empfindung
volles Hausrecht, in der Region der Gefühle jedoch mufs sie
das Regime an die Psychologie überlassen, erst da wieder die

Führung übernehmend, wo es sich um die Darstellung der
organischen Reflexe der einzelnen Gemütszustände handelt."
(A. a. 0.) Sehr erfreulich ist die Unterscheidung, welche der
Verfasser zwischen körperlichem Schmerze und psychischem



580 Dio Leidenschaften.

Schmerze macht; hier scheint er ganz den Standpunkt des heil.
Thomas einzunehmen. „Nach unserer Überzeugung gibt es einen

physischen und einen Seelenschmerz — ersterer ist eine

Empfindung und nur letzterer ist ein Gefühl." (Krit. Einl. III.)
Im Gegensatze zu vielen anderen scheidet er in derselben
Einleitung scharf die sogenannten Gemeinempfindungen von den

Gefühlen. Nachdem der Verfasser eine solche in mancher
Beziehung erfreuliche Grundlage gelegt, geht er zu seiner eigenen
Ansicht über. Er billigt nochmals die Unterscheidung der
Gefühle von dem Vorstellen (ein Inbegriff des Denkens und
Erkennens), zugleich auch unterscheidet er die Gefühle vom
Streben und beruft sich zunächst auf Plato, wenn auch, wie
Jungmann nachgewiesen, in Folge eines Mifsverständnisses. (Vgl.
Jungmann, das Gemüt. S. 176 ff.) Worin ist denn der Unterschied

begründet Nahlowsky kennt eine objektive Seelen-
thätigkeit (das Vorstellen), einen subjektiven Seelen-
zustand (Gefühl) und einen subjektiv-objektiven, gleichsam
die Verbindung der beiden erstgenannten. Durch ein Citat aus
Drobisch (Empirische Psychologie S. 36) wird dieses dahin näher

präzisiert, dafs Gefühl sei, „was mit uns vorzugehen scheint,
so dafs wir darunter leiden". (S. 43.) Hierdurch gibt sich

Nahlowsky als einen Anhänger der ersten der oben aufgestellten
Meinungen kund, dafs nämlich die Gefühle passive, leidende
Zustände seien. Und doch verwahrt er sieh gegen die Annahme

von drei Seelenvermögen ; denn „jene drei Ausdrücke
(Vorstellen, Gefühl und Streben) bezeichnen übrigens nicht etwa

eigene Vermögen der Seele, sondern sie sind nur oberste
Klassenbegriffe, unter denen man die verschiedenen

Erscheinungen des Seelenlebens bequem und übersichtlich zusammenzufassen

suchte. Man darf sie auch nicht als isolierte (so?)
Energieen denken". (A. a. 0. S. 42.) Diese Äufserung mufs
bedenklich erscheinen und erregt den Zweifel, ob Nahlowsky
wohl dem oben Gesagten treu bleibt. Noch bedenklicher
ist, was er a. a. 0. hinzufügt: „Denn die eigentlich in
letzterer (der Seele) wirkenden Kräfte sind die Vorstellungen;

und das Gefühl und Streben bezeichnet nur besondere



Neucrc Ansichten über den Begriff „Gefühl". 581

Modifikationen, die sich mit den Vorstellungen, bei ihrem
Zusammentreffen im Bewufstsein, ereignen." Auf diese Weise
sind wir darauf vorbereitet, Nahlowsky schliefslich im
Fahrwasser derjenigen zu finden, welche der zweiten Anschauung
huldigen, also Erkennen und Fühlen konfundieren. „Demnach
kann das Gefühl definiert werden als unmittelbares
Innewerden der Hemmung oder Förderung unter den eben im
Bewufstsein vorhandenen Vorstellungen." An derselben Stelle, seines

Werkes, S. 48, finden wir eine ähnliche Definition. „Das Gefühl
ist das unmittelbare Bewufstsein der momentanen Steigerung
oder Herabstimmung der eigenen, psychischen Lebensthätigkeit."
In der folgenden Anmerkung sehen wir den Verfasser beinahe
Hand in Hand mit Beneke. „Das Bewufstwerden der Steigerung

oder Herabstimmung der eigenen Lebensthätigkeit von
Seiten der Seele ist gewissermafsen ein Messen." (A. a, 0.)
Somit schwindet der Unterschied zwischen Gefühl und
Vorstellung, der doch oben zugegeben war; denn Bewufstsein
und Vorstellung sind bei Nahlowsky identisch. „Das wahrhafte

Sein der Seele," so lesen wir S. 56, „ist ihr Bewufstsein.

Wir können sie nicht anders, denn als vorstellende
Substanz denken. Ihr Vorstellen ist eben ihr Leben und
ihre Lebens-Bürgschaft."

III. Hagemann. Wir haben schon früher Herrn Prof.
Hagemann als Gegner der scholastischen Lehre citiert und
seine Einwendungen gegen diese Lehre geprüft. Nach dem

dort Gesagten erübrigt noch, zur Lösung eines Einwandes
den Begriff festzustellen, welchen Hagemann mit den Worten
„Fühlen" und „Streben" verbindet. Wir finden die Definition
in seiner Psychologie S. 134. „Das Fühlen oder (als Zustand

betrachtet) das Gefühl ist das Innewerden unserer jeweiligen
geförderten oder gehemmten Lebenslage." Zunächst dürfte
darauf aufmerksam gemacht werden, dafs dieses nicht die einzige
Definition ist, die wir bei Hagemann finden. Vielmehr wird
S. 40f. genannter Erklärung eine andere koordiniert: „Richtung
der Seele in sich selbst von ihrer Zuständlichkeit auf ihr Wesen."
Auf den ersten Blick mufs dieses überraschen. Denn wie Inne-



582 Die Leidensehaften.

werden und Richtung, worin wir wohl das genus der Definition
zu sehen haben, identisch seien, leuchtet nicht ein. In dem

Worte: Innewerden liegt eine rezeptive Thätigkeit, wie Hagemann

sagt, von aufsen nach innen, und würde somit auf
erkennende Thätigkeit hinweisen, wogegen Richtung mehr eine

auf ein Objekt hinzielende Thätigkeit bedeutet oder eine

Hinbewegung zu etwas, also den Strebungen gleich käme. Da
beide Definitionen wohl als koordiniert aufzufassen sind, so

scheint darin ein Schwanken Hagemanns sich kund zu thun,
ob das Gefühl der erkennenden oder der strebenden Seite der
Seele zukommt. Sehen wir die Hauptdefinition — als solche
nehmen wir die erstere, denn sie steht an einer Stelle, wo das

Gefühl eingehend behandelt wird — näher an. „Das Gefühl
ist das Innewerden unserer jeweiligen geförderten oder
gehemmten Lebenslage." Was versteht Hagemann unter
Innewerden? Auf S. 135 steht die nähere Erklärung, und zwar
zuerst negativ. Wenn wir das Fühlen als ein Innewerden
bezeichnet haben, so ist damit selbstverständlich nicht gesagt, dafs

es blofs ein Innewerden oder Perzipieren oder Vorstellen sei.

Die oben angedeutete Möglichkeit) dafs man durch das Wort
„Innewerden" in den Irrtum geraten könne, Gefühl mit
Vorstellung zu verwechseln, wird hier von Hagemann zugestanden.
Deshalb müssen wir schon obige Definition verwerfen, da sie

nicht klar ist, sondern einer neuen Erklärung bedarf. Positiv
wird Innewerden dahin erklärt: „Rieht das Innewerden als

solches, sondern eben das Erregtsein, das angenehm oder

unangenehm Gestimmtsein, welches in dem Innewerden zum Be-

wufstsein kommt, so oft wir uns eines Gefühles bewufst werden,
macht das Eigentümliche des Fühlens aus, und dieses läfst
sich aus dem Vorstellen allein gar nic'it begreifen." (A. a. 0.)
Das Gefühl wäre hiernach ein Erregtsein, ein angenehm oder

unangenehm Gestimmtsein, das Innewerden kommt hinzu, als

nicht zu dem Eigentümlichen gehörendes, und dient nur dazu,
dafs das Gefühl, das Erregtsein zum Bewufstsein kommt. Ein
solches Innewerden ist bei jeder Thätigkeit des Menschen

erforderlich, um dieselbe zum Gegenstande des Wissens zu machen.



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 583

Denn Thätigkeiten unserer Seele, deren wir uns in keiner Weise
bewufst werden, bleiben uns gänzlich unbekannt. Wir dürfen
deshalb mit vollem Rechte die erste und Hauptdefinition
Hagemanns als eine ungehörige bezeichnen. Was den Schlufssatz

anbetrifft: „Damit also mit einer Vorstellung oder einem

Vorstellungslaufe sich ein Gefühl verbinde, dazu bedarf es einer
besonderen Beschaffenheit der Seele, eines von den Vorstellungskräften

verschiedenen Vermögens" (S. 135f.), so können wir
mit dem letzten Teile besonders zufrieden sein; dagegen ist der
Ausdruck „damit sich mit der Vorstellung ein Gefühl verbinde"
nicht gut gewählt. Wenn eine Vorstellung vorhanden ist, so

mufs sie doch einen Inhalt, ein Objekt haben, eine Vorstellung
ohne Inhalt ist undenkbar. Und dieser Inhalt kann nichts
anderes sein, als eben das Erregtsein, weil es ja in der
Vorstellung zum Bewufstsein kommt. Von einer anderen
Vorstellung mit anderem Inhalt, als dem Erregtsein, zu sprechen,

liegt gar keine Veranlassung vor; denn das sollte nach Hagemann

gar nicht bewiesen werden, dafs es Vorsteltungen gäbe,
mit denen ein Gefühl verbunden werden könnte.

Nach Zurückweisung der ersten Erklärung von Gefühl
werfen wir auf die zweite einen prüfenden Blick. „Gefühl ist
Richtung der Seele in sich selbst von ihrer Zuständlichkeit auf
ihr Wesen." Wir sahen oben in dem Ausdrucke: Richtung
eine Ähnlichkeit mit dem Streben. Hagemann sagt aber: „Das
Fühlen kann ebensowenig aus dem Streben der Seele erklärt
werden." Eine innige Verbindung beider kann er nicht in
Abrede stellen; denn „Gefühle der Lust wie der Unlust rufen

Begierden hervor und regen den Willen an, und umgekehrt
folgen Gefühle auf Begierden und Entschlüsse". (A. a. 0.)
Trotz dieser innigen Verbindung wird die Identität geleugnet,
weil „in der Natur der Gefühle es nicht liegt, dafs sie eine

Hinneigung zum Objekte einschliefsen". Diese Behauptung, die

durch nichts begründet wird, scheint dem Begriff „Richtung" zu

widersprechen, welcher in der von Hagemann gegebenen

Erklärung des Gefühls gebraucht wird. Eine Richtung kann ich
mir nicht denken ohne einen Gegenstand, zu dem die Richtung



584 Die Leidenschaften.

genommen wird. Wenn die Gefühle sich ändern, mufs auch

die Richtung wechseln; eine wechselnde Richtung weist aber

stets auf einen andern Gegenstand oder ein anderes Objekt
oder einen anderen Terminus hin, wodurch eben der Wechsel
der Richtung spezifiziert wird. Wenn S. 148 „die unbestimmten,
Gefühle oder Stimmungen kürzer oder länger dauernde Gefühls-
zustände sind, welche sich, ohne einen bestimmten Inhalt
aufzuweisen, als Erweiterungen oder Beengungen, Förderungen
oder Hemmungen bekunden," so mufs doch eine Ursache, ein

Gegenstand angenommen werden, wodurch die Förderung oder

Hemmung hervorgerufen wird. Das aber ist das Objekt. In
Betreff der „individuellen Gefühle" sagt Hagemann: „Alle
Vorstellungen von Gegenständen, welche für unser sinnliches Dasein
als Gut oder Übel erscheinen, rufen sinnliche Gefühle hervor;"
hier sind die als Gut oder Übel erscheinenden Dinge das

Objekt u. s. w. Dem Gegenstande gegenüber richtet sich die

Seele, hinzielend oder abwehrend; insofern läfst sich bei der

Definition von Gefühl das Wort „Richtung" verwerten.
Als zweiter Grund, weshalb das Fühlen sich nicht auf das

Streben zurückführen liefse, wird von Hagemann angegeben,
dafs „manche (intellektuelle und ästhetische und dgl.) Gefühle
keine Strebungen zur Folge haben". Behufs richtiger
Beurteilung dieses Satzes mufs untersucht werden, was Hagemann
unter Strebung versteht. Auf S. 40 wird Strebung im
allgemeinen gekennzeichnet als „spontane Richtung von innen nach

aufsen, Hinbewegung zu Gegenständen". Sollten diese beiden

Begriffe koordiniert und identisch sein, so möchten wir bemerken,
dafs spontane Richtung und Hinbewegung, letztere aktuell

genommen, sich nicht decken. Ich kann mir wohl einen Stein

denken, der die Richtung nach unten hat, ohne sich im
Zustande der Bewegung zu befinden; einen Beweis dafür, dafs

der Stein die Richtung habe, sehen wir darin: er wird sofort,
nachdem das ihn zurückhaltende Hindernis gehoben ist, herunterfallen.

Somit ist die wirkliche Bewegung eine notwendige Folge
des Richtunghabens, gleichsam eine Entwicklung desselben.
Sollte aber nach des Verfassers Ansicht der bei Erklärung von



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 585

Streben angewendete Ausdruck: Hinbewegung nicht aktuell
genommen werden, dann wäre die Ansicht der Scholastiker sofort

gerechtfertigt. Wir sagten eben, die wirkliche Bewegung sei

gleichsam eine Entwicklung des Richtunghabens oder eine

notwendige Folge desselben. Darum kann man mit vollem Rechte
dem noch nicht aktuell bewegten Steine ein Streben
zusehreiben, welches Streben drei verschiedene Zuständlichkeiten

aufweifst, nämlich die Hinneigung zu dem abwärts gelegenen
Orte, die aktuelle Fortbewegung und das Umschliefsen desselben,
die Ruhe in dem zugeordneten Gegenstande. Die erste Zu-
ständlichkeit ist die Ursache der beiden anderen, sie ist gleichsam

eine Spannkraft, welche sich in aktuelle Energie umsetzt.
Wenn der aktuellen Hinbewegung der Name „Strebung"
beigelegt wird, so ist es klar, dafs dieser Name auch dem

Hingeneigtsein beigelegt werden kann, um so mehr, da das

Hingeneigtsein erst durch die aktuelle Bewegung erkannt, also auch

benannt wird. Und hierin möchten wir wohl den Grund finden,
warum Hagemann sagt: „In der Natur des Strebens liegt
einzig und allein, dafs es zu einem Gegenstande sich hinbewegt,
den es nicht besitzt." (S. 136.) Dieser Zuständlichkeit, die wir
oben an die zweite Stelle gesetzt haben, kommt allerdings als
der am deutlichsten erkennbaren, zunächst in die Sinne fallenden
Zuständlichkeit der Begriff Strebung an erster Stelle zu; aber
ebenso gut der aus dieser Zuständlichkeit erst erkannten
notwendigen Ursache und der Folge, der Hingeneigtheit (Richtung)
und dem Ruhen. Dabei bleibt bestehen, dafs der Unterschied
in der Entwicklung auch durch besondere Namen bezeichnet

wird, wie die Scholastiker auch zu thun pflegen. Vielleicht
dürfen wir in der oben citierten Definition von Strebung ein

gewisses Zugeständnis finden, das allerdings nachher in
deutlicheren Worten verworfen wird, dafs nämlich der Begriff
„Streben" nicht nur in der aktuellen Hinbewegung, sondern auch

in der Grundlage derselben liegt, der Hinneigung oder Richtung.

Um nun auf genannten Einwand, „dafs manche Gefühle
keine Strebungen zur Folge haben," präzis zu antworten, so ist
zu bemerken: Entweder nimmt man „Strebung" in der Bedeutung



586 Die Leidenschaften.

von Richtung oder auch als die Grundlage und die Folge der
aktuellen Bewegung, dann ist das Gefühl immer mit Strebung
identisch und läfst sich kein Gefühl aufweisen, dem nicht dieser

Begriff „Strebung" zukäme. Oder man nimmt Strebung als
gleichbedeutend mit aktueller Bewegung, dann ist der Satz zuzugeben,
aber daraus folgt nur, dafs nicht jedes Gefühl den möglichen
Entwicklungsgang nimmt, nicht als ob es in sich unvollkommen

wäre; vielmehr kann ihm die gröfste Vollkommenheit zukommen,
jene Vollkommenheit, auf welche auch die aktuelle Bewegung
zielt, worin sie ihre Ruhe und ihren Abschlufs findet. Wir
dürfen übrigens nochmals wiederholen, dafs es, wie oben

gezeigt, ganz unberechtigt ist, den Begriff „Streben" auf die blofse
aktuelle Bewegung einzuschränken. Wenn wir nochmals einen

Blick auf die Definition werfen, so vermissen wir die Klarheit.
„Richtung der Seele in sich selbst von ihrer Zuständlichkeit
auf ihr Wesen." Wer richtet sich oder wer wird gerichtet?
Jedenfalls die Seele. Aber wie kann die Seele auf „ihr Wesen",
d. h. auf sich selbst gerichtet werden oder sich richten? Wir
wüfsten nicht, wie es anders geschehen könnte, als indem wir
den Ausdruck „Richtung" als reflexiven Akt fassen, so dafs: „die
Seele richtet sich" soviel heifst wie: „Die Seele wendet sich

zu sich selbst, nämlich erkennend, sie reflektiert über sich, sie
wird sich ihrer bewufst. Somit würde Richtung in
derselben Bedeutung genommen, wie Innewerden oder Bewufstsein,
und wir hätten keinen Grund mehr zu zweifeln, dafs beide von

Hagemann vorgebrachten Definitionen völlig identisch sein sollen.

Aber wie ist das zu fassen, die Seele richte sieh von ihrer
Zuständlichkeit auf ihr Wesen? Wie ist Zuständlichkeit zu

verstehen? Wenn darunter jede Thätigkeit verstanden
werden soll, weil jede Thätigkeit die Seele in emen anderen
Zustand versetzt, und Hagemann selbst S. 41 das Erkennen
einen Seelenzustand nennt, dann würde ein Gefühl vorhanden

sein, falls die Seele von Erfassung etwa der Erkenntnisakte
sich zu sich wendet, auf ihr Wesen. Das thut sie, wenn sie

auf reflexivem Wege — anders geht es nicht — ihr Wesen
zu erkennen sucht. Soll aber das ein Gefühl sein? Kurzum,



Neuere Ansichten über den Begriff „Gefühl". 587

je mehr wir die Definition zergliedern, desto unklarer erscheint
sie. Schon früher wurde als Ursache der grofsen Verwirrung
in der Gefühlslehre die Vieldeutigkeit und Unklarheit der
Ausdrücke bezeichnet. In der Verwechselung des Gefühles als

einer psychischen Stimmung und des Gefühles eines der fünf
Sinne scheint auch der Grund zu liegen, warum das Objekt
des Gefühles so oft als ein gegenwärtiges bezeichnet wird.

Vgl. Hageinann S. 115. „Das Gefühl ist stets auf etwas
Gegenwärtiges gerichtet, die Begierde stets auf etwas Zukünftiges.
Wir fühlen immer nur einen gegenwärtigen Zustand, und wir
begehren nur das, was wir noch nicht haben." Wie der äufsere

Gefühlssinn (tactus) nur beim unmittelbaren Gegenwärtigsein
des Gegenstandes in Thätigkeit tritt, so wird auch beim
psychischen Seelenzustande des Gefühles das Gegenwärtigsein des

Objektes von vielen als notwendig verlangt. Fassen wir jedoch
das Fühlen als identisch mit Innewerden nach Hagemanns
Ansicht, so können wir den ersten Teil des zweiten Satzes zugeben;
der wurde nur besagen, dafs wir einen gegenwärtigen Zustand
erkennen, ein angenehm oder unangenehm Erregtsein. Aber
das Erregt- und Gestimmtsein verlangt nicht die reale Gegenwart

des Objektes.
Wenn wir nun einen Rückblick auf das scholastische System

und die Anschauungen einzelner neueren Gelehrten werfen, so

müssen wir gestehen: Die Lehre der Scholastiker zeichnet sich

aus durch Klarheit, durch scharfe Begriffe und eine alles

durchdringende Einheit. Wir leugnen keineswegs, dafs wir auch

bei den Neueren viel Gutes und Schönes finden, besonders in

Darstellung einzelner Gefühle, in den Wirkungen, die sie im

Organismus des Menschen hervorbringen. Dagegen der
Kernpunkt, die Definition von Gefühl, leidet bei ihnen zu sehr an

Verschwommenheit, und infolge erscheint uns kein wahrhaft
gegliedertes System, vielmehr ähnelt manche Darstellung der
losen Aneinanderreihung einzelner Seelenzustände. Möge
deshalb von Seiten der Neueren das scholastische System eine

bessere Würdigung finden, wie bisher.


	Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]

