Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEIDENSCHAFYTEN.

ABHANDLUNG
VYON
Dr. OTTEN,

PRASES DES SEMINARIUM LIBORIANUM ZU PADERBORN.

§ 9.

Einwendungen wider die scholastische Ansicht.

In den unserer Abhandlung vorausgeschickten Einleitungs-
worten gaben wir die Absicht kund, nach Darlegung der tho-
mistischen Lehre iiber die Leidenschaften die entgegenstehenden
Ansichten der Neueren zu priifen. Um aber die Abhandlung
nicht zu sehr auszudehnen, sei es uns gestattet, nur einige
Hauptvertreter der neueren Meinungen auszuwihlen, indem wir
uns eine eingehende Schilderung fiir andere Gelegenheit vorbe-
halten. Auch wird es geniigen, die wichtigste Frage nach dem
Begriffe von Leidenschaft im Sinne der Neueren darzustellen,
weil einerseits hierdurch schon die grolse Verworrenheit zu Tage
tritt, die wir in den neueren Systemen meistens beklagen miissen,
andererseits ein so durchgearbeitetes und einheitliches System,
wie beim hl. Thomas, nicht zu finden ist. Wir bemerken zunichst,
dafs manche bei Aufstellung ihrer Ansicht die Lehre der Scho-
lastiker fast ginzlich ignorieren und es kaum der Miihe wert
erachten, eine Widerlegung derselben zu versuchen. Und doch
wiirde eine solche Mithe vor vielen Irrtiimern bewahrt und
manches Irrige berichtigt haben. Eine Widerlegung der bis-
herigen Hauptansicht konnte ja erst zur Aufstellung einer andern

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. a7



560 Die Leidenschaften.

die Berechtigung geben. Das hat besonders Herr Professor
Hagemann in seiner Psychologie anerkannt und demnach es
unternommen, durch versuchte Zerstorung der scholastischen
Grundlage seine Ansicht als berechtigt hinzustellen. Die tho-
mistische Lehre iber die Leidenschaften ruht vor allem auf
der Unterscheidung zwischen sinnlichem und geistigem Strebe-
vermogen. Diese Unterscheidung, sagt Hagemann in seiner
Psychologie 4. Aufl. S, 137, ,lilst sich psychologisch nicht recht-
fertigen®. In der Note zu § 44, auf welche an dieser Stelle
hingewiesen wird, ist allerdings nicht die Ansicht der Scholastiker
bekémpft, sondern ein Phantom, welches als Ansicht der Scholastiker
hingestellt wird. Nach letzterer soll, wie Hagemann sagt, das
sinnliche vom geistigen Begehrungsvermigen unterschieden sein,
sofern jenes ,sinnliche d. h. durch die Sinne vorgestellte Giiter,
dieses geistige, d. h. durch den Denkgeist erkannte Giiter er-
strebt. (8. 109.) Aber darin liegt nicht der wesentliche
Unterschied zwischen beiden Begehrungsvermogen, wie sich aus
der Darstellung der scholastischen Lehre ergiebt. Hagemann
hat ganz recht, wenn er weiter unten sagt: ,,Denn der charak-
teristische Unterschied aller Strebungen, sie mogen auf sinuliche
oder geistige Griiter gerichtet sein, ist dieser, dals die einen mit
Notwendigkeit, die anderen mit Freiheit erfolgen. Nach dieser
verschiedenen Bethatigungsweise muls auch die Verschiedenheit
der Strebungsvermogen bemessen sein.“ (A. a. O.) Das wird
deutlich vom hl. Thomas bestétigt: ,,In dem niederen Begehren
ist eine gewisse natiirliche Neigung, wodurch das Begehren ge-
wissermalsen natiirlich (notwendig) gezwungen wird, nach dem
Begehrenswerten zu streben. Aber das hdohere Begehren wird
nicht zu dem einen von beiden determiniert (ad alterum non de-
terminatur); denn das hohere Begehren ist frei, nicht
aber das niedere.“, (De verit. q. 15. a. 3.) Ausdriicklich
fithrt der hl. Thomas den Unterschied zwischen beiden Begehrungs-
vermogen in dem frither citierten sehr lehrreichen a. 4. q. 22.
de verit. auf die verschiedene Bethédtigungsweise zuriick.
, Wie das sinnliche Begehren vom natiirlichen durch vollkomm-
nere Begehrungsweise (d. i. Bethdtigungsweise) sich unterscheidet,



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 961

so auch das verniinftige Begehren vom sinnlichen.“ (A. a. O.)
Und in demselben Artikel ad 4 lesen wir: ,Das hohere und
niedere Begehren unterscheiden sich nach der verschiedenen
Strebungsweise. Wenn sich der Unterschied zwischen ver-
niinftigem und sinnlichem Begehren schlechthin auf die Verschieden-
heit des verniinftigen und sinnlichen Erkennens zuriickfiihrte, konnte
den Scholastikern der Vorwurf nicht erspart bleiben, sie hatten da-
durch nur einen dulseren, keinen inneren wesentlichen Unterschied
nachgewiesen. Dessen waren sich dieselben wohl bewulst, und so
macht sich der heil. Thomas bereits denselben Einwand,
welchen Hagemann noch jetzt gegen die thomistische Lehre geltend
macht, und widerlegt ihn, als auf falscher Voraus-
setzung beruhend. In dem eben genannten Artikel finden
wir ndmlich folgenden Einwand: , Auf einen accidentellen Un-
terschied der Objekte kann die Annahme verschiedener Vermogen
nicht gegriindet werden. Aber die Objekte des Willens (des
hoheren Begehrens) und des niederen Begehrens unterscheiden
sich nur durch accidentelle (zuféllige, dulsere) Unterschiede des
Guten, des wesentlichen Begehrungsobjektes; denn sie scheinen
nicht anders unterschieden zu sein, als weil der Wille das durch
den Intellekt (Denkgeist) erkannte Gute, das sinnliche Be-
gehren aber das durch denSinn vorgestellte Gute erstrebt.
Das ist jedoch dem Guten als solchem =zufillig. Die Antwort
auf den Einwurf deckt seine Haltlosigkeit vollstindig auf und
moge daher, obwehl bereits frither citiert, nochmals folgen. ,Der
Wille unterscheidet sich vom sinnlichen Begehren nicht direkt
dadurch, dals das Begehren dieser oder jener Erkenntnis
folgt, sondern weil das selbstindige Bestimmen der Hinneigung
(also Freiheit des Begehrens, determinare sibi inclinationem) und
das Bestimmtsein in der Neigung von Seiten eines anderen (also
Nothwendigkeit derselben, habere inclinationem determinatam al
alio) nicht Vermogen derselben Art angehoren kann.“ Indessen
soll nicht verschwiegen werden, dals, wie Thomas gleich hinzu-
fiigt, eine solche Verschiedenheit der Begehrungsvermﬁgeu ver-
schiedene Erkenntnisvermogen fordert. Wie Hagemann, so haben
auch die Scholastiker gewulst, dals ,dasjenige, was der Sinn

o -
ot



562 Die Leidenschaften.

vorstellt, nur ein sinnliches Gut, aber nicht alles, was die Ver-
nunft vorstellt, ein geistiges Gut* ist. (H. a. a. O.) Das hohere
Vermégen verhalt sich zum niederen stets wie das excedens zum
excessum, wie das Einschlie[sende zum Eingeschlossenen, so dals
die Objekte eines niederen Vermogens auch Objekte des hoheren
sind, doch in vollkommnerer Bethitigungsweise. Somit
durfte Herr Professor Hagemann als Meinung der Scholastiker
— denn die versteht er wohl unter der ,,gewdhnlichen*
nicht den Satz aufstellen, vermoge des verniinftigen Begehrens
erstrebe ,,die Seele geistige Giiter; diese geistigen Giiter sind
nur ein Teil des adidquaten Objekts.

Wie wichtig es ist, vor Bekdmpfung einer Ansicht dieselbe
erst genau kennen zu lernen, sieht man aus dem Vorwurfe,
welchen Hagemann der scholastischen Lehre iiber -die Begehrungs-
Vermtige'n mit den Worten macht: ,,Die alte Einteilung lilst das
niedere Begehrungsvermogen sich notwendig bethitigen (dhnlich
wie das Tier begehrt), das hohere aber notwendig und zugleich
frei walten.“ (A. a. O.) Die Pointe dieses Kinwandes liegt in
dem Wortchen: zugleich. Die Scholastiker lehren nicht, dafs
der Wille notwendig und zugleich frei walte, inbezug auf das-
selbe Objekt; denn darin ldge ein Widerspruch, welchen der
Einwand aufdecken will. Vielmehr ist nach ihrer Lehre der
Wille ein freies Vermégen, wie oben citierte Stelle bestétigt.
,Der Wille, soweit er in der Vernunft ruht, hat die Moglichkeit
zu entgegengesetzten Dingen; denn das heilst den Willen be-
trachten in seiner Eigentimlichkeit (De verit. q. 12. a.
5. ad 5 in contr.) Mit dieser Behauptung vereinigt sich sehr
gut, dals der Wille dem Guten im allgemeinen natiirlich (not-
wendig) zugeordnet ist; ja, seine Freiheit ware ganz unerklérlich,
wenn sie nicht auf irgend einer Notwendigkeit basierte. Das
Auge muls eine natiirlich-notwendige Bestimmung fiir die
Auffassung von Farben haben, sonst wiirde es nicht imstande
sein, diesen oder jenen farbigen Gegenstand zu erkennen; das
Ohr muls eine natiirlich-notwendige Anlage und Hinordnung zur
Aufnahme von Tonen besitzen, sonst konnte es unmoglich diesen
oder jenen Ton wahrnehmen. Ein Pendel, das keineswegs



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 563

nach einer Seite determiniert ist, sondern nach beiden Seiten
schwingen kann, muls einen festen Punkt haben, in dem es
ruht. Dieser feste Punkt ist ihm notwendig, damit es mnach
beiden Seiten frei zu schwingen vermag. Der Bestand eines
Gebiudes hingt von der Festigkeit des Fundamentes ab, in
gleicher Weise die Thétigkeit eines Vermogens von der natiir-
lich-notwendigen Bestimmung fiir ein Objekt. Die Kreatur gibt
sich nicht selbst das Sein, noch schafft sie sich die Kraft zur
Thatigkeit, vielmehr hat sie beides von dem Schopfer, der, ohne
das Geschopf zu fragen, die einzelnen Vermigen gegeben und
auf bestimmte Objekte notwendig hingeordnet hat. Auf die
Frage: Wie waltet schlechthin der Wille? mufs demnach ge-
antwortet werden: frei. ,Das ist dem Willen eigentiimlich,
insofern er Wille ist, Herr seiner Thitigkeit zu sein.” (De
verit. q. 22. a. 5. ad 7 in contr.)

In der Anmerkung S. 137 macht Hagemann gegen die
scholastische Lehre geltend: ,Gefiihle konnen iiberhaupt nicht
auf Strebungen und erst recht nicht auf sinnliche Strebungen
zuriickgefiihrt werden.” Dieser Einwand zerlegt sich in zwei
Teile. ,,Gefiihle konnen iiberhaupt nicht auf Strebungen zuriick-
gefilhrt werden.“ Dasselbe wird 8. 138 wiederholt. ,,Daun
bestinde nur noch eine Schwierigkeit, ndmlich dafs das Fiihlen
iiberhaupt nicht als ein Begehren begriffen werden kann.“ Eine
ganz pricise Antwort hierauf ldfst sich nicht eher geben, bis
nach Darlegung des Sinnes, in welchem Hagemann die Aus-
driicke: Gefiihl und Strebung (Begehren) nimmt. Dazu bietet
sich die beste Gelegenheit, wenn wir auseinandersetzen, wie
Hagemann die Frage nach dem eigentlichen Wesen des Gefiihls
beantwortet. Zudem betrifft der erste Teil des Einwandes mehr
die Untersuchung, ob ein besonderes Gefiihlsvermogen neben
dem Strebevermiogen anzunehmen sei. Diese Angelegenheit aber
wird uns noch beschiftigen. Gehen wir also zum zweiten Teile
des Einwandes iiber. ,Gefithle konnen erst recht nicht auf
sinnliche Strebungen zuriickgefiihrt werden.“ Warum nicht?
»Denn es gibt“, sagt Hagemann ,unstreitig geistige (intellek-
tuelle, moralische und dgl.) Gefiihle, und wenn auch diese bei



H64 Die Leidenschaften.

dem sinnlich-geistigen Menschen mit der Sinnlichkeit mehr oder
minder zusammenhangen, so folgt daraus nicht, dals sie aus der
sinnlichen Natur entspringen, so wenig als die mit den Sinnes-
wahrnehmungen verkniipften Denkakte sich aus diesen herleiten
lassen.“ (A. a. O.) Gefiihle kinnen im weiteren und engeren
Sinne genommen werden; falst man sie im weiteren Sinne, so fallen
darunter auch die rein geistigen, von denen Hagemann spricht.
Von den Gefiihlen im weiteren Sinne behaupten die Alten nicht,
sie seien Akte des sinnlichen Begehrungsvermogens, sondern
nur, sie seien Akte eines Begehrungsvermogens (actus appetitivae
partis), so dafs unter dieser Definition sowohl geistige als sinn-
liche Gefiihle oder eigentliche passiones Platz finden. ,,Das
hohere Begehren hat eine Thitigkeit riicksichtlich derselben Ob-
jekte, wie das niedere Begehren, wenn auch in héherer Bethi-
tigungsweise. Denn die niederen Begehrungskrifte streben in
materieller Weise nach ihren Objekten und mit korperlichem
Leiden... Das hohere Begehren hat einige Akte, die den Akten
des niederen Begehrens déhnlich sind, aber ohne jegliches (korper-
liches) Leiden. Und deshalb erhalten die Théatigkeiten des hoheren
Begehrens zuweilen den Namen: Leidenschatten.” Durch diese
Ausdrucksweise entsteht keine Verwirrung; denn Leidenschaft
(Gefiihl) im eigentlichen Sinne heilst nur der Akt des sinn-
lichen Begehrens. Der obige Einwurf ist also nicht stichhaltig
und ganz einfach durch die gegebene Unterscheidung zu ent-
kriften. Qui bene distinguit, bene docet. Die Thitigkeiten
des hoheren Strebevermogens ,hangen mit der Sinnlichkeit mehr
oder minder zusammen*; denn die Kraft des |hoheren Vermogens
fliefst gleichsam iiber in das niedere, wie die Scholastiker zu sagen
pflegten, sie setzt das niedere in Bewegung. Den Schluls aber
hat man nicht daraus gezogen, wie Hagemann meint, dafls ndmlich
,,die geistigen Gefiihle aus der sinnlichen Nafur entspringen®.
Hierin waren die Scholastiker ebensowenig ,Sensualisten®, wie
in der Erkenntnislehre, als ob das Geistige nur eine Potenzierung
des Sinnlichen sei. Ubrigens ist der von Hagemann herbei-
gezogeneVergleich von demVerhiltnisse der Sinneswahrnehmungen
zu den Denkakten nicht zu sehr auszubeuten. Denn der Wille



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. H65

als Strebevermogen hdoherer Art hat eine eigentiimliche Kraft,
nicht nur das niedere Begehren, sondern selbst andere geistige
Krifte zu bewegen, eine Kraft, wie sie dem geistigen Denkver-
mogen nicht zusteht. Uber die a. a. O. gemachte Bemerkung
in Betreff des Philosophen Balmes kionnen wir nach der oben
gegebenen Erklirung hinweggehen, indem selbst Hagemann die
gemachte Schwierigkeit bei Unterscheidung von Regungen des
sinnlichen und geistigen Begehrungsvermogens schwinden sieht.
»,Offenbar miisse man, um auch die letzteren (geistigen) Gefiihle
unterzubringen, die Gefiihle nicht allein Regungen des sinnlichen,
sondern auch des geistigen Begehrungsvermogens sein lassen,
und dann bestdnde . . . nur noch eine Schwierigkeit, ndmlich,
dafs das Fiihlen iiberhaupt nicht als ein Begehren begriffen
werden kann.“ (A. a. O.)

In den letzteren Worten macht sich die Anschauung vieler
Neueren geltend, nach der neben dem Begehrungsvermogen und
Erkenntnisvermogen noch ein besonderes Gefiihlsvermogen auf-
zustellen ist. Dadurch treten die Neueren auch in Gegensatz
zur Lehre der Scholastiker, welche alle Seelenzustinde dem
erkennenden und begehrenden Vermogen zuteilten. Auch bei
dieser Frage ist die ungliickliche Bezeichnung der Leidenschaften
oder Affekte und infolge die unklare Bestimmnng des Begriffes
derselben von unheilvollem Kinflusse. Wir werden bald niher
darauf eingehen. Sehen wir nun die Einwendungen genauer an,
welche gegen die Annahme der Gefiihle resp. Leidenschaften
als Thiitigkeiten des Begehrungsvermogens gemacht werden. Sehr
eingehend wird die Ansicht der Scholastiker von Esser bekdmpft;
derselbe sucht in seiner Psychologie II. Teil zundchst die Be-
griindung zu widerlegen, durch welche die Alten ihre Ansicht
stiitzten. ,,Man sagt,” so bemerkt Esser a. a. O. § 83, ,alle
Thatigkeit ist entweder eine immanente d. i. eine Richtung
von aufsen nach innen und diese gibt sich kund im Erkennen,
oder sie ist eine transeunte d. i. eine Richtung von innen
nach aufsen und diese gibt sich kund im Begehren; fiir das
Gefithlsvermogen, welches zwischen dem Erkennen und Begehren
in der Mitte liegen sollte, bleibe also nichts iibrig.“ Einen



H66 Die Leidenschaften.

solchen Gfund, wie ihn Esser hier den Scholastikern in den Mund
legt, hat noch kein wahrer Anhidnger derselben vorgebracht.
Vielmehr findet sich in den scholastischen Werken stets scharf
unterschieden zwischen immanenten und transeunten Thitigkeiten,
und sowohl das Erkennen wie das Begehren zu den er-
steren, den immanenten Thitigkeiten gerechnet. Erkennen wie
Begehren sind innere Vollkommenheiten, die sich im Innern der
Seele vollziehen, beide haben eine Beziehung zu den Auflsen-
dingen, aber sie unterscheiden sich dadurch, dafs beim Erkennen
der Vollendungspunkt mehr im Subjekte, beim Begehren mehr
im Objekte (dem Aufsendinge) liegt. Dabei braucht die Seele,
wir wiederholen es nochmals, gar nicht aus sich heraus zu gehen.
Eine eingehende Beleuchtung der Immanenz und des Unter-
schiedes von Erkennen und Begehren haben wir bereits in den
ersten §§ unserer Abhandlung gegeben. Doch sei hier noch
hinzugefigt, wenn von Aufsendingen die Rede ist, so sind nicht
nur die aufserhalb des Menschen befindlichen Gegenstéinde, son-
dern auch die eigenen Zustinde desselben, korperliche wie
geistige, gemeint; denn alle diese konnen Gegenstand des mensch-
lichen Erkennens und Begehrens sein. Hierdurch erledigt sich
auch, was Esser a. a. O. auf den falsch vorgebrachten Grund
der Scholastiker sagt.

,Die Einteilung unserer Seelenvermégen muls nach der
Verschiedenheit unserer Seelenzustinde gegeben werden,” wendet
Esser weiter ein, ,die im allgemeinen nicht allein thatiger,
sondern auch leidender Art sind, und die Erkenntnisse und Be-
gierden miissen zu den thatigen, die Gefiihle hingegen zu
den leidenden Seelenzustinden gerechnet werden.“ Dieses ist
wohl der Haupteinwand. Jedem Irrtum liegt ein Kornchen
Wahrheit zugrunde; aber dieses Kornchen haben die Scholastiker
schon lingst herausgehoben. Darin stimmen beide Vermigen,
das Erkenntnis- wie Begehrungsvermogen, wie frither gezeigt
ist, iiberein, dals sie potentiae passivae sind, weiche durch ,Auf-
nahme‘ (receptio==passio) des befruchtenden Objekts in Thitigkeit
gesetzt werden. Das Erkennen aber und das Begehren ist selbst
eine Théatigkeit der Seele. Wenn Esser nur diese Wahrheit



Einwendungen wider die scholastische Ansicht. 567

hatte hervorheben wollen, so wire sein Ausdruck nicht zu-
treffend gewesen. Doch augenscheinlich will er den Gefiihlen
allein im Gegensatze zur Erkenntnis ein gewisses , Leiden” bei-
legen. Auch das wird von den Scholastikern zugestanden; sie
finden in der That beim Gefiihle, was ihnen allerdings mit Be-
gehren identisch ist, etwas mehr ,Leiden wie beim KErkennen.
Unter Hinweisung auf das frither iiber diesen Punkt Gesagte
sel es gestattet, zur Auffrischung folgende Stelle des hl. Thomas
herzusetzen. ,,Obgleich diese Art zu leiden — wo leiden
soviel heilst, wie empfangen und aufnehmen — den erkennen-
den und begehrenden Vermogen zusteht, kommt sie doch mehr
den begehrenden zu. Da nimlich die Thitigkeit des erkennen-
den Vermégens auf die erkannte Sache dem Sein nach zielt,
welches die Sache im erkennenden Subjekte hat, die begehrende
Thiitigkeit aber auf den Gegenstand dem Sein nach, welches
er in sich selbst besitzt, so hat dasjenige, was im erkennenden
Vermogen aufgenommen wird, weniger von der dem erkannten
(Gegenstande zukommenden Eigentiimlichkeit als das im Be-
gehrungsvermiogen Aufgenommene von der dem begehrungs-
werten Gegenstande wesentlichen Eigenschaft.“ (Q. disp. de
verit. 26. a. 3.) Die vom Auge aufgefalsten Kirper bekleiden
sich gleichsam mit einer neuen Form, sie gewinnen eine Hiille,
eine Erscheinungsweise, die sie in sich nicht besitzen; denn all
die herrliche Farbenpracht, die wir an ihnen bewundern, ist
keineswegs objektiv so vorhanden; das Auge vielmehr bringt
an den Gegenstinden gewissermalsen diesen Zauber hervor.
Somit konnen wir wohl sagen, dals die erkannten Dinge mehr
der eigentiimlichen Seinsweise des Sinnes folgen, Allem, was
das geistige Erkenntnisvermogen erfalst, wird das eigentiim-
liche Sein desselben mitgeteilt. KErst wenn das Objekt die
Eigentiimlichkeiten der Universalitdt und Perpetuitit angenommen
hatr, oder, wie die Scholastiker zu sagen pflegen, der Bedin-
gungen des natiirlichen Seins, der Bedingungen von Ort und
Zeit entkleidet ist, kann von einem vollendeten Denkakte die
Rede sein. Das Begehren indessen nimmt gleichsam an der
Eigentiimlichkeit des begehrten Gegenstandes teil, es wird nach



H68 Die Leidenschaften.

dem Werte des Objekts gestimmt; daher die verschiedene
Stimmung, sei es zur Freude oder zum Leid, zur Lust oder
zur Unlust, die sich nach der Konvenienz oder Diskonvenienz
des Gegenstandes richtet. Und doch bleibt der ganze Vorgang
dem begehrenden Subjekte immanent, d. h. innerlich. Eine
solche Art von ,Leiden“, welche gerade den begehrenden Ver-
mogen eigentiimlich ist, wird von den Alten zugestanden. In-
dessen will Esser dem Gefiilhle noch einen Vorzug in dieser
Beziehung vor dem Begehren zuerkannt wissen, das Gefiihl soll
ein ,leidender Zustand“ xar &Soyzv sein. Daraus muls mit
Recht die Folgerung gezogen werden, wie Professor Jungmann
in seinem trefflichen Werke iiber das Gemiit ausfiihrt, dals
»jenes Leiden, welches als spezifische Differenz die Gefiihle
von den Erkenntnis- und Strebeakten unterscheiden soll, jeden-
falls als ein solches gedacht werden muls, das sich weder in
den einen noch in den anderen findet; die Gefiible miissen mit-
hin im Sinne unserer Gegner, nicht unter einer gewissen Riick-
sicht, sondern unter jeder Riicksicht und schlechthin ein Leiden
sein. (Das Gemiit und das Gefiihlsvermogen der neueren Psy-
chologie. Zweite Auflage. S. 185.) Wie aber eine geistige
Substanz, die menschliche Seele, schlechthin leidend sein kann,
worin dieses dem Gefiihle eigentimliche Leiden eigentlich be-
stehe, dariiber finden wir bei den Neueren keine ordentliche
Aufkldrung. Bei derartigen Fragen moge man den hl. Thomas
zum Muster nehmen, der einer Untersuchung iiber die Leiden-
schaften oder Gefiithle als leidende Zustinde an verschiedenen
Stellen sich unterzieht. Die Grundlage der Losung findet er
in einer genauen Zergliederung des Begriffes: Leiden; dann
erst wendet er die verschiedenen Momente des Begriffes auf
die Frage an und untersucht, ob das eine oder andere Moment
oder auch alle beim Erkennen und Begehren vorhanden sind.
Man vergleiche besonders q. disp. de verit. 26. a. 3. Das
Resultat ist, dafls ,Leiden” im eigentlichen Sinne nicht in einer
geistigen Substanz, sondern nur in einer materiellen Substanz
sich vorfinden kann, und zwar auf Grund der Materialitit.



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl*. 269

Eine niéhere Awuseinandersetzung wiirde uns zu weit’ fiithren.
Vgl. das Werk von Jungmann S. 185 u. ff.

Auch von den Freunden eines besonderen Gefiihlvermogens
wird eine innere naturgemilse Verbindung der Gefiihle mit
Begierden und Strebungen anerkannt, und zwar eine so innige,
dafs sie selbst in Definitionen des Gefiihls ausgesprochen wird.
Dieses sieht man deutlich in der von Esser gegebenen Definition:
,Gefiihle sind gewisse durch #dufsere oder innere Einwirkung
in uns veranlalste korperlich-geistige Affektionen unseres Selbst,
welche unserer Individualitit oder unserem Selbst entweder
zusagen oder nicht zusagen und worauf ein naturgemifses inneres
Hinstreben erfolgt, sie anzuhalten oder zu entfernen, je nach-
dem sie unserem Selbst entweder zusagen oder nicht zusagen.
(Psychologie II. Teil, § 83.) Manche neuere Bearbeiter des
Gefithlsvermogens ringen zuweilen mit dem Ausdrucke, um nur
die Gefiihle recht streng von den Begierden geschieden zu
halten. Bei der Einteilung der Gefiihle finden wir hiufig eine
trappante Ahnlichkeit mit der Einteilung der Begierden und
Strebungen. Die Verstindigung der Gegner mit den Scholasti-
kern wiirde viel leichter zu erzielen sein, wenn jene das Wort
Strebung nicht mehr in so engem Sinne fassen wollten, da doch
die Scholastiker die Bezeichnung mit vollem Recht auch auf
jene Zustinde ausdehnen, von denen die Gegner dieselbe aus-
schliefsen. Das wird sich im folgenden Paragraphen zeigen.

§ 10l
Neuere Ansichten tiber den Begriff ,,Gefiihl.

Wenn wir die Anschauungen der Neueren iiber die Leiden-
schaften einer Priifung unterziehen wollen, miissen wir eine
andere Bezeichnung wihlen, wie schon aus der Uberschrift er-
hellt. Die Scholastiker hielten an der alten Bezeichnung Leiden-
schaft fest, weil darin der eigentiimliche Charakter des sinn-
lichen Begehrungsvermigens gegeniiber dem Erkenntnisvermogen
und auch dem rein geistigen Strebevermogen ausgesprochen
ist. Selbst der Umstand hielt sie davon nicht ab, dals diese
Bezeichnung den Irrtum, wie er in neuerer Zeit weit verbreitet



H70 Die Leidenschaften.

ist, hervorrufen konnte, die Leidenschaften seien rein leidende
Seelenzustiinde. Mit der Lehre der Scholastiker warf man auch
grolstenteils die althergebrachte Benennung ab und wéhlte vor-
ziiglich als Namen fiir die betreffenden Seelenzustinde das Wort:
Gefiihl. Wenn es irgend eine unglickliche Bezeichnung gibt,
die als Quelle verschiedener Irrtiimer angesehen werden muls,
dann ist diese ungliicklich zu nennen. Das ist die Meinung
auch neuerer Psychologen. ,Die Festhaltung des Wortes Gefiihl
in seiner blofs transitiven Bedeutung® — darunter versteht
Esser das Gefiihl als Tastsinn (tactus) — ,hat zu den grobsten
Mifsverstindnissen und sogar zur Verbannung der Gefiihle aus
dem Reiche der Seelenzustinde Veranlassung gegeben.“ (HEsser,
Psychologie II, § 83.) Gefiihl ist ein gar zu vieldeutiges
Wort, welches auf die verschiedensten Zustinde angewendet
wird. Dariiber klagt Nahlowsky mit den Worten Domrich’s,
entnommen aus dessen Werk: die psychischen Zustinde, ihre
organische Vermittelung u. s. w. Jena 1849, 8. 164: | Es ist
immer schlimm, wenn mit einem und demselben Worte die ver-
schiedensten Begriffe verbunden werden; man darf im voraus
gewils sein, auf Unklarheiten zu stolsen. Bei Nennung des
Wortes Gefiihl aber kann den Psychologen ein leiser Schauer
iberlaufen. Es wird namlich bald gleichbedeutend gebraucht
mit Empfinden iiberhaupt, bald bezeichnet es nur die sogenannte
allgemeine Korperempfindung und heifst dann insbesondere Ge-
fiihlssinn, den man wieder in einen inneren und &dufseren zu
spalten beliebte; oder es bedeutet soviel, wie tasten, oder es
wird fir dunkle Vorstellungen gebraucht, von denen halbbewulst
die Bewegungen geleitet werden (Gefithl-—Takt), oder fiir klar
bewulste und herrschend gewordene Vorstellungsreihen, also
geradezu fur Gesinnungen (Ehrgefiihl, Pflichtgefiihl u. s. w.),
und endlich begreift man darunter jenes eigentiimliche Ver-
halten des Bewulstseins, durch Empfindungen und Vorstellungen
angenehm oder unangenchm affiziert zu werden. KEs mochte
wirklich an den Zeit sein, diesem Wirrwarr ein Ende zu machen.*
(Nahlowsky, das Gefiihlsleben, Leipzig 1862, S. 7 f. Wir haben
den langen Text deshalb hergesetzt, um aus dem Munde der



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl“. 571

Neueren zu vernehmen, wie unheilvoll die Bezeichung ,,Gefiihl*
werden konnte und wirklich geworden ist. Bei einem so viel
deutigen Worte ist es sehr begreiflich, wie oft beim besten
Willen eine Verwechselung mit unterlief, da ist es besonders
verstindlich, dals oft die konfusesten Definitionen von Gefiihl
gegeben wurden, um alles, was Gefiihl benannt wird, unter
cinen Hut zu bringen. In &hnlicher Weise ging es und geht
es mit dem Worte Empfindung; auch hier trat die grofste Ver-
wechslung ein, Empfindung und Gefithl liefen in und durch-
einander, so dals Nahlowsky kein Bedenken trigt, die nicht
schart’ genug vollzogene Unterscheidung von Empfindungen und
Gefithlen als das Erbiibel der Gefiihlslehre zu bezeichnen.*
(A. a. O. 8. 8.) Nachdem diese neue Bezeichnung , Gefithl* ein-
gefiibrt war, wurde der Begriff Leidenschaft ein viel beschrink-
terer, als frither, ihm wurde der Charakter eines sehr gestei-
gerten Gefiihls zuerteilt, eines unangenehmen Gefiihls, welches
gegen den verniinftigen Willen in die Schranken tritt. Deshalb
miissen wir, um unserer Absicht gerecht zu werden, die An-
sichten der Neueren iiber den Begriff des Gefiihles horen.

Als erste Anmsicht wird von Jungmann die’ Anschauung
jener aufgefiihrt, welche das Gefiihl weder zum Erkennen noch
Begehren rechnen, sondern dasselbe als leidenden Zustand
der Seele bezeichnen. Diese Auffassung, als deren Vertreter
uns bereits HEsser erschienen ist, haben wir im vorigen Para-
graphen hinreichend besprochen.

Die zweite Auffassung, welche der scholastischen Lehre
ebenfalls feindlich gegeniibersteht, will von dem Fiihlen als Be-
gehren nichts wissen, sondern konfundiert dasselbe mit einer
erkennenden Thitigkeit, der unmittelbaren Wahrnehmung unserer
inneren Zustinde.

Wenn wir von einer dritten Ansicht reden wollten, diirften
wir als ihre Vertreter diejenigen auffiilhren, welche dem Gefiihle
bald den Charakter einer erkennenden, bald einer begehrenden
Thitigkeit oder auch eines leidenden Zustandes zuteilen. Wir
brauchen uns nicht dariiber zu wundern, dals derartige Schwan-
kungen vorkommen; daran tragt der vieldeutige Ausdruck



b2 Die Leidenschaften.

»,Gefithl die Hauptschuld. Mag auch der betreffende Psycholog
glauben, er habe eine bestimmte Ansicht, seine Worte sind oft
schwankend, und nach denen allein konnen wir urteilen. Diese
Bemerkung gilt von manchem, wie Jungmann in seinem oben
citierten Werke ausdriicklich hervorhebt. , Es mag auffallen,
sagt er S. 196 Anm., ,dals Nahlowsky jetzt auch als Vertreter
dieser zweiten Auffassung erscheint, nachdem wir ihn friher
unter den der ersten gefunden. Wir haben das nicht zu verant-
worten. Ubrigens tritt eine #hnliche Vermischung beider Auf-
fassungen auch bei anderen hervor.“ Die einzelnen Ansichten
werden am besten bei eingehender Besprechung der Definition
von Gefiihl, welche sich bei diesem und jenem Vertreter findet,
von uns gepriift werden konnen. Zuerst mioge Beneke be-
sprochen werden, welchen Jungmann a. a. O. zu den Vertretern
der zweiten Auffassung zihlt.

[. Die Gefiihlslehre Benekes bietet eine solche Verworren-
heit, dafs man mit Recht Zweifel hegen darf, ob der Verfasser
selbst dariiber klar geworden ist. Es ist zu bedauern, dals er
nicht beachtet hat, was er im § 2 seines Buches ,Skizzen zur
Naturlehre der Gefiihle. Gottingen 1825 sagt, wenn Jemand
nimlich eine ganz neue Ansicht von Gefiihl geben wolle, so
,,konne dieses als ein ziemlich sicheres Zeichen ihrer Falsch-
heit betrachtet werden, indem es doch kaum denkbar sei, dals
ein so bedeutendes Verhdltnis (= Gefiihlsverhéltnis) der Auf-
merksamkeit aller fritheren Psychologen hitte entgehen sollen.
Eine genaue Durchforschung der alten scholastischen Psycho-
logen hitte den Verfasser vor manchem Irrtum bewahrt. Aber
er will ,junabhingig von aller Spekulation, rein aus der Er-
fahrung die Psychologie* entwickeln. Das ist ein unhaltbarer
Standpunkt; denn die Erfahrung allein kann nur Thatsachen
registrieren, aber keine Wissenschaft hervorbringen. Die Haupt-
frage: Was ist das Gefiihl? beantwortet Beneke folgender-
malsen: ,,Das Verhiltnis des unmittelbaren Sichgegeneinander-
messens unserer Seelenthédtigkeiten ist dasjenige, welches im
gewdhnlichen Denkgebrauche, wie im philosophischen mehr oder
weniger bewufst und klar, dem Begriff ,Gefiihl* zu Grunde



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl®. 573

liegt.“ (A. a. O. § 1.) Zur néheren Erklirung des Sichgegen-
einandermessens fiigt Beneke hinzu, dals cemnach von Gefiihl
keine Rede sein konne, wenn es sich um eine einzige Seelen-
thiatigkeit handelt. ,Eine einzelne Seelenthitigkeit an und fiir
sich betrachtet kann kein Gefiihl bilden; denn um ihre Elemente
im unmittelbaren Bewulstsein zu messen, bedarf sie ja einer
anderen Seelenthitigkeit.“ (A. a. O. § 3.) Das Gegeneinander-
messen, gesteht Beneke weiter ein, besteht nicht in der Anlage
eines bestimmten Malses an zwei Seelenthdtigkeiten, vielmehr
messen sich unsere bewulsten Seelenthiitigkeiten unmittelbar
durch ihr Dasein, und ohne dals weiter etwas hinzuzukommen
brauchte, gegen die ihnen zuniichst liegenden in Bezug auf ihre
Elemente: wodurch wir in den Stand gesetzt werden, rein auf
dieses unwillkiirlich eintretende Sichgegeneinandermessen die
Urteile zu griinden, dals dieselben kriftiger oder unkriftiger
u s. w. seien. (A. a. O. § 2.) Wir sehen: von dem Begriffe
des Messens, der doch dem Gefithle wesentlich sein soll,
bleibt nicht mehr viel iibrig, es sei denn, dals wenigsiens zwei
Seelenthiitigkeiten beim Gefiihl vorhanden sein miifsten. Aber
was ist denn eigentlich Gefiihl nach Beneke? Wie unter-
scheidet sich seine Ansicht von der Ansicht vieler seiner Zeit-
genossen, die das Gefiithl mit dem Bewulstsein zusammenwerfen ?
,Wir finden,“ sagt der Verfasser a. a. 0. § 2, ,das Gefiihl
gewohnlich erklirt als ,,Bewulstsein von unserem gegenwiirtigen
Zustande®“: was ist das im allgemeinen anders, als das im
vorigen bezeichnete Verhiltnis des Sichgegeneinandermessens
der Seelenthitigkeiten in Bezug auf ihre Elemente?* Wenn
das so ist, dann mochte &8 verniinftiger erscheinen, den schwer
verstindlichen Ausdruck: Sichgegeneinandermessen ginzlich aut-
zugeben. Und in der That nimmt der Verfasser seine Definition
von Gefiihl selbst in einer seiner lingeren Anmerkungen zuriick,
indem er den Ausdruck: Sichgegeneinandermessen fiir bild-
lich erklart. ,Dieser hier und in der ganzen Abhandlung
zur Bezeichnung des Fiihlens gebrauchte Ausdruck soll durch-
aus nichts mehr als ein Bild sein. Die diesem Bilde ent-
sprechende Sache ist das Fihlen selbst. (Anm. II.) Was ist



H74 Die Leidenschaften.

aber diese Sache in Wirklichkeit, nicht blofs bildlich? Das
kann Beneke nicht sagen; deun diese Sache kann als ein Ur-
tfak tum nicht weiter erklart, sondern mufs in der unmittel-
baren Anschauung so aufgefalst werden, wie sie ftiir die-
selbe in dem Sein der Seele gegeben ist.“ Das letztere heilst
doch im Grunde nichts anderes als: das Fiihlen ist, wie es
ist. Ja, Beneke will von der fritheren Definition, die sich, noch-
mals gesagt, durch sein ganzes Werk hindurchzieht, im eigent-
lichen Sinne genommen gar nichts mehr wissen. ,,Hs wird
also durchaus nicht behauptet, dals das Fiihlen wirklich ein
Messen sei, da ja bei einem Messen immer eine Reflexion, ein
Urteil, bet dem unmittelbaren Fiihlen aber keine Spur derselben
sich findet.“ (A. a. O.) Beneke versucht in dem Folgenden
noch einmal das Bildliche des Messens zu erkliaren, aber nach
eigenem Gestindnisse wieder in Bildern., Eine Definition in
bildlichen Ausdriicken ist keine wissenschaftliche, und somit ist
dieser Versuch, die Gefiihle begrifflich zu erkldren, ein erfolg-
loser zu nennen.

Die obige Definition von Gefiihl macht es begreiflich, dals
Beneke auch keinen rechten Unterschied zwischen dem Fiihlen
und den iibrigen Seelenthitigkeiten zu finden weils. Eine
Einteilung der Seelenthitigkeiten in Vorstellungen und Ge-
fiihle (resp. Strebungen) ist nach ihm darin falsch, ,dals sie
diese Begriffe zu einander ausschlielsend darstellt“. (A. a. O.
§ 36.) Vielmehr kann eine und dieselbe Seelenthitigkeit, wenn
auch in verschiedenen Beziehungen, Vorstellung, Gefiihl und
Strebung sein. (A. a. 0.) Die verschiedene Beziehung, welche
der Verfasser dabei zu Grunde legen will, ist wegen ihrer Un-
klarheit gar nicht zu verstehen. (§ 36.) Den Ausdruck des
Sichgegeneinandermessens der Seelenthitigkeit, dessen ganze
Bedeutung nach obiger Auseinandersetzung eine bildliche ist,
wendet nun Beneke auf alles Mogliche an. Uberall, wo eine
Gleichheit oder Verschiedenheit zum Bewulstsein kommt, selbst
in einfachen Sétzen, deren Subjekt und Pridikat entweder von
einander als identisch bejaht oder als nicht identisch verneint
werden, findet der Verfasser ein Gefiithl. ,,In diese Klasse



Neuere Aunsichten iiber den Begriff ,,Gefiihl*, 575

(der Gefiihle) gehoren alle mathematischen Gleichsetzungen und
Ungleichsetzungen, die geometrischen nicht weniger (z. B. die
Sitze von der Kongruenz der Dreiecke) als die arithmetischen
(wie 2 X 2 = 4)“ (§ 5.) Nun muls selbstverstindlich das
Gefiihl zur Grundlage der Mathematik werden. TUnd richtig
lesen wir a. a. 0., dals ,man mit vollem Rechte behaupten
kann, soweit das (leichsetzungsverhiiltnis reiche in der Mathe-
matik, beruhe diese ernsteste aller Wissenschaften auf einem
eigentiimlichen Fiihlen”. Da in jedem analytischen Urteile ein
Messungsverhiltnis vorliegt, ndmlich zwischen Subjekt und Pradi-
kat, flugs entdeckt auch hier Beneke ein Fiihlen, und da ,alle
unsere Wissenschaften nur durch moglichst vollkommen aus-
gebildetes analytisches Denken zur Klarheit gelangen konnen,
ist allerdings die Grundform aller Wissenschaften ein Fiihlen*.
(§ 6.) Hier erkennt der Verfasser auch an, ,dals dieses eigen-
tiimliche Fiihlen ein Einsehen oder ein Wissen begriindet (oder
vielmehr das Einsehen oder Wissen selbst ist).“ (A. a. 0.)
Kurzum, wo immer ein Messungsverhéltnis herausgetiiftelt werden
kann — und wo mag das nicht geschehen? — ist ein Gefiihl
vorhanden.

Bei dieser Sachlage muls es unmoglich erscheinen, eine
ordentliche Klassifizierung der Gefithle zu erreichen. Nach
Beneke unterscheidet man nicht nur einfache Gefihle, nidmlich
,,die einfachsten Seelenthitigkeiten, die sich gegen einander
messen®, sondern auch zusammengesetzte Gefiihle, die aus Kom-
bination einfacher Gefiihle entstehen. Die Zusammensetzung
kann aber bis ins Unendliche vor sich gehen. ,Eben dieser
unendlichen Vielfachheit wegen konnen wir uns nun hier, wo
es nur auf allgemeine Umrisse abgesehen ist, auf keine Weise
darauf einlassen, mit dem Anspruche auf Vollstindigkeit die
verschiedenen Kombinationen der Zusammensetzung weiter ins
Einzelne zu verfolgen. (§ 28.) Die Unklarheit der Definition
von Gefiihl zieht notwendig eine Verwirrung nach sich im Klassi-
fizieren der Gefiihle.

Wie stellt sich Beneke zur Annahme von Seelen-
vermdgen? Alle Anerkennung verdient es, dals er nicht, wie

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. ' 93



D76 Die Leidenschaften.

so viele seiner Zeitgenossen, den scholastischen Ausdruck ,,Ver-
mogen verabscheut. Vielmehr lesen wir § 44: ,Vermogen oder
,mogliches Sein“ werden die inneren Angelegtheiten unserer
Seele nur in Bezug auf ein gewisses Sein, in Bezug auf das
bewulste Seelensein ndmlich, genannt, fiir dessen Ausbildung
jene die Bedingung enthalten. Unabhingig von diesen betrachtet
sind dieselben ebensowohl wirkliches Sein, wie das bewulste
Seelensein selbst.“ Der Gedanke in diesem Satze ist richtig,
wenn auch 'die Scholastiker ihn viel klarer und préziser aus-
gesprochen haben. Desgleichen erkennt Beneke an, dals diese
,Angelegtheiten oder Vermogen erst durch die Akte erkannt
und durch dieselben erklirt werden. ,Eine genaue Selbst-
betrachtung zeigt uns, dafs wir die Angelegtheiten durch die
aus ihnen hervorgehenden bewulsten Seelenthitigkeiten vorstellen.
Die dichterische Anlage z. B. denken wir durch eine mehr oder
weniger klare Vergegenwirtigung dichterischer Kunstwerke oder
einzelner dichterischer Vorstellungsweisen, die (Gelehrsamkeit
durch bewufste Erkenntnisvorstellungen u. s. w.“ (§ 32.) Somit
erkennt er ein Vermogen zu fiihlen an und nennt dieses Ver-
mogen ein ,ganz besonderes Vermigen, da ja das Fiihlen eine
ganz besondere von allen iibrigen wesentlich verschiedene Er-
scheinung ist“. (§ 45.) Dafiir, dals , Fiihlen“ eine von anderen
(némlich von anderen Erscheinungen der Seele) wesentlich ver-
schiedene Erscheinung sei, gibt Beneke keinen Grund an, was
um so mehr zu verwundern ist, da er bei anderen Gelegen-
heiten selbst zwischen dem Erkennen und dem Fiihlen keinen
wesentlichen Unterschied gefunden. Deshalb steht jedoch der
Verfasser nicht auf Seiten derjenigen, die ein besonderes Ge-
fiilhlsvermogen im Gegensatze zum Erkenntnis- und Willens-
vermogen annehmen; denn Vermogen gilt ihm nach seiner niheren
Auseinandersetzung nur in attributiver, d. h. logischer Bedeutung.
,In keiner der niheren Bestimmungen also, deren die attri-
butive Bedeutung des Begriffes ,, Vermogen“ fihig ist, werden
wir ein besonderes Vermogen zu fiihlen von der menschlichen
Seele leugnen diirfen®. (§ 45.) Hierdurch ldfst es sich er-
klaren, weshalb es Beneke nicht darauf ankommt, eine ganze



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl*, 277

Reihe von Vermdgen aufzustellen. ,Im allgemeinen ist wohl
klar, dals man der menschlichen Seele nicht ein Gefiihlsvermogen,
sondern unzihlige beizulegen habe (ebenso wie unzihlige Ver-
stands-, Urteils-, -Willens- u. s. w. Vermogen): so viele nidm-
lich, als dieselbe innere Angelegtheiten fiir die Erzeugung
verschiedener Gefiihlsthitigkeiten enthilt.“ (§ 46.) Auf der
anderen Seite kann man nach Beneke ebenso gut von einem
Seelenvermogen sprechen, als dem , Aggregat ihrer inneren An-
gelegtheiten, welche ja unmittelbar oder mittelbar simtlich
mit einander in Verbindung stehen“. (A. a. 0.) Diese letztere
Bemerkung zeigt, mit welch’ geringer Tiefe der Verfasser die
Frage nach dem Gefiihlsvermogen behandelt hat.

Der logischen Auffassung von Vermogen steht nach Beneke
die substanzielle gegeniiber, unter der wir wohl die An-
schauung aller derjenigen verstehen miissen, welche der Seele
entweder zwei oder drei Grundvermogen zuschreiben. Sehen
wir von dem wenig passenden Ausdrucke ab, so muls der Ver-
fasser einen eigentiimlichen Begriff von Vermoégen im genannten
Sinne haben. Nach ihm heilst ja der Satz ,,Die Seele hat ein
besonderes Gefiihlsvermogen in substanzieller Bedeutung® so-
viel wie ,,In dem Sein oder der Substanz der Seele findet sich
ein besonderes, d. h. von ihren iibrigen Bestandteilen (soweit
dieses iiberhaupt unter Teilen eines Ganzen miglich ist) ge-
schiedenes und in sich eines Sein (oder Substanz), welches
den inneren Grund fir die Gefiihle enthdlt. (§ 46.) Eine
ganz verkehrte Anschauung; jene, die zwei oder drei Seelen-
vermogen annehmen, haben nicht behauptet, es seien diese Ver-
mogen ein von anderen geschiedenes Sein oder sie seien
Substanzen. Sehr naiv ist der Einwand, den Beneke gegen
die Annahme von zwei beziiglich drei Grundvermogen der Seele
erhebt. ,,Weder im Bewulstsein, sagt er, ,noch in der inneren
Angelegtheit der Seele bilden die Thitigkeiten, welche ein
Verstehen, ein Wollen, ein Fiihlen u. s. w. enthalten, fiir sich
ein Ganzes. Denn wire dieses der Fall, so miifsten ja mit
jeder einzelnen von ihnen zugleich auch alle iibrigen derselben
Art wirksam oder doch wenigstens zur Wirksamkeit angeregt

38*



H78 Die Leidenschaften.

sein, wahrend uns die Erfahrung im Gegenteil nicht selten
eine Verstandesthitigkeit mit einer Gefihls- oder Willensthitig-
keit u. s. w. in einer weit innigeren Verkniipfung zeigt, als
zwischen dieser Verstandsthitigkeit und den iibrigen Verstands-
thatigkeiten sich findet.“ Kin bischen mehr Verstdndnis von
Vermogen und ein bischen Distinktionsgabe z. B. zwischen
totum potentiale und actuale wiirde einen solchen Einwand ver-
hindert haben.

Obwohl es nicht streng zu unserer Aufgabe gehort, iiber die
Gefithlslehre in moralischer Hinsicht zu urteilen, so sei es doch
gestattet, in dieser Beziehung einige Worte iiber Benekes Auf-
fassung zu sagen. Eine objektive Moralitit schwindet bei ihm
vollstindig, wenn er sagt: ,Recht ist in jedem Falle, was
bei der Abwigung aller Interessen (Lustvorstellungen),
welche bei einer Handlung in Betracht kommen konnen, nach
der wahren Wertgebung als das Beste sich kundgibt.” (§ 34.)
Das Gefiihl ist nach ihm ,Prinzip der gesamten Sittenlehre,
Rechtslehre und Asthetik, fiir welche Wissenschaften es auch
der Wahrheit geméls kein anderes Prinzip geben kann, eben
weil ihre Subjekte Gefiihle im engeren Sinne und die Begriffe
(sittlich, recht, schon), unter welche dieselben untergeordnet
werden sollen, Gefiihlsbegriffe sind“. (§ 39.) Beneke ver-
sucht zwar im § 34 eine Objektivitit des Guten zu retten, aber
es gelingt ihm nicht.

1I. Nahlowsky. Die Ansicht Nahlowskys iiber die Ge-
fiithle ist enthalten in seinem Werke: Das Gefiihlsleben, dar-
gestellt aus praktischen Gesichtspunkten, nebst einer kritischen
Einleitung. Leipzig 1862; aus diesem Werke entnehmen wir
auch die Citate. Sein Standpunkt ist dem Benekes entgegen-
gesetzt. Er findet es verkehrt, wenn man psychologische
Fragen nur durch die Erfahrung, nur durch Beobachtung phy-
siologischer Thatsachen 16sen will. ,In der Psychologie ist es
ebenso vom Argen, die Resultate der neueren Physiologie un-
beachtet zu lassen, als es zu Unzukommlichkeiten hinfiihrt,
wenn man die physiologische Behandlungsweise auch auf das
Gebiet des rein Geistigen ibertrigt.“ (A. a. O. Einleitung IV.)



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl¢. 579

Die Schwierigkeit der Gefiihlslehre erkennt er an, besonders
wegen der Kompliziertheit des individuellen Gepriges der Ge-
fihle, darum will er vorsichtiz vorgehen und zunichst alles
Irrtiimliche ausscheiden. Jene Vermischung von Empfindungen
und Gefiihlen, welche, wie schon oben hervorgehoben, als das
Erbiibel der Gefiihlslehre bezeichnet wird, verwirft Nahlowsky
in seiner kritischen Einleitung vollstindig. In weitliufiger Weise
sucht er den Unterschied zwischen beiden Seelenzustinden klar
zu stellen. Die Empfindung ist ihm ,ein erst. von ihrem leib-
lichen Substrate auf die Seele iibertragener, das Gefiihl
dagegen ein ihr selbsteigener Zustand.“ (Krit. Einl. IV.)
»Alle jene Zustinde, die auf der blofsen Perzeption organischer
Reize beruhen, sind Empfindungen; alle jene Zustinde dagegen,
die keineswegs unmittelbares Produkt von Nervenreizen, son-
dern vielmehr Resultat gleichzeitig im Bewulstsein zusammen-
treffender Vorstellungen sind, sind Gefiihle zu nennen. (A. a. 0.)
Zu noch scharferer Unterscheidung beschreibt er gleichsam den
Weg, den Empfindung und Gefiihl zu machen haben. ,,Wir
kennen nur den Weg, den der physische Impuls (Stofs, Licht,
Schallwelle) einschlidgt, sich im Nerv zu einem organischen
Reize gestaltend, und auch den mitunter unvollkommenen; jene
letzte Transformation aber, die mit dem organischen Reize vor
sich geht, indem er Vorstellungselement, ein Bewulst-
seins- Akt und hiermit erst eigentliche Empfindung wird,
das, verhehlen wir uns nicht, ist fir uns ein Mysterium.” (A. a. 0.)
Anders ist es bei dem Gefiithle, da ist ,die Seele selbst in
ihrem innersten Wesen gedriickt oder gehoben“. (A. a. 0.
Von diesem innersten Wesen aus treten dann ,organische Re-
flexe® ein. Das spricht Nahlowsky mit den Worten aus: 8o
iibt denn die Physiologie in der Lehre von der Empfindung
volles Hausrecht, in der Region der Gefiihle jedoch mufs sie
das Regime an die Psychologie iiberlassen, erst da wieder die
Fihrung iibernechmend, wo es sich um die Darstellung der
organischen Reflexe der einzelnen Gemiitszustinde handelt.«
(A. a. O.) Sehr erfreulich ist die Unterscheidung, welche der
Verfasser zwischen korperlichem Schmerze und psychischem



H80 Die Leidenschaften.

Schmerze macht; hier scheint er ganz den Standpunkt des heil.
Thomas einzunehmen, ,,Nach unserer Uberzeugung gibt es einen
physischen und einen Seelenschmerz — ersterer ist eine
Empfindung und nur letzterer ist ein Gefiihl.* (Krit. Einl. I11.)
Im Gegensatze zu vielen anderen scheidet er in derselben Ein-
leitung scharf die sogenannten Gemeinempfindungen von den
Gefithlen. Nachdem der Verfasser eine solche in mancher Be-
ziehung erfreuliche Grundlage gelegt, geht er zu seiner eigenen
Ansicht iiber. Er billigt nochmals die Unterscheidung der Ge-
fiihle von dem Vorstellen (ein Inbegriff des Denkens und Er-
kennens), zugleich auch unterscheidet er die Gefiihle vom
Streben und beruft sich zunichst auf Plato, wenn auch, wie
Jungmann nachgewiesen, in Folge eines Milsverstindnisses. (Vgl.
Jungmann, das Gemiit. S. 176ff) Worin ist denn der Unter-
schied begriindet? Nahlowsky kennt eine objektive Seelen-
thiatigkeit (das Vorstellen), einen subjektiven Seelen-
zustand (Gefihl) und einen subjektiv-objektiven, gleichsam
die Verbindung der beiden erstgenannten. Durch ein Citat aus
Drobisch (Empirische Psychologie S. 36) wird dieses dahin niiher
prazisiert, dalfs Gefiihl sei, ,,was mit uns vorzugehen scheint,
so dafls wir darunter leiden”. (8. 43.) Hierdurch gibt sich
Nahlowsky als einen Anhidnger der ersten der oben aufgestellten
Meinungen kund, dafls namlich die Gefiihle passive, leidende
Zustinde seien. Und doch verwahrt er sich gegen die Annahme
von drei Seelenvermogen; denn ,jene drei Ausdriicke (Vor-
stellen, Gefiihl und Streben) bezeichnen iibrigens nicht etwa
eigene Vermogen der Seele, sondern sie sind nur oberste
Klassenbegriffe, unter denen man die verschiedenen Er-
scheinungen des Seelenlebens bequem und iibersichtlich zusammen-
zufassen suchte. Man darf sie auch nicht als isolierte (so?)
Energieen denken“. (A. a. O. S. 42.) Diese Aufserung mufs
bedenklich erscheinen und erregt den Zweifel, ob Nahlowsky
wohl dem oben Gesagten treu bleibt. Noch bedenklicher
ist, was er a. a. O. hinzufiigt: ,Denn die eigentlich in
letzterer (der Seele) wirkenden Krifte sind die Vorstel-
lungen; und das Gefiihl und Streben bezeichnet nur besondere



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl*, 581

Modifikationen, die sich mit den Vorstellungen, bei ihrem
Zusammentreffen im Bewufstsein, ereignen.“ Auf diese Weise
sind wir darauf vorbereitet, Nahlowsky schliefslich im Fahr-
wasser derjenigen zu finden, welche der zweiten Anschauung
huldigen, also Erkennen und Fiihlen konfundieren. ,,Demnach
kann das Gefiithl definiert werden als unmittelbares Inne-
werden der Hemmung oder Forderung unter den eben im Be-
wulstsein vorhandenen Vorstellungen.“ An derselben Stelle, seines
Werkes, S. 48, finden wir eine dhnliche Definition. ,,Das Gefiihl
ist das unmittelbare Bewulstsein der momentanen Steigerung
oder Herabstimmung der eigenen, psychischen Lebensthétigkeit.”
In der folgenden Anmerkung sehen wir den Verfasser beinahe
Hand in Hand mit Beneke. ,Das Bewulstwerden der Steige-
rung oder Herabstimmung der eigenen Lebensthitigkeit von
Seiten der Seele ist gewissermafsen ein Messen.“ (A. a, O.)
Somit schwindet der Unterschied zwischen Gefiihl und Vor-
stellung, der doch oben zugegeben war; denn Bewuflstsein
und Vorstellung sind bei Nahlowsky identisch. ,Das wahr-
hafte Sein der Seele,“ so lesen wir S. 56, ,ist ihr Bewulst-
sein. Wir konnen sie nicht anders, denn als vorstellende
Substanz denken. Ihr Vorstellen ist eben ihr Leben und
ihre Lebens-Birgschaft.

III. Hagemann. Wir haben schon friither Herrn Prof.
Hagemann als Gegner der scholastischen Lehre citiert und
seine Einwendungen gegen diese Lehre gepriift. Nach dem
dort Gesagten eriibrigt noch, zur Losung eines Einwandes
den Begriff festzustellen, welchen Hagemann mit den Worten
,,Fithlen“ und ,,Streben” verbindet. Wir finden die Definition
in seiner Psychologie S. 134. ,,Das Fiihlen oder (als Zustand
betrachtet) das Gefiihl ist das Innewerden unserer jeweiligen
geforderten oder gehemmten Lebenslage.”“ Zundchst diirfte da-
rauf aufmerksam gemacht werden, dals dieses nicht die einzige
Definition ist, die wir bei Hagemann finden. Vielmehr wird
S. 40f. genannter Erklirung eine andere koordiniert: ,Richtung
der Seele in sich selbst von ihrer Zustindlichkeit auf ihr Wesen.
Auf den ersten Blick mulfs dieses iiberraschen. Denn wie Inne-



H82 Die Leidenschaften.

werden und Richtung, worin wir wohl das genus der Definition
zu sehen haben, identisch seien, leuchtet nicht ein. In dem
Worte: Innewerden liegt eine rezeptive Thatigkeit, wie Hage-
mann sagt, von aulsen nach innen, und wiirde somit auf er-
kennende Thatigkeit hinweisen, wogegen Richtung mehr eine
auf ein Objekt hinzielende Thitigkeit bedeutet oder eine Hin-
bewegung zu etwas, also den Strebungen gleich kdme. Da
beide Definitionen wohl als koordiniert aufzufassen sind, so
scheint darin ein Schwanken Hagemanns sich kund zu thun,
ob das Gefiihl der erkennenden oder der strebenden Seite der

Seele zukommt. Sehen wir die Hauptdefinition — als solche
nehmen wir die erstere, denn sie steht an einer Stelle, wo das
Gefiihl eingehend behandelt wird — naher an. ,Das Gefiihl

ist das Innewerden unserer jeweiligen geforderten oder ge-
hemmten Lebenslage. Was versteht Hagemann unter Inne-
werden? Auf S. 135 steht die ndhere Erkldrung, und zwar
zuerst negativ. Wenn wir das Fiihlen als ein Innewerden be-
zeichnet haben, so ist damit selbstverstindlich nicht gesagt, dafs
es blols ein Innewerden oder Perzipieren oder Vorstellen sei.
Die oben angedeutete Moglichkeit, dafs man durch das Wort
,,Jnnewerden® in den Irrtum geraten konne, Gefiihl mit Vor-
stellung zu verwechseln, wird hier von Hagemann zugestanden.
Deshalb miissen wir schon obige Definition verwerfen, da sie
nicht klar ist, sondern einer neuen Erklarung bedarf. Positiv
wird Innewerden dahin erklart: ,,Nicht das Innewerden als
solches, sondern eben das Erregtsein, das angenehm oder un-
angenehm Gestimmtsein, welclies in dem Innewerden zum Be-
wulstsein kommt, so oft wir uns eines Gefiithles bewulst werden,
macht das Eigentiimliche des Fiihlens aus, und dieses lifst
sich aus dem Vorstellen allein gar nicht begreifen.“ (A. a. 0.)
Das Gefithl wiire hiernach ein Erregtsein, ein angenehm oder
unangenehm Gestimmtsein, das Innewerden kommt hinzu, als
nicht zu dem Eigentiimlichen gehidrendes, und dient nur dazu,
dafs das Gefiihl, das Erregtsein zum Bewufstsein kommt. Ein
solches Innewerden ist bei jeder Thatigkeit des Menschen er-
torderlich, um dieselbe zum Gegenstande des Wissens zu machen.



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl®. 583

Denn Thatigkeiten unserer Seele, deren wir uns in keiner Weise
bewulst werden, bleiben uns géinzlich unbekannt. Wir diirfen
deshalb mit vollem Rechte die erste und Hauptdefinition Hage-
manns als eine ungehorige bezeichnen. Was den Schlufssatz
anbetrifft: ,,Damit also mit einer Vorstellung oder einem Vor-
stellungslaufe sich ein Gefiihl verbinde, dazu bedarf es einer
besonderen Beschaffenheit der Seele, eines von den Vorstellungs-
kriften verschiedenen Vermogens® (S. 135f), so konnen wir
mit dem letzten Teile besonders zufrieden sein; dagegen ist der
Ausdruck ,,damit sich mit der Vorstellung ein Gefiihl verbinde‘
nicht gut gewdhlt. Wenn eine Vorstellung vorhanden ist, so
muls sie doch einen Inhalt, ein Objekt haben, eine Vorstellung
ohne Inhalt ist undenkbar. TUnd dieser Inhalt kann nichts
anderes sein, als eben das Erregtsein, weil es ja in der Vor-
stellung zum Bewulstsein kommt. Von einer anderen Vor-
stellung mit anderem Inhalt, als dem Erregtsein, zu sprechen,
liegt gar keine Veranlassung vor; denn das sollte nach Hage-
mann gar nicht bewiesen werden, dafs es Vorsteltungen gibe,
mit denen ein Gefiihl verbunden werden konnte.

Nach Zuriickweisung der ersten Erklirung von Gefiihl
werfen wir auf die zweite einen priifenden Blick. ,,Gefiihl ist
Richtung der Seele in sich selbst von ihrer Zustindlichkeit auf
ihr Wesen. Wir sahen oben in dem Ausdrucke: Richtung
eine Ahnlichkeit mit dem Streben. Hagemann sagt aber: ,Das
Fiihlen kann ebensowenig aus dem Streben der Seele erklirt
werden.“ Eine innige Verbindung beider kann er nicht in Ab-
rede stellen; denn ,,Gefiihle der Lust wie der Unlust rufen
Begierden hervor und vegen den Willen an, und umgekehrt
folgen Gefiihle auf Begierden und Entschliisse“. (A. a. O))
Trotz dieser innigen Verbindung wird die Identitit geleugnet,
weil ,in der Natur der Gefiihle es nicht liegt, dals sie eine
Hinneigung zum Objekte einschliefsen“. Diese Behauptung, die
durch nichts begriindet wird, scheint dem Begriff ,,Richtung* zu
widersprechen, welcher in der von Hagemann gegebenen Er-
klirung des Gefiihls gebraucht wird. Eine Richtung kann ich
mir nicht denken ohne einen Gegenstand, zu dem die Richtung



H84 Die Leidenschaften.

genommen wird. Wenn die Gefithle sich édndern, muls auch
die Richtung wechseln; eine wechselnde Richtung weist aber
stets auf einen andern Gegenstand oder ein anderes Objekt
oder einen anderen Terminus hin, wodurch eben der Wechsel
der Richtung spezifiziert wird. Wenn S. 148 ,,die unbestimmten,
Gefithle oder Stimmungen kiirzer oder linger dauernde Gefiihls-
zustande sind, welche sich, ohne einen bestimmten Inhalt auf-
zuweisen, als Erweiterungen oder Beengungen, Forderungen
oder Hemmungen bekunden,” so muls doch eine Ursache, ein
Gegenstand angenommen werden, wodurch die Forderung oder
Hemmung hervorgerufen wird, Das aber ist das Objekt. In
Betreff der ,jindividuellen Gefiihle“ sagt Hagemann: ,,Alle Vor-
stellungen von Gegenstinden, welche fiir unser sinnliches Dasein
als Gut oder Ubel erscheinen, rufen sinnliche Gefiihle hervor;“
hier sind die als Gut oder Ubel erscheinenden Dinge das
Objekt u. s. w. Dem Gegenstande gegeniiber richtet sich die
Seele, hinzielend oder abwehrend; insofern lifst sich bel der
Definition von Gefiihl das Wort ,Richtung® verwerten.

Als zweiter Grund, weshalb das Fiihlen sich nicht auf das
Streben zuriickfithren liefse, wird von Hagemann angegeben,
dafs ,manche (intellektuelle und &sthetische und dgl.) Gefiihle
keine Strebungen zur Folge haben®. Behufs richtiger Beur-
teilung dieses Satzes mufls untersucht werden, was Hagemann
unter Strebung versteht. Auf S. 40 wird Strebung im all-
gemeinen gekennzeichnet als ,spontane Richtung von innen nach
aufsen, Hinbewegung zu Gegenstinden“. Sollten diese beiden
Begriffe koordiniert und identisch sein, so mochten wir bemerken,
dafs spontane Richtung und Hinbewegung, letztere aktuell ge-
nommen, sich nicht decken. Ich kann mir wohl einen Stein
denken, der die Richtung nach unten hat, ohne sich im Zu-
stande der Beweguvg zu befinden; einen Beweis dafir, dafls
der Stein die Richtung habe, seben wir darin: er wird sofort,
nachdem das ihn znriickhaltende Hindernis gehoben ist, herunter-
fallen. Somit ist die wirkliche Bewegung eine notwendige Folge
des Richtunghabens, gleichsam eine Entwickiung desselben.
Sollte aber nach des Verfassers Ansicht der bei Erklirung von



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl1*, 585

Streben angewendete Ausdruck: Hinbewegung nicht aktuell ge-
nommen werden, dann ware die Ansicht der Scholastiker sofort
gerechtfertigt. Wir sagten eben, die wirkliche Bewegung sei
gleichsam eine Entwicklung des Richtunghabens oder eine not-
wendige Folge desselben, Darum kann man mit vollem Rechte
dem noch nicht aktuell bewegten Steine ein Streben zu-
schreiben, welches Streben drei verschiedene Zusténdlichkeiten
aufweiflst, ndmlich die Hinneigung zu dem abwirts gelegenen
Orte, die aktuelle Fortbewegung und das Umschlielsen desselben,
die Ruhe in dem zugeordneten Gegenstande. Die erste Zu-
stindlichkeit ist die Ursache der beiden anderen, sie ist gleich-
sam eine Spannkraft, welche sich in aktuelle Energie umsetat.
Wenn der aktuellen Hinbewegung der Name ,Strebung® bei-
gelegt wird, so ist es klar, dals dieser Name auch dem Hin-
geneigtsein beigelegt werden kann, um so mehr, da das Hin-
geneigtsein erst durch die aktuelle Bewegung erkannt, also auch
benannt wird. Und hierin mochten wir wohl den Grund finden,
warum Hagemann - sagt: ,In der Natur des Strebens liegt
einzig und allein, dafs es zu einem Gegenstande sich hinbewegt,
den es nicht besitzt.“ (8. 136.) Dieser Zustindlichkeit, die wir
oben an die zweite Stelle gesetzt haben, kommt allerdings als
der am deutlichsten erkennbaren, zunéchst in die Sinne fallenden
Zustindlichkeit der Begriff Strebung an erster Stelle zu; aber
ebenso gut der aus dieser Zustindlichkeit erst erkannten not-
wendigen Ursache und der Folge, der Hingeneigtheit (Richtung)
und dem Ruhen. Dabei bleibt bestehen, dals der Unterschied
in der Entwicklung auch durch besondere Namen bezeichnet
wird, wie die Scholastiker auch zu thun pflegen. Vielleicht
dirfen wir in der oben citierten Definition von Strebung ein
gewisses Zugestindnis finden, das allerdings nachher in deut-
licheren Worten verworfen wird, dafs nimlich der Begriff
,,Streben‘ nicht nur in der aktuellen Hinbewegung, sondern auch
in der Grundlage derselben liegt, der Hinneigung oder Rich-
tung. Um nun auf genannten Einwand, ,,dafs manche Gefiihle
keine Strebungen zur Folge haben, prizis zu antworten, so ist
zu bemerken: Entweder nimmt man ,,Strebung® in der Bedeutung



586 Die Leidenschaften.

von Richtung oder auch als die Grundlage und die Folge der
aktuellen Bewegung, dann ist das Gefiihl immer mit Strebung
identisch und lifst sich kein Gefiihl aufweisen, dem nicht dieser
Begriff ,,Strebung® zukéme. Oder man nimmt Strebung als gleich-
bedeutend mit aktueller Bewegung, dann ist der Satz zuzugeben,
aber daraus folgt nur, dafs nicht jedes Gefiihl den moglichen
Entwicklungsgang nimmt, nicht als ob es in sich unvollkommen
wire; vielmehr kann ihm die grofste Vollkommenheit zukommen,
jene Vollkommenheit, auf welche auch die aktuelle Bewegung
zielt, worin sic ihre Ruhe wund ihren Abschlufs findet. Wir
diirfen iibrigens nochmals wiederholen, dals es, wie oben ge-
zeigt, ganz unberechtigt ist, den Begriff ,,Streben‘* auf die blofse
aktuelle Bewegung einzuschrinken. Wenn wir nochmals einen
Blick auf die Definition werfen, so vermissen wir die Klarheit.
,Richtung der Seele in sich selbst von ihrer Zustindlichkeit
auf ithr Wesen. Wer richtet sich oder wer wird gerichtet?
Jedenfalls die Seele. Aber wie kann die Seele auf ,,ihr Wesen*,
d. h. auf sich selbst gerichtet werden oder sich richten? Wir
wiilsten nicht, wie es anders geschehen kénnte, als indem wir
den Ausdruck ,Richtung® als reflexiven Akt fassen, so dals: ,die
Seele richtet sich® soviel heilst wie: ,Die Seele wendet sich
zu sich selbst, nimlich erkennend, sie reflektiert iiber sich, sie
wird sich ihrer bewuflst. Somit wiirde Richtung in der-
selben Bedeutung genommen, wie Innewerden oder Bewufstsein,
und wir hétten keinen Grund mehr zu zweifeln, dafs beide von
Hagemann vorgebrachten Definitionen véllig identisch sein sollen.
Aber wie ist das zu fassen, die Seele richte sich von ihrer
Zustindlichkeit aunf ihr Wesen? Wie ist Zustidndlichkeit zu
verstehen?  Wenn darunter jede Thatigkeit verstanden
werden soll, weil jede Thitigkeit die Seele in einen anderen
Zustand versetzt, und Hagemann selbst S. 41 das Erkennen
einen Seelenzustand nennt, dann wiirde ein Gefiihl vorhanden
sein, falls die Seele von Erfassung etwa der Erkenntnisakte
sich zu sich wendet, auf ihr Wesen. Das thut sie, wenn sie
auf reflexivem Wege — anders geht es nicht — ihr Wesen
zu erkennen sucht. Soll aber das ein Gefihl sein? Xurzum,



Neuere Ansichten iiber den Begriff ,,Gefiihl*, 587

je mehr wir die Definition zergliedern, desto unklarer erscheint
sie. Schon frither wurde als Ursache der grolsen Verwirrung
in der Gefiihlslehre die Vieldeutigkeit und Unklarheit der Aus-
driicke bezeichnet., In der Verwechselung des Gefiihles als
einer psychischen Stimmung und des Gefithles eines der fiinf
Sinne scheint auch der Grund zu liegen, warum das Objekt
des Gefithles so oft als ein gegenwdirtiges bezeichnet wird.
Vgl. Hagemann S. 115. ,Das Gefiihl ist stets auf etwas Gegen-
wirtiges gerichtet, die Begierde stets auf etwas Zukiinftiges.
Wir fiihlen immer nur einen gegenwartigen Zustand, und wir
begehren nur das, was wir noch nicht haben. Wie der dufsere
Gefiihlssinn  (tactus) nur beim unmittelbaren Gegenwirtigsein
des Gegenstandes in Thitigkeit tritt, so wird auch beim psy-
chischen Seelenzustande des Gefiihles das Gegenwirtigsein des
Objektes von vielen als notwendig verlangt. Fassen wir jedoch
das Fiihlen als identisch mit Innewerden nach Hagemanns An-
sicht, so konnen wir den ersten Teil des zweiten Satzes zugeben;
der wiirde nur besagen, dafs wir einen gegenwiirtigen Zustand
erkennen, ein angenehm oder unangenehm Erregtsein. Aber
das Erregt- und Gestimmtsein verlangt nicht die reale Gegen-
wart des Objektes.

Wenn wir nun einen Riickblick auf das scholastische Systexﬁ
und die Anschauungen einzelner neueren Gelehrten werfen, so
miissen wir gestehen: Die Lehre der Scholastiker zeichnet sich
aus durch Klarheit, durch scharfe Begriffe und eine alles durch-
dringende Einheit. Wir leugnen keineswegs, dals wir auch
bei den Neueren viel Gutes und Schones finden, besonders in
Darstellung einzelner Gefiihle, in den Wirkungen, die sie im
Organismus des Menschen hervorbringen. Dagegen der Kern-
punkt, die Definition von Gefiihl, leidet bei ihnen zu sehr an
Verschwommenheit, und infolge erscheint uns kein wahrhaft
gegliedertes System, vielmehr &hnelt manche Darstellung der
losen Aneinanderreihung einzelner Seelenzustinde. Moge des-
halb von Seiten der Neueren das scholastische System eine
bessere Wiirdigung finden, wie bisher,

Rocecpt



	Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]

