
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner
Lösungsversuche

Autor: Grupp, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cd Cd Cd Cd Cd Cd Cd Cd Cd Cd Cd Gk

ZUR GESCHICHTE DES KONFLIKTS ZWISCHEN
GLAUBEN UND DENKEN UND SEINER

LÖSUNGSVERSUCHE.

Von
Dr. G. GRUPP.

Das Heidentum und seine Völker hatten sich ausgelebt.
Neues Leben und höheres Streben hauchte das Christentum
den alternden Völkern ein. Es war ein göttlich vollendetes

Ideal der Schönheit, welches bei den christlichen Völkern alle

Kräfte anspannte, um in ihrem Besitz und Genüsse Beseligung
zu finden. Aber die heilige Begeisterung, deren Spuren alle
Werke des Mittelalters tragen, ist streng umgrenzt und bestimmt
durch das logische System des Glaubens, welches als Krone
das Vernunftleben der Menschheit schmückte. Es war kein blinder
Fanatismus, dessen Irrgänge dogmatisch festgelegt worden

wären, sondern der lichte wenn auch geringe Strahl aus dem

Meer göttlicher Wahrheiten, der die Glut der Herzen entzündet
und dem frei und kühn wandelnden Denken Stoff und Anregung
gegeben hatte. Es war ein grofsartiger Bau, fest verbunden,

wo sich Glied an Glied ohne künstliche Sprünge anschlofs, ein

Bau, welcher doch der Zierde und des Schmuckes nicht
entbehrte. Und wie für das Denken, so waren für das Leben die
Bahnen genau bezeichnet, in denen es sich doch ohne Druck
bewegen durfte. Dem originellen Neubilden, dem Schaffen neuer
Lebensformen war die Freiheit nicht verwehrt. Doch wie überall
heifst es auch bei dem Mittelalter „kein Licht ohne Schatten".
Auch das Mittelalter enthielt viel Unchristliches. Aber seltener



540 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

wich man im Denken ab von der lichten Bahn des Glaubens, als

im Leben und Handeln. Wie tief gewurzelt auch auf christlieh
bebautem Boden noch Bohheit und Sinnlichkeit war, das zeigte
sich in erschrecklichen Ausbrüchen. Luthers gewaltige
naturalistische Persönlichkeit ist eine Frucht unbändiger germanischer

Naturkraft, welche die christlichen Fesseln mit Hülfe der neuen

Weisheit gesprengt hatte. In Rittertum und Minnedienst hatte

diese heidnische Naturkraft von christlicher Zucht gezügelt und

von christlichen Ideen befruchtet, herrliche Blüten getrieben,
denen aber ein rascher Verfall folgte. In der dem Mittelalter

ganz eigenen Frauenliebe, der Liebe zu einem Weibe, das

verheiratet war, lag der Keim zum Höchsten und Niedrigsten,
zu geistiger Hingabe und sündlichem Verlangen. So lange die

Achtung vor dem Sittengesetz das Herz erfüllte, wurden durch
die eheliche Verbindung der Geliebten mit einem Dritten alle

sinnlichen Ansprüche ausgeschlossen und ihr Bild verklärte sich

wie bei Dante zu der hohen Idealität englischer Schönheit, deren

Anschauung eine strenge Läuterung und Bufse voraussetzte.

Freilich solche Fälle werden selten gewesen sein und schon

bei Walther von der Vogelweide ist bei seiner profanen
papstfeindlichen Gesinnung eine solche Lauterkeit wohl auszuschliefsen.

Sollte auch das Verhältnis Petrarcas zu Laura ein rein
platonisches gewesen sein, so ist doch hier schon der verweichlichende

Einflufs solcher Gemütsstimmungen deutlich zu empfinden.
Das Bild der Frau glänzte nicht mehr dem kühnen tapfern
Ritter vor auf der Bahn der Ehren und lehrte ihn Zucht und

Anstand, sondern es begleitete den Poeten zum Studium der
Alten mit ihrer freien Denkweise und in die Träume seiner

Muse, die es mit einschmeichelndem Zauber erfüllte. Den Schmutz,
in welchen bei Boccaccio diese Sitte führte, wollen wir nicht
aufrühren. Petrarca und Boccaccio sind die Väter jenes
Humanismus, der sich noch äufserlich zum Christentum bekennt, aber

naturnotwendig später die Form abwerfen mufste, aus welcher
der Geist entwichen war. Petrarcas Humanismus fand nach

dem Urteil Kundiger gröfsern Anhang als Dantes durch und
durch christlicher Klassizismus. Er „stand nicht wie Dante



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 541

als Cato Censor über seiner Zeit und über seiner Nation,
sondern mitten in seiner Zeit und seiner Nation, der beredte
Spreeher und Anwalt derselben, der Ausdruck ihrer Velleitäten
und Schmerzen, ihrer Entbehrungen und Aussichten." Petrarca
hat sich allerdings aus den Irrungen der Jugend wieder

herausgerungen und in mehreren Schriften im Anschlufs an Augustin
ausgeführt, wie das wahre Glück und die wahre Weisheit in
der Losschälung von allem Sinnlichen und der Selbstverachtung,
in der Einsamkeit und in der Betrachtung Gottes zu suchen

sei. Aber deren wurden es nur zu viele, welche ihre Beseligung

und Erleuchtung nicht mehr von der himmlischen Schönheit

erwarteten, sondern zu stumpfen Sinnes sich irdischem
Genüsse zuwandten. Damit war der Boden für eine rein
profane unchristliche Weltanschauung gelegt. Auch in dieser
Hinsicht heifst es: où ,est la femme? Nichts verstrickt den
Menschen eben mehr ins Irdische, als wenn er sein höchstes

und einziges Glück nur im Menschen sucht, das ist der

Anfang der Selbstvergötterung, die keine höhere Hülfe zu
bedürfen glaubt. Kür jenen Abfall von dem idealen zum
sinnlichen Minnedienst konnte man wohl schon den Madonnenkultus
des Mittelalters ebenso verantwortlich machen, wie für den Verfall

des Glaubens die sich des Wollebens und der Herrschaft
erfreuende Hierarchie, aber nur wenn man die scharfen Grenzlinien

der kirchlichen Gesetze und den wahren Geist der
Institutionen mifsachtete und nicht verstand. Im übrigen ist es

gerade der falsche Madonnenkultus und sind es die falschen

Hirten, welche den innerlichen Beifall jener Ankläger finden.
Die Hierarchie war, obwohl durch die heldenmütigen Anstrengungen

grofser Kirchenfürsten losgelöst von den Banden des

Zeitgeistes, zu sehr mit dem Weltleben verstrickt, als dafs nicht
jener wieder auflebende klassische Sinn sie auch allmählich
ergriffen hätte, um so mehr als es sich anfänglich nur um die
klassische Eorm handelte.

Der Gang dieser Bewegung ist bekannt, obwohl er eine

Auffassung und Darstellung von den verschiedensten Gesichtspunkten,

Kunst, Litteratur, Philosophie und Theologie zuläfst.



542 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Die Unterscheidung einer altern guten und christlichen Humanistenschule

und einer jüngern unchristlichen Richtung kann nicht
überall Geltung beanspruchen. Dafs innerhalb weniger Decennien

auf einmal ein solcher Umschwung sich vollzogen haben sollte,
ist aus dem Charakter der Bewegung an sich unbegreiflich.
Er läGst sich in Deutschland nur erklären durch den Einflufs
des schon länger ausgebildeten italienischen Humanismus. Wie
schon oben angedeutet wurde, hatte man im Leben und zwar
öffentlich mit dem Christentum schon vielfach gebrochen. Wo
aber dem Glauben das Lehen widerstreitet, ist er eine hohle

Eorm, die ein Schlag zertrümmert. Nach Macaulay hatte sich

in Italiens Freistädten und aufgeklärten Despotieen ein
ungeheurer Reichtum angesammelt, dessen rücksichtslose Ausnützung
eine selbst in Rom gegen die kirchliche Obrigkeit immer
siegreich behauptete Unabhängigkeit begünstigte. Rohen Genufs

zwar verabscheute man, er sollte erst künstlerisch verschönert
und mit feinen Reizen erhöht sein. Kunst und Dichtung waren
daher an allen Höfen geehrt nicht als ideale freie Geistesübung,
sondern als Reizmittel, Zierde und Schmuck eines heiteren
Genufslebens. So erzeugte sich hier eine weltlich freie
Atmosphäre, in der die Sinnlichkeit ihre Reize entfaltete, die menschliche

Natur ihrem Drange folgen und in zahllosen Festen der
Mensch dem Mensehen sich widmen konnte. Es erzeugte sich
eine dem heidnischen Leben verwandte Stimmung, in der man

begierig nach den künstlerischen Erzeugnissen der Antike griff,
mit ganzem Sinn und Herzen sich in sie hineinlebte und ein

unmittelbares Verständnis für sie gewann. Man kannte die
Schriften der Alten schon lange vorher, aber man bediente sich

ihrer doch nur als Hilfsmittel für Ausbildung des Denkens und
Darstellens. Sie hatten keinen selbstständigen Wert. Mit feinem
Sinn hatte man schon längst |den christlichen Gehalt des

litterarischen Altertums herausgefunden und verwertet. Antike
Gedanken dienten so als integrierende Bestandteile der grofs-
artigen christlichen Weltanschauung. Das menschliche Denken
und Schaffen, Philosophie und Kunst stand im Dienstverhältnis
zu der Theologie. Nunmehr ward es anders. Jene Begeisterung,



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 543

jenes übersehwängliche Lob klassischer Schönheit deutet uns

an, dafs der Geist davon voll war und dafs daneben christliches
Denken und Dichten nur einen bescheidenen, bald gar keinen
Platz mehr fand. Die antike Welt erstand in ihrer ganzen
Herrlichkeit, mit dem blendenden Schimmer, der um ihre
Erscheinungen spielt, vor den Augen der Menschheit. Der antike
Mensch, wie ihn die griechische Kunst als unerreichbares Muster
rein irdischer Schönheit dargestellt hatte, belebte die Einbildungskraft

und erzeugte hier mit andern Erfindungen auf dem Felde
der Baukunst und des Gewerbes ein vollständiges Gemälde
antiken Lebens, das nun ermöglichte in den Geist und die
hohe Formschönheit auch der antiken Literatur einzudringen.
Dafs früher unbekannte griechische Geisteswerke mit sämtlichen
Exegesen nach Italien wanderten, lag ganz in dem Zusammenhang

der übrigen providentiellen Entdeckungen, die im Vereine
das Angesicht der Geschichte erneuerten. So wenig die

Entdeckung Carolinas von Seiten der Skandinavier vor 5

Jahrhunderten in den Gang der Dinge eingriff, so wenig hätte die

Bekanntschaft der griechischen Denker und Dichter früher diese

unermefsliche Folge gehabt, die sie jetzt hatte. Und umgekehrt,
Amerika wäre entdeckt worden, wenn es auch nicht Columbus

gelungen wäre und die griechischen Klassiker hätte man
gefunden, wenn sie auch nicht nach Italien gebracht worden
wären. Die antike Welt war nicht nur auferstanden als eine

lebendige Scenerie, als eine Schaubühne, in deren Betrachtung
der Geist sinnend und geniefsend verweilte. Man suchte die

Gegenwart auch in antikem Sinne zu gestalten und unter dem

Gesichtspunkte der Antike darzustellen. Man malte, bildete,
formte und baute nach antikem Muster, man schrieb, dichtete
und dachte in Form und Geist der Alten. Wie das hellenische
Schönheitsideal für die das Leben nachbildenden Künste
bestimmend wurde, so suchte man die socialen Lebensordnungen selbst,

zu gestalten nach römischem Recht und römischer Politik. Für
das rechtliche und politische Gesamtleben waren die Römer
die Meister und für das Individualleben wurden mehr und mehr
griechische Philosophieen leitend und ordnend, wenn man

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 38



544 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

sich auch immer bemühte dieselben moralisch wenigstens mit
dem Christentum in Einklang zu bringen. Die poetisch und
künstlerisch verweichlichten Geister waren völlig unzugänglich
für die nüchterne Dialektik der in Spitzfindigkeiten sich

verlierenden Scholastik. Über diese ward nun eine Flut von Spott
und Hohn ergossen. Und wie hier der Verstand, so fand

auch das Herz in den überlieferten Formen der Religion, die

man immer noch äufserlich mitmachte, kein Genügen mehr.

Wie sollte es dieses noch finden, da sich die Menschen nicht
dazu verstanden in ihren Sinn sich einzuleben und ihre
Voraussetzungen zu erfüllen? Leider war auch aus den lebendigen
Trägern der Religion nur zu häufig der Geist der Religion
entwichen und so konnten auch die Formen der Religion als hohl

erscheinen, da es an Männern fehlte, die sie mit lebendigem
Geist erfüllt hätten. So konnte der Geist des Heidentums

überall Einzug halten. Grauenhafte Thaten bezeichnen die Wege,
die er einschlug. Wir dürfen uns nur an die Schandthaten

der Geschwister Cesare und Lucretia Borgia erinnern. Mit
Recht sagt Gregorovius von derZeit: „Wenn wir einen Menschen,
wie ihn unsere Zivilisation erzogen hat, mitten in jene Rennais-

sance versetzten, so würde die tägliche Barbarei, welche an
den damals Lebenden eindruckslos vorüberging, sein Hervensystem

zu Grunde richten und vielleicht seinen Geist verwirren."
Aus seinem Verkehr und seinen Erfahrungen in dieser Zeit
bildeten sich die anthropologischen und politischen Anschauungen
Macchiavellis. Es können nur ganz begehrliche Menschen sein,
welche man nur durch Furcht im Zaum halten, nicht durch
Liebe gewinnen kann. Es müssen Sklaven ihrer Selbstsucht

und ihrer Leidenschaften sein, über die man nur durch List
und Gewalt Herr werden kann. Eine sittliche Freiheit giebt
es kaum für Macchiavelli. Das Fatum regiert alles und so

erinnert er einerseits an den heidnischen Aberglauben grofser
Staatsmänner, wie an den Fatalismus der reformatorischen
Prädestinationslehrer. Macchiavelli steht mit seinen unsittlichen
Grundsätzen nicht allein. Aufser verschiedenen andern Politi-



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 545

kern gab es auch praktische Moralisten, welche ähnliche Maximen
anrieten, um von den Grofsen Gunst und Ehre zu erhalten.

Die Träger der Kultur und Bildung, die Spitzen der
Gesellschaft waren mehr oder weniger von heidnischem Geiste

angesteckt. Wenn es wahr wäre, was man oft hören kann, dafs
alle Religionen eine Zeit der Blüte und des Verfalls haben,
dafs auch die christliche nicht eine absolute, sondern relative
Bedeutung habe, dafs die Religionen selten über tausend Jahre
hinaus ihre "lebendige Kraft erhielten, dann wäre jetzt die Zeit
gekommen, das Christentum aufzugeben und neue Formen zu
suchen, sich mit dem Höchsten und Schönsten in unmittelbare
Verbindung zu versetzen. Man versuchte das nicht. Im Gegenteil

schlug auch in humanistischen Kreisen das Christentum
wieder überall Wurzel. Ausgestorben war es nirgends ganz,
es glomm immer noch fort unter der Asche. Da die ordentlichen

Träger des christlichen Gedankens vielfach unfähig waren,
ihn zu neuem Leben zu erwecken, so rief Gott aufserordent-
liche Männer auf den Kampfplatz, die ihren Worten durch ihr
lebendiges Beispiel zum Kachdruck verhelfen konnten. Sie

führten den Beweis der Kraft und des Geistes, der allein
Erfolg versprach. Denn die unchristliche Geistesrichtung selbst

war weniger Sache vernünftiger Reflexion, als vielmehr unmittelbarer

Erfahrung und Lebensführung. Die humanistische Lebensdoktrin

hatte noch nicht jenes zusammenhängende und in sich

ebenfalls geschlossene System erfunden, zu dem die folgenden

Jahrhunderte Stück um Stück lieferten. Der Grund der
neuheidDischen Denkweise lag in der unmittelbar empfundenen
Schönheit und Gröfse antiken Denkens und Lebens, dessen

Schatten man nicht beachtete. Erst allmählich erwuchs eine eigene

Philosophie, die dem neuen Geiste adäquat war, eine neue
Auffassung der geschichtlichen Entwicklung des Christentums, seiner

Literatur und Organisation. Zunächst schmückte man das Leben
künstlerisch aus. Das Schöne, die Phantasie subjektiv, und

objektiv die Kunst, überwogen. Man sieht daraus, wie falsch
es ist, wenn neuere Geschichtsphilosophen die Eeuzeit als die
Zeit des Geistes, des Begriffes, dem Mittelalter gegenüberstellen

26»



546 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

als der Zeit des Gemütes und der Phantasie, des Fanatismus-
und der Superstition. Die Superstition war nirgends gröfser
als in den Kreisen der pantheisierenden Neuplatoniker (Ficinus,.
Picus, Paracelsus, Agrippa).

Das paganistische Leben konnte nur durch christliches Leben
überwunden werden. Zu diesem Zwecke erweckte Gott eine
Reihe von Heiligen, die eine unermefsliche praktische Wirkung
ausübten. Wir erihnern hier nur an den hl. Ignatius und Carl
Borromäus. Man hat schon oft von verschiedenen- Seiten den
hl. Ignatius mit Luther verglichen. Beides waren Reformatoren.
Beide wollten die wahre und reine Gestalt der Religion und
Kirche wieder herstellen. Beiden schien Christus der wahre
Weg und das wahre Leben. Auch in Luther, seinen Genossen

und seinem Anhang können wir noch die erstaunliche Lebenskraft

des christlichen Denkens und Lebens sehen, eine Kraft,
die sich über die Jahrhunderte herauf erhielt, trotzdem sie fast
aller Quellen entbehrte, aus denen sie neuen Zuwachs schöpfte.
Denn die wahren Wege der Religion, der Verbindung des
Menschen mit Gott waren verschüttet. Es beschäftigten sich

im Reformationszeitalter unzählig viele Geister mit der Frage,
wie wir das Höchste und Schönste, den Anfang und das Ziel
des Lebens erreichen. Das Bedürfnis nach dem Absoluten hatte
sich neu erhalten und war zum Teil neu erwacht. Die
Anhänger Piatos und der Stoa fanden es in Gott, aber auf eigenen,

natürlichen Wegen. Die Ekstase der Neuplatoniker ist
nichts anderes als eine pantheistische Illusion; selbst bei
Nikolaus von Cusa ist sie nicht ganz frei von pantheistischen
Tendenzen. Man vergafs vielfach die den Heiden doch im

ganzen fremde Lehre, dafs der Mensch wie er ist, gefallen
und sündhaft ist. Der Heide fafste die menschliche Schwäche
als naturnotwendig und wenn er sich auch anstrengte, sich
davon zu befreien, so mufste ihm das immer mifslingen.
Die schönen Lehren Piatos, Ciceros und Senecas, an denen

sich manches Herz damals erquickte, standen alle in schreiendem

Kontrast mit ihrem Leben. Sie vermochten sich nicht
aus dem Sumpfe in die Höhe zu ziehen, weil ihnen niemand



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 547

•die Hand reichte. Man konnte sogar vom Standpunkt Epi-
-curs mit Erasmus auf die Idee gelangen, das wahre Glück
über der Natur im Geist und in Gott zu suchen. Aber was
hatte das zu bedeuten, so lange man die Natur nicht bezwang
und ihr in angeblieh übernatürlichen Höhen eine neue Zuflucht
eröffnete? Wohl sah auch Erasmus ein, dafs Christus uns von
den Schwächen der Sünde befreit hat, dafs er den Zorn Gottes
über die Sünden der Menschheit gewendet, aber Christus zu

•ergreifen, fand er doch nicht den Weg. Er verwarf die äufsern

Formen, wenn er auch exoterisch mafsvoll war. Nach wahrhaft

katholischer Lehre ist die ganze Kirche ein grofser
Organismus, belebt von Christus und dem hl. Geiste. Sie ist der
fortlebende Leib Christi. Ihre äufsern Formen sind ebenso

viele Kanäle, welche uns Christi Segen und Gnade zuführen,
in erster Linie die Sakramente. Christus ist es, der in den

Priestern lehrt und leitet, der in den sinnlichen Zeichen Gnaden

austeilt und Segen spendet. Aber das ganze äufsere Kirchen-
tum, alle Organe und Symbole der Kirche und die schönsten

religiösen Übungen verwarf der humanistische Geistesstolz. Man

wufste nicht zu unterscheiden zwischen dem Wesen und der

Erscheinung, zwischen dem wahren Sinn und Geist und

unwürdiger Haltung. Man hätte Recht gehabt, wenn es im Wesen
•der Ceremonien und äufsern Zeichen gelegen wäre, die wahre

Frömmigkeit, den Geist zu ersticken, wenn sie, wie Erasmus

darthun will, unbiblisch waren. Man hätte Recht gehabt,

wenn das Papsttum nur ein Werk des Ehrgeizes und der Hab-

-sucht, wenn ebenso der Unterschied von Laien und Priestern
•und Mönchen auf unchristlicher Überhebung und Selbstgerechtigkeit

beruhen würde; man hätte Recht gehabt, wenn solche

Überordnung und Höherstellung mit dem notwendigen Gefolge
•des Reichtums und der Ehre durch weltliche Motive den wahren
•christlichen Geist zu vergiften bestimmt war. Man hatte Recht,
wenn Fasten und Cölibat mit der menschlichen Natur unverträglich
ist, wie Luther u. a. beweisen wollten. Das Gegenteil hiervon
einzusehen, war nicht schwer, wenn man nur ehrlich sein wollte.
Man mufste sich ja doch die Frage beantworten, wie Christus



ö48 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

und seine Erlösungsgnade ergriffen werden konnte. Es lag schon

in der Bildungsweise der Kirche Christi, des sichtbaren Reiches

Gottes, das Gesetz ausgesprochen, wie man sich als lebendiges
Glied dem Leibe Christi anschliefsen konnte und mufste. Allein
den alten Weg glaubte man nun einmal als irreführend, die
alten Eormen als wirkungslos erkannt zu haben und so blieb

nur noch eine rein theoretische Beziehung zu Christus übrig,
welche allein in der Schrift begründet schien, wenn man nicht
wie Erasmus die ganze Frage umging. Doch nein, auch er
hat ein Mittel, die christliche Gerechtigkeit zu erreichen, aber

nur das pelagianische, Christus nachzuahmen. Wir finden bei
Luther immerhin noch einen stärkern Fond von religiösem Sinn,
wenn er überzeugt und ganz durchdrungen von der objektiven.
Realität der göttlichen Gnadenordnung dem blofsen Glauben die
Kraft zuschreibt, diese Ordnung zugänglich zu machen.

Unbegreiflich wäre es, wie man dem blofsen subjektiven Fürwahr-
halten eine solche Kraft hätte beilegen können, wenn wir uns
nicht an den dem Fatalismus sich nähernden Glauben der
Reformatoren an Gottes Allmacht und A11Wirksamkeit erinnerten.
Dem Menschen bleibt danach nichts mehr übrig. Gott thut
alles. Es ist eine einseitig theologische Betrachtung, die sich

freilich auf Stellen des hl. Paulus gründet, aber in sich ganz
und gar unwahr ist. In dieser Hinsicht stand Erasmus, der
doch die Reformation vorbereitet hatte, auf entgegengesetztem
Standpunkt.

Betrachten wir uns etwas näher diesen Mann und dessen

Ansichten. Streit und Entzweiung, das mufs man von
vornherein zugestehen, suchte er zu vermeiden. Aber er spielte
hierbei eine zweifelhafte Rolle. So allseitig er war, so wandelbar

waren seine Ansichten. In seinem Bildnisse von Holbein
bewundert d'Azeglio die Kunst, wie hier die widersprechendsten
Charaktereigentümlichkeiten des Erasmus angedeutet sind. „In
der Würde der ganzen Haltung und des Angesichtes, in der
ernsten Stirne prägt sich der Charakter des Philosophen aus,
dessen weiter Geist sich zu den erhabensten Problemen der
Moraltheologie erhob, während aus den feinen Gesichtsumrissen



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 549

und der leichten Kräuselung der Wangenfalten ein sardonisches
Lächeln hervorblitzt. In diesem Lächeln offenbart sich ebenso

die Lascivität, wie der Hochmut des egoistischen und spöttischen
Litteraten, der jedoch nicht umhin konnte, der Wahrheit Zeugnis
zu geben, wo es um die Religion seiner Jugend sich handelte."
Eines seiner bedeutendsten theologischen Werke ist die ratio
verae theologiae, von der die Humanisten jener Zeit eine

Regeneration der Theologie erwarteten. Er verfolgt darin nicht

nur das Bestreben zu Christi unmittelbarer Rahe durch das

Schriftstudium hinzuführen, sondern auch die über Wolken
wandelnde Scholastik seiner Zeit zu naheliegenden Problemen
des Lebens hinzuführen. Dafs auf diese Weise aus der Theologie

mehr eine Moral als Dogmatik wurde, wie zur Zeit der

Aufklärung, lag ganz in der Ratur der Sache.

Erasmus zeigt ganz richtig auf, wie das Leben des Christen,
Christi und der Verkündiger seiner Wahrheit in der Los-

schälung von allem Irdischen, in der Unterdrückung aller
irdischen Triebe und im himmlischen Wandel bestehe. Es war
der Zweck Christi, die Menschen für den Himmel, das Reich

Gottes zu gewinnen und die Welt zu überwinden. Nachdem

dies festgesetzt ist, geht er dazu über, für das Verständnis der
verschiedenen moralischen Lehren des Herrn hermeneutische

Grundsätze anzugeben, so z. B. die Rücksicht auf die verschiedenen

Personen, auf die verschiedenen Stadien im Leben Jesu, in

denen solche Aussprüche gethan werden. Den besten Rachdruck

haben die Lehren Jesu durch sein Leben erhalten und damit geht
er auf eine Charakterschilderung des Herrn über. Sein Leben sei

eine grofse Harmonie, ein konsequent durchgeführtes Ganzes in
Lehre und Leben, aber dieser Zusammenklang, dieser Akkord

erzeuge sich aus einer Pülle verschiedener selbst dissonierender

Töne. Es ist höchst charakteristisch für den wandelbaren

Erasmus, dafs er mit Vorliebe dieser varietas Christi nachgeht.
Wie von Christus spricht er auch vom hl. Paulus als einer Art
Proteus- und Chamäleonsnatur. Er knüpft diese Schilderung an
den Unterschied der göttlichen und menschlichen Ratur in
Christus an. Das einemal offenbarte er seine Herrlichkeit



550 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

dann wieder verbarg er sie, er wirkte gern Wunder hier, dort
schlug er sie ab trotz aller Bitten. Bald ist er mitten im

Volksgedränge, dann wieder einsam und still. Bald fordert er
Verschwiegenheit von seinen Jüngern, bald laute Verkündigung.
Den Sündern und Pharisäern zeigt er sich freundlich und feindlich.

Seinen Jüngern und dem hl. Johannes spendet er Lob
und Tadel. Auch die evangelischen Berichte weichen unter
sich ab und offenbaren so die varietas Christi. Die Mittel,
der sich Christus zur Ausbreitung seiner Lehre bediente, waren
nicht die Gewalt und nicht Drohungen (non audis minas ac

fulmina), nicht Ceremonien und nicht gelehrte Disputationen.
Er wurde allen alles, um aller Herzen zu gewinnen, liefs sich
herab zum Sünder und zum Armen und unterwarf sich den

jüdischen Satzungen. Aus dem Leben Jesu und den Lehren der

Aussendungsrede an die Jünger leitet nun Erasmus die
Eigenschaften ab, die ein praedicatör (nicht etwa der sacerdos) haben

müsse, vor allem keine Liebe zu Luxus und zu den Verwandten,
keinen Ehrgeiz (qui major est vestrum, erit minimus vester),
keine Härte und Selbstgerechtigkeit, sondern Glaube und Liebe.
Der Liebe widerstreite es, wenn besonders von Orden über
Ceremonien und ascetische Übungen gestritten werde. Als
thöricht verwirft es Erasmus, in seiner paraclesis ad Christianae

philosophiae studium sich menschlichen Lehrern, einem Thomas,

Bernhardus, Eranziscus anzuschliefsen. Christus sei der wahre
Lehrer. Aber hier soll man sich zu geistiger Aulfassung erheben.

Das wahre Bild Christi sei im Evangelium zu finden, heifst es

im enchiridion inilitis christiani, und dieses Bild sollen wir
wieder in uns ausprägen. Das sei mehr wert als das Leibliche

am Herrn verehren, sein Schweifstuch, seinen Bock. Die

Apostel haben immer geschwankt und gezweifelt, so lange sie

der leiblichen Gegenwart Christi sich erfreuten. Daher sagt
Christus: „es ist gut, dafs ich gehe" und der hl. Paulus schreibt:

„wenn wir auch Christum dem Fleische nach gekannt haben,

so kennen wir ihn doch jetzt nicht mehr so." (2. Cor. 5, 16.)
Solch fleischlicher Dienst sei das Verderben des ganzen Christentums.

Wieder tauchen hier die Ceremonien auf als judaistische



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 551

Greuel. Das geht aus allem hervor: Erasmus huldigt einem

Spiritualismus, der bei Calvin zur Leugnung der leiblichen

Gegenwart Christi im hl. Sakramente führte. Noch mehr, Christus

gilt dem Erasmus als Philosoph, der das, was Sokrates
und seine Schüler lehrten, nachdrücklicher und vollkommener

(absolutius, efficacius, plenius) lehrte. „Quid aliud est Christi

plrilosophia,- quam ipse renascentiam vocat, quam instauratio
bene conditae naturae?" heifst es in der paraclesis. Wenn wir
zwar in andern apologetischen Werken, z. B. in Bossuets

discours sur l'histoire universelle, die Auseinandersetzungen über
die Bedeutung Christi lesen, finden wir ähnliche Gedanken.
Allein der Sinn verrät sich doch aus dem Ganzen. Man
empfindet bald, wo man das Göttliche in das Mafs des Menschlichen

einzwängt und wo das Göttliche aus der unzulänglichen
Schale frei erhaben hinausragt.

Ein Hauptgrund des Glaubens, sagt ein Franzose, ist der
Tod. Wenn die Menschen nicht von dieser Erde fort müfsten,
würden sie sich nicht um eine andere Welt bekümmern. Die
Furcht vor dem Tode wegzuscherzen und wegzuspielen,
versuchen wie die alten so die neuen „Poeten" der Renaissancezeit.

In dem Briefe Huttens, in dem er seinen Onkel über
den Tod seines von Ulrich von Württemberg ermordeten Sohnes

zu trösten sucht, begegnen uns fast lauter antike Trostgründe.
„Dafs die Seelen nach dem Tode fortdauern, müssen wir zwar
als Christen glauben ; wenn sie aber auch zu Grunde gingen,
wäre der Tod doch kein übel, da er mit der Empfindung auch

allen Leiden ein Ende macht." So spricht sich ungefähr auch

Cicero in seinen Tusculanen aus, obwohl ihm die Unsterblichkeit

doch sicherer dünkt. Ähnlich schreibt Erasmus: „Wenn der
Tod auch den Menschen gänzlich vernichtete, so müfste man ihn
doch mit Gleichmut ertragen, weil er den Mühseligkeiten des Lebens

ein Ende macht." (S. mehreres bei Janssen, Dtsch. G. II. S. 21.)
In einer Schrift de praeparatione ad mortem spricht sich aber
Erasmus ganz christlich aus. Gegenüber dem Genufs der ewigen
Weisheit und Liebe im Himmel erscheine alles Irdische eitel
und flüchtig. Des Christen Wandel sollte immer im Himmel



552 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

sein. Allein das ist bei wenigen der Fall. Die meisten häufen

Sünde auf Sünde und daher kommt die Furcht vor dem Tode.

Aber hier sollen wir uns vielmehr der Gerechtigkeit Christi

getrösten. Christus ist unsere Gerechtigkeit, unsere Hoffnung
und unser Sieg. Christus hat für uns die Qualen der Hölle
in der Gottverlassenheit am Kreuze gekostet, und ist für uns
in die Unterwelt hinabgestiegen. Und so geht die Abhandlung
in erbaulichem Tone weiter, ohne dafs Gericht und Hölle
übergangen würde.

Eben an diesem Punkte setzt der hl. Ignatius ein. Der
Menschheit mufsten die letzten Dinge der Menschen ergreifend
und erschütternd vor die Augen gerückt, aber dabei mit mehr
Klugheit verfahren werden als es von Savonarola geschehen

war. Seitdem man vom Sohne Davids und der Göttin Maria
und anstatt von der Vorsehung vom Fatum sprach, war aller
Ernst der Religion verschwunden. Man erhob sich auf platonischen
Flügeln zum Göttlichen und wurde hier familiär. Ficinus dachte

sogar daran den Piatonismus zum Kultus auszubilden. An
Stelle der Evangelien sollten die platonischen Schriften treten.
Die Seele glaubte man durch das Schöne erziehen und bilden
zu können. Solche Wahnvorstellungen konnten nur zerstört
werden, wenn es gelang, die Menschen zur gründlichen
Erkenntnis ihrer Sündhaftigkeit und der göttlichen Strafgerechtigkeit
zu bringen. Aber das war noch nicht genug. Man mufste
auch beifügen, dafs es in des Menschen eigener Hand liege,
der göttlichen Strafgerechtigkeit zu entgehen. Hichts war
verderblicher als das blinde Vertrauen auf Christi Verdienst, wie
es die Reformatoren lehrten. Der hl. Ignatius hatte die Schule

der christlichen Frömmigkeit, das Übungsfeld der christlichen

Tapferkeit, den Kreuzweg der Bufse wieder eröffnet, aber dabei
doch alles Excentrische und Übertriebene vermieden. Er hat
der Welt gezeigt, dafs der Einigung und Erleuchtung, die man
immer voraus haben wollte, die Reinigung und Ascese, Bufse
und Reueschmerz vorausgehen müsse, dafs der Sieg nur nach

langem Kampfe und die Krone nach viel Schweifs und Schmerz

erlangt werden könne. In vielen Übungen, Exercitien, sollte



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 553

die Seele gestählt und gefeit werden gegen die Reizungen
des Fleisches und der Welt. Durch diese Schule der Ascese

sollte in Zukunft alles hindurchgehen, was dem Heiligtum
dienen wollte.

Dafs eine solche Geistesrichtung energisch und kräftig
vertreten von einer begeisterten Genossenschaft auch gegen die
falsche Reformation siegreich durchdringen mufste, lag in der
Natur der Verhältnisse. In ihrem ersten Auftreten war die Gesellschaft

nicht gegen die deutsche Reformation gekehrt, am

allerwenigsten war es ihr Bestreben, eine Reformation als solche zu
hindern. Freilich in einem Stücke war sie ganz strenge konservativ
in der Lehre und sittlichen Zucht. Dafs die hl. Schrift in der
Ursprache studiert werde, ward zwar gestattet, wie auch das
Studium der Alten nirgends eifriger betrieben wurde als bei

den Jesuiten. Aber Philosophie und Theologie sollen in altem Sinn,
in Form der Scholastik der besten Zeit gelehrt werden. Hier
war die aristotelische Philosophie so enge mit der christlichen

Weltanschauung verschmolzen, dafs keine Gefahr möglich war;
ähnlich wie die ältern Kirchenväter platonische Ideen in
christlichem Geist umgedacht und umgebildet hatten. Zur Zeit der
Renaissance hatte man zwar auch vorwiegend nach Plato und

Aristoteles philosophiert, wenngleich auch Demokrit, Epicur, Zeno
und Pyrrho Anhänger fand. Allein die Philosophie diente hier
nicht als untergeordnetes Organ der Theologie, sondern

beanspruchte selbständige Bedeutung. Man bezog die höhern Wahrheiten

des Christentums ein in den beschränkten Umkreis des

natürlichen Denkens, und so mufste jenes von seinem

übernatürlichen Charakter verlieren. Die platonische Welt der
Ideen, die der wirklichen Welt ziemlich parallel geht, eine Art
Verklärung und Verdopplung derselben ist, mufste zu panthe-
istischer Vermengung führen, wenn sie nicht, wie es von der
mittelalterlichen Philosophie geschah, in Gottes Geist verlegt
wurde. Ebenso gefährlich war ferner das Nebeneinanderstehen

mehrerer Prinzipien, Materie (Weltgeist), Demiurg und Idee
des Guten. Es mufste der überragenden Idee des persönlichen.



554 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

christlichen Gottes nicht etwa alles nur untergeordnet, sondern auch

in ihr als erster Ursache begründet werden. Ahnlich war es

bei Aristoteles, wo die Gefahr der Immanenz des Idealen und

Ordnenden noch 'viel näher lag. Nicht nur dem blofs passiven

•Gottesbegriff, sondern auch den Formelementen mufste eine erhöhte

Aktualität beigelegt werden. Sonst gelangte man zu dem

Deismus des Pomponatius und zur Leugnung der Unsterblichkeit

der Seele.

In noch erhöhterem Mafse war das der Fall bei der stoi-
-schen und neuplatonischen Philosophie die von Anfang an
entschieden pantheistischen Charakter trägt. Lipsius, kein origineller
Denker, aber von löblichem Streben beseelt und später konvertiert,

versuchte es, die stoische Philosophie mit dem Christentum
.zu versöhnen. Aber es konnte ihm nur bis zu einem gewissen
Grade gelingen. Es geht an bis dahin, wo es heifst, das höchste

Gut des Menschen sei es, der Natur gemäfs zu leben. Ob mau

nun des Menschen Natur in der universellen, allgemeinen oder
in der individuellen Vernunft fand, — beide Ansichten trägt Lipsius

vor — man kam nicht hinaus über das fatale pantheistische
Dilemma, das uns auf aristotelischem Gebiet die Namen Averroes
und Alexander von Aphrodisias bezeichnen. Am Schlüsse
bekennt er sich auch zum Satz Senecas : Animum bonum et
rectum quid hunc aliud voces, quam Deum in humano corpore
hospitantem? Das Ideal des stoischen Weisen, der frei ist
von allen Affekten und Leidenschaften, allen Sünderlastern, frei
von aller Lust an zeitlichen Gütern, der in einer Tugend alle

besitzt, nicht irrt und sich nicht täuscht, der im Schmerze

glücklich ist, der König und Gott gleich ist, dieses Ideal ist
auf Grund der theoretischen Weltanschauung unbegreiflich und
unerreichbar, es ist uns aber wertvoll als Zeugnis der angeborenen
Gottesidee, die auch da noch sich offenbart, wo der Mensch
sich selbst damit schmückt. Lipsius folgt hier Schritt für
^Schritt dem antiken Entwurf und macht nur halt, wo es

heifst, der Weise dürfe sich selbst das Leben nehmen.
Betreffs der Seele und der Entstehung des Mensehen mufste L.

wegen des stoischen Materialismus mit der christlichen Lehre



Zur Geschichte <1. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 555

in Konflikt gerathen. Zwar dafür, dafs die Seele ein feuriger
Hauch sei, der nach dem Austritt aus dein Körper in der Nähe
des Mondes weile, konnte er sich auf Tertullians Ansicht von
der Körperlichkeit der Seele berufen und der Platz, den er der
abgeschiedenen Seele zuweist, hat bei dem ptolonuiischen
Weltsystem nichts Bedenkliches. Aber minder harmlos war es,
wenn er der christlichen Ansicht von der Erschaffung des

Menschen die stoische entgegenstellt und diese dahin

erläutert, dafs bei rascherem Umschwung der Gestirne ein
Same, ein feuriger Hauch auf die Erde gefallen und daraus
der Mensch geworden sei, dagegen nach der vulgären
Ansicht sei er aus der Erde, ja aus Bäumen und Steinen
entstanden. Der Versuch, Philosophie und Theologie zu
vermitteln und zu versöhnen, mufste so mifslingen, wenn man nicht,
das philosophische Denken am Richtmafs der theologischen.
Wahrheiton prüfte, sondern umgekehrt die theologischen Wahrheiten

nach philosophischen Doktrinen beugte und deutete.
Solche Vermittlungsversuche sind nur möglich, wenn der christliche

Standpunkt bereits halb oder ganz verlassen ist, wenn
man entweder die zu vermittelnden Glieder als neben- und
nicht untergeordnet ansieht oder wenn man sich völlig auf den
unchristlichen Boden einer heidnischen Philosophie stellt. Der
Vermittlungsversuch des Lipsius ist völlig analog mit den

Versuchen, Kant und Hegel mit dem Christentum zu vermengen^,
wenn auch jenem mehr als diesen späteren die Originalität und
der Tiefsinn fehlt. Originalität des Denkens fehlte überhaupt
jenem Zeitalter noch; man wollte hier das Altertum einfach
wieder aufleben lassen und in antikem Geiste fortarbeiten. Die
Humanisten wollten die antike Litteratur, deren Fortgang durch
eine fremdartige Litteratur abgebrochen war, wieder aufnehmen
und fortsetzen. „Sie lebten sich in die Fiktion hinein, dafs
nur das Antike wahrhaft geistigen Bestand habe" und das, was
sie in gleicher Tendenz schrieben. Deshalb hielten sie sich für
die „Wortführer und Inhaber dieser unvergänglichen Litteratur"
(Schnaase). Aus dem Studium der Alten erwuchs dann
allerdings alsbald eine originelle Litteratur und Philosophie, die uns



556 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

im folgenden Abschnitt beschäftigen wird. Aus den

vorangehenden Auseinandersetzungen folgt zur Geniige, wie berechtigt

es war, Rückgang zum mittelalterlichen Peripatetismus
zu verlangen. Freilich hatte dieses Verlangen zunächst nur
eine Bedeutung für die theologischen Kreise, populär konnte
die neue Scholastik ebensowenig werden wie die alte. Für die

gebildete Laienwelt hatte diese trockene und nüchterne Form zu

wenig Reiz und Anziehungskraft. Ihr gegenüber mufste man
die Methode des hl. Augustinus und der klassisch gebildeten
Väter nachahmen, d. h. man mufste apologetisch verfahren. Ein
anderes Mittel, auf sie einzuwirken, war die Predigt, und für
diese herrschten andere Regeln und Vorschriften als für die

Schule. Der höhere Prediger mufste offenbar vertraut sein mit
dem geistigen Horizont aller, auch der höchst gebildeten
Zuhörer, er mufste sie geistig beherrschen und über sie hinausragen.

Er mufste aber auch eine wohlgefällige und
einschmeichelnde Form der Darstellung besitzen. Aus diesen

Gründen mufste man jetzt mehr als früher auf humanistische

Studien als unerläfsliche Vorbedingung des theologischen
Studiums dringen. Sie sollten den Zögling einführen in das

Bereich eines rein weltlichen, natürlichen Denkens, und den Blick
schärfen zur Erfassung höherer Wahrheiten. Unter den

Vorwürfen, die man dem Klerus machen konnte und oft schon

gemacht hat, ist einer der schwersten, er stehe nicht auf der
Höhe der Zeit und verachte die Wissenschaft. Freilich der

Klerus mufs nicht nur Träger der Wahrheit, sondern auch der

Sittlichkeit sein. Der Klerus mufs ebenso die Tugend gegen
Sünde und Laster, wie die Wahrheit gegen Irrtum und

Wahnglauben verteidigen. Und immerhin besser ist ein tugendhafter
und unwissender, als ein unsittlicher, aber scharfsinniger Klerus.
Dies gilt besonders für die Renaissancezeit. Was diese

charakterisiert, ist ebensd sehr, ja fast noch mehr das heidnische

Leben, als das heidnische Dichten und Denken.

Zum Schlüsse sei es noch gestattet, unsere Ansicht von
der Renaissance gegen etwaige Einwendungen und Mifsverständ-



Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc. 557

nisse sicher zu stellen. Man könnte sagen, die Sitten seien in

jener Zeit und unmittelbar vorher auch nicht freier gewesen,
als zu irgend einer andern Zeit. Wir .wollen nun allerdings
durchaus nicht die Renaissancezeit in dieser Hinsicht in den

tiefsten Schatten stellen und auf andere, besonders die

vorausgehenden Zeiten alles Licht verbreiten. Aber offener und un-
gescheuter liefs man doch nie zuvor der sinnlichen Natur den

Lauf und sprach sich darüber aus wie im Heidentum als

damals. Die Humanisten meinten förmlich bei ihrer sklavischen

Verehrung der Antike auch ihre Lascivitäten nachahmen zu
müssen1). Weiterhin könnte man es unberechtigt generalisiert
finden, wenn wir mit andern durch eine partielle Erscheinung
wie den in weltlich gebildeten Klassen herrschenden
Humanismus das ganze Zeitalter charakterisiert sein lassen. Allein
das heidnische Verderben war nicht nur hinaufgedrungen bis

zum Papste, sondern auch in alle Volksschichten
hinabgeschlichen. Es war auch die Ansicht der Reformatoren, dafs

sie gegen ein neues Heidentum hätten streiten müssen. In
einem Brief an Sadolet vergleicht Calvin seine Aufgabe mit

derjenigen der Apostel. Mag das auch übertrieben sein, etwas
ist jedenfalls wahr daran, dafs ein neues Heidentum
hereinzubrechen drohte. Socinus mochte für Calvin auch einer der
vielen Beweise gewesen sein. Von einem Wiederaufleben des

klassischen Altertums zu sprechen könnte als übertrieben gelten,
da ja alles doch im mittelalterlichen Sinne weitergegangen sei.

Der scharfsinnige Rümelin bestreitet es sogar als unzulässig,
die Neuzeit mit dieser Periode beginnen zu lassen, erst mit
dem Ausgang des 18. Jahrhunderts beginne sie in der That.
Bis dahin habe Religion und Kirche, Recht und Staat im
mittelalterlichen Sinn fortbestanden. Wir streiten über diese An.
sieht nicht. Nur das eine ist sicher, die Aufklärung und das

Freidenkertum des 18. Jahrhunderts ist uns ebenso unverständlich,

wie der Charakter der französischen Theologie des 17.

>) Laurentius Val la schrieb über die Wollust, Beccadelli ein Schmutzgedicht

Hermaphroditus (cfr. Erasmus).



558 Zur Geschichte d. Konflikts zwischen Glauben u. Denken etc.

Jahrhunderts, der bedeutendsten bis in die Neuzeit hinein, wenn
wir nicht die im 16. Jahrhundert vollzogene Umwandlung des

Geisteslebens fest im. Auge behalten. Es geschieht besonders

häufig bei Darstellung der Aufklärungszeit, dafs uns, man weifs
nicht wie, auf einmal Eeinde der Offenbarung entgegen treten
in der vollen Waffenriistung, die sich der Irrtum nur in langer
Geistesarbeit geschaffen haben kann.


	Zur Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Denken und seiner Lösungsversuche

