
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen nach der Liebe des Hl. Thomas von Aquin

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von
FR. GUNDISALV FELDNER,

Ord. Praed.

I.
Die Lehre des hl. Thomas.

1. Die traurigste Verirrung des menschlichen Geistes, eine

Verirrung, die kaum mehr unser Mitleid verdient, ist ohne Frage
der Pantheismus, oder wie er in unserer Zeit richtiger heifst:
der Monismus. Um seinen Gott sich nicht kümmern, sorgenlos
und leichtfertig in den lieben Tag hineinleben, als wäre kein Gott,
ist schon schlimm genug. Verderblicher noch, sich's saure Miihe
und Arbeit kosten lassen, um selber glauben zu können und andere

glauben zu machen, dals überhaupt kein Gott' existiere. Noch

verhängnisvoller, sich einen Gott zu denken, der nicht viel besser

ist als wir Menschen, uns ähnlich in allen Schwächen, Fehlern,
Ausschweifungen und Lastern, die das menschliche Leben leider
in so reicher Fülle aufweist. Das verhängnisvollste jedoch ist,
alle diese bittern Früchte, die der Abfall des Menschen von Gott
gezeitigt hat, auf Gott, als auf den Baum, dem sie gehören,
zurückzuführen. Und doch lehrt dies alles in seinen notwendigen
Konsequenzen der Pantheismus oder Monismus. Es ist schwer
zu sagen, was man in diesem System mehr anstaunen soll: die

Verwegenheit, mit der man es versucht, Gott zu uns herabzuziehen,



524 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

mit uns zu vermischen; oder den kecken Übermut, der es wagt,
sich Gott gleich zu erachten, sich für einen Teil, oder wenigstens
für die Erscheinung Gottes selber, auszugeben.

Dem hl. Thomas war das System des Pantheismus nicht
unbekannt. David von Dinant hatte behauptet, Gott sei die Materia

prima, eine Ansicht, die dem „Werden" oder der absoluten aber inhaltsleeren

Idee der modernen Pantheisten ähnlich sieht wie ein Ei dem

andern. Der in seinem Urteile und in seiner Ausdrucksweise sonst

so milde und rücksichtsvolle Doctor Angelicus nennt diese Theorie
einfach „eine Narrheit", insania.1) In ebenso scharfen Ausdrücken
verurteilt der selige Papst Pius IX. in der Allokution vom 9. Juni
1862 die Lehre des Pantheismus: „Die Pantheisten", sagt
daselbst der heilige Yater, „sind in einen solchen Grad von
Gottlosigkeit und Unverschämtheit verfallen, dafs sie den Himmel
erstürmen und Gott selbst vernichten wollen. Mit ausgesuchter

Schlechtigkeit und eben solcher Thorheit scheuen sie sich nicht,
die Behauptung auszusprechen, es gebe kein höchstes, allweises

und für alles höchst vorsorgendes, von diesem Universum

unterschiedenes, göttliches Wesen, und Gott sei identisch mit der

Natur der Dinge."
2. Diesem unheilvollen Irrtume mit aller Entschiedenheit

entgegenzutreten, hielten der englische Lehrer sowohl wie die

Scholastiker überhaupt für ihre erste und heiligste Pflicht, für
eine wichtige Aufgabe, zu deren glücklicher Durchführung jeder
Berufene das Seinige beitragen müsse. Sie bekämpften ihn in

der That mutig und siegreich nicht nur mit den Waffen der

geoffenbarten Wahrheiten, auch die gesunde Vernunft, die durch
den menschlichen Verstand mit Evidenz erfafste Wahrheit, diente

ihnen als Schwert. Auf welche Art der Doctor Angelicus und
die Scholastiker das System des Pantheismus oder Monismus zu

widerlegen suchten und es auch mit sehr günstigem Erfolg in
Ausführung brachten, werden wir allsogleich sehen. „Die
Beschuldigung", schreibt P. Kleutgen,2) „dass die Scholastiker durch
diese ihre Lehre den Pantheismus begünstigt, mufs um so mehr

>) I. libr. contr. Gent. cap. 17.

-) Philosophie der Vorzeit. 2. Band. 2. Aufl. Seite 59. Nr. 573.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 525

befremden, als sie durch diese Lehre gerade die Verschiedenheit
des geschaffenen und unerschaffenen Seins ins rechte Licht zu

stellen suchten." Diese Lehre, dui-ch welche, wie manche in
Unkenntnis des hl. Thomas und der Scholastiker behaupten, dem

Pantheismus Vorschub geleistet sein soll, handelt über den Unterschied

zwischen der Wesenheit und dem Dasein in den

geschaffenen und in dem ungeschaffenen Seienden. Sowie S. Thomas

verteidigen auch die Scholastiker den Grundsatz, in Gott, dem

ersten Seienden, der Ursache alles Geschaffenen, dürfe kein
Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz angenommen werden.

Ebenso gewifs wie diese Wahrheit ist dem Doctor Angelicus
und der Scholastik die andere: nämlich, dafs in allen geschaffenen

Dingen zwischen der Wesenheit und dem Dasein irgend ein
Unterschied gemacht werden müsse. Welcher Art dieser Unterschied
sei, ob ein realer, d. h. ein von unserm Denken, unserer
Auffassungsweise unabhängiger, oder blofs ein virtueller, ein durch
unser Denken gemachter, wenn auch in der Sache selber

begründeter, darüber sind die Ansichten der verschiedenen Autoren

geteilt.
3. a) Der Vorwurf gegenwärtiger Abhandlung beschäftigt sich

ausschliefslich nur mit der Untersuchung, welcher Meinung über
die oben angezogene Frage des Verhältnisses der Wesenheit zu
der Existenz in den Geschöpfen und in dem ungeschaffenen Seienden

der englische Lehrer in seinen verschiedenen Schriften

beigepflichtet habe. Ueber die Sentenz des Doctor Angelicus

bezüglich des Verhältnisses der Wesenheit Gottes zu seiner Existenz

ist überhaupt ein Zweifel nicht möglich. Nicht so einstimmig

jedoch sind die Autoren hinsichtlich der Lehre des hl. Thomas

über die Wesenheit und Existenz in den Geschöpfen, ob nämlich

der Heilige einen realen, von unserer Verstandesthätigkeit ganz
und gar unabhängigen, oder blofs einen virtuellen, nur durch

unsere Auffassung bewirkten Unterschied in seinen Werken

vorgetragen und verteidigt habe. —
Kurz und bündig hat der englische Lehrer in einem Opus-

culum seine Ansicht niedergelegt. Der Heilige schreibt:x) „Gottes
M Opusc. 2 ad fratr. Regin. Compend. Theologiae. cap. 11. edit.Venot. 1637.



526 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wesenheit kann unmöglich „ein anderes" sein als seine Existenz.
Denn in jedem Dinge, in welchem „ein anderes" die Wesenheit
und „ein anderes" die Existenz ist, inufs notwendig ein anderes

sein das, was ist, und ein anderes das, wodurch es ist. Zufolge
der Existenz wird von jedem ausgesagt, dafs es ist, vermöge
seiner Wesenheit aber, was es ist. Daher sagt uns die

Definition, welche die Wesenheit angibt, was die Sache ist. In
Gott ist nicht „ein anderes" das, was ist, und „ein anderes" das,
wodurch es ist, weil in ihm keine Zusammensetzung statthat.

Folglich ist die Wesenheit Gottes identisch mit ihrem Dasein.

Ueberdies ist Gott reiner Akt, ohne Beimischung irgend einer
Botenzialität. Daher ist seine Wesenheit der letzte Akt, denn

jeder Akt, der vor dem letzten sich findet, ist in der Potenz

zum letzten. Der letzte Akt ist aber das Sein (die Existenz)
selber. Weil nämlich jede Bewegung den Übergang bildet von
der Potenz in den Akt, mufs das der letzte Akt sein, nach

welchem jede Bewegung strebt (tendit). Die natürliche Bewegung
zielt aber auf das ab, was das natürlich Ersehnte ist. Den letzten
Akt bildet folglich dasjenige, was alle wünschen. Dies ist das

Sein (die Existenz). Folglich mufs die göttliche Wesenheit, da

sie der reine und letzte Akt ist, die Existenz selber sein."1)
Diese Stelle aus S. Thomas enthält in Kürze die Lehre des

D Ulterius autem necesse est, quod Dei essentia non sit aliud quam
esse ipsius. In quocunque enim aliud est essentia et aliud esse ejus, oportet
quod aliud sit quod sit, et aliud quo aliquid sit. Nam per esse suum de

quolibet dicitur quod est, per essentiam vero suam de quolibet dicitur
quid sit. TJnde et defmitio significans essentiam demonstrat quid est res.
In Deo autem non est aliud quod est, et aliud, quo aliquid est, cum non sit
in eo compositio ut ostensum est. Non est igitur ibi aliud ejus essentia

quam suum esse. Item ostensum est quod Deus est actus purus absque

alicujus potentialitatis permixtione. Oportet igitur quod ejus essentia sit
ultimus actus. Namomnis actus, qui est circa ultimum, est in potentia
ad ultimum actum. Ultimus autem actus est ipsum esse. Cum
enim omnis motus sit exitus de potentia in actum, oportet ilium esse

ultimum actum, in quod tendit omnis motus. Et cum motus naturalis in hoc

tendat, quod est naturaliter desideratum, oportet hoc esse ultimum actum,
quod omnia desiderant. Hoc autem est esse. Oportet igitur, quod essentia

divina, quae est actus purus et ultimus, sit ipsum esse.



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 527

Doctor Angelieus über das Verhältnis der Wesenheit und Existenz
in Gott, sowie in den geschaffenen Dingen. In seinen übrigen
Werken, wo immer ex professo oder nur nebenher davon die
Rede ist, spricht sich der Heilige auf die gleiche Weise aus.
Die Ausdrücke, die termini technici haben überall denselben

Wortlaut und auch die Art der Argumentation weist keinerlei
Unterschied auf.

b) Es fragt sich nun: wie haben wir den englischen
Lehrer zu verstehen? Da in der Frage über das Verhältnis
der göttlichen1) Wesenheit zu ihrer Existenz eine eigentliche

Meinungsverschiedenheit nicht obwaltet, befassen wir uns
nur mit dem hl. Thomas rücksichtlich seiner Anschauung über
das Verhältnis der geschaffenen Wesenheit zu ihrer Existenz.
Hält S. Thomas an dem realen Unterschiede fest, real in dem

vorhin von uns angedeuteten Sinne, oder bekennt er sich zu dem

blos virtuellen cum fundamento in re?

4. Die Thomisten2) behaupten, dafs der Doctor Angelieus
einen realen Unterschied gelehrt habe. Der Unterschied zwischen

der Wesenheit und dem Dasein der Geschöpfe besteht nach

ihrer Sentenz, die sie als die Lehre des Heiligen verteidigen, in

der Wirklichkeit, ganz abgesehen und unabhängig von unserer
Auffassungsweise. In der allerneuesten Zeit äussert sich hierüber
ein Schriftsteller,3) dessen historisch-kritischen Arbeiten bei Freund
und Feind allgemein Anklang finden, in folgender Weise: „Auf
Grund Avicennas hielten viele im 13. Jahrh. die sogenannten
Existentialsätze für synthetische Urteile und Hessen alle Wesen,

ausser Gott, aus Sein (esse) und Wesenheit zusammengesetzt sein.

Der erste Scholastiker, der ausführlich darüber sprach, war Wilh.

Welcher Unterschied dennoch gemacht werden müsse, werden wir
aus einem späteren Artikel noch ersehen.

2) Cfr. Capreolus: in 1. dist. 8. q. 1. a. 1. — Cajetan: de ente et
essentia cap. 5. q. 11. und in 1. p. q. 3. a. 4. — Ferrariensis : in 2. contra
Gentes cap. 52. — Bartholom. Medina in 3. p. q. 17. a. 2. — Bannes in
1. p. q. 3. a. 4. — Johannes a. S. Thoma in 1. p. q. 3. a. 4.

8) P. Denifle: Aus Archiv für Litteratur und Kirchengeschichte. II.
Sonderabdruck. Seite 70. "n. 31 oder Archiv: II. 486.

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 35



528 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

von Auvergne. Er entwickelt bereits die Doctrin, dafs das esse

der Kreatur receptum, weil distinctum von der Wesenheit sei,

und dafs sich das esse zur Wesenheit wie der Akt zur Potenz

verhalte. Er kommt zum Schlüsse: ens igitur compositum est

et resolubile in suam possibilitatem sive quidditatem et suum
esse. Ex quo manifestum est ipsum esse causatum ab educente

possibilitatem ejus in effectum essendi, et a conjungente ipsum
esse cum potestate ipsius. Grundlegend für Spätere war aber
hierin wiederum der hl. Thomas. Seine Erstlingsschrift de ente

et essentia beschäftigt sich vorzüglich mit der realen Distinction
von esse und essentia im Kreatürlichen. Er schliesst daraus, dafs
das esse nicht von der Wesenheit eines Dinges bewirkt sein

kann, es auswärts die Ursache habe, die keine andere ist als

das esse per se, in welchem keine Distinktion ist, nämlich Gott,
der nur Einer sein kann, weil seine „quidditas suum esse" ist.
Der Satz, im Kreatürlichen verhalte sich die Wesenheit zum esse

wie die Potenz zum Akt, ist nur Konsequenz. Diese Lehre ist
eine der Grundlehren des hl. Thomas geworden, die überall in
seinen Werken hervorleuchtet. Ihr gemäfs nahm er in rebus

compositis eine doppelte reale Zusammensetzung an, aus Materie
und Form und aus essentia und esse. Die Form ist Akt der
Materie, das esse Akt der Wesenheit. In den spirituellen Dingen
aber ist nur die Zusammensetzung von esse und essentia oder
dem quo est und quod est. Mit Avicenna und Wilhelm von
Auvergne sieht er in der quidditas oder Natur eines jeden Dinges
eine possibilitas das esse zu empfangen. In dieser Lehre
erscheint somit das esse als die eigentliche Actualitas aller Dinge,
wie auch S. Thomas 1. p. q. 3. a. 4 lehrt, esse est actualitas
omnis formae vel naturae, was er ibid. q. 4. a. 1. ad 3 wiederholt,

wo er eben deshalb das esse perfectissimum omnium nennt;
es ist die actualitas etiam ipsarum formarum. Das Dasein ist
somit nicht das Gesetztsein eines Dinges mit allen seinen

Eigenschaften, sondern die letzte Vollkommenheit desselben.
Diese Lehre wurde in der thomistischen Schule fortgebildet,
obgleich sie bereits im 13. Jahrhundert angegriffen wurde. Ich
nenne hier nur Heinrich von Gent (Quodl, 1. q. 9), Gottfried



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 529

von Fontaines (Q,uodl. 2. q. ult.), Richard de Middleton (2. dist.
3. q. 1.). Sie alle läugnen die reale Unterscheidung von essentia

und esse oder existentia. In Übereinstimmung mit S. Thomas

sind noch: Albertus Magnus (de causis I. tr. I. c. 8. p. 536),
Bonaventura (1. dist. 8. p. 29. 2; 2. dist. 3. p. 1. a. 1. qu. I.)"1)

5. Dagegen schreibt P. Kleutgen:2) „Man hat die neuere
Scholastik gelobt, dafs sie keine andere als die virtuale
Unterscheidung angenommen habe und dadurch mehr als angedeutet,
dafs die ältere für die reale entschieden gewesen sei. Das eine

ist jedoch so unrichtig als das andere. Welcher Ansicht der

D Nachdem wir unser Manuskript für den ersten und zweiten Artikel
bereits druckfertig gestellt hatten, wurde uns zu unserer angenehmen Ueber-
raschung eine Abhandlung über eben dieses Thema zugesandt. Es ist dies

der „Jahresbericht über das königl. Lyceum zu Eegensburg im Studienjahre
1886/87, mit einem Programm von Dr. Alois Eittler, k. Lyceal-Bektor und
Professor der Philosophie daselbst. Das Programm lautet : „Wesenheit und
Dasein in den Geschöpfen nach der Lehre des hl. Thomas." Es umfafst
119 Seiten, zerfällt in eine Einleitung (Seite 1-13) und eigentliche
Abhandlung (Seite 13—119). Anfriehtig gesagt, fällt es uns schwer, des

Vergnügens uns entschlagen zu müssen, die geehrten Leser des „Jahrbuches"
mit dem Inhalte dieses Programms näher bekannt zu machen. Jede Seite

dieser Schrift legt beredt Zeugnis davon ab, mit welcher Genauigkeit und
Gewissenhaftigkeit, mit welchem Bienenfleifse der Herr Autor in den Werken
des hl. Thomas nachgeforscht, die einschlägigen Stellen zusammengetragen

hat, um die Ansicht des Doctor Angelicus in dieser wichtigen Frage kennen

zu lernen und der jetzigen Gelehrtenwelt zu übermitteln. Der Herr Autor
hat seine Frage nicht „nach dem hl. Thomas" oder „im Geiste des

englischen Meisters", sondern „nach der Lehre des hl. Thomas" gelöst. Zu

bedauern ist nur, dafs Dr. Bittier sein interessantes und sehr zeitgemässes

Programm in den engen Eahmen eines Jahresberichtes über das Studienjahr
eines Lyceums eingeschlossen und dadurch weniger, ja zu wenig, allgemein
bekannt gemacht hat. Wir hoffen indessen zuversichtlich, dafs der Herr
Autor diesen Fehler in Zukunft verbessern und seine treffliche Feder sowie

seine aus den Werken des hl. Thomas geschöpften Kenntnisse dem
Jahrbuche gütigst zur Verfügung stellen werde. Unterdessen begrüssen wir
den Herrn Autor aufrichtigen Herzens als Thomisten und fügen dem die

Bitte bei, uns recht bald wieder mit dem Besultat seines eifrigen Forschens
im hl. Thomas, mit einer gediegenen Arbeit nach der Lehre des Doctor
Angelicus beschenken zu wollen.

') Philosophie der Vorzeit. 2. Bd. 2. Aufl. n. 574.

35*



530 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

hl. Thomas gewesen sei, wollen wir unentschieden
lassen; gewiss ist, dafs gar manche Thomisten, was er an den

angeführten Stellen über die Verschiedenheit des Daseins von
dem Wesen sagt, von einer realen Verschiedenheit verstanden,
und diese, gegen Scotus, der sie angriff, verteidigt haben. Scotus
stellte der realen Unterscheidung jene, die in seiner Schule die

formale genannt wird, entgegen. Obgleich aber diese Meinung
bei dem einen oder andern Scholastiker selbst der Thomistischen
Schule Beifall fand, so verteidigten dennoch die Scotisten meistens
vielmehr die Ansicht, welche man erst bei den neuern Scholastikern
hat finden wollen, dafs nämlich zwischen der Wesenheit und dem
Dasein nur eine virtuale Verschiedenheit bestehe. Jedoch lange
vor den Scotisten hatte Alexander von Haies1) dieselbe Lehre
sehr nachdrücklich behauptet und gründlich verteidigt und unter
den Scholastikern, die ihm hierin folgten, finden wir Hervaeus,2)
einen der berühmtesten Thomisten, der im Anfange des 14. Jahrh.

lebte, und seinen Zeitgenossen Gregor von Bimini, der nicht
geringeres Ansehen genofs. Dafs Durand und sämtliche Nominalisten
die reale Unterscheidung verwarfen, braucht kaum erinnert zu
werden. So kann also die Meinung, welche man dem hl. Thomas

zuschreibt, nicht einmal als die vorherrschende, geschweige denn
als die allgemeine Lehre der altern Scholastik bezeichnet werden ;

sie war hauptsächlich nur von denen, die Thomisten „im strengsten
Sinne des Wortes" heifsen, und selbst nicht von ihnen allen
vertreten. Ebensowenig war aber auch die neuere Scholastik gegen die

reale Distinktion entschieden. Wenn Suarez und Vasquez sie

bekämpfen, so fand sie jedoch nicht nur fortwährend unter den neueren

Die Stelle aus Alexander von Haies, auf welche P. Kleutgen sich

beruft, nämlich : In Metaphys. 1. 7. text. 22. ist nach Kirchen-Lexikon von
Wetzer und Welte, 2. Aufl. S. 499, unächt. Der Kommentar in Metaphys.
Arist. Venet. 1572 rührt her von dem Barceloner Dr. Alexander von Alexandrien,

gleichfalls Franziskaner.
2) Wir bemerken, dafs die zwei ältesten Verzeichnisse der Pariser

Magistri und ihrer Schriften nur zwei Quodlibeta des Hervaeus
kennen. Seine Gegnerschaft aber wird aus Quodib. 7 abgeleitet (vergl.
über Herv. Denifle Archiv II. Seite 228.)



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 531

Thomisten, sondern auch in den Professoren von Conimbria, und in
Fonseca Verteidiger, undMaurus kehrte zur Scotus-Ansicht zurück.1)

Vor einigen Jahren erschien in Regensburg eine

Broschüre, 71 Seiten umfassend, vom damaligen Privatdocenten an

der Universität zu Innsbruck, R. P. Limhourg, S. J.2) P. L.
vertritt darin die blos virtuelle Unterscheidung und behauptet,
dafs der hl. Thomas nicht gegen diese seine Theorie sei. Die

Argumente, die er zum Beweise seiner These anführt, gipfeln
alle in der Ansicht, dafs der Doctor Angelicus nicht blofs nicht
dagegen, sondern eigentlich entschieden für seine Theorie die
Feder geführt habe. Der Recensent dieser Broschüre in den
Stimmen aus Maria-Laach8) rühmt die grofse Vertrautheit des

Autors mit den scholastischen Ideen, ebenso die volle Beherrschung

des Materials. „Mit grofser Überzeugung und Sicherheit,"

sagt der Recensent, „verficht R. P. Limbourg seine These
und verfolgt die gegnerische Ansicht mit einer Schärfe und
Konsequenz, welche die Schwierigkeiten eher aufsucht als
umgeht. Das scheint uns nun evident zu sein, dafs der virtuale
Unterschied zur Wahrung des vollkommenen Abstandes zwischen
Gott und dem Geschöpfe und zur vollen und ungetrübten
Darlegung der Wahrheiten, die darauf ruhen, völlig hinreicht.
Ja die Gründe des Verfassers überzeugten uns auch, dafs nur
ein virtueller Unterschied vorhanden ist. Bei manchen
Gegengründen empfängt man den Eindruck, dafs die Verteidiger des

') Wie aber dann P. Kleutgen S. 65 schreiben kann „der hl. Thomas
und seine Schule hätten die Wesenheit und das Dasein als zwei Prin-
cipien des einen endlichen Dinges angenommen", ist uns nicht recht
verständlich. Denn dafs zwischen zwei Principien ein realer Unterschied

sei, lehrt der Doctor Angelicus und seine Schule wohl überall.
Ebenso schreibt P. Kl. S. 67: „Nach den Thomisten müssen wir in
der Substanz der Geschöpfe von dem wirklichen Sein oder Dasein das
Seinkönnen unterscheiden und dies uns ebenso wie jedes andere Können
als einen realen Grund, wenn auch nicht als einen wirksamen denken."
Hier sind es also doch wieder die Thomisten überhaupt, ohne Einschränkung

von solchen im strengsten oder nicht strengsten Sinne!
2) De Distinctione Essentiae ab Existentia, Theses quatuor Ratis-

bonae 1883.
») Jahrgang 1834, 26. B. 1. Th. S. 34ff.



532 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

realen Unterschiedes sich mehr von der Auktorität als von inneren

Gründen leiten liessen. Es handelt sich hier nämlich um
das Ansehen des hl. Thomas."

Dem gegenüber halten wir unsererseits bis auf weiteres an der
Ansicht fest, dafs der virtuelle Unterschied überhaupt zur
allseitigen Wahrung des Abstandes zwischen Gott und der Kreatur
nicht ausreicht; dem hl. Thomas ganz und gar ungenügend war,
dafs der Doctor Angelicus darum den realen Unterschied

gelehrt hat. Zum Beweise dieser Behauptung bringen wir in
der Folge einige der vielen Argumente des hl. Thomas über den.

realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein in den

Geschöpfen. Wir behalten den lateinischen Text bei, damit jeder
Leser die Kontrole über unsere Schlüsse daraus genau üben kann.

6. In seinem Erstlingswerke1) legt der hl. Thomas seine

Ansicht in dieser Frage auf folgende Weise dar:
a) Es besteht ein realer Unterschied: In anima intellecti-

va et intelligentia nullo modo est compositio ex materia et forma,

ut hoc modo accipiatur materia in eis, sicut in substantiis corpo-
ralibus. Sed est ibi compositio formae et esse. Unde in Comm.

nonae propositionis libri de causis dicitur, quod intelligentia
est habens formam et esse. Et accipitur ibi forma pro ipsa quiddi-
tate vel essentia simplici. Et quommodo hoc fit planum est videre.

Quaecunque enim ita se habent ad invicem, quod una est causa esse

alterius, illud quod habet rationem causae, potest habere esse sine

altero, sed non convertitur. Talis autem invenitur habitudo materiae

et formae, quod forma dat esse materiae. Et ideo impossibile est,

esse aliquam materiam sine forma; tarnen non impossibile esse

aliquam formam sine materia. Forma enim non habet in eo quod
forma dependentiam ad materiam, sed si inveniantur aliquae formae,

quae non possunt esse nisi in materia, hoc accidit eis, secundum

quod sunt distantes a primo principio, quod est actus primus et

purus. Unde illae formae, quae sunt propinquissimae primo
principio, sunt formae per se sine materia subsistentes. Et hujusmodi
formae sunt intelligentiae. Et ideo non oportet ut essentiae vel

quidditates harum formarum sint aliud quam ipsa forma.

') Opusc. de ente et essentia cap. 5



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 533

Hujusmodi ergo substantiae, quamvis sint formae sine materia,

non tarnen in eis est omniinoda simplicitas, nec sunt actus puri,
sed habent permixtionem potentiae. Et hoe sie patet.

Quidquid enim non est de intellectu essentiae vel quidditatis, hoc

est adveniens extra et faciens compositionem cum
essentia. Quia nulla essentia sine his, quae sunt partes essentiae,

intelligi potest. Omnis autem essentia vel quidditas intelligi
potest sine hoc quod aliquid intelligatur de esse suo facto.

Possum enim intelligere quidquid est homo vel phoenix, et
tarnen ignorare, an esse habeat in rerum natura. Ergo patet
quod esse est aliud ab essentia vel quidditate.

Nisi forte sit aliqua res, cujus quidditas sit suum esse.
Et haec res non potest esse nisi una et prima; quia
impossible est quod fiat plurificatio alicujus, nisi per additionem

alicujus differentiae, sicut multiplicatur natura generis in specie-
bus. Yel per hoc quod forma reeipitur in diversis materiis,
sicut multiplicatur natura speciei in diversis individuis. Yel

per hoc, quod unum est abstractum, et aliud in aliquo receptum,
sicut si esset quidam color separatus, esset alius a colore non

separato, ex ipsa sua separatione. Si autem panatur aliqua res

quae sit esse tantum, ita ut ipsum esse sit subsistens,
hoc esse non recipiet additionem differentiae, quia jam non
esset esse tantum, sed esse et praeter hoc forma aliqua.
Et multo minus recipiet additionem materiae, quia jam esset esse

non subsistens, sed materiale. Unde relinquitur quod talis res,

quae sit suum esse, non potest esse nisi una. Unde oportet
quod in qualibet alia re, praeter earn, sit aliud esse suum
et aliud quidditas vel natura seu forma sua. Unde in intelli-
gentiis oportet quod sit esse praeter formam. Et ideo
dictum est quod intelligentia est forma et esse."

b) Woher die Existenz kommt. „Omne autem quod con-
venit alicui, vel est causatum ex principiis naturae suae, sicut
risibile in homine, vel advenit ab aliquo principio extriuseco,
sicut lumen in aëre ex influentia solis. Non autem potest esse

quod ipsum esse sit causatum ab aliqua forma vel quidditate
rei. Dico sicut a causa efficiente, quia sic aliqua res esset causa



534 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

sui ipsius, et aliqua res seipsam in esse produceret quod est

impossibile. Ergo oportet quod omnis talis res, cujus esse
est aliud a natura sua, habeat esse ab alio.

Et quia omne quod est per aliud reducitur ad id quod est per
se, sicut ad causam primam, ideo oportet, quod sit aliqua res, quae
sit causa omnibus rebus, eo quod ipsa est esse tantum. Alias iretur
in infinitum in causis, cum omnis res, quae non est esse tantum,
habeat causam sui esse, ut dictum est. Patet ergo quod intelli-
gentia est forma et esse, et quod esse habeat a primo esse,

quod est esse tantum, et hoc est prima causa, quae est Deus."
c) Verhältnis der Wesenheit zur Existenz: „Omne autem

quod recipit aliquid ab alio, est in potentia respectu illius. Et
hoc quod receptum est in eo, est actus ejus. Ergo oportet
quod ipsa forma vel quidditas, quae est ipsa intelligentia, sit i n

potentia respectu esse quod a Deo recipit, et illud esse receptum,

est per modum actus. Et ita invenitur actus et potentia
in intelligentiis, non tarnen forma et materia nisi aequivoce.

Et quia, ut dictum est, intelligentiae quidditas est ipsamet
intelligentia, ideo quidditas vel essentia ejus est ipsum
quod est ipsa, et esse ejus receptum a Deo est id, quo
subsistit in rerum natura. Propter hoc a quibusdam hujus-
modi substantiae dicuntur componi ex quo est et quod est; vel

ex quo est et essentia, ut Boëthius dicit."
d) Der individuelle Unterschied der Intelligenzen: „Et quia

in intelligentiis ponitur potentia et actus, non erit difficile in-

venire multitudinem intelligentiarum, quod esset impossibile, si

nulla potentia in eis esset. Est ergo distinctio earum ad in-

vicem secundum gradum potentiae et actus, ita quod intelligentia

superior, quae plus propinqua est primo, habet plus de

actu, et minus de potentia, et sie de aliis."
Wir haben also hier eine vollständig klare Darlegung der

Lehre des hl. Thomas durch den Doctor Angelicus selber in
diesem ganzen Kapitel.

Im darauffolgenden Kapitel dieses Werkes bemerkt der

englische Lehrer: „Aliquid enim est sicut Deus, cujus essentia

est ipsum suum esse. Et ideo aliqui Philosoqhi dicunt,



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 535

quod Deus non habet essentiam, quia essentia ejus non est

aliud, quam esse ejus. Et ex hoc sequitur, quod ipse non
sit in genere. Quia omne quod est in genere, oportet quod
habeat quidditatem praeter esse suum, cum quidditas aut
natura generis aut speciei non distiguatur secundum rationem
naturae in illis quorum est genus vel species. Sed esse est

in diversis diversimode.
Secundo modo invenitur aliqua essentia in substantiis creatis

intellectualibus, in quibus est „aliud" esse quam „essentia" ipsarum,
quamvis essentia sit sine materia. Unde esse earum non est ab-

solutum, sed receptum, et ideo limitatum et finitum ad capaci-
tatem naturae recipientis. Sed natura vel quidditas earum est
absoluta, non recepta in aliqua materia. Et ideo dicitur in libro
de causis, quod intelligentiae sunt finitae superius, etinfinitaeinferius.
Sunt enim finitae quantum ad esse suum, quod a superioribus
recipiunt; non tarnen finiuntur inferius, quia earum formae non
limitantur ad capacitatem alicujus materiae recipientis eas."

Dies ist die Äufserung des hl. Thomas in der Frage über den

Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein der Geschöpfe. Ein
Unterschied mufs in jedem Falle angenommen werden. Berechtigt

uns nun die Argumentation des englischen Lehrers die

Behauptung auszusprechen, dafs S. Thomas einen realen Unterschied

verteidigt habe? Besteht nach S. Thomas dieser Unterschied

nicht insofern unser Denken einen solchen macht, auf
Grund eines Anhaltspunktes in der Wesenheit der Geschöpfe?

oder ist dieser Unterschied vorhanden ganz und gar
unabhängig von unserer Auffassungweise In diesen zwei Sätzen

liegt der Kernpunkt der strittigen Frage. Hat der Doctor An-

gelicus durch seine Argumentation über die Wesenheit und die

Existenz der geschaffenen Dinge keinen andern Zweck sich

vorgesetzt, als einfach uns zu sagen, wie wir das Verhältnis
der Wesenheit zur Existenz in den geschaffenen Dingen uns

denken, nämlich dafs ein Unterschied zwar in der Sache

begründet, aber nicht ohne unser Denken in dem Geschöpf selber
vorhanden sei; so lehrt der Heilige den virtuellen Unterschied oder
secundum nostrum modum concipiendi cum fundamento in re.



536 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Stellt der Doctor Angelicus den Unterschied als unabhängig
von unserer Aulfassung hin, so verteidigt er einen realen.

Wir stehen nicht an zu behaupten, dafs Thomas schon in
diesem seinem Erstlingswerke für den realen Unterschied zwischen
Wesenheit und Dasein der Geschöpfe eingetreten sei. In der
That! Durchliefst man das ganze fünfte Kapitel dieses Opus-
culum des englischen Lehrers aufmerksam -und im Zusammenhang,

so ist ein Zweifel hierüber, welcher Ansicht S. Thomas

in dieser Frage gewesen, schwer möglich. Untersuchen wir
den Gang seiner Beweisführung etwas eingehender. Der Doctor
Angelicus beginnt das fünfte Kapitel des genannten Werkes
mit den Worten : „nun müssen wir sehen, auf welche Art die
Wesenheit in den von der Materie freien Substanzen, nämlich:
in der Seele, den Intelligenzen und der Ersten Ursache
existiere." Alle diese von der Materie getrennten Substanzen, die
Erste Ursache ausgenommen, lehrt S. Thomas, „seien gemischt
mit einer Potenz"; „daher seien sie nicht nach jeder Richtung

hin einfach, noch auch der actus purus wie die Erste
Ursache : Gott." „In diesen Substanzen sei ein Anderes ihr Dasein
und ein Anderes ihre Quiddität oder Natur oder Form." „Neben
der Form sei in ihnen noch das Dasein." „Dieses Dasein könne
nicht die Form oder Quiddität zur wirkenden Ursache haben."

„Die Ursache des Dasein müsse folglich eine äufsere sein."
„Diese äufsere Ursache sei darum der Grund des Daseins aller
Geschöpfe, weil sie selber nur das Dasein sei." „Die Intelligenz

habe eine Form und das Dasein; das Dasein habe sie

vom Ersten Sein, welches nur das Dasein sei." „Daraus folge,
dafs jedes Wesen das Etwas von einem Andern empfange,
rücksichtlich des Aufzunehmenden im Verhältnis der Potenz stehe
und das Aufgenommene der Akt desselben sei." „Die Form
selber oder die Quiddität sei daher in der Potenz zum Dasein,
das sie von Gott empfange, das aufgenommene Sein verhalte
sich wie der Akt." „Auf diese Weise gebe es in den

Intelligenzen Akt und Potenz." „Die Wesenheit des einfachen Dinges,
welches eine Form selber sei, könne nur als Ganzes bezeichnet

werden, da nichts, aufser der Form, in ihm sich finde, gleichsam



Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 537

die Form aufnehmend." „Auf welche Weise immer die Wesenheit

der einfachen Substanz genommen werde, gelte von ihr
die Aussage. Daher bemerke Avicenna, dafs die Quiddität der
einfachen Substanz das Einfache selber sei, weil es kein sie

aufnehmendes Subjekt gebe." „Da die Quiddität der Intelligenz
die Intelligenz selber sei, sei auch die Quiddität oder Wesenheit
derselben das, was sie selber, und ihr von Gott empfangenes
Sein dasjenige, was in der Wirklichkeit subsistiere." Sollte
S. Thomas in dieser so klaren und bestimmten Ausdrucksweise,
womit er seine Ansicht über das Verhältnis der Wesenheit zur
Existenz zum Ausdruck bringt, nur dem virtuellen
Unterschied, d. h. nur einer, unserm Verstände nach, gemachten
Unterscheidung das Wort reden? Nichts begründet eine solche

Annahme; der Literalsinn des englischen Lehrers spricht
vielmehr ganz entschieden dagegen. Wo immer es sich in den

Werken des hl. Thomas um einen Unterschied secundum nostrum
modum concipiendi handelt, erklärt dieses der Heilige selber

unzweideutig, mit aller wünschenswerten, dem Doctor Angelicus
eigenen Klarheit und Schärfe. Vom Literalsinne eines Autors
abzuweichen, steht uns bekanntlich erst dann zu, wenn derselbe

Unmöglichkeiten oder Widersprüche in sich schliefsen würde.
Letzteres vom Texte des Doctor Angelicus zu behaupten, ist
allerdings leicht, wie wir alsbald sehen werden, es aber auch

zu beweisen, das dürfte seine grofsen Schwierigkeiten haben.

Dafs S. Thomas einen virtuellen Unterschied, einen Unterschied

nur unserm Verstände nach cum fundamento in re,
gelehrt habe, behauptet den Thomisten gegenüber P. L.x) Die
dritte These seiner Broschüre leitet P. L. mit den Worten
ein: „Die Beweise, welche die Verteidiger des realen
Unterschiedes zwischen Wesenheit und Existenz anführen, sei es mit
Berufung auf die Auktorität des hl. Thomas, sei es anderweitig,
haben kein Gewicht. Dafs der Doctor Angelicus dieser Ansicht
gewesen, läfst sich durch kein Argument beweisen." Den
Beweis für diese Sentenz liefert nun P. L. zunächst da-

U 1. c. S. 26.



538 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

durch, dafs er eine Stelle aus dem oben citierten Opusculum
des englischen Lehrers in Form eines Einwurfes anführt, um
sie dann zu erklären, resp. um darzuthun, dafs S. Thomas in
dieser Stelle nicht gegen die Ansicht eines blos virtuellen
Unterschiedes sei. Die Stelle ist ein aus dem fünften Kapitel
herausgerissener Syllogismus folgenden Wortlautes: „Was nicht
im Begriffe der Wesenheit oder Quiddität liegt, das kommt
von aufsen und bildet mit der Wesenheit eine Zusammensetzung
weil man keine Wesenheit ohne ihre Teile erfassen kann. Jede

Wesenheit oder Quiddität kann man verstehen ohne das wirkliche

Dasein; denn ich kann ganz gut begreifen, was ein Mensch
oder Phönix ist, ohne zu wissen, ob er in der Wirklichkeit
ein Dasein habe. Daraus leuchtet ein, dafs das Dasein ein
Anderes ist als die Wesenheit oder Quiddität, ausgenommen es

gibt ein Wesen, dessen Quiddität das Dasein ist und dieses

Wesen mufs einzig und das Erste sein." Auf diesen Einwurf
antwortet P. L. also: „Diese Worte des hl. Thomas beweisen

durchaus nichts gegen uns. Denn: 1. Daraus, dafs wir die
Wesenheit jedes geschaffenen Seienden auffassen können, ohne

dessen Existenz mitzubegreifen, folgt allerdings, dafs diese letztere
nicht im Begriffe der Wesenheit liege, sondern von aufsen komme.

Folglich mufs man in jedem geschaffenen Seienden eine

Zusammensetzung anerkennen. Das alles ist sehr wahr. Allein
sollte diese Stelle des hl. Thomas gegen uns Bedeutung
gewinnen, so müfste sie notwendig erst beweisen, dafs jene Zu-

sammentzung eine physische ist, d. h. eine aus physischen
und in der Sache selber unterschiedenen Teilen. Dies aber

wird in den genannten Worten nicht gesagt. Weil nun alle
neben der physischen Zusammensetzung noch eine metaphysische
annehmen, so steht wahrlich nichts im Wege, dafs wir
behaupten, in diesen Worten sei die metaphysische ausgedrückt.
Zu einer metaphysischen Zusammensetzung aber ist weiter nichts

erforderlich, als dafs dasjenige, was in einem Subjekte ist, nach
Art von Teilen im Gedanken zusammengefafst werden könne,
wie die sogenannte animalitas und rationalitas im Menschen." —


	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen nach der Liebe des Hl. Thomas von Aquin

