Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Das Verhaltnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen
Dingen nach der Liebe des HI. Thomas von Aquin

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von

FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

——— o ——

L

Die Lehre des hi. Thomas.

1. Die traurigste Verirrung des menschlichen Geistes, eine
Verirrung, die kaum mehr unser Mitleid verdient, ist ohne Frage
der Pantheismus, oder wie er in unserer Zeit richtiger heilst:
der Monismus. Um seinen Gott sich nicht kiimmern, sorgenlos
und leichtfertig in den lieben Tag hineinleben, als wére kein Gott,
ist schon schlimm genug. Verderblicher noch, sich’s saure Miihe
und Arbeit kosten lassen, um selber glauben zu konnen und andere
glauben zu machen, dals iiberhaupt kein Gott existiere. Noch
verhingnisvoller, sich einen Gott zu denken, der nicht viel besser
ist als wir Menschen, uns dhnlich in allen Schwéchen, Fehlern,
Ausschweifungen und Lastern, die das menschliche Leben leider
in so reicher Fiille aufweist. Das verhdngnisvollste jedoch ist,
alle diese bittern Friichte, die der Abfall des Menschen von Gott
gezeitigt hat, auf Gott, als auf den Baum, dem sie gehoren,
zuriickzufiihren.  Und doch lehrt dies alles in seinen notwendigen
Konsequenzen der Pantheismus oder Monismus. Es ist schwer
zu sagen, was man in diesem System wmehr anstaunen soll: die
Verwegenheit, mit der man es versucht, Gott zu uns herabzuziehen,



524 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

mit uns zu vermischen:; oder den kecken Ubermut, der es wagt,
sich Gott gleich zu erachten, sich fiir einen Teil, oder wenigstens
fiir die Erscheinung Gottes selber, auszugeben.

Dem hl. Thomas war das System des Pantheismus nicht unbe-
kannt. David von Dinant hatte behauptet, Gott sei die Materia
prima, eine Ansicht, diedem ,,Werden“oder der absolutenaber inhalts-
leeren Tdee der modernen Pantheisten &dhnlich sieht wie ein Ei dem
andern. Der in seinem Urteile und in seiner Ausdrucksweise sonst
so milde und riicksichtsvolle Doctor Angelicus nennt diese Theorie
einfach ,eine Narrheit“, insania.!) In ebenso scharfen Ausdriicken
verurteilt der selige Papst Pius IX. in der Allokution vom 9. Juni
1862 die Lehre des Pantheismus: ,Die Pantheisten®, sagt da-
selbst der heilige Vater, ,sind in einen solchen Grad von Gott-
losigkeit und Unverschimtheit verfallen, dals sie den Himmel
erstirmen und Gott selbst vernichten wollen. Mit ausgesuchter
Schlechtigkeit und eben solcher Thorheit scheuen sie sich nicht,
die Behauptung auszusprechen, es gebe kein hochstes, allweises
und fiir alles hochst vorsorgendes, von diesem Universum unter-
schiedenes, gottliches Wesen, und Gott sei identisch mit der
Natur der Dinge.*

2. Diesem unheilvollen Irrtume mit aller Entschiedenheit
entgegenzutreten, hielten der englische Lehrer sowohl wie die
Scholastiker iiberhaupt fiir ihre erste und heiligste Pflicht, fir
eine wichtige Aufgabe, zu deren gliicklicher Durchfiihrung jeder
Berufene das Seinige beitragen miisse. Sie bekampften ihn in
der That mutig und siegreich nicht nur mit den Waffen der
geoffenbarten Wahrheiten, auch die gesunde Vernunft, die durch
den menschlichen Verstand mit Evidenz erfalste Wahrheit, diente
ihnen als Schwert. Auf welche Art der Doctor Angelicus und
die Scholastiker das System des Pantheismus oder Monismus zu
widerlegen suchten und es auch mit sehr giinstigem Erfolg in
Ausfiihrung brachten, werden wir allsogleich sehen. ,Die Be-
schuldigung®, schreibt P. Kleutgen,?) ,,dass die Scholastiker durch
diese ihre Lehre den Pantheismus begiinstigt, mufs um so mehr

1) I. libr. contr. Gent. cap. 17.
%) Philosophie der Vorzeit. 2. Band. 2. Aufl. Seite 59. Nr. 573.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 525

befremden, als sie durch diese Lehre gerade die Verschiedenheit
des geschaffenen und unerschaffenen Seins ins rechte Licht zu
stellen suchten.“ Diese Lehre, durch welche, wie manche in
Unkenntnis des hl. Thomas und der Scholastiker behaupten, dem
Pantheismus Vorschub geleistet sein soll, handelt iiber den Unter-
schied zwischen der Wesenheit und dem Dasein in den ge-
schaffenen und in dem ungeschaffenen Seienden. Sowie S. Thomas
verteidigen auch die Scholastiker den Grundsatz, in Gott, dem
ersten Seienden, der Ursache alles Geschaffenen, diirfe kein
Unterschied zwischen Wesenheit und Existenz angenommen wer-
den. Ebenso gewils wie diese Wahrheit ist dem Doctor Angelicus
und der Scholastik die andere: néimlich, dafls in allen geschaffenen
Dingen zwischen der Wesenheit und dem Dasein irgend ein Unter-
schied gemacht werden miisse. Welcher Art dieser Unterschied
sei, ob ein realer, d. h. ein von unserm Denken, unserer Auf-
fassungsweise unabhingiger, oder blofs ein virtueller, ein durch
unser Denken gemachter, wenn auch in der Sache selber be-
griindeter, dariiber sind die Ansichten der verschiedenen Autoren
geteilt.

3. a) Der Vorwurf gegenwiirtiger Abhandlung beschiftigt sich
ausschliefslich nur mit der Untersuchung, welcher Meinung iiber
die oben angezogene Frage des Verhéltnisses der Wesenheit zu
der Existenz in den Geschopfen und in dem ungeschaffenen Seien-
den der englische Lehrer in seinen verschiedenen Schriften bei-
gepflichtet habe. Ueber die Sentenz des Doctor Angelicus be-
ziiglich des Verhiltnisses der Wesenheit Gottes zu seiner Existenz
ist iiberhaupt ein Zweifel nicht moglich. Nicht so einstimmig
jedoch sind die Autoren hinsichtlich der Lehre des hl. Thomas
iiber die Wesenheit und Existenz in den Geschopfen, ob nimlich
der Heilige einen realen, von unserer Verstandesthitigkeit ganz
und gar unabhingigen, oder blofs einen virtuellen, nur durch
unsere Auffassung bewirkten Unterschied in seinen Werken vor-
getragen und verteidigt habe. —

Kurz und biindig hat der englische Lehrer in einem Opus-
culum seine Ansicht niedergelegt. Der Heilige schreibt:1) , Gottes
_m. 2 ad fratr. Regin. Compend. Theologiae. cap. 11. edit.Venet. 1637.



526 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

Wesenheit kann unméglich ,,ein anderes sein als seine Existenz.
Denn in jedem Dinge, in welchem ein anderes“ die Wesenheit
und ,,ein anderes“ die Existenz ist, muls notwendig ein anderes
sein das, was ist, und ein anderes das, wodurch es ist. Zufolge
der Existenz wird von jedem ausgesagt, dals es ist, vermoge
seiner Wesenheit aber, was es ist. Daher sagt uns die Defi-
nition, welche die Wesenheit angibt, was die Sache ist. In
Gott ist nicht ,ein anderes® das, was ist, und ,ein anderes das,
wodurch es ist, weil in ihm keine Zusammensetzung statthat.
Folglich ist die Wesenheit Gottes identisch mit ihrem Dasein.
Ueberdies ist Gott reiner Akt, ohne Beimischung irgend einer
Potenzialitit. Daher ist seine Wesenheit der letzte Akt, denn
jeder Akt, der vor dem letzten sich findet, ist in der Potenz
zum letzten. Der letzte Akt ist aber das Sein (die Existenz)
selber. Weil nimlich jede Bewegung den Ubergang bildet von
der Potenz in den Akt, mufs das der letzte Akt sein, nach
welchem jede Bewegung strebt (tendit). Die natiirliche Bewegung
zielt aber auf das ab, was das natiirlich Ersehnte ist. Den letzten
Akt bildet folglich dasjenige, was alle wiinschen. Dies ist das
Sein (die Existenz). Folglich muls die gottliche Wesenheit, da
sie der reine und letzte Akt ist, die Existenz selber sein.“!)

Diese Stelle aus S. Thomas enthdlt in Kiirze die Lehre des

1) Ulterius autem necesse est, quod Dei essentia non sit aliud quam
esse ipsius. In quocunque enim aliud est essentia et aliud esse ejus, oportet
quod aliud sit quod sit, et aliud quo aliquid sit. Nam per esse suum de
quolibet dicitur quod est, per essentiam vero suam de quolibet dicitur
quid sit. Unde et definitio significans essentiam demonstrat quid est res.
In Deo autem non est aliud quod est, et aliud, quo aliquid est, cum non sit
in eo compositio ut ostensum est. Non est igitur ibi aliud ejus essentia
quam suum esse, Item ostensum est quod Deus est actus purus absque
alicujus potentialitatis permixtione. Oportet igitur quod ejus essentia sit
ultimus actus. Nam omnis actus, qui est circa ultimum, estin potentia
ad ultimum actum. Ultimus autem actus est ipsum esse. Cum
enim omnis motus sit exitus de potentia in actum, oportet illum esse ulti-
mum actum, in quod tendit omnis motus. Et cum motus naturalis in hoc
tendat, quod est naturaliter desideratum, oportet hoc esse ultimum actum,
quod omnia desiderant. Hoc autem est esse. Oportet igitur, quod essentia
divina, quae est actus purus et ultimus, sit ipsum esse.



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 527

Doctor Angelicus iiber das Verhiltnis der Wesenheit und Existenz
in Gott, sowie in den geschaffenen Dingen. In seinen iibrigen
Werken, wo immer ex professo oder nur nebenher davon die
Rede ist, spricht sich der Heilige auf die gleiche Weise aus.
Die Ausdriicke, die termini technici haben iiberall denselben
Wortlaut und auch die Art der Argumentation weist keinerlei
Unterschied auf.

b) Es friagt sich nun: wie haben wir den englischen
Lehrer zu verstehen? Da in der Frage iuber das Verhiltnis
der gottlichen!) Wesenheit zu ihrer Existenz eine -eigent-
liche Meinungsverschiedenheit nicht obwaltet, befassen wir uns
nur mit dem hl. Thomas riicksichtlich seiner Anschauung iiber
das Verhiltnis der geschaffenen Wesenheit zu ihrer Existenz.
Halt S. Thomas an dem realen Unterschiede fest, real in dem
vorhin von uns angedeuteten Sinne, oder bekennt er sich zu dem
blos virtuellen cum fundamento in re?

4. Die Thomisten?) behaupten, dals der Doctor Angelicus
einen realen Unterschied gelehrt habe. Der Unterschied zwischen
der Wesenheit und dem Dasein der Geschopfe besteht nach
ihrer Sentenz, die sie als die Lehre des Heiligen verteidigen, in
der Wirklichkeit, ganz abgesehen und unabhingig von unserer
Auffassungsweise. In der allerneuesten Zeit dussert sich hieriiber
ein Schriftsteller,?) dessen historisch-kritischen Arbeiten bei Freund
und Feind allgemein Anklang finden, in folgender Weise: , Auf
Grund Avicennas hielten viele im 13. Jahrh. die sogenannten
Existentialsiitze fiir synthetische Urteile und liessen alle Wesen,
ausser Gott, aus Sein (esse) und Wesenheit zusammengesetzt sein.
Der erste Scholastiker, der ausfiihrlich dariiber sprach, war Wilh.

1) Welcher Unterschied dennoch gemacht werden miisse, werden wir
aus einem spiteren Artikel noch ersehen.

?) Cfr. Capreolus: in 1. dist. 8. q. 1. a. 1. — Cajetan: de ente et
essentia cap. 5. q. 11. und in 1. p. q. 8. a. 4. — Ferrariensis: in 2, contra
Gentes cap. 52. — Bartholom. Medina in 3. p. q. 17. a. 2. — Bannes in
1. p. q. 8. a. 4. — Johannes a. 8. Thoma in 1. p. q. 8. a. 4.

%) P. Denifle: Aus Archiv fiir Litteratur und Knchengeschlchte 18
Sonderabdruck. Seite 70. n. 31 oder Archiv: II. 486.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. 35



528 Das Verhiilltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

von Auvergne. KEr entwickelt bereits die Doctrin, dals das esse
der Kreatur receptum, weil distinctum von der Wesenheit sei,
und dafs sich das esse zur Wesenheit wie der Akt zur Potenz
verhalte. Er kommt zum Schlusse: ens igitur . .. compositum est
et resolubile in suam possibilitatem sive quidditatem et suum
esse. Ex quo manifestum est ipsum esse causatum ab educente
possibilitatem ejus in effectum essendi, et a conjungente ipsum
esse cum potestate ipsius. Grundlegend fir Spitere war aber
hierin wiederum der hl. Thomas. Seine Erstlingsschrift de ente
et essentia beschaftigt sich vorziiglich mit der realen Distinction
von esse und essentia im Kreatiirlichen. Er schliesst daraus, dals
das esse nicht von der Wesenheit eines Dinges bewirkt sein
kann, es auswarts die Ursache habe, die keine andere ist als
das esse per se, in welchem keine Distinktion ist, ndmlich Gott,
der nur Einer sein kann, weil seine ,quidditas suum esse‘ ist.
Der Satz, im Kreatiirlichen verhalte sich die Wesenheit zum esse
wie die Potenz zum Akt, ist nur Konsequenz. Diese Lehre ist
eine der Grundlehren des hl. Thomas geworden, die iiberall in
seinen Werken hervorleuchtet. Ihr gemils nahm er in rebus
compositis eine doppelte reale Zusammensetzung an, aus Materie
und Form und aus essentia und esse. Die Form ist Akt der
Materie, das esse Akt der Wesenheit. In den spirituellen Dingen
aber ist nur die Zusammensetzung von esse und essentia oder
dem quo est und quod est. Mit Avicenna und Wilhelm von
Auvergne sieht er in der quidditas oder Natur eines jeden Dinges
eine possibilitas das esse zu empfangen. In dieser Lehre er-
scheint somit das esse als die eigentliche Actualitas aller Dinge,
wie auch S. Thomas 1. p. q. 3. a. 4 lehrt, esse est actualitas
omnis formae vel naturae, was er ibid. q. 4. a. 1. ad 3 wieder-
holt, wo er eben deshalb das esse perfectissimum omnium nennt:
es ist die actualitas etiam ipsarum formarum. Das Dasein ist
somit nicht das Gesetztsein eines Dinges mit allen seinen
Eigenschaften, sondern die letzte Vollkommenheit desselben.
Diese Lehre wurde in der thomistischen Schule fortgebildet,
obgleich sie bereits im 13. Jahrhundert angegriffen wurde. Ich
nenne hier nur Heinrich von Gent (Quodl. 1. q. 9), Gottfried



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 529

von Fontaines (Quodl. 2. q. ult.), Richard de Middleton (2. dist.
3. q. 1.). Sie alle liugnen die reale Unterscheidung von essentia
und esse oder existentia. In Ubereinstimmung mit S. Thomas
sind noch: Albertus Magnus (de causis I. tr. I. c¢. 8. p. 536),
Bonaventura (1. dist. 8. p. 29. 2; 2. dist. 3. p. 1. a. 1. qu. 1.)“1)

9. Dagegen schreibt P. Kleutgen:2) , Man hat die neuere
Scholastik gelobt, dafs sie keine andere als die virtuale Unter-
scheidung angenommen habe und dadurch mehr als angedeutet,
dafs die dltere fiir die reale entschieden gewesen sei. Das eine
ist jedoch so unrichtig als das andere. Welcher Ansicht der

1) Nachdem wir unser Manuskript fiir den ersten und zweiten Artikel
bereits druckfertig gestellt hatten, wurde uns zu unserer angenehmen Ueber-
raschung eine Abhandlung iiber eben dieses Thema zugesandt. Es ist dies
der ,,Jahresbericht iiber das konigl. Lyceum zu Regensburg im Studienjahre
1886/87, mit einem Programm von Dr. Alois Rittler, k. Lyceal-Rektor und
Professor der Philosophie daselbst. Das Programm lautet: ,,Wesenheit und
Dasein in den Geschopfen nach der Lehre des hl. Thomas.* Es umfafst
119 Seiten, zerfillt in eine Einleitung (Seite 1--13) und eigentliche Ab-
handlung (Seite 13—119). Anfrichtig gesagt, fillt es uns schwer, des Ver-
gniigens uns entschlagen zu miissen, die geehrten Leser des , Jahrbuches‘
mit dem Inhalte dieses Programms niher bekannt zu machen. Jede Seite
dieser Schrift legt beredt Zeugnis davon ab, mit welcher Genauigkeit und
(Grewissenhaftigkeit, mit welchem Bienenfleilse der Herr Autor in den Werken
des hl. Thomas nachgeforscht, die einschligigen Stellen zusammengetragen
hat, um die Ansicht des Doctor Angelicus in dieser wichtigen Frage kennen
zu lernen und der jetzigen Gelehrtenwelt zu iibermitteln. Der Herr Autor
hat seine Frage nicht ,nach dem hl. Thomas* oder ,,im Geiste des eng-
lischen Meisters*, sondern ,nach der Lehre des hl. Thomas* gelost. Zu
bedauern ist nur, dafs Dr. Rittler sein interessantes und sehr zeitgemiisses
Programm in den engen Rahmen eines Jahresberichtes iiber das Studienjahr
eines Lyceums eingeschlossen und dadurch weniger, ja zu wenig, allgemein
bekannt gemacht hat. Wir hoffen indessen zuversichtlich, dafs der Herr
Autor diesen Fehler in Zukunft verbessern und seine treffliche Feder sowie
seine aus den Werken des hl. Thomas geschipften Kenntnisse dem Jahr-
buche giitigst zur Verfiigung stellen werde. Unterdessen begriissen wir
den Herrn Autor aufrichtigen Herzens als Thomisten und fiigen dem die
Bitte bei, uns recht bald wieder mit dem Resultat seines eifrigen Forschens
im hl. Thomas, mit einer gediegenen Arbeit nach der Lehre des Doctor
Angelicus beschenken zu wollen.

7) Philosophie der Vorzeit. 2. Bd. 2. Aufl. n. 574.

358"



530 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

hl. Thomas gewesen sei, wollen wir unentschieden
lassen; gewiss ist, dals gar manche Thomisten, was er an den
angefiihrten Stellen iiber die Verschiedenheit des Daseins von
dem Wesen sagt, von einer realen Verschiedenheit verstanden,
und diese,gegen Scotus, der sie angriff, verteidigt haben. Scotus
stellte der realen Unterscheidung jene, die in seiner Schule die
formale genannt wird, entgegen. ... Obgleich aber diese Meinung
bei dem einen oder andern Scholastiker selbst der Thomistischen
Schule Beifall fand, so verteidigten dennoch die Scotisten meistens
vielmehr die Ansicht, welche man erst bei den neuern Scholastikern
hat finden wollen, dafs ndmlich zwischen der Wesenheit und dem
Dasein nur eine virtuale Verschiedenheit bestehe. Jedoch lange
vor den Scotisten hatte Alexander von Hales!) dieselbe Lehre
sehr nachdriicklich behauptet und griindlich verteidigt und unter
den Scholastikern, die ihm bierin folgten, finden wir Hervaeus, 2)
einen der beriihmtesten Thomisten, der im Anfange des 14. Jahrh.
lebte, und seinen Zeitgenossen Gregor von Rimini, der nicht ge-
ringeres Ansehen genofs. Dals Durand und simtliche Nominalisten
die reale Unterscheidung verwarfen, braucht kaum erinnert zu
werden. So kann also die Meinung, welche man dem hl. Thomas
zuschreibt, vicht einmal als die vorherrschende, geschweige denn
als die allgemeine Lehre der iltern Scholastik bezeichnet werden
sie war hauptséchlich nur von denen, die Thomisten ,,im strengsten
Sinne des Wortes heifsen, und selbst nicht von ihnen allen ver-
treten. Ebensowenig war aber auch die neuere Scholastik gegen die
reale Distinktion entschieden. Wenn Suarez und Vasquez sie be-
kimpfen, so fand sie jedoch nicht nur fortwihrend unter den neuneren

1) Die Stelle aus Alexander von Hales, auf welche P. Kleutgen sich
beruft, nimlich: In Metaphys. 1. 7. text. 22. ist nach Kirchen-Lexikon von
Wetzer und Welte, 2. Aufl. S. 499, uniicht. Der Kommentar in Metaphys.
Arist. Venet. 1572 riihrt her von dem Barceloner Dr. Alexander von Alexan-
drien, gleichfalls Franziskaner.

?) Wir bemerken, dals die zwei dltesten Verzeichnisse der Pariser
Magistri und ihrer Schriften nur zwei Quodlibeta des Hervaeus
kennen. Seine Gegnerschaft aber wird aus Quodib. 7 abgeleitet (vergl.
ither Herv. Denifle Archiv II. Seite 228.)



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 531

Thomisten, sondern auch in den Professoren von Conimbria, und in
Fonseca Verteidiger, und Maurus kehrtezurScotus-Ansicht zuriick. !)
Vor einigen Jahren erschien in Regensburg eine Bro-
schiire, 71 Seiten umfassend, vom damaligen Privatdocenten an
der Universitdt zu Innsbruck, R. P. Limbourg, S. J.%) P. L.
vertritt darin die blos- virtuelle Unterscheidung und behauptet,
dafs der hl. Thomas nicht gegen diese seine Theorie sei. Die
Argumente, die er zum Beweise seiner These anfiihrt, gipfeln
alle in der Ansicht, dals der Doctor Angelicus nicht blofs nicht
dagegen, sondern eigentlich entschieden fiur seine Theorie die
Feder gefithrt habe. Der Recensent dieser Broschiire in den
Stimmen aus Maria-Laach®) riihmt die grofse Vertrautheit des
Autors mit den scholastischen Ideen, ebenso die volle Beherr-
schung des Materials. ,,Mit grolser Uberzeugung und Sicher-
heit,“ sagt der Recensent, ,verficht R. P. Limbourg seine These
und verfolgt die gegnerische Ansicht mit einer Schirfe und
Konsequenz, welche die Schwierigkeiten eher aufsucht als um-
geht. Das scheint uns nun evident zu sein, dafs der virtuale
Unterschied zur Wahrung des vollkommenen Abstandes zwischen
Gott und dem Geschopfe und zur vollen und ungetriibten Dar-
legung der Wahrheiten, die darauf ruhen, véllig hinreicht.
Ja die Griinde des Verfassers iiberzeugten uns auch, dafs nur
ein virtueller Unterschied vorhanden ist. Bei manchen Gegen-
griinden empfingt man den EKindruck, dafs die Verteidiger des
Waber dann P. Kleutgen S. 65 schreiben kann ,,der hl. Thomas
und seine Schule hiitten die Wesenheit und das Dasein als zwei Prin-
cipien des einen endlichen Dinges angenommen®, ist uns nicht recht ver-
stindlich. Denn dafls zwischen zwei Principien ein realer Unter-
schied sei, lehrt der Doctor Angelicus und seine Schule wohl iiberall,
Ebenso schreibt P. Kl. S. 67: ,,Nach den Thomisten miissen wir in
der Substanz der Geschipfe von dem wirklichen Sein oder Dasein das
Seinkénnen unterscheiden und dies uns ebenso wie jedes andere Kénnen
als einen realen Grund, wenn auch nicht als einen wirksamen denken ¢
Hier sind es also doch wieder die Thomisten iiberhaupt, ohne Einschriin-

kung von solchen im strengsten oder nicht strengsten Sinne!
?) De Distinctione Essentiae ab Existentia, Theses quatuor Ratis-

bonae 1883.
%) Jahrgang 1834, 26. B. 1. Th. S. 84ff.



932 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

realen Unterschiedes sich mehr von der Auktoritdt als von inne-
ren Griinden leiten liessen. KEs handelt sich hier ndmlich um
das Anseben des hl. Thomas.“

‘Dem gegeniiber halten wir unsererseits bis aut weiteres an der
Ansicht fest, dafls der virtuelle Unterschied iiberhaupt zur all-
seitigen Wahrung des Abstandes zwischen Gott und der Kreatur
nicht ausreicht; dem hl. Thomas ganz und gar ungeniigend war,
dafs der Doctor Angelicus darum den realen Unterschied
gelehrt hat. Zum Beweise dieser Behauptung bringen wir in
der Folge einige der vielen Argumente des hl. Thomas iiber den
realen Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein in den Ge-
schopfen. Wir behalten den lateinischen Text bei, damit jeder
Leser die Kontrole iiber unsere Schliisse daraus genau iiben kann.

6. In seinem Erstlingswerke!) legt der hl. Thomas seine
Ansicht in dieser Frage auf folgende Weise dar:

a) Es besteht ein realer Unterschied: In anima intellecti-
va et intelligentia nullo modo est compositio ex materia et forma,
ut hoc modo accipiatur materia in eis, sicut in substantiis corpo-
ralibus. Sed est ibi compositio formae et esse. Unde in Comm.
nonae propositionis libri de causis dicitur, quod intelligentia
est habens formam et esse. Et accipitur ibi forma pro ipsa quiddi-
tate vel essentia simplici. Et quommodo hoc fit planum est videre.
Quaecunque enim ita se habent ad invicem, quod una est causa esse
alterius, illud quod habet rationem causae, potest habere esse sine
altero, sed non convertitur. Talis autem invenitur habitudo materiae
et formae, quod forma dat esse materiae. Et ideo impossibile est,
esse aliquam materiam sine forma; tamen non impossibile esse
alignam formam sine materia. Forma enim non habet in eo quod
forma dependentiam ad materiam, sed si inveniantur aliquae formae,
quae non possunt esse nisi in materia, hoc accidit eis, secundum
quod sunt distantes a primo principio, quod est actus primus et
purus. Unde illae formae, quae sunt propinquissimae primo prin-
cipio, sunt formae per se sine materia subsistentes. Kt hujusmodi
formae sunt intelligentiae. Et ideo non oportet ut essentiae vel
quidditates harum formarum sint aliud quam ipsa forma.

1) Opuse. de ente et essentia cap. 5



Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 533

Hujusmodi ergo substantiae, quamvis sint formae sine materia,
non tamen in eis est omnimoda simplicitas, nec sunt actus puri,
sed habent permixtionem potentiae. Et hoc sic patet.
Quidquid enim non est de intellectu essentiae vel quidditatis, hoc
est adveniens extra et faciens compositionem cum
essentia. Quia nulia essentia sine his, quae sunt partes essen-
tiae, intelligi potest. Omnis autem essentia vel quidditas intelligi
potest sine hoc quod aliquid intelligatur de esse suo facto.
Possum enim intelligere quidquid est homo vel phoenix, et
tamen ignorare, an esse habeat in rerum natura. Ergo patet
quod eSse est aliud ab essentia vel quidditate.

Nisi forte sit aliqua res, cujus quidditas sit suum esse.
Et haec res non potest esse nisi una et prima; quia im-
possibile est quod fiat plurificatio alicujus, nisi per additionem
alicujus differentiae, sicut multiplicatur natura generis in specie-
bus. Vel per hoc quod forma recipitur in diversis materiis,
sicut multiplicatur natura speciei in diversis individuis. Vel
per hoc, quod unum est abstractum, et aliud in aliquo receptum,
sicut si esset quidam color separatus, esset ahus a colore non
separato, ex ipsa sua separatione. Si autem panatur aliqua res
quae sit esse tantum, ita ut ipsum esse sit subsistens,
hoc esse non recipiet additionem differentiae, quia jam non
esset esse tantum, sed esse et praeter hoc forma aliqua.
Et multo minus recipiet additionem materiae, quia jam esset esse
non subsistens, sed materiale. Unde relinquitur quod talis res,
quae sit suum esse, non potest esse nisi una. Unde oportet
quod in qualibet alia re, praeter eam, sit aliud esse suum
et aliud quidditas vel natura seu forma sua. Unde in intelli-
gentiis oportet quod sit esse praeter formam. Kt ideo dic-
tum est quod intelligentia est forma et esse.”

b) Woher die Existenz kommt. , Omne autem quod con-
venit alicui, vel est causatum ex principiis naturae suae, sicut
risibile in homine, vel advenit ab aliquo principio extrinseco,
sicut lumen in aére ex influentia solis. Non autem potest esse
quod ipsum esse sit causatum ab aliqua forma vel quidditate
rei. Dico sicut a causa efficiente, quia sic aliqua res esset causa



H34 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

sul 1psius, et aliqua res seipsam in esse produceret quod est
impossibile. Ergo oportet quod omnis talis res, cujus esse
est aliud a natura sua, habeat esse ab alio.

Et quia omne quod est per aliud reducitur ad id quod est per
se, sicut ad causam primam, ideo oportet, quod sit aliqua res, quae
sit causa omnibus rebus, eo quod ipsa est esse tantum. Alias iretur
in infinitum in causis, cum omnis res, quae non est esse tantum,
habeat causam sui esse, ut dictum est. Patet ergo quod intelli-
gentia est forma et esse, et quod esse habeat a primo esse,
quod est esse tantum, et hoc est prima causa, quae est Deus.”

¢) Verhiltnis der Wesenheit zur Existenz: ,,Omne autem
quod recipit aliquid ab alio, est in potentia respectu illius. Et
hoc quod receptum est in eo, est actus ejus. Ergo oportet
quod ipsa forma vel quidditas, quae est ipsa intelligentia, sit in
potentia respectu esse quod a Deo recipit, et illud esse recep-
tum, est per modum actus. Et ita invenitur actus et potentia
in intelligentiis, non tamen forma et materia nisi aequivoce.

Et quia, ut dictum est, intelligentiae quidditas est ipsamet
intelligentia, ideo quidditas vel essentia ejus est ipsum
quod est ipsa, et esse ejus receptum a Deo est id, quo
subsistit in rerum wpatura. Propter hoc a quibusdam hujus-
modi substantiae dicuntur componi ex quo est et quod est; vel
ex quo est et essentia, ut Boéthius dicit.

d) Der individuelle Unterschied der Intelligenzen: ,Et quia
in intelligentiis ponitur potentia et actus, non erit difficile in-
venire multitudinem intelligentiarum, quod esset impossibile, si
nulla potentia in eis esset. Kst ergo distinctio earum ad in-
vicem secundum gradum potentiae et actus, ita quod intelli-
gentia superior, quae plus propinqua est primo, habet plus de
actu, et minus de potentia, et sic de aliis.”

Wir haben also hier eine vollstindig klare Darlegung der
Lehre des hl. Thomas durch den Doctor Angelicus selber in
diesem ganzen Kapitel.

Im darauffolgenden Kapitel dieses Werkes bemerkt der
englische Lehrer: , Aliquid enim est sicut Deus, cujus essen-
tia est ipsum suum esse. Kt ideo aliqui Philosoqhi dicunt,



Das Verhiiltnis der Wesenheit zu dem Dasein etc. 535

quod Deus non habet essentiam, quia essentia ejus non est
aliud, quam esse ejus. Et ex hoc sequitur, quod ipse non
sit in genere. Quia omne quod est in genere, oportet quod
habeat quidditatem praeter esse suum, cum quidditas aut
natura generis aut speciei non distiguatur secundum rationem
naturae in illis quorum est genus vel species. Sed esse est
in diversis diversimode.

Secundo modo invenitur aliqua essentia in substantiis creatis
intellectualibus, in quibus est ,,aliud* esse quam ,,essentia“ipsarum,
quamvis essentia sit sine materia. Unde esse earum non est ab-
solutum, sed receptum, et ideo limitatum et finitum ad capaci-
tatem naturae recipientis. Sed natura vel quidditas earum est
absoluta, non recepta in aliqua materia. Et ideo dicitur in libro
de causis, quod intelligentiae sunt finitae superius, et infinitae inferius.
Sunt enim finitae quantum ad esse suum, quod a superioribus
recipiunt; non tamen finiuntur inferius, quia earum formae non
limitantur ad capacitatem alicujus materiae recipientis eas.”

Dies ist die Aufserung des hl. Thomas in der Frage iiber den
Unterschied zwischen Wesenheit und Dasein der Geschopfe. Ein
Unterschied mufs in jedem Falle angenommen werden. Berech-
tigt uns nun die Argumentation des englischen Lehrers die Be-
hauptung auszusprechen, dals S. Thomas einen realen Unter-
schied verteidigt habe? Besteht nach S. Thomas dieser Unter-
schied nicht insofern unser Denken einen solchen macht, auf
Grund eines Anhaltspunktes in der Wesenheit der Geschopfe?
oder ist dieser Unterschied vorhanden ganz und gar unab-
hiingig von unserer Auffassungweise? In diesen zwei Sitzen
liegt der Kernpunkt der strittigen Frage. Hat der Doctor An-
gelicus durch seine Argumentation iiber die Wesenheit und die
Existenz der geschaffenen Dinge keinen andern Zweck sich
vorgesetzt, als einfach uns zu sagen, wie wir das Verhiltnis
der Wesenheit zur Existenz in den geschaffenen Dingen uns
denken, nimlich dafs ein Unterschied zwar in der Sache be-
griindet, aber nicht ohne unser Denken in dem Geschipf selber
vorhanden sei; so lehrt der Heilige den virtuellen Unterschied oder
secundum nostrum modum concipiendi cum fundamento in re.



536 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

Stellt der Doctor Angelicus den Unterschied als unabhiingig
von unserer Auffassung hin, so verteidigt er einen realen.

Wir stehen nicht an zu behaupten, dafs Thomas schon in
diesem seinem Erstlingswerke fiir den r ealen Unterschied zwischen
Wesenheit und Dasein der Geschopfe eingetreten sei. In der
That! Durchliefst man das ganze fiinfte Kapitel dieses Opus-
culum des englischen Lehrers aufmerksam wund im Zusammen-
hang, so ist ein Zweifel hieriiber, welcher Ansicht S. Thomas
in dieser Frage gewesen, schwer moglich. Untersuchen wir
den Gang seiner Beweisfilhrung etwas eingehender. Der Doctor
Angelicus beginnt das fiinfte Kapitel des genannten Werkes
mit den Worten: ,,nun miissen wir sehen, auf welche Art die
Wesenheit in den von der Materie freien Substanzen, namlich:
in der Seele, den Intelligenzen und der Ersten Ursache exi-
stiere.“ Alle diese von der Materie getrennten Substanzen, die
Erste Ursache ausgenommen, lehrt S. Thomas, ,seien gemischt
mit einer Potenz“; ,daher seien sie nicht nach jeder Rich-
tung hin einfach, noch auch der actus- purus wie die Erste Ur-
sache: Gott.“ ,In diesen Substanzen sei ein Anderes ihr Dasein
und ein Anderes ihre Quidditit oder Natur oder Form.* , Neben
der Form sei in ihnen noch das Dasein.”“ ,,Dieses Dasein konne
nicht die Form oder Quidditit zur wirkenden Ursache haben.‘
»Die Ursache des Dasein misse folglich eine #ufsere sein.*
,Diese dulsere Ursache sei darum der Grund des Daseins aller
Geschopfe, weil sie selber nur das Dasein sei. ,Die Intelli-
genz habe eine Form und das Dasein, das Dasein habe sie
vom Ersten Sein, welches nur das Dasein sei.“ ,Daraus folge,
dals jedes Wesen das Etwas von einem Andern empfange, riick-
sichtlich des Aufzunehmenden im Verhaltnis der Potenz stehe
und das Aufgenommene der Akt desselben sen“ | Die Form
selber oder die Quidditdt sei daher in der Potenz zum Dasein,
das sie von Gott empfange, das aufgenommene Sein verhalte
sich wie der Akt.“ ,Auf diese Weise gebe es in den Intelli-
genzen Akt und Potenz.“ , Die Wesenheit des einfachen Dinges,
welches eine Form selber sei, konne nur als Ganzes bezeichnet
werden, da nichts, aufser der Form, in ihm sich finde, gleichsam



—

Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete. 537

die Form aufnehmend.“ , Auf welche Weise immer die Wesen-
heit der einfachen Substanz genommen werde, gelte von ihr
die Aussage. Daher bemerke Avicenna, dafs die Quidditit der
einfachen Substanz das Einfache selber sei, weil es kein sie
aufnehmendes Subjekt gebe.“ ,Da die Quidditit der Infelligenz
die Intelligenz selber sei, sei auch die Quidditdt oder Wesenheit
derselben das, was sie selber, und ihr von Gott empfangenes
Sein dasjenige, was in der Wirklichkeit subsistiere.“ Sollte
S. Thomas in dieser so klaren und bestimmten Ausdrucksweise,
womit er seine Ansicht iiber das Verhiltnis der Wesenheit zur
Existenz zum Ausdruck bringt, nur dem virtuellen Unter-
schied, d. h. nur einer, unserm Verstande nach, gemachten
Unterscheidung das Wort reden? Nichts begriindet eine solche
Annahme; der Literalsinn des englischen Lehrers spricht viel-
mehr ganz entschieden dagegen. Wo immer es sich in den
Werken des hl. Thomas um einen Unterschied secundum nostrum
modum concipiendi handelt, erklirt dieses der Heilige selber
unzweideutig, mit aller wiinschenswerten, dem Doctor Angelicus
eigenen Klarheit und Schérfe. Vom Literalsinne eines Autors
abzuweichen, steht uns bekanntlich erst dann zu, wenn derselbe
Unmoglichkeiten oder Widerspriiche in sich schlielsen wiirde,
Letzteres vom Texte des Doctor Angelicus zu behaupten, ist
allerdings leicht, wie wir alsbald sehen werden, es aber auch
zu beweisen, das diirfte seine grofsen Schwierigkeiten haben.
Dafs S. Thomas einen virtuellen Unterschied, einen Unter-
schied nur unserm Verstande nach cum fundamento in re,
gelehrt habe, behauptet den Thomisten gegeniiber P. L,1) Die
dritte These seiner Broschiire leitet P. L. mit den Worten
ein: ,Die Beweise, weiche die Verteidiger des realen Unter-
schiedes zwischen Wesenheit und Existenz anfiilhren, sei es mit
Berufung auf die Auktoritit des hl. Thomas, sei es anderweitig,
haben kein Gewicht. Dals der Doctor Angelicus dieser Ansicht
gewesen, ldfst sich durch kein Argument beweisen. Den
Beweis fiir diese Sentenz liefert nun P. L. zunichst da-

1) 1. e. S. 26.



H38 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

durch, dafs er eine Stelle aus dem oben citierten Opusculum
des englischen Lehrers in Form eines Einwurfes anfiihrt, um
sie dann zu erkldren, resp. um darzuthun, dals S. Thomas in
dieser Stelle nicht gegen die Ansicht eines blos virtuellen
Unterschiedes sei. Die Stelle ist ein aus dem fiinften Kapitel
herausgerissener Syllogismus folgenden Wortlautes: ,,Was nicht
im Begriffe der Wesenheit oder Quidditit liegt, das kommt
von aufsen und bildet mit der Wesenheit eine Zusammensetzung
weil man keine Wesenheit ohne ihre Teile erfassen kann. Jede
Wesenheit oder Quidditit kann man verstehen ohne das wirk-
liche Dasein; denn ich kann ganz gut begreifen, was ein Mensch
oder Phonix ist, ohne zu wissen, ob er in der Wirklichkeit
ein Dasein habe. Daraus leuchtet ein, dafs das Dasein ein
Anderes ist als die Wesenheit oder Quidditit, ausgenommen es
gibt ein Wesen, dessen Quidditit das Dasein ist und dieses
Wesen mufls einzig und das Erste sein. Auf diesen Einwurf
antwortet P. L. also: ,Diese Worte des hl. Thomas beweisen
durchaus nichts gegen uns. Denn: 1. Daraus, dafs wir die
Wesenheit jedes geschaffenen Seienden auffassen konnen, ohne
dessen Existenz mitzubegreifen, folgt allerdings, dals diese letztere
nicht im Begriffe der Wesenheit liege, sondern von aulsen komme.
Folglich mufs man in jedem geschaffenen Seienden eine Zu-
sammensetzung anerkennen. Das alles ist sehr wahr. Allein
sollte diese Stelle des hl. Thomas gegen uns Bedeutung ge-
winnen, so miifste sie notwendig erst beweisen, dals jene Zu-
sammentzung eine physische ist, d. h. eine aus physischen
und in der Sache selber unterschiedenen Teilen. Dies aber
wird in den genannten Worten nicht gesagt. Weil nun alle
neben der physischen Zusammensetzung noch eine metaphysische
annehmen, so steht wahrlich nichts im Wege, dals wir be-
haupten, in diesen Worten sei die metaphysische ausgedriickt.
Zu einer metaphysischen Zusammensetzung aber ist weiter nichts
erforderlich, als dals dasjenige, was in einem Subjekte ist, nach
Art von Teilen im Gedanken zusammengefalst werden konne,
wie die sogenannte animalitas und rationalitas im Menschen.* —

o



	Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein in den geschaffenen Dingen nach der Liebe des Hl. Thomas von Aquin

