
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Rubrik: Korrespondenz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KORRESPONDENZ.

Herr Redakteur!

Die in Berlin erscheinende Deutsehe Litteraturzeitung bringt
in ihrer dritten Nummer, datiert vom 21. Januar 1888, eine
aus der Feder des Jenaer Professors der Philosophie Rudolph
Eucken geflossene Kritik über meine in Ihrem gesehätzten
Jahrbuche sowie in der Philosophischen Festschrift zum Jubiläum
Sr. Heil. Leo XIII. (Paderborn. Schöningh, 1888) erschienene
Abhandlung über die Philosophie des hl. Thomas von Aquin, die
mich zu folgender Replik veranlafst. Der geehrte Herr Recensent,

der zu den hervorragendsten philosophischen Schriftstellern
Deutschlands zählt und den ich in meinen philosophischen
Arbeiten immer mit Achtung und zuweilen im zustimmenden Sinne
genannt habe, dessen Standpunkt ich aber nicht teile, da er
trotz besserer Anwandlungen und unbefangener Blicke doch
wesentlich auf dem Boden der Reformation und der modernen
Denkweise steht, rühmt zwar meiner Abhandlung manche gute
Eigenschaften, grofse dialektische Gewandtheit u. s. w. nach,
findet aber, dafs ich durchaus „subjektiv verfahre und mit den
historischen Thatsachen in oft wunderbar kühner Weise
umgehe" (a. a. 0. S. 83). Wenn ich die Beweise, auf welche
mein Kritiker seine Behauptung stützt, näher betrachte, so kann
ich dieselben keineswegs als stichhaltig anerkennen, glaube
vielmehr vollkommen im Rechte zu sein, wenn ich den Vorwurf
subjektiver Geschichtskonstruktion gegen ihn selbst retorquiere.
Zunächst soll meine Abhandlung zeigen, wie man sich „dort"
die Geschichte der Philosophie vorstelle und mit unbequemen
Daten der Geschichte umgehe. Eine eigentliche Geschichte der
Philosophie existiere da überhaupt nicht. Aufser Aristoteles
und Platon (soweit dieser des ersteren Gesinnungsgenosse sei),,
lasse ich nur Albert den Grofsen und Thomas von Aquin gelten,
alles Übrige habe für mich keinen selbständigen Wert. Hierauf



Korrespondenz. 517

nun habe ich zu erwidern, dafs mir allerdings die Philosophie,
die den Namen verdient, nicht eine Art von Chamäleon und
ihre Geschichte nicht eine histoire des variations ist. Eine
solche kann nicht die Wahrheit, sondern nur der Irrtum haben.
Von jener aber gilt das bekannte lirinensische Wort: ad pro-
fectum pertinet, ut in semetipsam unaquaeque res amplificetur,
ad permutationem vero ut aliquid ex alio in aliud transvertatur.
(Commonit. c. 28). Einer solchen Entwicklung im Sinne eines

organischen Fortschreitens ist die aristotelisch-thomistische
Philosophie fähig, eine solche hat sie bis jetzt erfahren und wird
ihr auch in der Zukunft zu teil werden, weshalb ich nur von
einem relativen, nicht aber absoluten Abschlufs, den die
Philosophie in Thomas von Aquin gefunden, geredet habe. Wenn
ich aber den abweichenden Systemen einen „selbständigen"
Wert nicht zuerkenne, so sind sie für mich doch keineswegs
bedeutungslos und darf ich mich wohl auf meine anderweitigen
philosophischen Arbeiten berufen, um zu beweisen, dafs und wie
ich auch andere philosophische Richtungen in ihrem relativen
Wert zu würdigen und im Interesse der Wahrheit zu verwerten
wisse.

Der Beweis, den mein Kritiker für die Behauptung der
Subjektivität meiner Geschichtsauffassung zu führen sucht, soll
nun wohl hauptsächlich in der vermeintlichen Abschwächung
des sog. Piatonismus der Kirchenväter und in dem Hinweis
auf den Einflufs erbracht sein, den die Schriften des Dionysius
(Areopagita) auf den hl. Thomas von Aquin ausgeübt haben.
Was zuerst jene Abschwmehung des vorgeblichen Piatonismus
der Väter betrifft, so hat Prof. Eucken keinen Versuch gemacht,
die von mir besonders bezüglich des hl. Augustin vorgebrachten
Gründe zu widerlegen. Dafs ich diesen Beweis nicht auch auf
die übrigen orthodoxen und in der Kirche angesehenen Väter
ausdehnen konnte, davon liegt der Grund in der Beschränkung,
die mir durch Zweck und Umfang der Abhandlung
auferlegt wurde. Es wäre aber ein Leichtes gewesen, dasselbe,
wie an Augustin, an andern Vätern zu zeigen. Gestatten Sie
mir auf einen gewissermafsen typischen Fall, der, möchte ich
sagen, für sich allein schon einen Induktionsschlufs zu
rechtfertigen geeignet ist, die Aufmerksamkeit meines Kritikers zu
lenken. Von einem hervorragenden Vater der griechischen Kirche,
Gregor von Nyssa, sagt uns ein Zeuge, den Prof. Eucken schwerlich

als parteiisch zurückweisen wird, derselbe habe Plat ou
verehrt und sich geri ngschätzig über A risto te les
ausgesprochen, obgleich er sich weit mehr von der ana-



518

lytischen und scharfen Denkweise des Letzteren
formell bilden, als von den Ideen des Ersteren materiell
bereichern liefs. (Huber, Philosophie der Kirchenväter
S. 186.) Diese Äufserung trifft nicht blofs bezüglich Gregors
von Nyssa den Nagel auf den Kopf, sondern charakterisiert in
der treffendsten Weise den patristischen Piatonismus und wirft
zugleich auf die von meinem Kritiker hervorgehobenen
ungünstigen Aussprüche über Aristoteles, denen wir bei den Vätern
begegnen, ein grelles Licht. — Was dann zweitens den Ein-
flufs des Dionysius auf Thomas von Aquin betrifft, so hätte
Prof. Eucken zweierlei beweisen müssen, nämlich nicht nur dafs
die Schriften, die den Namen des hl. Dionysius führen,
neuplatonische Lehren enthalten, sondern auch, dafs der hl. Thomas
solche aus ihnen geschöpft habe. Bevor er diesen doppelten
Beweis führt, kann ich mich begnügen, auf eine der neuesten
Schriften über Dionysius zu verweisen (Areopagitica. Von Dr.
C. M. Schneider, Regensburg 1884), worin die Orthodoxie der
dem Areopagiten zugeschriebenen Werke nachgewiesen wird.
Ich frage nun, wo die subjektive Geschichtsauffassung zu suchen
sei, ob nicht vielmehr bei meinem Kritiker, der durch seinen
Standpunkt sich gedrängt fühlt, selbst gegen das Zeugnis der
Geschichte einen wesentlichen Einflufs des Neuplatonismus auf
das Christentum anzunehmen; denn darüber kann allerdings
kein Zweifel bestehen, dafs dem reformatorischen Christentum

durch die Vermittlung Meister Eckarts und der sogen,
deutschen Theologie der Stempel neuplatonischer Anschauung
aufgeprägt ist.

Den Tadel, den mein Kritiker über einige Bilder, deren
ich mich zur Charakteristik der neueren Philosophie bediente, und
die nach seiner Meinung gegen den geläuterten Geschmack ver-
stofsen, ausspricht, könnte ich füglich mit Stillschweigen übergehen,
da nach dem Sprichworte über Geschmäcke nicht zu streiten ist.
Gleichwohl glaube ich eine kurze Bemerkung nicht unterdrücken
zu sollen. Zur Veranschaulichung dienende Bilder scheinen mir
in Schriften, die auf Belehrung berechnet sind, in dem Mafse

berechtigt, in welchem sie bezeichnend sind. Dies dürfte
aber bezüglich der von mir gebrauchten entschieden der Fall
sein. Ich frage jeden, dessen Denken nicht selbst im Taumelkreise

modern philosophischer Anschauung befangen ist, ob nicht
das Studium der Geschichte der neueren und neuesten Philosophie
den Eindruck eines Verwesungsprozesses und eines betäubenden
Tanzes im verworrenen Widerstreit der Meinungen hervorbringe.
Indessen bin ich nicht bei Vergleichen stehen geblieben, sondern



Korrespondenz. 519

habe, wenn auch kurz (ausführlicher in früheren Schriften) mein
Verwerfungsurteil begründet.

Wenn mein Kritiker weiterhin an die katholischen Philosophen

die warnende Frage richtet, ob die Exklusivität, der ich
angeblich das Wort rede, „mit der unvermeidlich daraus
erwachsenden Enge und Erstarrung im endgiltigen Interesse der
katholischen Philosophie selbst liege", so ist eine solche Warnung

aus dem Munde eines Kenners der aristotelischen Philosophie,

des Verfassers der verdienstlichen Schrift „über die
Methode der aristotelischen Forschung" einerseits geeignet,
Verwunderung zu erregen, da derselbe recht wohl wissen könnte
und sollte, dafs gerade die aristotelische Philosophie ihrer
innersten Natur nach nicht auf Enge und Erstarrung angelegt,
sondern durch eine alle Sphären menschlicher Erkenntnis
umspannende Universalität charakterisiert ist; andererseits aber
möchte ich selbst die katholischen Philosophen aufmerksam machen,
in der Warnung vor der angeblichen Enge des aristotelisch-
thomistischen Standpunktes von Seiten eines hervorragenden
Gegners einen Fingerzeig zu erkennen in der Richtung, wo
die wahre katholische Philosophie zu suchen sei. Tolle Thomam
et dissipabo ecclesiam. Nicht Enge und Erstarrung, sondern
strenges und apodiktisches Wissen ist es, was wir aus der
Schule des „Meisters der Wissenden" (wie Dante den Stagi-
riten nennt) und seines gröfsten Kommentators gewinnen werden,
und gerade dies zu fürchten haben unsere Gegner gerechten
Grund.

Zum Schlüsse überrascht mich mein Kritiker mit folgender
Bemerkung, die er im Interesse des gesamten geistigen Kampfes
gemacht haben will. „Wo man uns zitiert, da möge man
zitieren, was wir wirklich gesagt haben, nicht was etwa
gewünscht wird, dafs wir gesagt hätten. Ich war nicht wenig
erstaunt, S. 52 mir unter Anführung einer Seitenzahl (S. 22)
meiner Untersuchung eine Erklärung des tiefsten Gegensatzes
zwischen Thomas und dem Geiste der Neuzeit zugeschoben zu
finden, die ich thatsächlich nicht nur an jener Stelle nicht
ausspreche, sondern die mit meinen wirklichen Uberzeugungen
geradezu im schroffen Widerspruche steht; an jener Stelle aber
gebe ich in Wahrheit eine völlig andere Erklärung. Das ist
denn doch ein starkes Stück! Gewifs ist irren menschlich,
und ich zweifle alles Ernstes nicht daran, dafs hier ein bona
fide begangenes Versehen vorliegt; aber dafs ein solches
Versehen öffentlich entschuldigt und damit das mir durch die
Imputation eines schwerwiegenden Irrtums zugefügte Unrecht



520

zurückgenommen werde, das glaube ich von dem Verfechter der
christlichen Philosophie nachdrücklich verlangen zu dürfen."
(A. a. 0. 8. 84, 85.)

Hierauf habe ich Folgendes zu erwidern. Mein Kritiker
verlangt, man möge zitieren, was er gesagt habe, nicht, was
man wünsche, dafs er gesagt hätte. Der zweite Teil dieser
Forderung ist vollkommen berechtigt; was aber den ersten Teil
betrifft, so möge sich mein Kritiker an ein treffendes von ihm
selbst ausgesprochenes Wort erinnern: „Irrungen mögen hier
recht nahe liegen. Aber wenn alle Wege zu meiden wären,
von denen wir uns verlaufen könnten, so wäre es geratener,
die Wörter und Buchstaben der Philosophen zu zählen, als sich
auf Sinn und Geist einzulassen." (Rud. Eucken, Beiträge zur
Geschichte der neueren Philosophie. Heidelberg 1886. S. 117 f.)

Diesem Grundsatze gemäfs hielt ich mich ebenfalls
berechtigt, nicht blofs die Worte Prof. Euckens wiederzugeben,
sondern auch über „8inn und Geist" derselben zu urteilen.
Nichtsdestoweniger wäre ich geneigt, die gewünschte Genugtuung

zu gewähren und das angeblich zugefügte Unrecht
zurückzunehmen, w7enn mein Kritiker den ihm imputierten
schwerwiegenden Irrtum näher bezeichnet hätte. So lange dies nicht
geschieht, bin ich selbst auf Vermutungen angewiesen und
daher nicht in der Lage, eine bestimmte Ehrenerklärung
abzugeben. Um aber auf die Sache selbst einzugehen, so sage
ich an der inkriminierten Stelle (S. 52), den tiefsten Gegensatz

zwischen dem hl. Thomas und dem modernen Geiste finde
Prof. Eucken darin, dafs Thomas das Göttliche von oben herab
an den menschlichen Geist herankommen und ihn so zur höchsten

Vollkommenheit führen läfst, während der moderne Geist
der Ansicht huldige, dafs das Göttliche im Menschengeiste
positiv angelegt sei und daher durch einen rein natürlichen
und immanent geschichtlichen Prozefs daraus entwickelt werde.
Hiezu zitiere ich 8. 22 der Schrift Euckens: Die Philosophie
des Thomas von Aquino und die Kultur der Neuzeit. Halle
1887. Ich sehe zunächst ab von dem Wortlaut, dessen sich
Prof. Eucken an der zitierten Stelle bedient und richte die
Frage an ihn, worin denn der Irrtum bestehe, den ich ihm
imputiere; ob damit die Ansicht von dem positiven Angelegtsein

des Göttlichen im Menschlichen, das nur der Entfaltung
durch immanent geschichtliche Kräfte bedürfe, gemeint sei, und
demnach diese Ansicht nach seiner Meinung einen
schwerwiegenden Irrtum enthalte. In diesem Falle würde ich meinem
Kritiker nicht allein jede Art von Genugthuung anbieten, son-



Korrespondenz. 521

dern ihn als Gesinnungsgenossen freudig begrüfsen können.
Zugleich aber müfste ich erklären, dafs mein Kritiker in einer
Täuschung befangen sei, wenn er annähme, jener Irrtum falle
dem modernen Geiste nicht zur Last. Indem also Prof. Eucken
die Annahme eines positiven Angelegtseins des Göttlichen im
Menschen als Irrtum betrachtet, sagt er sich damit vom modernen
Geiste los. Gleichwohl fürchte ich, die Sache liege nicht so

günstig, und es möchte der von meinem Kritiker gebrauchte
Wortlaut wenigstens objektiv das besagen, was ich darin
finden zu müssen glaubte. Ich lege deshalb denselben zur
Prüfung vor. Prof. Eucken also sagt: „So viel erhellt aus dem

allen, dafs was uns Neuere von der Scholastik trennt und uns
die Wiedererneuerung der mittelalterlichen Philosophie
abzulehnen zwingt, nicht in erster Stelle Abweichung über einzelne
Probleme ist, überhaupt nicht ein Gegenstand blofs wissenschaftlicher

Art. Vielmehr reicht der Zwist bis zum Grunde
des Lebens. Denn worum wir kämpfen, ist letzthin dieses,
ob in Arbeit und Gewissen des einzelnen Vernunftwesens sich
unmittelbare Quellen geistiger Lebensführung
eröffnen, ob sich der Mensch auf seine Uberzeugung selbst gegen
eine Welt stellen darf, ohne aus den Zusammenhängen des Alls
herauszufallen, oder ob er die Verbindung damit und demnach
die Geistigkeit seines Daseins erst durch die Kirche und

zwar — wie keinen Augenblick zu vergessen — durch die
sichtbare, organisierte, von Einem Willen geleitete Kirche findet.
Denn so liegt der Gegensatz, nicht so, dafs wir andern alle
und jede Gemeinschaft, alle und jede Abhängigkeit verwerfen
und uns eigenwillig auf den Punkt des Einzellebens stellen. —
Je nach der hier getroffenen Entscheidung gestalten sich die

Forderungen an Inhalt und Zusammenhang des Wissens
grundverschieden; wir müssen anderes beim Erkennen wollen, weil
der Kern des Lebens ein anderer geworden ist." (A. a. O.
S. 21, 22.)

Diese Worte also sind es, in welchen der Kritiker eine

völlig andere Erklärung gegeben haben will, als ich ihm imputiere.

Es erscheint darin allerdings das individuelle Leben
nicht völlig vom allgemeinen abgelöst, aber es fragt sich, von
welcher Art der Einfiufs ist, welcher der Gemeinschaft
eingeräumt wird. Zunächst glaubten wir, die Ausdrücke, die wir
unterstrichen haben, von geistiger Lebensführung, Geistigkeit
des Daseins auf jenes göttliche Leben beziehen zu müssen, das nach
katholischer Auffassung an die Kirche, und zwar die sichtbare,
organisierte, und ihre Heilsmittel geknüpft ist. Von diesem gött-



522 Korrespondenz.

iichen Leben also nimmt der moderne Geist und mit ihm Prof.
Eucken an, dafs die Quellen desselben unmittelbar fliefsen, was
doch nichts anderes besagen kann, als dafs dieses Leben positiv

in der Natur angelegt sei, wenn auch äufsere Bedingungen
seiner Entwicklung angenommen werden sollten. Wenn nun
die Beschränkung beigefügt wird, dafs nicht alle Gemeinschaft
und Abhängigkeit verworfen werde, so wird damit zuversichtlich

nicht die behauptete Unmittelbarkeit der Quellen höheren
Geisteslebens zurückgenommen. Es kann daher die Abhängigkeit

von einer Gemeinschaft nur in dem pädagogischen Sinne
verstanden sein, dafs die im Einzelnen schlummernden oder
erstarrten göttlichen Lebenskeirae der Erweckung, Anregung,
Belebung durch die) Gemeinschaft bedürfen. Da nun diese
Gemeinschaft selbst allem Anschein nach als ein Moment im
natürlichen geschichtlichen Entwicklungsprocefs, nicht aber als
absolute göttliche Setzung, als etwas schlechthin Übernatürliches
betrachtet wird, ja, wenn man nicht zum katholischen Kirchenbegriff

zurückkehren will, betrachtet werden mufs, so wären
wir trotz alledem bei der von mir gegebenen Erklärung des
modernen Gedankens angelangt, dafs das Göttliche im Menschengeiste

positiv angelegt sei und daher durch einen natürlichen
und immanent geschichtlichen Prozefs daraus entwickelt werde.
Wie man sieht, handelt es sieh um die Auffassung und
Bestimmung des Übernatürlichen, und ist die Erage zwischen
mir und meinem Kritiker vor allem die, ob dieser ein göttliches
Eingreifen in die Entwicklung des menschlichen Geschlechtes
anerkennt, durch welches nicht blofs vorhandene geistige Keime
geweckt und entfaltet, sondern wahrhaft übernatürliche und
göttliche Lebenskräfte eingesenkt werden. Gibt mir mein Kritiker
das Letztere zu, so sind wir im wesentlichen einverstanden
und eine Verständigung darüber, dafs Gott thatsächlich diese

Erhebung zu göttlichem Leben an die sichtbare Kirche und ihre
Heilsmittel geknüpft hat, wird nicht mehr auf unüberwindliche
Hindernisse stofsen.

Ergebenst
Dr. Michael Glofsner.


	Korrespondenz

