Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Uber das Wirken des dreieinigen Gottes [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Das dritte Heft dieses Jahrganges wurde als Festgabe
zum Jubildum Sr. H. Papst Leo XIII. durch giitige Vermitte-
lung eines Mitarbeiters in Rom iiberreicht. Derselbe hat dafiir
das nachfolgende Antwortschreiben erhalten :

Epistolae tuae nuperrimae, quae grata admodum supervenit
Eminentissimo Domino meo Cardinali Zigliara, sequentia reddere
responsa mihi commissum est. ‘

Quod Summus Pontifex in commendando D. Thomae studio,
non solum methodum aut imitationem quamdam in indaganda
veritate intellexerit, sed etiam et praecipue doctrinam, ita cla-
rescit ex Encyclica Aeterni Patris, ac amplissime confirmatur
ex Litteris 17. Octobris 1879 ad Eminentissimum Cardinalem
De Luca, ex Motu proprio 18. Januarii 1880, ex Brevi 4. Augusti
1880, ex Epistola ad Archiepiscopos et Episcopos Bavariae
22. Decembris 1887, ut vix ac ne vix quidem concipiatur hac
de re dubium quodquam existere posse, et omni procul haesita-
tione ille apud nos a votis Leonis XIII. haberetur deflexus qui
contrarium tueri quocumque tandem modo contenderet.

Commentaria autem vestra in 8. Thomam, quae, Sanctitatis
Suae occurrentibus festis, veluti monimentum filialis exultationis
edidistis. Ipsa libenter excepit ac vobis omnibus Apostolicam
Benedictionem dignata est impertiri.

Insuper cum KEminentissimus Dominus meus expetierit in
scripta vestra viri linguae teutonicae callidi judicium, optimorum
thomistarum mentem a vobis referri laetus audivit.

Servus tuus in Christo humilissimus
Romae, 19. Januarii 1888

Joannes Baptista Golli.

Jahrbueh fiir Philosophie ete. 1. 52



UBER DAS WIRKEN DES DREIEINIGEN
GOTTES.

Vox
Dr. M. GLOSSNER.

(Das Wirken des dreieinigen Gottes. Von Dr. Hermann Schell. Mainz,
Kirchheim, 1885.)

" D —

Der siebente Artikel bringt die patristischen Argumente fiir
die These des Verfassers. Die Gefahr, der die vornicénischen
Viter in ihrer Darstellung der Trinitdtslehre ausgesetzt waren,
wird richtig hervorgehoben, und dirfte fiir den Verfasser ein
Wink sein, den vermeintlichen ,freien“ Hervorgang von Sohn
und Geist aus der Schopfungsthat nicht allzusehr zu urgieren.
Obgleich es aber feststeht, dafs vor dem Nicinum, wie der hl.
Augustin sagt, nicht perfecte von der Trinitdt gehandelt worden
sel, so diirfte doch mancher Ausdruck der genannten Viter
milder zu beurteilen sein und scheint uns der Verfasser in
Kuhn einen nicht durchweg verldssigen Gewédhrsmann gewihlt
zu haben.

Um die Tragweite der aus den hl. Vatern in reichlichem
Mafse vorgelegten Texte zu bemessen, darf nicht unbeachtet
gelassen werden, dals den Vitern die unzertrennliche Einheit
der gottlichen Personen und ihres Wirkens vor allem in der
numerischen Einheit der Natur und der Energie be-
griindet ist. So haben z B. die in erster Linie angefiihrten
Worte des hl. Athanasius: ,,Die heilige und vollkommene Trias
ist sich selbst gleich und ungeteilt dem Wesen nach und ihre
Energie ist eine (ufz, d. i. numerisch eins); denn der Vater
wirkt durch den Sohn im hl. Geiste“, den Sinn: das Wirken
der gottlichen Personen ist eins, und diese Einheit gibt sich
darin zu erkennen, dals die drei Personen ungetrennt von ein-



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 481

ander wirken, der Vater nie ohne den Sohn, sondern durch den
Sohn u.s.w. Diese Erklarung ist geniigend durch das nicénische
opooveog motiviert. Wire nimlich die Natur des Sohnes nicht
die des Vaters, so wiirde der Vater nicht notwendig Alles, was
er wirkt, mit, resp. durch den Sohn wirken. Das Wirken durch
den Sohn aber driickt nicht ein eigentiimliches Verhaltnis zum
Schaffen und dem Geschopfe, sondern die Eigentimlichkeit der
Person selbst oder die Weise, wie die cine Natur und das eine
Wirken in ihr ist, aus: eine Weise, die sich allerdings in ge-
wissen Wirkungen und Wirkungsweisen spiegelt, weshalb sie,
obgleich den Personen gemeinsam, doch vorzugsweise der einen
unter ihnen zugeeignet werden. Als solche Appropriationen
finden wir bei Basilius die Trias des Wollens, Ausfiihrens, Voll-
bringens (8. 94), bei Gregor von Nazianz des Wohlgefallens,
Ausfithrens, Einflofsens (S. 97). Die Viiter bedienen sich solcher
Appropriationen, nicht um unter die Personen zu repartieren,
sondern um in der Mannigfaltigkeit der zugeeigneten Wirkungen
die davon unabhiingigen rein immanenten und gegensiitzlichen
personlichen Proprietiiten zur konkret anschaulichen Darstellung
zu bringen.

Zu den aus Gregor von Nyssa beigebrachten Texten (8.
98 f.) ist dieselbe Bemerkung zu machen, dafs die circumincessio
selbst auf der numerischen Einheit der Natur und des Wirkens
beruhe, dals also damit nicht eine selbstindige Weise der Einheit
statuiert werde, die von der Wesenseinheit verschieden selbst
dann bestehen bliebe, wenn wir per absurdum die Wesenseinheit
hinweg denken wollten. In diesem Sinne der Wesenseinheit
wird vom hl. Cyrillus von Alexandrien der Sohn als die eigene
Macht und Weisheit des Vaters bezeichnet, namlich als die aus
dem Scholse des Vaters gezeugte, ihm gleichwesentliche Weis-
heit und Kraft.

Der Gedanke des hl. Cyrillus von Alexandrien wird in der
Art wiedergegeben, dals die Wechseleinwohnung durch die Eigen-
personlichkeit kraft ihres relativen Charakters hergestellt werde,
und zwar auch dann, wenn die Person als Herrin ihrer Akte
betrachtet wird. , Daher ist der Sohn gerade als Demiurg in
dem schopferisch thitigen Vater, nicht neben ihm.“ (8. 106.)
Dals die gottlichen Personen auch durch die begrifflich untrenn-
baren Relationen ineinander seien, ist ein Gedanke der Viter,
den sich der hl. Thomas aneignet, indem er zu dem ersten
und fundamentalen Grunde der circumincessio, nidmlich dem
der numerischen Einheit des Wesens den weiteren des Inein-
anderseins durch die Relation hinzufiigt; denn die eine Relation

32*



482 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

fallt in den Begriff der anderen; in Gott aber sind die Relationen
selbst subsistent, Personen; folglich ist, weil die eine Relation
(des Sohnes) in der andern (des Vaters), auch die eine Person in
der andern. Der Grund des Ineinanderseins der Personen durch
die Unzertrennlichkeit der sich einschlielsenden gegensitzlichen
Relationen liegt zuletzt doch wieder in der Einheit der Natur,
oder in der Identitit der subsistierenden Relationen mit der
Natur.

Jedoch abgesehen von dem erwihnten Momente fragen wir,
ob das Ineinandersein kraft der Relation auch auf das schéop -
ferische Wirken iibertragen und gesagt werden diirfe: ,obgleich
jede Person in ihrer eigentiimlichen Weise schopferisch wirke,
so sei doch ihr Wirken eins, weil in den sich gegenseitig ein-
schliesenden gegensitzlichen Relationen die eine in der andern?
Es wiirde vorausgesetzt, dafs im Wirken nach aufsen, also im
Verhiltnis der Gottheit zu den Geschopfen zwischen den Per-
sonen ein (Gegensatz bestehe. Wir halten dies fiir unzuléssig.
Was aber den hl. Cyrillus betrifft, so scheint uns derselbe aus
der Einheit der Natur die Unzertrennlichkeit, d. h. Einheit des
Wirkens in der Verschiedenheit der zugeeigneten Wirkungen
zeigen zu wollen, (8. 106.) Dieselbe Auffassung lassen auch
die aus Didymus und Johannes Damascenus angefiihrten Texte
zu, das Néamliche ist von der Lehre der lateinischen Viter zn
sagen. Wenn der hl. Hilarius (S. 120) den Vater wirken lélst
dadurch, dafls er spricht — in eo quod loquitur, efficit, so besagt
dies, auf die Schopfung bezogen, zunidchst das Schaffen durch
das allmachtige Wort, durch jene Macht und Weisheit, die sich
im Sohne ausprdgt, nicht aber einen Gegensatz in der Weise
des Schaffens. Insofern in den Appropriationen die persdnlichen
Eigentimlichkeiten zum Ausdruck kommen, diese aber in ihrer
relativen (regensitzlichkeit sich wechselseitig fordern, sehen die
Viter mit vollem Rechte in der Unzertrennlichkeit der den Per-
sonen appropiierten Wirkungsweisen einen Beweis der Einheit.
Es ist daher kein Grund vorhanden, den Begriff der Appropriation
zu dem der personlichen Eigentiimlichkeit zu steigern.

Die Lehre des hl. Augustin zeigt deutlich, wie jene Appro-
priationen zu verstehen seien. (S. 125 ff.) Die gottlichen Personen
stehen zu den Thitigkeiten ad extra in dem ihren immanenten
Beziehungen entsprechenden Verhiltnisse nur so weit und nicht
weiter, als die Spuren der Trinitdit in der Schépfung die
Trinitdt selbst kundgeben. Diese Spuren sind aber nur im
Lichte der Offenbarung erkennbar. Die Trinitit wiirde sonst
aufhoren, ein iibernatiirliches Geheimnis zu sein. Fiir eigen-



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 483

timlich personliche Beziehungen zur Schopfung miifsten sich
aber deutliche, durch sich selbst erkennbare Spuren aufzeigen
lassen. Demnach sind die beschlielsende, ausfiihrende und voll-
encende Thatigkeit Gottes nicht irgendwie personliche Eigen-
timlichkeiten mit Bezug auf die geschaffenen Dinge (in solchem
Sinne die personlichen Beziehungen concomitanter afficierend);
denn die Beziehungen zu den Geschopfen sind real nur auf
Seite der Geschopfe: sondern sie sind verdeutlichende Mani-
festationen der von der Schopfungsthitigkeit (terminativ betrachtet)
unabhéingigen, im unzuginglichen Lichte wohnenden und nur
durch Offenbarung kundgewordenen relativen Proprietiten.

Uber die Meinung des hl. Thomas lassen die S. 138 ange-
fiihrten Worte keinen Zweifel; denn hier heilst es, dals die
Processionen Griinde der Hervorbringung der Geschiopfe seien,
sofern sie wesentliche Attribute, wie Wissen und Wollen ein-
schlielsen.

Mit Recht beanstandet Skotus die Lehre, dafs den gott-
lichen Personen ein personlich eigentiimliches Verhiltnis in der
gottlichen Sch'dpferthéitigkeit zukomme. Der Kommentator der
theologischen Summa, Cajetan, bemerkt dazu: Adverte hic, quod
argumenta, quae in secundo diistinctione prima facit Scotus, non
taciunt nec militant contra positionem istam, sed contra, ut ibi-
dem dicitur, Henricum ponentem, quod personae divinae ratione
propriorum habent causalitatem, nos enim ratione appropriatorum
dicimus, et ideo nihil contra nos. (In 1. qu. 45. art. 6.)

An der angefiihrten Stelle schreibt Skotus dem Heinrich
von Gent folgende drei Lehrsitze zu. Dem ersten zufolge ist
die gottliche Erkenntnis im Sohne nicht blofs wie sie im Vater
ist, sondern als Kunst, d. h. als deklaratives (der notitia sim-
plicis intelligentiae), disposititives und ordinatives (eorum quae
producenda sunt) Wort. Die Liebe aber im heiligen Geiste
fugt zur gemeinsamen Liebe die besondere Weisc der affektiven
und zur Thitigkeit antreibenden Liebe (rationem affectivi et
quasi impulsivi ad opus). :

Der zweite Satz lautet, dahin, dafs zur wirklichen Hervor-
bringung die einfache Erkenntnis: und Liebe (amor complacentiae)
nicht geniige, sondern die praktische, dispositive KErkenntnis und
die Liebe der Zuneigung erfordert werde, woraus sich der dritte
Satz ergibt, dals die Wirksamkeit nach aulsen die inneren Pro-
cessionen notwendig voraussetze. :

Die Ansicht Heinrichs lduft nach Skotus Jdarauf hinaus, dafs
die Wesensakte des Erkennens und Wollens nicht vollkommen
seien und zur Hervorbringung der Dinge nicht geniigen, sondern



484 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

durch das Wort und die hervorgebrachte Liebe zur Vollkommen-
heit gelangen, diese seien daher auch die unmittelbaren Prin-
zipien der gottlichen Schopferthdtigkeit. Drei Griinde sind es,
die zu dieser Ansicht fiihrten, erstens die Riicksicht aut die
Freiheit der Schépfung, denn die einfache Erkenntnis und die
Liebe des Wohlwollens produzieren notwendig, ein freies Produkt
aber konne nur aus der dispositiven und beratenden Erkenntnis
und der affektiven Liebe hervorgehen, also werde die Welt
durch das Wort und die personliche Liebe als ihren unmittelbaren
Prinzipien hervorgebracht. Zweitens verhalte sich ein Kunst-
produkt zu Erkenntnis und Wille wie ein Naturprodukt zur
natiirlichen Form seines Agens; wie diese nicht insofern Prinzip
der Wirkung ist, als sie das Agens selbst vervollkommnet, so sind
auch Erkenntnis und Liebe nicht als solche schon die unmittel-
baren Prinzipien kiinstlerischer Hervorbringung. Wort und her-
vorgehende Liebe dagegen enthalten in ihrer wesentlichen
Bestimmung eine Beziehung auf die Schoptung der Dinge
(Verbum ex ipsa ratione Verbi habet respectum et ordinem ad
ipsas res creandas, quod non habet sapientia essentialis inquantum
hujusmodi). Drittens endlich sei nicht das spekulative, sondern
das praktische Erkennen unmittelbares Prinzip des Wirkens;
nur das Wort aber, die personliche Weisheit sei praktisches
Erkennen, indem sie die Ideen, sofern sie Prinzipien des Wirkens
sind, In sich trage.

Gegen diese Ansicht und ihre Begriindung macht Skotus
geltend, erstens, dafs in ihr der Vater in Wahrheit und formell
nicht schaffe, da der Vater nicht formell in Thétigkeit sei durch
das Wort und den hl. Geist. Wollte man hiegegen erinnern,
dafs alle Personen schaffen, weil alle durch den gemeinsamen
Intellekt ein Wort besitzen, obgleich dasselbe nur von einem
fiir alle gesprochen wird, und ebenso alle in dem gemeinsamen
Willen eine Liebe haben, obgleich sie nur vom Vater und
vom Sohne gehaucht werde, so ist hierauf zu erwidern, dals
der Vater nach dem hl. Augustin nicht formell weise ist durch
den Sohn, sondern der Sohn als das Korrelat seines Vaterseins
in ihm ist, folglich wire der Vater nicht formell Schopfer, wenn
er nur durch den Sohn schaffen wiirde (d. h. wie der Vater
nicht formell weise wére, wenn er es nur ware durch die ge-
zeugte Weisheit, so ist er nicht formell Schopfer, wenn er nur
insofern schafft, als die eigentliche Schopferkraft durch den
relativen Gegensatz in ihm ist). Keine der gottlichen Personen

.wiirde die einer andern eignende Thatigkeit vollbringen, weil
keine durch die andere in Wirklichkeit und Aktivitit ist. —



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 485

Ziweitens lalst sich fragen, ob die dispositive Weisheit und die
affektive Liebe dem Worte und dem hl. Geiste als Eigentiim-
lichkeiten oder als blofse Zueignungen zugeschrieben werden.
Wenn dieses, so sind eben nicht die Personen die unmittelbaren
formellen Prinzipien der Thitigkeit; wenn jenes, so ist in den
Eigentimlichkeiten der Personen eine rationelle Beziehung zu den
Geschopfen eingeschlossen, eine Annahme, die nicht statthaft,
und (von Skotus) bereits widerlegt worden ist. Was die prak-
tischen Ideen betrifft, die nur im Sohne sein sollen, so scheint
dies dem hl. Augustin zu widersprechen, der de trinit. 1. 15.
c. 13 lehrt: Ideo Verbum hoc vere veritas est, quia quidquid
est in ea scientia, de qua genitum est, et in ipso est. Ferner
kann das gottliche Wort nicht als Vervollkommnung der wesent-
lichen Erkenntnis gedacht werden, denn die formell iiber-
gehende Aktion kann, da sie im Produkte ist, nicht das Agens
vervollkommnen. Endlich scheint die Behauptung unwahr zu
sein, dals die Philosophen zur Leugnung der Schoptung aus nichts
gelangten, weil sie die innere Produktion der dispositiven Er-
kenntnis und der affektiven Liebe nicht kannten, denn die
wesentliche Liebe bezieht sich nicht notwendig auf etwas von
ihr Verschiedenes, denn der wesentliche Wille will nichts anderes
notwendig, als sich selbst, auch wenn man von der unmdoglichen
Voraussetzung ausgehen wollte, dals es eine Produktion nach
innen nicht gebe.

Wenden wir uns zur Lehre des hl. Thomas zuriick, so
kann dessenungeachtet der englische Lehrer aus der verschie-
denen Ordnung des Wirkens auf die Ordnung des Ursprungs
schliefsen, Es ist dies ein Schluls ex signo; denn eine ver-
schiedene Art des Wirkens wird den Personen zugeeignet wegen
der Ordnung des Ursprungs, so dafs aus der Appropriation die
Proprietit erkannt werden kann.

Als Resultat der Untersuchungen des ganzen zweiten Ka-
pitels wird die These aufgestellt: ,,Die gottliche Wirksamkeit
nach aufsen geht als ein einziger und gemeinsamer Akt von
den gottlichen Personen auch in der Ordnung und nach der —
relativen — Eigentiimlichkeit des Ursprungs aus.“ Aus dem
Gesagten erhellt, inwiefern wir uns diesen Satz aneignen zu
diirfen glauben. Wir unterscheiden das Sein (entitas) und die
Termination des Aktes; jenes kommt, wie die gottliche Natur
selbst, mit der es identisch ist, den gottlichen Personen nach
der Weise des Ursprungs zu; denn mit der Natur wird dem
Sohne und dem hl. Geiste auch das Sein des Schopfungsrat-
schlusses und der Schopferthitigkeit mitgeteilt. Die Termination



436 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

des Aktes aber bedeutet eine reale Abhéangigkeit der Geschopfe
von der gottlichen Natur, nicht aber von den gottlichen Per-
sonen nach ihrer Eigentiimlichkeit, obgleich Schopfung und
Geschopfe nach Anfang, Mitte, Vollendung und nach Sein,
Wahrheit, Giite per modum appropriationis auf die verschiedenen
Personen bezogen werden konnen.

I11.

Das erste Buch schliefst ab mit dem dritten Kapitel, in
welchem die. Einheit und Unterscheidbarkeit im gottlichen
Wirken nach aufsen, nach den Gesichtspunkten des Prinzips,
des Ziels und der ,,Art und Weise, wie die Ursachlichkeit vom
Prinzip auf den Terminus iibergeht“ behandelt werden. Die
Einheit des Wirkens nach aufsen erscheint dreifach begriindet
in der Einheit der Allmacht, des Schopfungszweckes und der
uberzeitlichen Ewigkeit.

In der Bestimmung der Einheit nach dem Prinzip wird der
Unterschied hervorgehoben, in welchem die Schopfung zu den
inneren Produktionen in bezug auf die iiberquellende Lebens-
tille der gottlichen Natur steht. Die inneren Produktionen
bilden nicht die notwendige Ergiinzung (fiigen wir hinzu), sondern
die ewige Bejahung, ,,Beweis und Unterpfand“ jener TFiille,
wihrend die Schoptung in der freien Heranziehung zur Teil-
nahme an jener Fiille griindet. Das Folgende: darum weil
Gott als ewig in sich vollendeter Gott nach aulsen wirkt und
er dieses in seiner Dreifaltigkeit ist, sei die Natur Prinzip
der nach aulsen gehenden Gottesthat — acceptieren wir mit
der aus den voranstehenden Bemerkungen sich ergebenden
Restriktion, dafs die gottliche Natur als solche auch mit Absehen
von den personlichen Unterschieden als freieste Ursache der
Schoptung zu denken sei, dals aber die Offenbarung der Trinitat,
ohne die Einheit des Wirkens zu beschrinken, da die Personen
im ungeteilten und unteilbaren Besitz der einen Natur sind,
die Freiheit des Schopfungsratschlusses und der Schopfungsthat
in ein helleres, in das hellste Licht setze.

Die innere Einheit der Schopfung ist sowohl Einheit des
Zweckes, als auch der Kausalverkniipfung, denn alle Dinge sind
aufeinander und den einen Schopfungszweck hingeordnet, Diese
doppelte Einheit aber stammt aus der allwaltenden Einheit des
Schopfungsratschlusses. Endlich umfalst der gottliche Akt in
seiner einfachen und iiberragenden, allumspaunenden Ewigkeit
den gesamten zeitlichen Entwicklungsverlauf der Dinge. ,Die



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 487

gesamte Schopfung in ihrer ganzen zeitlichen und ridumlichen
Ausbreitung ist der gleichzeitige Terminus der in ihrer Ewigkeit
unteilbaren Gottesthat” (S.147). Wir glauben den Gedanken des
Verfassers zu treffen, wenn wir sagen, die That Gottes als
solche, nach ihrem Prinzip ist einfach, ewig, wegen ihres mannig-
faltigen und zeitlichen Terminus aber einer successiven Reihe
von Thitigkeiten und Eingriffen dquivalent.

Mit der Einheit des gottlichen Wirkens besteht zusammen
die Unterscheidbarkeit desselben, die nach den Aufstellungen des
grundlegenden Teiles zwar jedenabsoluten Unterschied ausschlielst,
jedoch nicht die Annahme relativ gegensiitzlicher Eigentiimlich-
keiten, die selbst nur durch Offenbarung erkannt werden konnen
und in ihr durch Appropriation, Theophanie und Sendung ver-
mittelt werden.

Wir miissen uns versagen, den Wert der Argumente, welche
fir den Satz von der Teilnahme der gottlichen Personen an der
Schopfung nach der Gegensitzlichkeit ihrer Beziehungen vor-
gebracht werden, im einzelnen zu priifen. In jedem Falle ver-
dienen sie aufmerksame Erwigung, selbst wenn eine solche
ergeben wiirde, dafs dieselben nicht genau das beweisen, was sie
beweisen sollen. Denn allerdings leuchtet cin, dals das Wirken,
sofern es mit dem Wesen eins und den Personen gemein-
sam ist, von jeder Person nach ihrer Eigentiimlichkeit besessen
werde. Da aber die Personen zugestandenermalsen nach aulsen
nach dem wirken, worin sie eins sind, so bleibt die Frage
offen, ob die Gegensitzlichkeit der personlichen Beziehungen in
das Wirken einfliefse, also der Vater im formellen und strengen
Sinne schaffe durch den Sohn und beide vollenden im hl.
Geiste. Es darf nimlich, was vom Wesen gilt, nicht unmittelbar
auf das Wirken iibertragen werden, da im Wirken (nach aulsen)
eine im Wesen nicht enthaltene Beziehung eingeschlossen ist.
Ferner liegt in dem.Schlusse: die drei Personen wirken, weil
das Wesen wirkt, mit dem sie identisch sind, ein unstattbafter
Ubergang von der identischen zur formellen Pradikation.

Dals den Personen die Urheberschaft des Wirkens nach
aufsen zugeschrieben werden misse, ist aufser Zweifel. In
Frage steht nur, ob sie die Formalitdt ihrer personlichen Eigen-
timlichkeit wie in den notionalen Akten, so auch in dem Wirken
nach aufsen ausiiben. Diese Frage scheint uns verneint werden
Zu Imiissen.

Den Ubergang zur positiven Beweisfithrung vermittelt die
Aulserung, dafs erst die Offenbarung iiber die Geheimnisse des
Innenlebens Gottes Aufschlufls gebe; es gehore aber auch das



488 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Wirken nach aufsen zum Innenleben Gottes, weil in Gott nur
immanente, nicht transeunte Thitigkeit moglich sei: actiones per-
fecti, nicht imperfecti. (S. 154.) Von einer transeunten Thitig-
keit Gottes kann nur in dem Sinne der Setzung eines aulser-
gottlichen Seins gesprochen werden. Das Bewirken selbst ist
kein Heraustreten Gottes aus sich, die Thatigkeit kein Accidens
Gottes: das Innenleben Gottes aber, in welchem wir das Prinzip
eines solchen Setzens erkennen, ist das wesenhafte, nicht das
notionale, dreipersonliche, widrigenfalls wir uns vor die Alter-
native gestellt sdhen, dafs die natirliche Vernunft entweder die
Trinitdt, oder auch nicht einmal das Dasein Gottes, den einen
Gott als Ursache der Welt zu erkennen vermoge.

Der Annahme einer formalen personlichen Teilnahme am
Wirken gemils werden die biblischen und patristischen Stellen,
in welchen den Personen ein eigentiimliches Wirken zugeschrieben
wird, ausgelegt. Gelegentlich der Lehre des hl. Athanasius
wird eingescharft, dals die Vermittlung des Wirkens keine
Trennung nach sich ziehe, also der Vater durch den Sohn im
heiligen Geiste wirkend, von der Wirkung nicht ausgeschlossen
werde: aus zwei Griinden, weil die relativen Gegensitze ein-
ander fordern und mit sich bringen, und weil das relativ Eigen-
tiimliche nur wirklich ist in einer absoluten Bethatigung, die in
numerischer Identitdt allen Personen gemeinsam ist (S. 159).
In der That wiirde der erste dieser Griinde nicht ausreichen,
um die Unmittelbarkeit des Wirkens seitens des Vaters sicher
zu stellen. Sieht man aber auf den zweiten, die Einheit des
Thitigkeitsprinzips oder der Natur, so erscheint dieselbe als der
vollig zureichende Grund der Schopfung.

Dals die hl. Viter den letzten und eigentlichen Grund des
Zusammenwirkens der gottlichen Personen in der numerischen
Einheit der Natur erblicken, =zeigt ganz deutlich Didymus
(S. 161). Von dieser Einheit ausgehend, weisen sie nach, dafs
in den von den Arianern milsbrauchten Appropriationen rein
personliche Unterschiede zur Manifestation gelangen.

Den tiefen Spekulationen der Véiter, heifst es am Schlusse
des zweiten Artikels, habe Petavius gegeniiber der Gefahr, dals
nur die starre Einheit des gottlichen Aktes unter dem Einflufs
nominalistischer Denkweise betont werde, wieder Geltung zu
verschaffen gesucht, habe aber bei diesem Streben nicht iiber-
sehen, inkorrekte Erklirungen zuriickzuweisen. Hierbei wird
auf de trinit. 1. 4. ¢. 15 verwiesen. An dieser Stelle spricht
Petavius von einer Ansicht, nach welcher die gottlichen Personen
wie modo subsistendi, so auch modo agendi sich unterscheiden,



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 489

und erklirt sie als falsch und selbst eines Neulings in der Theologie
unwiirdig. Er bemerkt dazu, dals die Subsistenzweisen in keiner
Weise nach aufsen dringen, so dals sie die Wirkungen affizieren
und modifizieren. Sollte nun nicht gefolgert werden miissen,
dals umgekehrt die Thitigkeit nach aufsen den Personen nicht
nach ihrer personlichen Kigentiimlichkeit zukomme, weil sie sich
in den Wirkungen nicht auspridgen? Die Ansicht des Petavius
geht offenbar dahin, dafs den Personen das Wirken nach aufsen
nicht formaliter, sondern identice zukomme.

Der Grundsatz, den die Kirche selbst sich angeeignet,
omnia in divinis eadem esse, ubi non intercedit relationis oppo-
sitio, spricht gegen die eigentiimliche Wirksamkeit der Personen
nach aufsen, denn ein Gegensatz findet nur in den immanenten
Produktionen, nicht in der transeunten statt. Indem die gott-
lichen Personen gemeinsam die Welt erschaffen, treten dieselben
nicht in Relation unter sich, sondern zur Welt, oder setzen, wie
S. 164 treffend gesagt wird, die Welt zu sich in Beziehung.
Diese Beziehung aber ist erstens nur real in den Geschopfen,
zweitens zieht sie nur in der uumerisch einen, gemeinsamen
Natur, nicht in den personlichen Eigentiimlichkeiten eine relatio
rationis nach sich, d. h. die Welt ist real auf die gottliche Natur
formaliter, auf die gottlichen Personen nur identice bezogen.
Diese Erklirung diirfte schon aus der Natur der personlichen
Eigentiimlichkeiten, die rein relative und in keiner Weise abso-
lute, auf Sein und Thétigsein hinausgehende sind, als die einzig
zulissige sich ergeben.

Die ,jufseren Formen®, in denen die Beziehungen der Welt
zu Gott zum Ausdrucke kommen, sind drei, a) hervorbringende
oder bewegende Thitigkeit, b) Gotteserscheinung, ¢) Sendung.
Uber die Theophanieen wird bemerkt, sie seien an und fiir sich
nichts anderes, als Wirkungen der hervorbringenden Thitigkeit
Gottes und bilden nur scheinbar eine besondere Art des Ver-
haltens Gottes zum Geschopfe (S. 168). Gegen die Ansicht des
Suarez, die Theophanie, z. B. des hl. Geistes unter der Gestalt
der Taube, sei eine pers'dnliche und es finde das Axiom: opera
Trinitatis ad extra sunt indivisa hier keine Anwendung, quia
repraesentari per tale signum non est opus ad extra sed est
quaedam denominatio extrinseca seu relatio rationis, wird die
Bemerkung gerichtet, auch die Relation des hervorbringenden
Aktes zur hervorgebrachten Kreatur sel nur eine Beziehung des
Denkens und es stehe insofern die Theophanie mit der schaffen-
den Wirksamkeit auf derselben Linie. (S. 166 f) Damit soll
gesagt werden, es hindere nichts, dals auch die hervorbringenden



490 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Thitigkeiten gedankliche Beziehungen zu den personlichen Eigen-
tiimlichkeiten als solchen einschlielsen konnen. Wir halten dafir,
dafs wenn Suarez von einer denominatio extrinseca In der
sichtbaren personlichen Erscheinung des hl. Geistes redet, damit
nicht allein, was ja selbstverstindlich ist, gesagt werden soll, es
liege eine blofse relatio rationis von seiten des gottlichen Prinzips
— wesentlich der gottlichen Natur und appropriativ der Person —,
sondern auch von seiten der Repridsentation selbst vor, denn die
Taube z. B. ist Sinnbild, nicht Trédger des hl. Geistes.

Die Bestimmung des Begriffs der Sendung fiihrt zu einer
Betrachtung der verschiedenen Arten von Gegenwart Gottes im
Geschopfe. Eine solche bildet unter anderem die ideale Gegen-
wart durch Erkenntnis und Liebe. Gott kann aber auf zwei-
fache Weise, entweder nach seinen in den Geschopfen sich
offenbarenden Attributen, negativen wie positiven (denn in den
kontingenten Beziehungen Gottes zu den Geschiopfen geben sich
positive (absolute) Kigenschaften kund) oder In seinem Iinneren
Wesen erkannt werden. Die letztere Erkenntnisweise gehort
ausschliefslich einer hoheren iibernatiirlichen Ordnung an. Von
der natiirlichen Gotteserkenntnis wird gesagt, sie bewege sich
in negativen Begriffen und kontingenten Beziehungen, weil sie,
soweit positiv, auf Eigenschaften sich beziehen, deren von uns
erkannte Bethdtigung und Verwirklichung ebenso gut Gott ab-
gehen koonte. - Sollten wir uns tduschen, wenn wir sagen, die
Bethitigung der gottlichen Allmacht und Weisheit wire — nach
ihrem Prinzip in Gott betrachtet — genau dieselbe, auch wenn
Grott nicht geschaffen hitte und keine Kreatur existieren wiirde?

So erhaben daher auch®der Standpunkt der iibernatiirlichen
Offenbarung im Vergleich zur natiirlichen ist, so hat doch auch
diese nicht ein Produkt der Abstraktion (8. 170), sondern den-
selben lebendigen Gott, wie die ubernatirliche Gotteserkenntnis
(materiell und identice) zum Gegenstande. Wird ja auch um-
gekehrt der Dreieinige deshalb nicht zum Abstraktionsprodukt,
weil er sich hienieden erst noch in den Formen menschlicher
Vorstellung kundgibt, noch nicht in der Klarheit seines eigenen
Lichtes schauen  lifst. Ein anderes ist der Gegenstand, ein
anderes das Mittel der Erkenntnis.

In spezifisch vollkommnerer Weise als dies in der natiir-
lichen Erkenntnis und Liebe geschieht, fangt Gott durch die
iibernatiirlichen Tugenden des Glaubens und der Liebe an, in
den Seelen zu wohnen, indem im Glaubensurteil und in der
inspirierten Gottesliebe die Akte, durch welche der Logos und
der hl. Geist hervorgehen, nachgebildet werden, die gldaubige



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 491

und liebende Seele von der immanenten Bewegung in Gott er-
griffen und inchoativ in sie aufgenommen wird. Die Aufnahme
der gottlichen Personen und ihre Gegenwart in der Seele soll
diese in dieselbe Beziehung zu Gott, der hochsten Wahrheit und
Giite bringen, welche sie selber in Gott ausdriicken und dar-
stellen. Diese Beziehungen aber sind nichts anderes als voll-
kommene Verdhnlichung und Vereinigung mit Gott (S. 179).
Mit seinem Worte und seiner persinlichen Heiligkeit zieht auch
der Vater in die Seele ein. Durch sein Wirken ist Gott bei
uns, durch die Sendung in uns. Diese bringt nicht ausschliefs-
lich mit der gesandten, sondern wegen der Korrelation auch mit
der sendenden Person in Beziehung, wie sich in der Inkarnation
am schonsten zeigt, wo die in das Fiirsichsein des Logos auf-
cenommene menschliche Natur zum Vater in das Ver hilenis der
Kindschaft tritt und durch den hl. Geist substantiell gesalbt und
geheiligt wird.

Der Unterschied zwischen Wirksamkeit und Sendung ist
dahin zu bestimmen, dafs jene direkt ratione unitatis, dlese
ratione trinitatis von Gott ausgeht. Die Sendung bringt kein
neues Sein hervor, sondern setzt neue Beziehungen des Ge-
schopfes zu Gott auf Grund ibernatiirlicher Wirksamkeiten, ihr
Kreis ist enger gezogen, als der der letzteren, indem die Sen-
dung auf e verniinftigen Wesen emgeschrankt ist. (8. 181 f)

Ob und inwieweit alle diese Bestimmungen haltbar seien,
wird sich im folgenden zeigen.

Insofern die Sendungen von Grott als causa efficiens aus-
gehen, unterscheiden sie sich nicht von der hervorbrmgenden
Thitigkeit. In dieser Hinsicht ist die Menschwerdung ein Werk
der drel Personen, obglelch die Annahme der Menschheit zur
personlichen Einheit einer Person ausschliefslich eignet. In der
Ordnung der Zweckursache ist die innigste Gottesgememsohaft
Ziel der Sendungen : die Ruhe des drelemlgen Gottes in seinem
vollendetsten Hellmtum — Was den Unterschied von sichtbarer
und unsichtbarer Sendung betrifft, so reduziert sich jene bei
niherer Betrachtung auf die Theophame sofern sie mit einer
Gotteserscheinung verbunden ist. Sie ist der inneren Sendung
unterzuordnen und verhilt sich zu ihr wie die Arznei zur Ge-
sundheit. Der Begriff der Sendung in der angegebenen idealen
Vollkommenheit ve1w1rk110ht sich allméhlich, und zwar in der
Art, dals der gottliche Heilsratschluls, dle Selbstbestimmung
Gottes, den verniinftizen Geschopfen Gegenstand seliger An-
schauung und Liebe zu werden, das treibende Motiv durch alle
Stadien bleibt bis zur wesenhaften Kinwohnung, d. h. der villigen



492 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Verwirklichung des Begriffs der Sendung als vollkommener
Gottesgemeinschaft und Aufnahme in das innere, dreieinige Leben
Gottes. Die Berufung zu dieser vollkommenen Gemeinschaft
gibt ein Anrecht darauf, dals die Sendung schon im Stande der
Priifung erfolge; denn da die Beseligung, die ungeschaffene
Gnade, Lohn sein soll fiir ein Verdienst, so bedarf es der
Teilnahme an der Wiirde gottlicher Personen, wie sie den
Wiedergeborenen, sofern sie die Wiirde des Eingeborenen an
sich tragen und den vom hl. Geiste Angetriebenen zukommt.
In diesem Sinne ist der hl. Thomas 1. 2. q. 114 art. 3 zu ver-
stehen. Ohne weiter zu untersuchen, ob diese Erkldrung den
Sinn des englischen Lehrers trifft, drdngt sich uns die Frage
auf, ob nicht, die Wahrheit jener Begriindung des Verdienstes
vorausgesetzt, nicht blofs eine Proportion, sondern geradezu
Gleichheit zwischen Verdienst und Lohn bestiinde. Und ist denn
das zu verdienende Gut in jedem Sinne ein unendliches? Ist
nicht zwischen der beatitudo objectiva und der beatitudo sub-
jectiva auch in der iibernatiirlichen Ordnung zu unterscheiden?
Allerdings ist Gott selbst der Lohn der Gerechten, aber nach
Malsgabe des lumen gloriae, durch welches Grad und Mals der
unmittelbaren Gotteserkenntnis oder der Beseligung sichbestimmen,
Die Ansicht des Verfassers ist einerseits mit einer Auffassung
der Adoptivkindschaft verwandt, die der Kontroverse unterliegt,
andrerseits aber liegt sie in der Konsequenz seiner eigentiim-
lichen Gesamtanschauung von dem Wirken der gottlichen Per-
sonen in der natiirlichen und iibernatirlichen Ordnung, die, wie
wir sehen werden, zu einer singuldren Theorie von der visio
beata fiihrt.

Verfolgen wir den weiteren Gang der Erorterung, so findet
die Einwohnung nur da statt, wo die (logische und ethische)
Tendenz zu Besitz und Genufs in seliger Vereinigung, d. h. die
Liebe vorhanden ist. Auch der (logisch) unvollkommenste (rlaube
wird durch die Liebe zur vollkommenen Gottesgabe, weil in der
Tendenz zu seiner Vollendung, zur Schauung begriffen. Die
Sendung ist demnach an die Liebe gekniipft und die ausstro-
mende Gotteskraft der Liebe ist uns zuerst gegeben als Kraft
Gott zu suchen und als Unterpfand ihn zu finden.

Von den folgenden Regeln des Sprachgebrauchs, welche
das gottliche Wirken und die Sendungen betreffen, sei die all-
gemeine Bemerkung hervorgehoben, dals die eigentiimlichen
Pridikationen auf Sendungsverhiltnissen, die Appropriationen
aber auf der hervorbringenden Wirksamkeit beruhen. Der
Schwierigkeit, es mochte mit der verschiedenen Art und Weise,



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 493

wie die Inwohnung der gottlichen Personen in den Seelen dar-
gestellt wird, die Eigentiimlichkeit der Inwohunung selbst ver-
vielfaltigt werden, wird mit der Bemerkung begegnet, es sei die
eine gegensitzliche Relation, die sich frei gleichsam in die Zeit
hinein fortsetzt. Die Verschiedenheit der Darstellung aber ge-
fihrde ebensowenig die Einheit der personlichen Eigentiimlichkeit,
als die verschiedenen Namen der zweiten Person: Sohn, Wort,
Bild. Die Scéhwierigkeit, scheint uns, diirfte weiter zuriickliegen,
und darin zu suchen sein, ob eine aus freier Bethatigung resul-
tierende relative Gegensitzlichkeit iberhaupt angenommen werden
diirfe.

IV.

Der vierte Artikel handelt vom Ziele der gottlichen Wirksam-
keit oder der Verherrlichung Gottes und dem Heile der Welt
durch die Vollendung des Mysteriums Christi, der Kirche und
der Gnade, und zwar Iim einzelnen von dem pers¢nlichen Ziel
der gottlichen Liebe der Freundschaft, von der Offenbarung der
Herrlichkeit und dem Heilszweck des gittlichen Wirkens. Die
Untersuchung geht aus von den Unterscheidungen des finis qui
und finis cui, des amor amicitiae und amor concupiscentiae. Das
Ziel der gottlichen Freundschaftsliebe, wird ausgefiihrt, ist vor
allem Christus als das Haupt der Schiopfung seiner Menschheit
nach; sodann die Kirche als die Gemeinschaft aller Glieder
seines Leibes, und Maria als der personliche Typus der Kirche,
endlich die einzelnen Auserwiéhlten, Engel und Menschen. Christus
ist der ganz besondere Gegenstand der wohlwollenden Liebe des
dreifaltigen Gottes, sowohl fiir sich wie als Haupt des Univer-
sums. Auch die Kirche ist ein selbstindiger Terminus géttlicher
Freundschaftslicbe, denn sie ist mehr als die Summe ihrer
Glieder, mit besonderer Gnadengabe ausgestattet, Leib, Tempel,
Braut Christi, das gottliche Leben Vieler in Eins bildend, wie
das gottliche Leben in drei Personen eins ist, in den Beziehun-
gen der Glieder die der gottlichen Personen mannigfaltig
spiegelnd.

Als Ersatz gleichsam fir die mangelnde Personlichkeit der
Kirche als eines Ganzen ist ihr die Gottesmutter Maria gegeben
zum personlichen Typus; Maria und die Kirche, beide Arche
des Bundes, Gott der Kreatur, diese Gott verbindend.

In dritter Linie sind Terminus der gottlichen Freundschafts-
liebe die Auserwihlten, Engel und Menschen.

Der Organisation der Freundschaftsliebe in der Abstufung



494 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

— Christus, Kirche, Auserwihlte — entsprechen die parallelen
Stufen der Gmnade — gratia capitis, gratia gratis data, gratia
sanctificans. Wir glauben im Sinne des Verfassers zu reden,
wenn wir die gottliche Freundesliebe auf die thatsichliche,
ibernatiirliche Ordnung beschranken und mit dem iibernatiirlichen
Gute (Erhebung zur Teilnahme an der gottlichen Natur) in not-
wendige Verbindung bringen. Denn nicht jede Liebe zu person-
lichen Wesen ist Freundschaftsliebe. Dem aus nichts geschaftenen
Geiste gebiihrt keine andere Liebe, als die ein giitiger und
wohlwollender Herr dem Knechte angedeihen ldfst, ohne ihn in
seine Geheimnisse einzuweihen und an seinem innersten Leben teil
nehmen zu lassen.

Das Gut, das Gott durch und in seinen Auserwiahlten ver-
wirklichen will, ist seine (dulsere) Verherrlicung und die Bese-
ligung der Kreatur. Die Verherrlichung steht in besonderer
Beziehung zum Worte und ist eine freie Fortsetzung der ewigen
Ausstrahlung géttlicher Herrlichkeit, durch die Offenbarung des
Wortes nach aufsen. Dies kann geschehen entweder durch
Verwirklichung der gottlichen Ideen (in der Schiptung, Gestaltung
u. 8. w.), oder durch Erhebung der verniinftigen Wesen zur
Kindschaft Gottes, Sendung und Aufnahme des Sohnes, wie der
Verfasser sich ausdriickt, ,,durch Einpragung seiner Proprietiten®,
namlich als Sohn in der iibernatiirlichen Wiedergeburt, als Wort
und Licht im Glauben und Bekenntnis, als Bild Gottes, voll-
kommenes Ebenbild des Vaters, gleich dem Vater Liebe hauchend;
durch die aus glaubiger Erkenntnis in der wiedergeborenen Seele
quellende Liebe.

Die Verherrlichung, die sich in der iibernatiirlichen Ord-
nung vollendet, wird grundgelegt in der Schopfung. Sie erfolgt
durch den Logos als freies Schopfungswort, durch denselben als
Weisheit in dem aus Gattungen und Arten, Substanzen und
Accidenzen gefiigten Mosaikbild der einen einfachen, gottlichen
Vollkommenheit, als heiliges, gesetzgebendes Wort in der sei es
notwendigen oder freien Hinordnung zum Endziel, endlich als
richtendes Wort in der endgiiltigen Scheidung von Guten und
Biosen. Das erste Ziel, die Verherrlichung soll durch die Scho-
pfung selbst verwirklicht werden, daher zu dem Wirken des
Wortes das sanfte Walten des Geistes tritt.

Der zweite Zweck der Schoptung, das Heil und die Be-
seligung, der sich nur verwirklicht, soweit Gott bereitwillige
Gemiiter findet, steht in besonderer Verbindung mit dem hl
Geiste, ,,der innergottlichen Verpfindung des Gnadenwillens.*
Alle Lebens- und Bewegungsimpulse wurzeln in der ersten Lebens-



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 495

bewegung, dem ewigen Wehen des gottlichen Geistes innerhalb
des hochsten Wesens. Daher trigt die allgemeine Form, wie
der zweite Weltzweck erreicht wird, das Geprage des hl. Geistes,
sowohl nach seinem hypostatischen Charakter, wie er durch die
Namen Spiritus Sanctus, Amor, Donum bezeichnet wird, als
auch nach dem Prinzip, denn die Gaben der Gnade kommen vom
Vater durch den Sohn. Wie der Geist des Vaters auf dem Sohne
ruht, so die heilige Liebe des Wohlgefallens auf den Begnadigten.
Die gleiche Analogie gilt vom Objekt, der unendlichen Giite,
sofern die Liebe amor concupiscentiae ist, den gottlichen Personen,
sofern sie amor amicitiae ist. Denn fiur diese, sowie fiir die
zur Freundschaft Gottes berufenen Geschopfe wird jenes Gut
gewolit.

Ein weiterer Gesichtspunkt ist die Eigentiimlichkeit, wie
der hl. Geist hervorgeht als Hinbewegung zum geliebten Gute.
In dieser Riicksicht wird der hl. Geist fiir uns Anstofs zu den
gottlichen Liebesthaten, in uns Antrieb zum Sehnen nach dem
hochsten Gute, fiir uns Unterpfand der verheilsenen Seligkeit,
in uns Befestigung affektiver und effektiver Liebe zu Gott.

Nachdem weiterhin in gedrdngter, eine engere Zusammen-
fassung nicht gestattender Darstellung zu zeigen versucht worden,
wie das eigentiimliche Wirken des hl. Geistes in relativ gegen-
sitzlicher Weise das der beiden anderen Personen, besonders
des Sohnes nach sich ziehe, folgt die biblische und patristische
Begriindung. Zweck derselben ist, zu zeigen, dafs ,die trini-
tarischen Beziehungen Seele aller Werke Gottes, das Alpha und
Omega der Schopfung seien. In der Darstelling der Viiter-
lehre wird die Art und Weise hervorgehoben, wie die Viter
aus den Wirkungen des Wortes und des hl. Geistes in den
Seelen auf deren Gottheit schliefsen. KEs bleibe aber vorliufig
dahingestellt, ob das Fundament des Beweises die ,,ungeschaffene
Gottesgabe®, oder die geschaffene Gnade sei. Erlangt denn
nicht die wiedergeborene Seele durch das donum absolutum
oder die heiligmachende Gnade eine Ahnlichkeit Gottes, die
alles aus geschopflicher Kraft stammende iiberragt? Besteht
nicht gerade der Nerv des Beweises darin, dals aus der Natur
der Wirkung — Teilnahme an der gottlichen Natur — auf die
Gottheit der durch sie der Seele nnewohnenden wirkenden
Ursache geschlossen wird?

Das zweite Buch behandelt in weiteren vier Kapiteln das
Wirken des dreieinigen Gottes in den Geheimnissen unseres
Heiles. Zuerst werden uns die mannigfaltig verschlungenen
Beziehungen zu den gottlichen Personen vorgefiithrt, die in der

Jahrbueh fiir Philosophie ete. 1I. a3



496 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Vorbereitung der Erlosung enthalten sind. Eine Reihe von
schwierigen, tiefeinschneidenden und ganz konkreten Unter-
suchungen werden angestellt, auch iiber sonst weniger beachtete
Fragen, z B. iber die (Glaubenshohe, die Trinitdtserkenntnis
des alten Bundes u. s. w.

Im ersten Kapitel dieses zweiten Buches wird zunichst
die Grundanschauung iiber die notwendige und freie "Aus-
sprache und Auspridgung alles dessen, was in Gott an mnot-
wendiger und freier Erkenntnis und Liebe ist, dargelegt. Hieran
reihen sich die in der Schopfung als grundlegender That
nach aufsen liegenden Appropriationen in der natiirlichen und
iibernatiirlichen Ordnung. Es ist uns unmoglich, dem Verfasser
in das Einzelne zu folgen. Wie frither, so konnen wir der
Darstellung desselben nur mit der Restriktion zustimmen, dafs
die gottlichen Personen in Erkenntnis und Willen der verniinf-
tigen Geschopfe nach ihrer gemeinsamen geistigen Natur, nicht
nach ihren Eigentimlichkeiten wirken. Der Unterschied des
Essentiellen und Notionalen mufs im vollen Ernste genommen
werden. Dessenungeachtet kann in der Form und dem natiir-
lichen Streben, selbst des Unorganischen, wie im Erkennen und
Wollen der Geistwesen, eine schwache Spur und beziehungs-
weise ein entferntes Abbild der personlichen Eigentiimlichkeiten
ersehen und auf die Personen im Sinne der Appropriation, d. h.
von absoluten Wirkungen, in denen sich eine Ahnlichkeit der
Proprietit kundgibt, zuruckgefihrt werden. So flofst der hlL
Geist die (natiirliche) Liebe nicht als Person, sondern als abso-
lute Liebe, die er nicht formell, sondern um der Identitdt mit
der einen Natur willen ist, ein. Mit andern Worten, die gott-
liche Natur ist die zureichende Ursache aller in den Geschopten
vorhandenen Wirkungen, sofern zundchst die Naturordnung in
Betracht kommt. In ganz eigentiimliche, innige Beziehungen
tritt die Person des hl. Geistes zur Kreatur in der Erhebung
der Engel zur Teilnahme am gottlichen Leben und gottlicher
Liebe und der Beharrlichkeit in derselben, was durch Ausspriiche
des tiefsinnigen Basilius und anderer Viter beleuchtet wird.
Der spezifisch anderen Menschennatur entsprechen andere Ge-
setze der Einfuhrung in das gottliche Leben. Daher ist auch
der Fall des Menschen kein definitiver, unwiederbringlicher. Die
Siinde selbst wird von den Vitern als Zerstorung des iiber-
natiirlichen Gottesbildes und Vertreibung des gottlichen Geistes,
d. h. als Widerstand gegen die Sendung des gottlichen Wortes
und des heiligen Geistes bezeichnet. Der Mensch wendet sich
von der gottlichen Person ab, aber diese nicht vollig von ihm.



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 497

Der Neid des Teufels wird zum Anlafs fiir die gottliche Giite,
sich der Menschheit noch inniger zu verbinden durch Erhebung
der menschlichen Natur in Christo auf den Thron der Gottheit.
Die vielfach verschlungenen Verhdltnisse und mannigfaltigen
Entwicklungen, die aus der zusammengesetzten Natur des Men-
schen entspringen im Unterschied von der rein geistigen Natur,
die mit ihren einfacheren und umfassenderen Kriften dem un-
endlich einfachen und allumfassenden Sein Gottes nidher steht,
wurden durch die Siinde infiziert und bieten ebensoviele Angriffs-
punkte fiir die wiederherstellende und erneuernde Thitigkeit der
gesendeten Person. Zeitlich erreichte die Entwicklung der Siinde
vor der Siindflut ihren Hohepunkt — an diesen vélligen Verlust
der Geistesgnade schlielst sich die Verheifsung im Symbol der
Taube (Katakomben, Chrysostomus) an. -

Der weitere Gang der Untersuchung fiihrt uns zu der Frage,
deren Beantwortung selten anders als mit der grifsten Zuriick-
haltung versucht wurde, ob und welche Inhabitation in den Ge-
rechten des alten Bundes stattgefunden habe. Die Losung dieser
Frage hiingt, wie weiterhin gesagt wird, von der Beantwortung
einer anderen, zusammenhéngenden, nimlich nach dem Standpunkt
der alttestamentlichen Erkenntnis der hl. Dreifaltigkeit, und der
ewigen Bestimmung zur Anschauung Gottes, ab. Die Erkenntnis
dieser Wahrheiten, wozu noch der Glaube und die Hoffnung auf
den Erloser von Siindenschuld tritt, bedingt die nidhere und
eigentliche Disposition zur Aufnahme der gottlichen Personen
und deren Einwohnung. (S. 280.) Es ist also znerst zu unter-
suchen, welche Erkenntnis der Dreifaltigkeit und ewigen Be-
stimmung den Gerechten des alten Bundes mitgeteilt, und welche
Messiashoffnung zur Verbindung mit dem Urheber der Gnade
erforderlich war. Die in dieser vorbereitenden Frage in Betracht
kommenden Momente betreffen den Unterschied der Organe der
Offenbarung von den einfachen Glaubigen, die fortschreitende
Offenbarung selbst bis zur Zeitenfiille, den objektiven Gehalt und
das subjektive Bewufstsein von demselben mit Bezug auf Offen-
barung, Prophetie und Typik. — Die Zeugnisse der Viter be-
lehren uns dahin, dals wir von der iibernatiirlichen Erkenntnis
der inspirierten Schriftsteller nicht gering denken diirfen. Was
die hl. Worte besagten und bedeuteten, war wohl der grofsen
Volksmenge verborgen, nicht aber den hl. Schriftstellern selbst;
diesen war es gegeben, wie den Aposteln gegeniiber den Juden:
nosse mysteria regni coelorum.

Zugunsten der alttestamentlichen KErkenntnis der Trinitit
im besonderen fallen in die Wagschale die gewichtigsten Zeug-

33*



498 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

nisse der Viter, nach denen die Organe der Offenbarung eine
klare Kenntnis der Trinitdt besafsen, ein Zeugnis, dem der hl.
Thomas die theologische Fassung gibt: post peccatum usque ad
tempus gratiae majores tenebantur habere fidlem de redemptore
explicite, minores vero implicite in fide patriarcharum et
prophetarum . . ..

Die iibernatiirliche Bestimmung zur Anschauung Gottes und
damit auch die konkrete Erkenntnis der Unsterblichkeit verhiillte
sich fiir das Volk in Sinnbilder, dagegen war sie den wahren
iiber den Stand der knechtischen Furcht erhobenen Israeliten
nicht verborgen. So Abraham, Moses, Job.

An die Frage nach der iibernatiirlichen Erkenntnis im alten
Bunde schliefst sich naturgemifs die Untersuchung iiber den
Gnadenstand in demselben. Hierzu gehoren die Verkiindigung
des Sittengesetzes, die zur Erfiillung desselben notwendigen
Krifte, das aus Gesetz und Gnade erspriefsende Gebets- und
Tugendleben.

Das Gesetz als Sittengesetz enthdlt iibernatiirlichen Charakter
und Bedeutung, wird, wie der Verfasser sich ausdriickt, zur
ungeschaffenen Gnade durch die Hinwendung zum iibernatiirlichen
Ziele, durch die aus dem Willen des Gesetzgebers stammende
Tendenz, des ewigen Lebens in Gott wiirdig zu machen, der es
freilich in eigener Kraft, ohne die Gnade, die es nicht mitteilte,
nicht gerecht werden konnte, jedoch infolge nicht eigener, sondern
der noch ungesihnten Siinde Schuld. Die Spendung der Gnade
war eine individuelle, die aus der objektiven, gesetzlichen Orga-
nisation als solcher nicht hervorgehen durfte, weil die proviso-
rische Aufgabe des Gesetzes war, vom Bediirfnisse der Erlosung
zu iiberzeugen. Das Gesetz konnte im alten Bunde auf Um-
wegen zur Gnade fihren und Heiligkeit hervorbringen: unge-
hindert und systematisch ist es mit der Gnade verbunden im
neuen Bunde.

Die Frage nach der alttestamentlichen Gnadenvermittlung
wird im Anschlufs an den hl. Thomas behandelt. Gott verlieh
auch im alten Bunde Gnaden, aber ohne ein sakramentales
System, nach seinen verborgenen Normen. Die Vermittlung der
Gnade, obwohl an sichtbare Zeichen sich anlehnend, war mehr
subjektiv, ungewisser und partikuldrer, als im neuen Bunde.
Die weitere Frage, ob die alttestamentliche Gnade qualitativ
geringer und nicht mit Inhabitation verbunden gewesen sei, soll
ihre Losung an der Hand einer Reihe patristischer Zeugnisse
finden, in deren Deutung die vom Verfasser citierten Theologen
(Petavius, Scholz, Franzelin) nicht iibereinstimmen. Der Ver-



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 499

——— —ERE N i ST S SN

fasser filhrt das Ergebnis seiner eigenen Untersuchung auf drei
Punkte zuriick: 1. Die Hinordnung zur Gotteseinwohnung ist im
alttestamentlichen Vorbereitungsstadium mindestens ermdglicht und
vorbereitet worden; 2. da die dem neuen Bunde gegebene Ver-
heifsung der Inhabitation sich nicht nur auf die einzelnen Seelen,
sondern auf das Bundesvolk als Ganzes bezieht, das alttesta-
mentliche Bundesvolk aber als solches einer gottlichen Inhabitation,
wenn auch pur in der vorbereitenden Form der Schechinah, sich
erfreute, so ist die neutestamentliche Einwohnung als Erfillung
und allseitige Verwirklichung der alttestamentlichen zu fassen.
Analoges wird von der Kinwohnung in den einzelnen Seelen
gelten. 3. Zu den dem neuen Bunde verheifsenen Giitern ist
die Steigerung der geschaffenen Gunadengaben, Gotteserkenntnis
u. s. w. zu rechnen; nun sind diese im organischen Zusammen-
hang mit der Gnade der Einwohnung, also bedeutet Vermehrung
und Befestigung der geschaffenen Gunaden einen analogen Fort-
schritt in der Aneignung der ungeschaffenen Gunade. Gottes-
erkenntnis, Heiligung und Theokratie sind Vorstufen der ent-
sprechenden vollkommenen Gunaden des neuen Bundes, des Lehr-
amtes, der Sakramente, des Reiches Gottes, die letzteren also
wit der in ihnen gegebenen Einwohnung nicht etwas schlechthin
Neues, sondern die Vollendung des im alten Bunde Begonnenen.
Demgemiils ist den Gerechtfertigten des alten Bundes die posi-
tive Disposition zur Aufnahme der gesendeten Personen und der
anfangende Besitz der ungeschaffenen Gnade zuzuerkennen; die
Heiligen des alten Bundes erfreuten sich . . . wirklich und
pro statu viatoris vollkommen der Einwohnung des dreieinigen
Gottes.

Die diesem Gegenstande zu teil gewordene Behandlung ist
eingehend und umsichtig, wiewohl die Beweisfiithrung nicht
durchweg als eine gelungene bezeichnet werden kann. Solange
Punkte von hervorragender Bedeutung wie der Begriff der vor-
bereitenden Einwohnung, das Verhiltnis der geschaffenen zur
ungeschaffenen Gnade teils in unbestimmter Schwebe bleiben,
teils aber in dem angenommenen Sinne gewichtigen Bedenken
unterliegen, ferner die Schwierigkeit besteht, den Besitz der
heiligmachenden Gnade mit der Annahme, dals die gemeinsame
Schuld, die der Erbsiinde, den Heiligen des alten Bundes erst
nach der KErlosung durch Christus von ihnen weggenommen
werden sollte, zu vereinbaren: kann die entgegenstehende Anuf-
fassung nicht als widerlegt betrachtet werden und mag das
Wort des Apostels gelten: unusquisque in suo sensu abundet.



500 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Das fiinfte Kapitel nimmt zum Gegenstande die Beziehungen
zu den gottlichen Personen, die in dem mysterium Christi ent-
halten sind. Es fridgt sich zundchst um die allgemeinen im
Begriftf einer hypostatischen Union enthaltenen Beziehungen. In
der Beantwortung der Frage, ob die drei goittlichen Personen
eine und dieselbe geschopfliche Natur annehmen kénnen, folgt
der Verfasser dem hl. Bonaventura und negiert diese Moglich-
keit, da der Grund des gemeinsamen Besitzes der gottlichen
Natur in der absoluten KEinfachheit und Vollkommeuheit der-
selben liege, die keiner anderen Natur zukommen konne. Hier-
aus aber folgt nur, dals der mogliche gemeinsame Besitz ein
und derselben Natur nicht in der endlichen, angenommenen
Natur seinen Grund haben konne; das in diesem Bereiche
Mogliche ist aber nicht secundum potentiam naturae assumtae,
sondern personae assumentis zu beurteilen (S. Th. 3. qu. 3.
art. 6). Dem Satze, keine singuldre geschopfliche Wesenheit
kann mehrpersonlich sein, wiirden wir mit der Unterscheidung
begegnen: ratione sui, concedo, ratione personarum divinarum assu-
mentium, nego. Im angenommenen Falle wiren mehrere Per-
sonen im gemeinsamen Besitze derselben Natur; der Grund der
Moglichkeit hierfiir aber ldge nicht in dieser, sondern in der
gottlichen Natur, der die gottlichen Personen ihr schlecht-
hiniges Sein verdanken, wéhrend ihnen die angenommene nur
ein beziehungsweises hinzufiigen wiirde. Dals im menschlichen
(Geiste Erkenntnis und Liebe Accidentien sind, wiirde kein
Hindernis bilden, da eine rein hypostatische Union die Natur in
ihrer Integritit belafst, und die Aufnahme unmittelbar zu den
notionalen und relativen, nicht zu den wesentlichen und abso-
luten Attributen geschahe.

Nach trefftenden Bemerkungen iiber Kongruenz im all-
gemecinen und der Menschwerdung des Sohnes im besondercn
geht der Verfasser zur Darstellung der trinitarischen Kausalitét
im Werke der Menschwerdung iiber. Der Ratschluls der Incar-
nation ist den gottlichen Personen gemeinsam, jedoch in einer
der Ordnung des Seins entsprechenden Ordnung, wie dies in
Schrift und Uberlieferung ausgesprochen 1st. Die Wiirdigung
der angefithrten Stellen selbst wird von der Auffassung des
Begriffs der Appropriation abhingen. Wir beziehen uns auf
das hieriiber frither Gesagte zuriick.

In ausgezeichneter Weise wird in den Quellen der Offen-
barung die Wirksamkeit des hl. Geistes hervorgehoben. Der
Grund dieser Appropriation ist vor allem darin zu suchen, dafs
die Menschwerdung nicht das Sein, sondern das Gutsein der



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 501

Schopfung bezweckt. Die geschaffene Natur des Erlosers em-
pfing ihren Bestand und Selbstand (subsistentia) nicht in sich;
sondern in der ewigen Personlichkeit des eingebornen Sohnes,

aber krait des lebendigmachenden Gottesgeistes . . . entwickelte
sie im ersten Momente ihres gottmenschlichen Lebens gott-
schauende Erkenntnis und gottversunkene Liebe . . . sodann

erfalst sie mit vollkommenem Gehorsam die messianische Sen-
dung bis zum Opfertode.

Die Beziehungen des Menschensohnes auf Grund der hypo-
statischen Union sind durch die Begriffe Sendung und Salbung
bestimmt. Dals Christus nach seiner menschlichen Natur auch
vom hl. Geiste gesendet wurde, diirfte trotz der Ausfithrung
S. 348 nicht schlechtweg mit Bezug auf gewisse Wirkungen
in der menschlichen Natur sich in Abrede stellen lassen (8.
Th. 1 q. 43 art. 8).

Mit dem hl. Geiste tritt Christus in eine besondere Be-
ziehung durch die Salbung. Der Begriff derselben ist person-
lich zu fassen; denn erstens ist die Ordnung der trinitarischen
Gegenwart keine andere als die in den ewigen Ausgiingen be-
griindete; zweitens nimmt keine kreatiirliche Wesenheit anders
als durch Aufoahme des hl. Geistes an der gottlichen Voll-
kommenheit teil. Beziiglich der ersten dieser beiden Thesen
wird auf das erste Buch verwiesen und im folgenden nur die
Anwendung gemacht. Unsererseits sei nur bemerkt, dafls die
Salbung und Heiligung der menschlichen Natur Christi durch
den hl. Geist nicht deshalb geschehe und geschehen miisse,
weil Heiligung eine spezifische Wirkung desselben ist; denn
wir halten an der absoluten Wahrheit des Satzes fest, dals
alle Thitigkeit nach aufsen den gottlichen Personen gemeinsam
sei, sondern deshalb weil in Christus eine doppelte Heiligung
zu unterscheiden ist, die der Menschheit durch die Verbindung
mit dem Logos zukommende ungeschaffene Heiligkeit, deren
persénliches Siegel wie nach der gottlichen, so auch nach der
menschlichen Natur der hl. Geist ist, und die geschaffene Heilig-
keit, die, ein Werk der ganzen Trinitidt, dem hl. Geiste in be-
sonderer Weise appropriiert wird. Der hl. Geist ist daher sub-
stantielle Heiligkeit nicht im formellen, sondern terminativen
Sinne, in welchem nach der eigenen Lehre unseres Autors der
hl. Geist personliches Siegel und Bestdtigung der substantiellen
Heiligkeit ist. Ob die substantielle Heiligkeit Christi, formell
genommen auf die Personlichkeit des Logos oder die géttliche
Natur zuriickzufiihren sei, moge dahingestellt bleiben. Die po-
lemische Bemerkung des Verfassers scheint uns keine ent-



502 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

scheidende Losung zu bieten. Die Annahme aber, die inhabi-
tatio Spiritus sancti sei der Formalgrund der substantiellen
Heiligkeit, hingt mit der Auffassung der heiligmachenden Gnade
und deren Verhiltnis zur inhabitatio zusammen und leidet an
eigenen Schwierigkeiten, die wir an diesem Orte nicht weiter
berithren wollen. Zahlreich und inhaltsvoll sind die patristi-
schen Zeugnisse, die vom Verfasser zur Unterstiitzung seiner
Ansicht von der Salbung der Menschheit Christi durch die Ein-
wohnung des ihm personlich eigenen Geistes beigebracht werden.
Da die der Menschheit Christi gewihrten Gnaden mehr durch
die Form der Gnadenmitteilung, als durch die besondere Art
der einzelnen Gnadengaben auf die Dreifaltigkeit bezogen sind,
so bilden die Beziehungen der Thitigkeit Christi zu den gbtt-
lichen Personen den néichsten Gegenstand. Es kommt hier die
im engeren Sinne gottmenschliche Thitigkeit des Logos in
Frage, die Thitigkeit, durch welche Christus auf physischem
und ethischem Gebiete iibernatiirliche Wirkungen hervorbrachte.
In dieser Riicksicht also ist Christus gehorsam gegen den
Vater und empfingt die Gnadenantriebe vom hl. Geiste.
,Was der eingeborene Sohn in der Gemeinschaft seines Vaters
und seines Geistes in der angenommenen Menschheit auszu-
filhren beschlossen hatte, dazu wurde die letztere von der Gottes-
kraft bewegt, welche ewig als die Gabe des Lebens von Gott

ausgeht.*
,,Jm messianischen Wirken, vor allem dem gottmenschlichen
Opfer manifestiert sich — so wird das Ergebnis zusammen-

gefalst -, nicht allein die Herrlichkeit des Vaters und Sohnes,
sondern auch des hl. Geistes in Gerechtigkeit und Barmherzig-
keit durch den Antrieb, den die angenommene Natur vom heil.
Geiste als dem eigenen Geiste des Erlosers empfingt, aus heil.
Liebe der beleidigten gottlichen Majestit Siithne und der Welt
den Frieden zu bieten.

Ziel und Erfolg der messianischen Thitigkeit sind die Er-
losung, die Offenbarung und Grundlegung des Reiches Gottes.
Von den hinsichtlich des Erfolgs dargelegten Beziehungen heben
wir folgendes hervor. ,Der Kreatur gegeniiber sind alle drei
Personen ein Erbarmer, eine Wahrheit, eine Majestit: dem
Vater gegeniiber ist der Sohn der Engel des grofsen Vaters,
der fiir die konigliche Ehre des Vaters eifernde Gott. Der
heil. Geist ist die hervorgehende Liebe, die Gabe des Heiles und
der Wahrheit, die von der lebendigen Majestit ausstromende
Kraft, welche die Welt mit Furcht und Liebe ergreift und
zum Reiche Gottes umgestaltet. (8. 397.) Diese Worte sind



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 503

charakteristisch fiir die Methode des Verfassers, das kraftige Relief
und die scharfe Beleuchtung, in welche die Appropriationen bei
ihm treten, zugleich aber freilich auch fir die gefdhrliche Klippe,
die einer Auffassung droht, welche das Verhéltnis zu den Ge-
schopfen in die inueren gegensitzlichen Beziehungen der Per-
sonen hineintragt. ;

In inniger Beziehung zum hl. Geiste steht auch die pro-
phetische Thitigkeit Christi, von der gesagt wird, es diirfe bei
der Wiirdigung der Predigten und Wunder, Arbeiten und
Leiden Christi nicht iibersehen werden, dals sie nicht blofs fiir
seine Zeitgenossen sakramentale Mittel des Heiles sein sollten,
sondern auch fiir die nachfolgenden Geschlechter, auf welche
die heiligende Kraft des Lebens Jesu und seiner Geheimnisse
durch das Evangelium und die liturgische Feier des Kirchen-
jahres iibergefithrt wird. )

Im weiteren Verlaufe wird das Geheimnis der Verherr-
lichung Christi betrachtet. In den fortschreitenden Momenten
der Verherrlichung, z. B. in der Auferstechung manifestiert sich
das Verhiiltnis der gottlichen Personen; Christus erweckt seinen
eigenen Leib zum Leben in Gemeinschaft des Vaters und des
belebenden Geistes. ,,So ist das Geheimnis der hl. Dreifaltig-
keit Wurzel und Krone des Mysteriums Christi: seine Wurzel
durch die Sendung des Vaters, durch die Herablassung des
Sohnes, durch die Salbung des hl. Geistes; seine Krone durch
die Versohnung des Vaters, in der Verherrlichung des Namens
Jesu, durch die Verdienung des hl. Geistes.“ (S. 411 f)

V.

Das sechste Kapitel handelt in sechs Artikeln iiber die im
Mysterium der Gnade enthaltenen Beziehungen zu den gott-
lichen Personen. Zunéichst wird die Gnade der Inhabitation
ontologisch als Accidens und zwar als reale Relation bestimmt,
deren Fundament in die habitualen und aktualen Gnaden gesetzt
wird. Auch in Gott sei das eigentliche Fundament unserer iiber-
natiirlichen Beziehungen zu ihm im eminenten Sinne real, insofern
der Heilsratschlufs mit dem Sein Gottes selbst identisch ist.
Es ist also in Wahrheit ein reales Bezogensein des Geschopfes
auf Gott, nicht aber umgekehrt. Wir giauben daher, dafs die
Bezeichnung der Inhabitation als ungeschaftene Gnade (von dhn-
licher Anschaunng aus wird spiter, S. 430, die visio beata das
wahre und hochste Gut an sich genannt) einer Restriktion be-



204 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

diirfe, derselben wie alle Beziehungen Gottes zu den Geschépfen,
namlich sie sei von seiten Gottes nichts anderes als sein eigenes
unendliches Sein cum connotatione liberae terminationis in crea-
tura. Als reales Accidens des Geschopfes ist die Inhabitation
geschopflich und endlich wie dieses.

Der zweite Artikel fihrt im Anschlufs an die thomistische
Lehre vom Verhiltnis des Erkennens und Wollens aus, dals
die Inhabitationsgnade als iibernatirliche Relation zur hochsten
Wahrheit und Giite durch das Wort Gottes tiir die Erkenntnis
und durch den hl. Geist fiir den Willen vermittelt sei. Die Unter-
suchung geht von jenem Standpunkte aus, auf welchem die In-
habitation eine vollendete ist, ndmlich von der Gotteseinwohnung
in den Seligen. Zu der treffenden Darstellung der Bedingun-
gen der unmittelbaren Anschauung sei uns gestattet hinzuzu-
figen, dals die species intelligibilis ihrer Natur nach ausschliels-
lich auf die Vervollkommnung und Aktualisierung des Erkennen-
den tendiert und es ihr accidentell ist, wenn sie als eine durch
das Subjekt limitierte Form aufgenommen wird. Uber die nur
im Voriibergehen berithrte Frage, ob in der beseligenden An-
schauung ein verbum mentis gebildet werde, wollen wir hin-
wegsehen. Die Einwohnung des personlichen Wortes unmittel-
bar und als solchen aber zur Ermoiglichung jener Anschauung
scheint uns nicht erwiesen, auch nicht durch den an sich ganz
richtigen Grundsatz, dals die causa efficiens nach ihrer letzten
Aktualitit wirke, denn alle jene Erfordernisse, die nach dem
Verfasser zur unmittelbaren Anschauung der gottlichen Natur
erforderlich sind, treffen in ihr selbst unmittelbar zu, die gottlichen
Personen aber verhalten sich durchaus nicht als vollendender
Akt zur gottlichen Natur.

Analog der Vollendung der Erkenntnis durch die voll-
kommene Inhabitation des Wortes wird die Vollendung der
seligen Liebe, welche Liebe der Freundschaft, ein sich gegen-
seitig. Inbesitznehmen ist, dem hl. Geiste zugeeignet nach dem
Gesetze: wodurch irgend etwas in irgend einer Hinsicht selbst
vollendet ist, dadurch wird es Prinzip einer ahnlichen Voll-
kommenheit bei anderen.

Die speziellen Titel, des gottlichen Wortes und des heil.
Geistes beziiglich der Inhabitation schliefsen die Einwohnung
des Vaters nicht aus, sondern ein; denn das Wort erleuchtet
als Licht vom Lichte, und der hl. Geist entziindet als Lebens-
hauch des Vaters und Wortes.

Dem dritten Artikel zufolge beginnt die Inhabitationsgnade
mit der Einwohnung des hl. Geistes im Gnadenleben der Liebe,



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 505

und erfiillt sich in der Aufnahmme des eingebornen Wortes zum
seligen Leben der Anschauung. (8. 437.) Hier erhebt sich
die Schwierigkeit, ob picht auch der Glaube und die Hoffnung
ahnlich der Liebe den Anspruch auf eine wirkliche Gottes-
einwohnung begriinde. Die Antwort ist eine negative, denn
die Liebe kann als affektive Vereinigung in| dieser Linie voll-
kommen sein und mit einer unvollkommenen Erkenntnis be-
stehen, also einen Titel der Einwohnung begriinden, den diese
nicht gewihrt. Obschon nédmlich die Liebe ein Krkennen vor-
aussetzt, so ist dies doch nicht notwendig ein vollkommenes;
vielmehr ist es die Liebe, deren Macht das unendliche Gut zu
vollkommenem geistigem Besitze in der Schauung an sich zu
ziehen bestrebt ist. Auch die Géttlichkeit des Glaubens bringt
nicht die Inhabitation mit sich; denn er kann tot (doch nicht
falsch — fidei non potest subesse falsum) sein, losgeldst von
der heiligmachenden Gnade: ja die gottlichen Eigenschaften
kommen dem Glauben gerade durch die Liebe zu.

Die nidhere Darlegung der letzten Behauptung fiihrt zur
Besprechung einer neuerdings aufgestellten Auwsicht iiber den
Glaubensgrund, in der Wwir weniger ein Weiterfiihren, als viel-
mehr eine Umbildung der Lugo’schen Ansicht, resp. Hinein-
bildung in einen fremden, ontologisch-theosophischen Ideenkreis
erblicken. Beziiglich der eigenen Ansicht des Verfassers diirfen
die entgegenstehenden Bedenken nicht verschwiegen werden.
Unbestreitbar ist der Einfluls des Willens auf die alles iiber-
ragende Glaubensgewilsheit; die Notwendigkeit desselben er-
gibt sich daraus, dals der iibernatiirliche Glaube Zeugnis-
glaube ist. Das Zeugnis hinwiederum, dem der Gldaubige cum
pio credulitatis affectu sich unterwirft, ist ein Zeugnis Gottes
von sich selbst, das, sofern der Glaube formell darauf beruht,
ein iibernatiirliches und gottliches Motiv darstellt, durch welches
der Glaube iiber die natiirliche Erkenntnisweise und in eine
Sphére versetzt wird, die ihn der himmlischen Anschauung ver-
wandt macht. Es diirfte daher auch die Theorie der Inhabita-
tion, deren Begriff uberhaupt bei dem Verfasser nicht die
wiinschenswerten klaren Umrisse zeigt, im Bezug auf den
Glauben eine Modifikation erfahren. Ferner wiirde der Glaube
seine Gottlichkeit der Liebe verdanken, so miilste nicht der
Glaube der Liebe, sondern umgekehrt die Liebe dem Glauben
vorangehen, und der tote Glaube wiirde aufhiren, Glaube,
d. i. eine theologische Tugend, Anfang, Grund und Wurzel des
iibernatiirlichen Lebens zu sein. Die Unterwerfung des Willens,
der fromme Glaubensaffekt wird vielmehr selbst erst zur iber-



506 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes,

natiirlichen gottlichen Liebe durch den vorangehenden gott-
lichen Glauben. Der psychologische Prozels ist: Glaubens-
geneigtheit, gottlicher Glaube, gottliche Liebe.

Das psychologische Grundverhdltnis betreffend bemerken
wir, dals zwar die Erkenntnis den Gegenstand in gewissem
Sinne zu sich herabzieht, wéhrend die Liebe zu ihm hinauf-
strebt, dafs aber andererseits ebenso die Erkenntnis den Gegen-
stand an sich, nicht aber die Vorstellung von ihm zum Objekte
hat und ebenso umgekehrt der Wille nur durch die Vorstellung
auf sein Objekt tendiert. Xs ist daher die Liebe nicht so ganz
von der vorangehenden KErkenntnis unabhingig, und die Er-
kenntnis, die einer Liebe voranleuchten soll, welche nach Gott,
wie er in sich ist, strebt, wird selbst von der Art sein miissen,
dals sie auf (Gott als Gegenstand unmittelbaren Besitzes ge-
richtet ist. Dies ist aber nur der Fall, wenn Gott um seiner
selbst willen geglaubt, und der Glaube in sich selbst, nicht
erst durch die Liebe, gottliche Tugend ist.

Die beiden folgenden Artikel suchen zu zeigen, dals aus
der Inhabitation des hl. Geistes sowohl die iibernatiirliche Eben-
bildlichkeit und das Kindschaftsverhiltnis zum Vater entspringen,
als auch alle iibrigen Gnadengaben, insbesondere die sieben
Geistesgaben ausflielsen, Thesen, denen eine patristische Be-
griindung in zwei anderen Artikeln gegeben wird.

Der Unterschied der gottlichen Tugenden von den sieben
Gaben des hl. Geistes ist darin zu suchen, dals durch jene die
Seelenvermogen zu Gott als ihrem unmittelbaren Zielgegenstand
hingeordnet, durch diese aber Gott als dem iibernatiirlichen Be-
weger untergeordnet werden. ,,Durch die theologischen Tugen-
den schliefst sich die begnadigte Seele unmittelbar an Gott als
den Gegenstand ihres Denkens und Liebens an, vermige der
Geistesgaben gibt sie sich mit williger Lenksamkeit ihm als
dem Erwecker, Pfleger und Vollender ihrer heiligen Lebens-
thatigkeit hin.“ (S. 468.)

Wenn wir den Inhalt dieses Abschnittes, eines der be-
deutendsten wund gehaltreichsten der vorliegenden Schrift in
wenigen Worten charakterisieren sollen, so zeigt die Darstellung
und ihre Methode, dals das Hauptgewicht im Mysterium der
Gnade oder der iibernatiirlichen Erhebung und Vergtttlichung
auf die Inhabitation der gottlichen Personen, des Logos in der
unmittelbaren Anschauung, des hl. Geistes in der Liebe, anf
die Aufnahme in das geheimnisvolle innere dreieinige Leben
Gottes gelegt wird. Die iibernatiirliche Relation, die Appli-
kation gleichsam der gottlichen Personen erscheint als der



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 507

wahre Grund der Vergottlichung. Wir wissen nicht, ob wir
das Richtige vollkommen treffen, wenn wir sagen, diese Auf-
fassung bewege sich in" der Richtung derjenigen, welche die
heiligmachende Gnade als das Band, das die Seele mit dem
hl. Geiste als dem wahren Grund der Gotteskindschaft und
Vergottlichung verkniipft, betrachten, und suche die zu Grunde
liegende Auffassung zu allseitiger harmonischer Ausbildung zu
bringen. '

Dieser Auffassung steht cine andere gegeniiber, die das
Gewicht auf die absolute geschaffene Gnade, zundchst auf die
untrennbar mit der Liebe verbundene heiligmachende Gnade
legt. Durch sie wird die Seele verklirt, vergottlicht, Abbild
der gottlichen Natur, sofern diese das wahrhaft und schlecht-
hin Ubernatiirliche ist, und damit (sekunddr) zugleich auch der
gottlichen Personen, die aus dem iiberquellenden Reichtum der
gottlichen Natur hervorgehen. (Joh. 14, 23.) Ubernatiirlich
und gottlich ist die heiligmachende Gnade, sofern sie aus keiner
natiirlichen geschopflichen Anlage entspringt und die Gottheit
nach derjenigen Riicksicht, ontologisch betrachtet in genere quali-
tatis mnicht relationis, darstellt und nachbildet, in welchem sie
Erkenntnis und Liebesgenuls des unendlichen Gutes ist.

Auf diesem Standpunkt ist es die heiligmachende Gmnade,
die, von der unvollkommenen Einwohnung Gottes im Glauben
durch die iibernatiirliche Partizipation an der gottlichen Er-
kenntnis abgesehen, den Grund der Inhabitation enthilt; denn
wie jede unmittelbare Wirkung die praesentia Dei per essen-
tiam nach sich zieht, so und um so mehr die von Gott der
Seele eingeflolste Teilnahme der gottlichen Natur. Die Inhabi-
tation ist aber zundchst Einwohnung der gottlichen Natur,
des den Personen gemeinsamen Wesens, und daher auch der
gottlichen Personen, deren lebendiges Abbild die heiligmachende
Gnade durch Glauben und Liebe, die aus ihr entspringen, teils
hervorbringt, teils darstellt. Vollendet wird das Gottesbild und
damit die Inhabitation im Jenseits nicht durch eine Umbildung
der heiligmachenden Gnade und der mit ihr verbundenen Liebe,
sondern durch jene vollkommene Bethﬁtigungr des Kindes Gottes
in der Anschauung, die jede Trennung von Gott ausschlielst

Es ist hier nicht der Ort, die Griinde auseinanderzusetzen,
die uns in entscheidender Weise fiir die letztere Auffassung zu
sprechen scheinen. Das in der ersteren Ansicht sich bekundende
Streben, die Teilnahme an der gottlichen Natur, die Adoptiv-
kindschaft, die Inhabitation so strikt als moglich zu fassen und
die Vergottlichung in ein recht helles Licht zu setzen, mochte,



508 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

firchten wir, auf einer nicht wohl begriindeten Annahme be-
ruhen; denn in der That wird der Gnadenbegriff durch die
einseitige Betonung der Relation vielmehr abgeschwicht, denn
da die Relation in der iibernatiirlichen Ordnung ebenso wie in
dem natiirlichen Accidens, nicht wie in Gott, etwas Subsistieren-
des ist, so stellt sie das schwichste Sein dar und erheischt
ein vollkommeneres zu seiner Grundlage und Voraussetzung. Das
Interesse des Ubernatiirlichen scheint uns deshalb besser ge-
wahrt zu sein, wenn das Gewicht auf die heiligmachende Gnade
als ein absolutes Accidens und als eine die Seele real Gott
verahnlichende und dadurch in die innigsten Beziehungen zu
den gottlichen Personen setzende Qualitdt gelegt wird.

Dafs die letztere Auffassung zur tridentinischen Lehre in
einem giinstigeren Verhéltnisse stehe, diirfte nicht bezweifelt
werden, weshalb denn auch die Vertreter der abweichenden
Ansicht das Bediirfnis fiihlen, sich mit derselben auseinander
zu setzen. Was den Verfasser betrifft, so glaubt er fiir seine
Lehre von der Geisteseinwohnung als dem eigentlichen Grunde
und der Formalursache des consortium naturae divinae und des
Kindschaftsverhéltnisses der Lessius’schen Vermittlung, wonach
die heiligmachende Gnade die formelle Mitursache zur Her-
stellung des Kindschaftsstandes bildet, nicht zu bediirfen. Man
habe zwischen geschaffener und ungeschaffener Gnade zu unter-
scheiden, sofern die Heiligung auf jener beruhe, sei die heilig-
machende Gnade die ausschliefsliche Formalursache. Der gott-
liche iibernatirliche Grund der Heiligung aber gehore einer
andern Ordnung der Kausalitit an; es sei die iibernatiirliche
Relation, die wesentlich mit Gott eins und der hl. Geist selbst
sel. Wir bezweifeln, ob die Position des Verfassers durch
diese Wendung sich giinstiger gestalte. In der Annahme einer
unendlichen Relation des Geschopfes zu (Gott scheint uns eine
Uberspdnnung des Gnadenbegriffs zu liegen, die doch wieder
in ihr Gegenteil umschiigt. Eine solche diirften auch die Worte
enthalten: ,,Soll das gottliche Urbild aller Ideen, das Wort
der Weisheit selbst, von der hiezu geeigneten materiellen Ur-
sache, der verniinftigen Kreatur aufgenommen werden, dann ist
die Mitteilung einer gbttlichen (d. i. nach dem vorangehenden:
nicht geschaffenen) Kraft erforderlich, um das ungeschaffene
Bild dem geschaffenen Geiste einzuprigen. Die Mitteilung gott-
licher Kraft, damit sie immanentes Prinzip gottlichen Lebens
in dem geschopflichen Subjekte werde, wird durch die Sendung
des hl. Geistes vollzogen, der als die gottliche Lebenskraft
unserer hl. Ausgestaltung nach dem Bilde Gottes und zur



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 509

Herbeifihrung der seligen Vollendung des Bildes in uns
wohnt.*

Mit Recht zwar ersieht man in der Gnade eine Teilnahme
an dem unendlichen Gut als solchem, denn dies ist die Er-
kenntnis Gottes in einer ihm allein konnaturalen Weise, d. 1.
in unmittelbarer Anschauung; aber es ist nicht eine unendliche
Teilnahme, nicht ein Begreifen Gottes, weshalb auch das iiber-
natiirliche Verdienst nicht, wie der Verfasser andeutet, ein un-
endliches zu sein braucht, sondern nur ein der iibernatirlichen
Ordnung angehdriges, auf das Ziel der seligen Schauung ge-
richtetes sein mulfs. Dazu aber, um solche Wirkungen hervor-
zubringen, geniigt eine im Geschopfe aufgenommene und inso-
fern eben geschopfliche und endliche Qualitdt, die an dem
gottlichen Sein unter dem speziellen Gesichtspunkte partizipieren
lafst, unter welchem es Gegenstand unmittelbarer Selbsterkenntnis
ist. Mit der Ubernatiirlichkeit der Gnade streitet demmnach
nicht die Geschopflichkeit und Endlichkeit derselben, sondern
allein die Annahme, dals sie in der Natur irgendwie positiv an-
gelegt sei, und so die unmittelbare Lebensverbindung mit Gott
durch Ausbildung und Bestimmung der natiirlichen Potenzialitit
des geschaffenen Geistes erreicht werden konne.

Die gegen Franzelin gerichteten Bemerkungen vermigen
uns daher um so weniger zu befriedigen, als die Behauptung,
,,das formale Prinzip der Gottschauung in dem endlichen Geiste
zu sein, konne der Gottheit nur insofern zukommen, als sie
im Worte subsistiert® (8. 475) weder positiv noch aus all-
gemeinen Griinden zu erweisen 1st. Denn der Grundsatz, dafls
die Ursache nach ihrer letzten Aktualitdit wirke und eine ana-
loge Vollkommenheit in dem Terminus ihrer Wirksamkeit her-
vorbringe, kann im gegebenen Falle keine Anwendung finden,
da die relativen Eigentﬁmlichkeiten der Personen zur gottlichen
Natur sich nicht als Akt verhalten, vielmehr ihre Vollkommen-
heit gerade in der Identifikation mit der gottlichen Natur be-
steht, die sie gemeinsam, wenn auch in relativer Gegrnsitalich-
keit besitzen. In der seligen Anschauung ist es daher nicht
das Wort, sondern die essentia absoluta, welche nach iiberein-
stimmender Lehre der Theologen die Stelle der species intelli-
gibilis vertritt, das lumen gloriae und der habitus charitatis
aber sind ebenso wie die heiligmachende Gnade Partizipationen
der gottlichen Natur unter verschiedenen Gesichtspunkten, die
ebenso viele Titel der gottlichen Inhabitation begriinden, zu-
niichst jedoch der gottlichen Natur und durch sie der gott-
lichen Personen. Gewils prigen sich in der Gnade, Schauung



510 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

und Liebe auch die Eigentimlichkeiten der Personen aus; der
Grund aber liegt darin, dafs der beseligte Geist der gottlichen
Natur, wie sie in sich selbst ist, verahunlicht ist.

Auf die vom Verfasser angefiihrten zahlreichen Vaterstellen
konnen wir nicht im einzelnen eingehen. Nur an einem Bei-
spiele moge gezeigt werden, dals es nicht schwer sei, die Liicke
in der Interpretation aufzuweisen. So wird als Lehre des
hl. Athanasius angegeben, der Sohn partizipiere die Gottheit
nicht, sondern besitze sie, dagegen werde er selbst durch den
hl. Geist partizipiert, wie der Vater mit uns in Verbindung stehe
durch Christus und die Gabe des hl. Geistes. KEr selbst werde
jedoch nicht durch den hl. Geist, sondern durch die Einheit
des Wesens und die Proprietit der Person mit dem Vater ver-
bunden: ein Beweis (bemerkt der Verfasser), dafs die Inhabita-
tion in uns dem Geiste nicht nach dem absoluten Wesen zu-
komme. (8. 486.) Wie uns scheint, folgt dies nicht aus den
Worten des hl. Athanasius. Der Gegensatz liegt hier nicht im
Relativen und Absoluten, sondern im Totalen und Partiellen.
Wer nur an Gott partizipiert, wird durch die Wirksamkeit,
die Sendung des hl. Geistes zur Gottheit erhoben. Dies ist es,
was vom Sohne, der die gottliche Natur ist und nicht an ihr
nur teilnimmt, nicht gesagt werden kann, da er sonst zu einem
Geschopfe herabgesetzt wiirde. Der natiirliche Sinn der an-
gefilhrten Worte diirfte kein anderer sein als dieser: der heil.
Geist, als Geist des Sohnes, von ihm ausgehend und gesendet,
wirkt in uns seine Ahnlichkeit und die des Sohnes, indem er
uns vergottlicht, das consortium divinae naturae in der Gnade
verleiht und die heil. Liebe, deren personliches Siegel er selbst
ist, einflofst. Der hl Gelst wirkt aber die Ahnlichkeit des
Sohnes und seine eigene oder die Partizipation der gottlichen
Natur, indem er aus dem den Personen Gemeinsamen heraus,
d. i. dem einen Wesen als Thitigkeitsprinzip, thatig i1st. Von
einer eigentlichen oder formell personlichen Einwohnung des
hl. Geistes ist hier nicht die Rede.

Derselbe Gedanke kehrt bei Cyrill von Alexandrien wieder.
(S. 493.) Demnach scheint es uns iiber das in den Darstel-
lungen der Viter Enthaltene hinauszugehen, wenn gesagt wird,
es liege in der Natur der Sache, dals wir wenigstens begriff-
lich zunédchst die Proprietit des hl. Geistes als der uns un-
mittelbar inspirierten Gabe in unseren Geist aufnehmen miissen.
Der Sinn der Viterlehre diirfte einfach der sein, dafs der
Geist, der in der Heiligung die Seelen vergottlicht, der gott-
liche Geist, der Gottesgeist des Sohnes sei, der, wic er aus



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 511

dem Sohne stamme und ihm wesensgleich sei, so auch mit dem
Sohne und dem Vater verbinde, indem er das Bild der gdtt-
lichen Natur in ihnen hervorbringt, eine Wirkung, aus der
wir hinwiederum seine eigene gottliche Natur erschlielsen.

Fiir ebenso wenig beweiskriftig halten wir die aus dem
englischen Lehrer angefiihrten Texte. Grofses Gewicht legen
die Vertreter der Lessius’schen Ansicht auf 1. 2. qu. 114 art.
3.c. und ad 3, wo die verdienstliche Kraft der guten Werke
auf den hl. Geist zuriickgefiihrt wird. Es ist jedoch hier nicht
von einer unendlichen, aus der Inhabitation des hl. Geistes
flief[senden Dignitit die Rede, sondern davon, dafls die aus
der Gnade des hl. Geistes und unter seinem bewegenden
Einfluls — ex gratia spiritus sancti — secundum virtutem
spiritus moventis — gewirkten Werke innerlich auf den
himmlischen Lohn hingeordnet, demselben proportional seien.
Der hl. Geist ist sufficiens causa vitae aeternae, seine Gegen-
wart also hinreichende Biirgschaft, dafs er das von ihm als
causa efficiens in uns begonnene Werk auch vollenden konne
und wolle. Aus diesen Worten lidfst sich weder entnehmen,
dafs der hl. Geist Formalprinzip, sei es ausschlie(slich oder mit
der heiligmachenden Gnade, unserer Heiligung sei, noch auch
dafs er die heiligmachende Gnade nach seiner Eigentiimlich-
keit wirke oder durch sie begrifflich primédr nach dieser Eigen-
timlichkeit innewohne.

Am Schlusse des sechsten Kapitels wird die eigentiimliche
Auffassung der Einwohnung des hl. Geistes durch die Liebe,
der hienieden noch keine solche des Sohnes nach der Erkennt-
nis entspricht, in folgenden Worten auf einen biindigen Aus-
druck gebracht: Indes ist auch bei voller Wiirdigung der in-
tellektuellen Gnaden des Pilgerstandes unter ihrem erhabensten
Begriff als Weisheit eine Gleichstellung mit der Liebe unmog-
lich. Wenn namlich auch an sich die Erkenntnis des hochsten
Gutes die volle Ursache seiner Liebe, wie das Wort das Prinzip
des hl. Geistes ist, so ist dies doch in dem gegenwirtigen
Stande der Entwicklung nicht der Fall. Nicht nur dem Glauben
und der Hoffnung, auch der Weisheit gegeniiber mufs das aus-
schliefsliche Prirogativ der Liebe, Titel einer gottlichen Sen-
dung zu sein, gewahrt werden.”

Wenn wir die Ansicht von der formell personlichen Ein-
wohnung des hl. Geistes durch die Liebe nicht teilen, so
gestehen wir doch zu, dals es ganz im Geiste der thomistischen
Lehre ist, wenn die iibernatiirliche Liebe als ein ganz spe-
cieller Titel der wesentlichen Inhabitation Gottes geltend

Jahrbuch fiir Philosophic etc. 1l 34



512 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

gemacht wird; denn in ihr bietet sich Gott, wenn nicht zur
Anschauung, doch gleichsam zur unmittelbaren Erfahrung und zum
Genusse dar: non qualiscunque cognitio sufficit ad rationem mis-
sionis, sed solum illa, quae accipitur ex aliquo dono appropriato
Personae, per quod efficitur nobis conjunctio ad Deum secun-
dum modum proprium illius Personae, scilicet amorem, quando
Spiritus sanctus datur, unde cognitio ista est quasi experimen-
talis. In 1. dist. 14 qu. 2 art. 2 ad 3.

In den vier Artikeln des siebenten Kapitels gelangen die
im Mysterium der Kirche enthaltenen Beziehungen zu den gott-
lichen Personen zur Darstellung. Die sichtbare Sendung des
hl. Geistes am Pfingstfeste, die dauernde Verbindung des heil.
Geistes mit dem Lehr-, Priester- und Hirtenamte, woraus sie
ihre Unfehlbarkeit und Unzerstorbarkeit schopft, bilden die
Gegenstinde dieses Abschuittes. Es ldfst sich kaum ein Lehr-
punkt denken, der nicht wenigstens andeutungsweise in den
weitgespannten Rahmen des umfassenden Themas aufgenommen
ware. Mit Recht hélt der Verfasser nichts fiir unbedeutend
und sieht auch im Kleinsten, z. B. der zeitlichen Anordnung
anscheinend zufillig sich folgender Feste den unsichtbar walten-
den Finger des gottlichen Geistes. Doch tritt bei der prig-
nanten Kiirze der Darstellung nicht iiberall die wahre Meinung
des Verfassers zu Tage, z. B. iiber die instrumentale Kausalitét
der Sakramente, iiber das opus operatum. (S. 537.)

Den Inhalt der fiinf Artikel des achten (letzten) Kapitels
machen die im Mysterium des Leibes Christi enthaltenen. Be-
ziehungen zu den gottlichen Personen aus. Der erste Artikel
handelt von der ausgezeichneten Stellung Christi als Menschen-
sohn, infolge deren die Verbindung mit seiner hl. Menschheit eine
unerlifsliche Notwendigkeit fiir alle ist.

Auf der eigentiimlichen Auffassung, die sich der Verfasser
von der Appropriation gebildet, mag es berubhen, wenn in
diesem Artikel die goéttliche Kausalitit begrifflich in der Ord-
nung der causa efficiens, exemplaris, communicans (?) sich ent-
faltend gedacht wird. Wir halten dafiir, dals die weltschopfe-
rische Kausalitit nach der Analogic der freien geschopflichen
Ursachen zu denken sei, also zuerst zwecksetzend, dann nach
ewigen Vorbildern mit freiester Wahl ausfiihrend, so dafls also
die causa finalis ganz allgemein in ordine intentionis als die
erste zu betrachten ist. Weiterhin fiirchten wir, dals der Satz,
Gott verwirkliche den Schopfungsplan durch die zeitliche Ema-
nation der natiirlichen und iibernatiirlichen Formen aus der
Machtfiille seines Wesens in solcher Fassung dem Milsverstind-



Uber das Wirken des dreicinigen Gottes. 513

nisse ausgesetzt sei; denn wenn auch der Ausdruck: Emana-
tion, den der hl. Thomas ohne Bedenken anwendet, einer giin-
stigen Erkliarung nicht im Wege steht, so konnen doch die
Worte: -,,einer Emanation der Formen aus der Machtfiille des
Wesens“ in dem Sinne einer Bestimmbarkeit des letzteren mifls-
deutet werden, was sicherlich der Absicht des Verfassers nicht
entspricht. Im Grunde werden Formen, mit Ausnahme der
reinen, subsistierenden Formen, oder der Geister, nicht ge-
schaffen, sondern die subsistierenden, geformten Wesen. Die
Formen aber, durch welche die Dinge nach Gattungen und
Arten bestimmt sind, werden mitgeschaffen, oder, wo es sich
um Umbildung, substantielle Verdnderung oder accidentelle Ver
vollkommuung handelt, wie die Scholastik sich ausdriickt, aus
der natiirlichen oder obedientialen Potenzialitit eduziert.

Dem zweiten Artikel zufolge wird die Lebenseinheit mit
Christus in erster Ordnung durch den hl. Geist als der Gabe
aller Gaben hergestellt, in zweiter Ordnung durch den Glauben
an Christus, durch dessen sittliche Nachfolge, und durch die
Sakramente, insbesondere die Eucharistie. Das heiligste Sakra-
ment bildet dann den Gegenstand des dritten Artikels. Die
heil. Dreifaltigkeit ist die bewirkende Ursache des eucharisti-
schen Sakramentes durch die Sendungsthitigkeit des hl. Geistes,
d. h. durch eine der Sendung dienende Wirksamkeit, die heil.
Menschheit Christi aber die erste ministerielle Ursache durch
die Verkiindigung, Verdienung und Einsetzung derselben.

Im vierten Artikel wird die hl Dreifaltigkeit als Ziel-
ursache des eucharistischen Sakramentes dargestellt, indem die
Eucharistie als Opfer die Verherrlichung, als Kommunion aber
die Gemeinschaft mit der Trinitat bezweckt. Das fiinfte Kapitel
endlich fihrt uns die Beziehungen zur hl. Dreifaltigkeit vor
Augen, welche in der Vollendung des mystischen Leibes Christi
durch die letzten Dinge enthalten sind, und handelt vom Ge-
richte, der Ubergabe des Reiches Gottes und der Vollendung
in Gott. In Beziehung auf die Vollendung findet die Stelle
1. Cor. 15, 24 —28 von der Unterwerfung Christi eine ein-
gehende patristische Erorterung.

Indem wir von der bedeutenden und inhaltsreichen Schrift
Abschied nehmen, fiigen wir iiber die derselben zu Grunde
liegende These von den im Wirken nach aulsen sich auspriagen-
den eigentiimlichen Beziehungen der Personen noch folgende
Bemerkungen bei. Die einseitige Betonung der Subsistenzialitit
und Selbstindigkeit der Personen in Gott fiihrt notwendig einer-
seits zur Verkennung der absoluten Aktualitit der gottlichen

34*



514 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Natur, andererseits zur Bedrohung der berechtigten Selbstindig-
keit der geschaffenen natiirlichen wie der ihr iibergeordneten
ibernatirlichen Ordnung. Denn wenn es des Eingreifens der
gottlichen Personen nach ihrer Eigentiimlichkeit bedarf, um die
natiirliche Ordnung in der ihr gebiihrenden Vollkommenheit
herzustellen, so ist fiir eine hohere iibernatiirliche Ordnung,
in welcher sich die verborgene Natur Gottes selbst mit dem
iiberfliefsenden Reichtum ihrer Produktionen, den Quellen der
personlichen Unterschiede offenbaren wiirde, kein Raum mehr
vorhanden. Man konnte uns entgegnen, es gebe eine andere
entgegengesetzte Gefahr, die gottlichen Personen auf Kosten der
Natur zu blofsen Relationen herabzusetzen. Hiegegen stehen
wir nicht an, so paradox es klingen mag, zu behaupten, dafs
jene iibermiifsige Betonung der Selbstandigkeit oder selbstdndigen
Realitdt der Personen selbst zu der angebenen Konsequenz
fihre. Denn indem die Gefahr besteht, die rein relativen zu
absoluten Attributen zu steigern, absolute Unterschiede gott-
licher Personen aber nicht aufrecht erhalten werden konnen,
sondern in relativ-transeunte umschlagen missen: so ersteht
die. weitere Gefahr des Modalismus, der an die Stelle der im-
manenten eine transeunte, okonomische Trinitdt setzt. Die Ge-
schichte der Haresieen lehrt denn in der That, dals Tritheismus
und Modalismus nur verschiedene Formen wesentlich eines und
desselben Irrtums seien.

Anders verhilt es sich in der traditionellen theologischen
Auffassung. Als immanente Relationen sind die gottlichen
Personen nicht blofse Relationen, sondern wegen der realen
Identitdt mit der gottlichen Natur subsistierende Relationen,
also. real, selbstindig, unendlich wie die géttliche Natur selbst.
Diese aber ist und bleibt die zureichende Ursache aller, der
natiirlichen und iibernatiirlichen Wirkungen in den Geschopfen,
in der Natur sich offenbarend durch ihre Spuren und Ab-
bilder, in der iibernatiirlichen Ordnung aber so wie sie an
sich ist, und daher auch mit den Personen oder Relationen,
mit denen sie identisch ist, so dals die gottliche Gegen-
wart und Einwohnung im seligen Schauen und genielsender
Liebe ein Einwohnen der Personen ist, weil der Natur, nicht
umgekehrt.

Der Verfasser ist redlich bemiiht, die angedeuteten Klippen
zu umsegeln; ob durchweg mit Erfolg, wird der urteilsfihige
Leser wohl am besten aus dem Studium der Schrift selbst,
zu dem wir jeden Freund theologischer Wissenschaft einladen
mochten, ersehen. Zweifellos wird er iiberall mit Interesse



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 215

den eingehenden, tiefsinnigen, umfassenden, und von einer konse-
quent verfolgten Grundanschauung getragenen Entwicklungen
folgen, auch wenn er finden sollte, dafs der Gang im grofsen
und ganzen von den ersten Definitionen geistiger Bethatigung
in Urteil und Liebe bis zu den letzten Folgerungen, die Ein-
wohnung des Wortes und Geistes betreffend, einer Revision
bediirftig sei, um in vollen Einklang mit den vom Verfasser
selbst so hoch gehaitenen Lehren der klassischen Scholastik ein-
zutreten.




	Über das Wirken des dreieinigen Gottes [Fortsetzung]

