
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Über das Wirken des dreieinigen Gottes [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Das dritte Heft dieses Jahrganges wurde als Festgabe

sum Jubiläum Sr. H. Papst Leo XIII. durch gütige Vermitte-
lung eines Mitarbeiters in Iiom überreicht. Derselbe hat dafür
das nachfolgende Antivortschreiben erhalten:

Epistolae tuae nuperrimae, quae grata admodum supervenit
Eminentissimo Domino meo Cardinali Zigliara, sequentia reddere

responsa mihi cominissum est.

Quod Summus Pontifex in commendando D. Thomae studio,

non solum methodum aut imitationem quamdam in indaganda
veritate intellexerit, sed etiam et praecipue doctrinam, ita cla-

rescit ex Encyclica Aeterni Patris, ac amplissime confirmatur
ex Litteris 17. Octobris 1879 ad Eminentissimum Cardinalem
De Luea, ex Motu proprio 18. Januarii 1880, ex Brevi 4. Augusti
1880, ex Epistola ad Archiepiscopos et Episcopos Bavariae
22. Decembris 1887, ut vix ac ne vix quidem concipiatur hae

de re dubium quodquam existere posse, et omni procul haesita-
tione ille apud nos a votis Leonis XIII. haberetur deflexus qui
contrarium tueri quocumque tandem modo contenderet.

Commentaria autem vestra in S. Thomarn, quae, Sanctitatis
Suae oecurrentibus festis, veluti monimentum filialis exultationis
edidistis. Ipsa libenter excepit ac vobis omnibus Apostolicam
Benedictionem dignata est impertiri.

Insuper cum Eminentissimus Dominus meus expetierit in

scripta vestra viri linguae teutonicae callidi judicium, optimorum
thomistarum mentem a vobis referri laetus audivit.

Servus tuus in Christo humilissimus

Romae, 19. Januarii 1888

Joannes Baptista Colli.

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 32



444444444444.

ÜBER DAS WIRKEN DES DREIEINIGEN
GOTTES.

Von
Dr. M. GLOSSNER.

(Das Wirken des dreieinigen Gottes. Yon Dr. Hermann Schell. Mainz,
Kirchheim, 1885.)

])er siebente Artikel bringt die patristischen Argumente für
die These des Verfassers. Die Gefahr, der die vornicänischen
Väter in ihrer Darstellung der Trinitätslehre ausgesetzt waren,
wird richtig hervorgehoben, und dürfte für den Verfasser ein
Wink sein, den vermeintlichen „freien" Hervorgang von Sohn
und Geist aus der Schöpfungsthat nicht allzusehr zu urgieren.
Obgleich es aber feststeht, dafs vor dem Nicänum, wie der hl.
Augustin sagt, nicht perfecte von der Trinität gehandelt worden
sei, so dürfte doch mancher Ausdruck der genannten Väter
milder zu beurteilen sein und scheint uns der Verfasser in
Kuhn einen nicht durchweg verlässigen Gewährsmann gewählt
zu haben.

Um die Tragweite der aus den hl. Vätern in reichlichem
Mafse vorgelegten Texte zu bemessen, darf nicht unbeachtet
gelassen werden, dafs den Vätern die unzertrennliche Einheit
der göttlichen Personen und ihres Wirkens vor allem in der
numerischen Einheit der Natur und der Energie
begründet ist. So haben z. B. die in erster Linie angeführten
Worte des hl. Athanasius: „Die heilige und vollkommene Trias
ist sich selbst gleich und ungeteilt dem Wesen nach und ihre
Energie ist eine (fiia, d. i. numerisch eins); denn der Vater
wirkt durch den Sohn im hl. Geiste", den Sinn: das Wirken
der göttlichen Personen ist eins, und diese Einheit gibt sich
darin zu erkennen, dafs die drei Personen ungetrennt von ein-



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 481

ander wirken, der Vater nie ohne den Sohn, sondern durch den
Sohn u. s. w. Diese Erklärung ist genügend durch das nicänische
b/ioov6ioç motiviert. Wäre nämlich die Natur des Sohnes nicht
die des Vaters, so würde der Vater nicht notwendig Alles, was
er wirkt, mit, resp. durch den Sohn wirken. Das Wirken durch
den Sohn aber drückt nicht ein eigentümliches Verhältnis zum
Schaffen und dem Geschöpfe, sondern die Eigentümlichkeit der
Person selbst oder die Weise, wie die eine Natur und das eine
Wirken in ihr ist, aus: eine Weise, die sich allerdings in
gewissen Wirkungen und Wirkungsweisen spiegelt, weshalb sie,
obgleich den Personen gemeinsam, doch vorzugsweise der einen
unter ihnen zugeeignet werden. Als solche Appropriationen
finden wir bei Basilius die Trias des Wollens, Ausführens,
Vollbringens (S. 94), bei Gregor von Nazianz des Wohlgefallens,
Ausführens, Einflöfsens (S. 97). Die Väter bedienen sich solcher
Appropriationen, nicht um unter die Personen zu repartieren,
sondern um in der Mannigfaltigkeit der zugeeigneten Wirkungen
die davon unabhängigen rein immanenten und gegensätzlichen
persönlichen Proprietäten zur konkret anschaulichen Darstellung
zu bringen.

Zu den aus Gregor von Nyssa beigebrachten Texten (S.
98 ff.) ist dieselbe Bemerkung zu machen, dafs die circumincessio
selbst auf der numerischen Einheit der Natur und des Wirkens
beruhe, dafs also damit nicht eine selbständige Weise der Einheit
statuiert werde, die von der Wesenseinheit verschieden selbst
dann bestehen bliebe, wenn wir per absurdum die Wesenseinheit
hinweg denken wollten. In diesem Sinne der Wesenseinheit
wird vom hl. Cyrillus von Alexandrien der Sohn als die eigene
Macht und Weisheit des Vaters bezeichnet, nämlich als die aus
dem Schofse des Vaters gezeugte, ihm gleichwesentliche Weisheit

und Kraft.
Der Gedanke des hl. Cyrillus von Alexandrien wird in der

Art wiedergegeben, dafs die Wechseleinwohnung durch die
Eigenpersönlichkeit kraft ihres relativen Charakters hergestellt werde,
und zwar auch dann, wenn die Person als Herrin ihrer Akte
betrachtet wird. „Daher ist der Sohn gerade als Demiurg in
dem schöpferisch thätigen Vater, nicht neben ihm." (S. 106.)
Dafs die göttlichen Personen auch durch die begrifflich untrennbaren

Relationen ineinander seien, ist ein Gedanke der Väter,
den sich der hl. Thomas aneignet, indem er zu dem ersten
und fundamentalen Grunde der circumincessio, nämlich dem
der numerischen Einheit des Wesens den weiteren des Inein-
anderseins durch die Relation hinzufügt; denn die eine Relation

32*



482 Über das Wirten des dreieinigen Gottes.

fallt in den Begriff der anderen; in Gott aber sind die Relationen
selbst subsistent, Personen ; folglich ist, weil die eine Relation
(des Sohnes) in der andern (des Vaters), auch die eine Person in
der andern. Der Grund des Ineinanderseins der Personen durch
die Unzertrennlichkeit der sich einschliefsenden gegensätzlichen
Relationen liegt zuletzt doch wieder in der Einheit der Natur,
oder in der Identität der subsistierenden Relationen mit der
Natur.

Jedoch abgesehen von dem erwähnten Momente fragen wir,
ob das Ineinandersein kraft der Relation auch auf das
schöpferische Wirken übertragen und gesagt werden dürfe: „obgleich
jede Person in ihrer eigentümlichen Weise schöpferisch wirke,
so sei doch ihr Wirken eins, weil in den sich gegenseitig
einschliefsenden gegensätzlichen Relationen die eine in der andern?"
Es würde vorausgesetzt, dafs im Wirken nach aufsen, also im
Verhältnis der Gottheit zu den Geschöpfen zwischen den
Personen ein Gegensatz bestehe. Wir halten dies für unzulässig.
Was aber den hl. Cyrillus betrifft, so scheint uns derselbe aus
der Einheit der Natur die Unzertrennlichkeit, d. h. Einheit des
Wirkens in der Verschiedenheit der zugeeigneten Wirkungen
zeigen zu wollen. (S. 106.) Dieselbe Auffassung lassen auch
die aus Didymus und Johannes Damascenus angeführten Texte
zu, das Nämliche ist von der Lehre der lateinischen Väter zu
sagen. Wenn der hl. Hilarius (S. 120) den Vater wirken läfst
dadurch, dafs er spricht — in eo quod loquitur, efficit, so besagt
dies, auf die Schöpfung bezogen, zunächst das Schaffen durch
das allmächtige Wort, durch jene Macht und Weisheit, die sich
im Sohne ausprägt, nicht aber einen Gegensatz in der Weise
des Schaffens. Insofern in den Appropriationen die persönlichen
Eigentümlichkeiten zum Ausdruck kommen, diese aber in ihrer
relativen Gegensätzlichkeit sich wechselseitig fordern, sehen die
Väter mit vollem Rechte in der Unzertrennlichkeit der den
Personen appropiierten Wirkungsweisen einen Beweis der Einheit.
Es ist daher kein Grund vorhanden, den Begriff der Appropriation
zu dem der persönlichen Eigentümlichkeit zu steigern.

Die Lehre des hl. Augustin zeigt deutlich, wie jene
Appropriationen zu verstehen seien. (S. 125 ff.) Die göttlichen Personen
stehen zu den Thätigkeiten ad extra in dem ihren immanenten
Beziehungen entsprechenden Verhältnisse nur so weit und nicht
weiter, als die Spuren der Trinität in der Schöpfung die
Trinität selbst kundgeben. Diese Spuren sind aber nur im
Lichte der Offenbarung erkennbar. Die Trinität würde sonst
aufhören, ein übernatürliches Geheimnis zu sein. Für eigen-



483

tümlich persönliche Beziehungen zur Schöpfung müfsten sich
aber deutliche, durch sich selbst erkennbare Spuren aufzeigen
lassen. Demnach sind die beschliefsende, ausführende und vollem

ende Thätigkeit Gottes nicht irgendwie persönliche
Eigentümlichkeiten mit Bezug auf die geschaffenen Dinge (in solchem
Sinne die persönlichen Beziehungen concomitanter affinierend);
denn die Beziehungen zu den Geschöpfen sind real nur auf
Seite der Geschöpfe: sondern sie sind verdeutlichende
Manifestationen der von der Schöpfnngsthätigkeit(terminativ betrachtet)
unabhängigen, im unzugänglichen Lichte wohnenden und nur
durch Offenbarung kundgewordenen relativen Proprietäten.

Über die Meinung des hl. Thomas lassen die S. 138
angeführten Worte keinen Zweifel; denn hier heifst es, dafs die
Processionen Gründe der Hervorbringung der Geschöpfe seien,
sofern sie wesentliche Attribute, wie Wissen und Wollen ein-
schliefsen.

Mit Recht beanstandet Skotus die Lehre, dafs den
göttlichen Personen ein persönlich eigentümliches Verhältnis in der
göttlichen Schöpferthätigkeit zukomme. Der Kommentator der
theologischen Summa, Cajetan, bemerkt dazu: Adverte hie, quod
argumenta, quae in secundo distinctione prima facit Scotus, non
faciunt nec militant contra positionem istam, sed contra, ut
ibidem dicitur, Henricum ponentem, quod personae divinae ratione
propriorum habent causalitatem, nos enim ratione appropriatorum
dicimus, et ideo nihil contra nos. (In 1. qu. 45. art. 6.)

An der angeführten Stelle schreibt Skotus dem Heinrich
von Gent folgende drei Lehrsätze zu. Dem ersten zufolge ist
die göttliche Erkenntnis im Sohne nicht blofs wie sie im Vater
ist, sondern als Kunst, d. h. als deklaratives (der notitia sim-
plicis intelligence), disposititives und ordinatives (eorum quae
producenda sunt) Wort. Die Liebe aber im heiligen Geiste
fügt zur gemeinsamen Liebe die besondere Weise der affektiven
und zur Thätigkeit antreibenden Liebe (rationem affectivi et
quasi impulsivi ad opus).

Der zweite Satz lautet dahin, dafs zur wirklichen Hervor
bringung die einfache Erkenntnis: und Liebe (amor complaceutiae)
nicht genüge, sondern die praktische, dispositive Erkenntnis und
die Liebe der Zuneigung erfordert werde, woraus sich der dritte
Satz ergibt, dafs die Wirksamkeit nach aufsen die inneren
Processionen notwendig voraussetze.

Die Ansicht Heinrichs läuft nach Skotus darauf hinaus, dafs
die Wesensakte des Erkennens und Wollens nicht vollkommen
seien und zur Hervorbringung der Dinge nicht genügen, sondern



*184 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.
4«*r

durch das Wort und die hervorgebrachte Liebe zur Vollkommenheit

gelangen, diese seien daher auch die unmittelbaren
Prinzipien der göttlichen Schöpferthätigkeit. Drei Gründe sind es,
die zu dieser Ansicht führten, erstens die Rücksicht auf die
Freiheit der Schöpfung, denn die einfache Erkenntnis und die
Liebe des Wohlwollens produzieren notwendig, ein freies Produkt
aber könne nur aus der dispositiven und beratenden Erkenntnis
und der affektiven Liebe hervorgehen, also werde die Welt
durch das Wort und die persönliche Liebe als ihren unmittelbaren
Prinzipien hervorgebracht. Zweitens verhalte sich ein
Kunstprodukt zu Erkenntnis und Wille wie ein Naturprodukt zur
natürlichen Form seines Agens; wie diese nicht insofern Prinzip
der Wirkung ist, als sie das Agens selbst vervollkommnet, so sind
auch Erkenntnis und Liebe nicht als solche schon die unmittelbaren

Prinzipien künstlerischer Hervorbringung. Wort und
hervorgehende Liebe dagegen enthalten in ihrer wesentlichen
Bestimmung eine Beziehung auf die Schöpfung der Dinge
(Verbum ex ipsa ratione Verbi habet respectum et ordinem ad

ipsas res creandas, quod non habet sapientia essentialis inquantum
hujusmodi). Drittens endlich sei nicht das spekulative, sondern
das praktische Erkennen unmittelbares Prinzip des Wirkens;
nur das Wort aber, die persönliche Weisheit sei praktisches
Erkennen, indem sie die Ideen, sofern sie Prinzipien des Wirkens
sind, in sich trage.

Gegen diese Ansicht und ihre Begründung macht Skotus
geltend, erstens, dafs in ihr der Vater in Wahrheit und formell
nicht schaffe, da der Vater nicht formell in Thätigkeit sei durch
das Wort und den hl. Geist. Wollte man hiegegen erinnern,
dafs alle Personen schaffen, weil alle durch den gemeinsamen
Intellekt ein Wort besitzen, obgleich dasselbe nur von einem
für alle gesprochen wird, und ebenso alle in dem gemeinsamen
Willen eine Liebe haben, obgleich sie nur vom Vater und
vom Sohne gehaucht werde, so ist hierauf zu erwidern, dafs
der Vater nach dem hl. Augustin nicht formell weise ist durch
den Sohn, sondern der Sohn als das Korrelat seines Vaterseins
in ihm ist, folglich wäre der Vater nicht formell Schöpfer, wenn
er nur durch den Sobn schaffen würde (d. ü. wie der Vater
nicht formell weise wäre, wenn er es nur wäre durch die
gezeugte Weisheit, so ist er nicht formell Schöpfer, wenn er nur
insofern schafft, als die eigentliche Schöpferkraft durch den
relativen Gegensatz in ihm ist). Keine der göttlichen Personen
würde die einer andern eignende Thätigkeit vollbringen, weil
keine durch die andere in Wirklichkeit und Aktivität ist. —



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 485

Zweitens läfst sich fragen, ob die dispositive Weisheit und die
affektive Liebe dem Worte und dem hl. Geiste als Eigentümlichkeiten

oder als blofse Zueignungen zugeschrieben werden.
Wenn dieses, so sind eben nicht die Personen die unmittelbaren
formellen Prinzipien der Thätigkeit; wenn jenes, so ist in den

Eigentümlichkeiten der Personen eine rationelle Beziehung zu den
Geschöpfen eingeschlossen, eine Annahme, die nicht statthaft,
und (von Skotus) bereits widerlegt worden ist. Was die
praktischen Ideen betrifft, die nur im Sohne sein sollen, so scheint
dies dem hl. Augustin zu widersprechen, der de trinit. 1. 15.
c. 13 lehrt: Ideo Verbum hoc vere Veritas est, quia quidquid
est in ea scientia, de qua genitum est, et in ipso est. Eerner
kann das göttliche Wort nicht als Vervollkommnung der wesentlichen

Erkenntnis gedacht werden, denn die formell
übergehende Aktion kann, da sie im Produkte ist, nicht das Agens
vervollkommnen. Endlich seheint die Behauptung unwahr zu
sein, dafs die Philosophen zur Leugnung der Schöpfung aus nichts
gelangten, weil sie die innere Produktion der dispositiven
Erkenntnis und der affektiven Liebe nicht kannten, denn die
wesentliche Liebe bezieht sich nicht notwendig auf etwas von
ihr Verschiedenes, denn der wesentliche Wille will nichts anderes
notwendig, als sich selbst, auch wenn man von der unmöglichen
Voraussetzung ausgehen wollte, dafs es eine Produktion nach
innen nicht gebe.

Wenden wir uns zur Lehre des hl. Thomas zurück, so
kann dessenungeachtet der englische Lehrer aus der verschiedenen

Ordnung des Wirkens auf die Ordnung des Ursprungs
schliefsen. Es ist dies ein Schlul's ex signo; denn eine
verschiedene Art des Wirkens wird den Personen zugeeignet wegen
der Ordnung des Ursprungs, so dafs aus der Appropriation die

Proprietät erkannt werden kann.
Als Resultat der Untersuchungen des ganzen zweiten

Kapitels wird die These aufgestellt: „Die göttliche Wirksamkeit
nach aufsen geht als ein einziger und gemeinsamer Akt von
den göttlichen Personen auch in der Ordnung und nach der —
relativen — Eigentümlichkeit des Ursprungs aus." Aus dem
Gesagten erhellt, inwiefern wir uns diesen Satz aneignen zu
dürfen glauben. Wir unterscheiden das Sein (entitas) und die
Termination des Aktes; jenes kommt, wie die göttliche Natur
selbst, mit der es identisch ist, den göttlichen Personen nach
der Weise des Ursprungs zu; denn mit der Natur wird dem
Sohne und dem hl. Geiste auch das Sein des Schöpfungsrat-
schlusses und der Schöpferthätigkeit mitgeteilt. Die Termination



Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

des Aktes aber bedeutet eine reale Abhängigkeit der Geschöpfe
von der göttlichen Natur, nicht aber von den göttlichen
Personen nach ihrer Eigentümlichkeit, obgleich Schöpfung und
Geschöpfe nach Anfang, Mitte, Vollendung und nach Sein,
Wahrheit, Güte per modum appropriationis auf die verschiedenen
Personen bezogen werden können.

III.
Das erste Buch schliefst ab mit dem dritten Kapitel, in

welchem die Einheit und Unterscheidbarkeit im göttlichen
Wirken nach aufsen, nach den Gesichtspunkten des Prinzips,
des Ziels und der „Art und Weise, wie die Ursächlichkeit vom
Prinzip auf den Terminus übergeht" behandelt werden. Die
Einheit des Wirkens nach aufsen erscheint dreifach begründet
in der Einheit der Allmacht, des Schöpfungszweckes und der
überzeitlichen Ewigkeit.

In der Bestimmung der Einheit nach dem Prinzip wird der
Unterschied hervorgehoben, in welchem die Schöpfung zu den
inneren Produktionen in bezug auf die überquellende Lebensfülle

der göttlichen Natur steht. Die inneren Produktionen
bilden nicht die notwendige Ergänzung (fügen wir hinzu), sondern
die ewige Bejahung, „Beweis und Unterpfand" jener Eiille,
während die Schöpfung in der freien Heranziehung zur
Teilnahme an jener Fülle gründet. Das Folgende: darum weil
Gott als ewig in sich vollendeter Gott nach aufsen wirkt und
er dieses in seiner Dreifaltigkeit ist, sei die Natur Prinzip
der nach aufsen gehenden Gottesthat — acceptieren wir mit
der aus den voranstehenden Bemerkungen sich ergebenden
Restriktion, dafs die göttliche Natur als solche auch mit Absehen
von den persönlichen Unterschieden als freieste Ursache der
Schöpfung zu denken sei, dafs aber die Offenbarung der Trinität,
ohne die Einheit des Wirkens zu beschränken, da die Personen
im ungeteilten und unteilbaren Besitz der einen Natur sind,
die Freiheit des Schöpfungsratschlusses und der Schöpfungstbat
in ein helleres, in das hellste Licht setze.

Die innere Einheit der Schöpfung ist sowohl Einheit des

Zweckes, als auch der Kausalverknüpfung, denn alle Dinge sind
aufeinander und den einen Schöpfungszweck hingeordnet. Diese
doppelte Einheit aber stammt aus der allwaltenden Einheit des
Schöpfungsratschlusses. Endlich umfafst der göttliche Akt in
seiner einfachen und überragenden, allumspaunenden Ewigkeit
den gesamten zeitlichen Entwicklungsverlauf der Dinge. „Die



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 487

gesamte Schöpfung in ihrer ganzen zeitlichen und räumlichen
Ausbreitung ist der gleichzeitige Terminus der in ihrer Ewigkeit
unteilbaren Gottesthat" (S. 147). Wir glauben den Gedanken des
Verfassers zu treffen, wenn wir sagen, die That Gottes als
solche, nach ihrem Prinzip ist einfach, ewig, wegen ihres mannigfaltigen

und zeitlichen Terminus aber einer successiven ßeihe
von Thätigkeiten und Eingriffen äquivalent.

Mit der Einheit des göttlichen Wirkens besteht zusammen
die Unterscheidbarkeit desselben, die nach den Aufstellungen des

grundlegenden Teiles zwar jeden absoluten Unterschied ausschliefst,
jedoch nicht die Annahme relativ gegensätzlicher Eigentümlichkeiten,

die selbst nur durch Offenbarung erkannt werden können
und in ihr durch Appropriation, Theophanie und Sendung
vermittelt werden.

Wir müssen uns versagen, den Wert der Argumente, welche
für den Satz von der Teilnahme der göttlichen Personen an der
Schöpfung nach der Gegensätzlichkeit ihrer Beziehungen
vorgebracht werden, im einzelnen zu prüfen. In jedem Falle
verdienen sie aufmerksame Erwägung, selbst wenn eine solche
ergeben würde, dafs dieselben nicht genau das beweisen, was sie
beweisen sollen. Denn allerdings leuchtet ein, dafs das Wirken,
sofern es mit dem Wesen eins und den Personen gemeinsam

ist, von jeder Person nach ihrer Eigentümlichkeit besessen
werde. Da aber die Personen zugestandenermafsen nach aufsen
nach dem wirken, worin sie eins sind, so bleibt die Frage
offen, ob die Gegensätzlichkeit der persönlichen Beziehungen in
das Wirken einfliefse, also der Vater im formellen und strengen
Sinne schaffe durch den Sohn und beide vollenden im hl.
Geiste. Es darf nämlich, was vom Wesen gilt, nicht unmittelbar
auf das Wirken übertragen werden, da im Wirken (nach aufsen)
eine im Wesen nicht enthaltene Beziehung eingeschlossen ist.

Ferner liegt in dem. Schlüsse: die drei Personen wirken, weil
das Wesen wirkt, mit dem sie identisch sind, ein unstatthafter
Übergang von der identischen zur formellen Prädikation.

Dafs den Personen die Urheberschaft des Wirkens nach
aufsen zugeschrieben werden müsse, ist aufser Zweifel. In
Frage steht nur, ob sie, die Formalität ihrer persönlichen
Eigentümlichkeit wie in den notionalen Akten, so auch in dem Wirken
nach aufsen ausüben. Diese Frage scheint uns verneint werden
zu müssen.

Den Übergang zur positiven Beweisführung vermittelt die
Äufserung, dafs erst die Offenbarung über die Geheimnisse des
Innenlebens Gottes Aufschlufs gebe; es gehöre aber auch das



488 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Wirken nach aufsen zum Innenleben Gottes, weil in Gott nur
immanente, nicht transeunte Thätigkeit möglich sei : actiones per-
l'ecti, nicht imperfecti. (S. 154.) Von einer transeunten Thätigkeit

Gottes kann nur in dem Sinne der Setzung eines aufser-
göttlichen Seins gesprochen werden. Das Bewirken selbst ist
kein Heraustreten Gottes aus sich, die Thätigkeit kein Accidens
Gottes: das Innenleben Gottes aber, in welchem wir das Prinzip
eines solchen Setzens erkennen, ist das wesenhafte, nicht das
notionale, dreipersönliche, widrigenfalls wir uns vor die Alternative

gestellt säheu, dafs die natürliche Vernunft entweder die
Trinität, oder auch nicht einmal das Dasein Gottes, den einen
Gott als Ursache der Welt zu erkennen vermöge.

Der Annahme einer formalen persönlichen Teilnahme am
Wirken gemäfs werden die biblischen und patristischen Stellen,
in welchen deu Personen ein eigentümliches Wirken zugeschrieben
wird, ausgelegt. Gelegentlich der Lehre des hl. Athanasius
wird eingeschärft, dafs die Vermittlung des Wirkens keine
Trennung nach sich ziehe, also der Vater durch den Sohn im
heiligen Geiste wirkend, von der Wirkung nicht ausgeschlossen
werde: aus zwei Gründen, weil die relativen Gegensätze
einander fordern und mit sich bringen, und weil das relativ
Eigentümliche nur wirklich ist in einer absoluten Bethätigung, die in
numerischer Identität allen Personen gemeinsam ist (S. 159).
In der That würde der erste dieser Gründe nicht ausreichen,
um die Unmittelbarkeit des Wirkens seitens des Vaters sicher
zu stellen. Sieht man aber auf den zweiten, die Einheit des

Thätigkeitsprinzips oder der Natur, so erscheint dieselbe als der
völlig zureichende Grund der Schöpfung.

Dafs die hl. Väter den letzten und eigentlichen Grund des
Zusammenwirkens der göttlichen Personen in der numerischeu
Einheit der Natur erblicken, zeigt ganz deutlich Didymus
(S. 161). Von dieser Einheit ausgehend, weisen sie nach, dafs
in den von den Arianern mifsbrauchten Appropriationen rein
persönliche Unterschiede zur Manifestation gelangen.

Den tiefen Spekulationen der Väter, heifst es am Schlüsse
des zweiten Artikels, habe Petavius gegenüber der Gefahr, dafs
nur die starre Einheit des göttlichen Aktes unter dem Einflufa
nominalistischer Denkweise betont werde, wieder Geltung zu
verschaffen gesucht, habe aber bei diesem Streben nicht
übersehen, inkorrekte Erklärungen zurückzuweisen. Hierbei wird
auf de trinit. 1. 4. c. 15 verwiesen. An dieser Stelle spricht
Petavius von einer Ansicht, nach welcher die göttlichen Personen
wie modo subsistendi, so auch modo agendi sich unterscheiden,



Über das Wirken des dreieinigon Gottes. 489

und erklärt sie als falsch und selbst eines Neulings in der Theologie
unwürdig. Er bemerkt dazu, dafs die Subsistenzweisen in keiner
Weise nach aufsen dringen, so dal's sie die Wirkungen affizieren
und modifizieren. Sollte nun nicht gefolgert werden müssen,
dafs umgekehrt die Thätigkeit nach aufsen den Personen nicht
nach ihrer persönlichen Eigentümlichkeit zukomme, weil sie sich
in den Wirkungen nicht ausprägen? Die Ansicht des Petavius
geht offenbar dahin, dafs den Personen das Wirken nach auf9en
nicht formaliter, sondern identice zukomme.

Der Grundsatz, den die Kirche selbst sich angeeignet,
omnia in divinis eadem esse, ubi non intercedit relationis oppo-
sitio, spricht gegen die eigentümliche Wirksamkeit der Personen
nach aufsen, denn ein Gegensatz findet nur in den immanenten
Produktionen, nicht in der transeunten statt. Indem die
göttlichen Personen gemeinsam die Welt erschaffen, treten dieselben
nicht in Relation unter sich, sondern zur Welt, oder setzen, wie
S. 164 treffend gesagt wird, die Welt zu sich in Beziehung.
Diese Beziehung aber ist erstens nur real in den Geschöpfen,
zweitens zieht sie nur in der uumerisch einen, gemeinsamen
Natur, nicht in den persönlichen Eigentümlichkeiten eine relatio
rationis nach sich, d. h. die Welt ist real auf die göttliche Natur
formaliter, auf die göttlichen Personen nur identice bezogen.
Diese Erklärung dürfte schon aus der Natur der persönlichen
Eigentümlichkeiten, die rein relative und in keiner Weise absolute,

auf Sein und Thätigsein hinausgehende sind, als die einzig
zulässige sich ergeben.

Die „äufseren Formen", in denen die Beziehungen der Welt
zu Gott zum Ausdrucke kommen, sind drei, a) hervorbringende
oder bewegende Thätigkeit, b) Gotteserscheinung, c) Sendung.
Über die Theophanieen wird bemerkt, sie seien an und für sich
nichts anderes, als Wirkungen der hervorbringenden Thätigkeit
Gottes und bilden nur scheinbar eine besondere Art des
Verhaltens Gottes zum Geschöpfe (S. 168). Gegen die Ansicht des

Suarez, die Theophanie, z. B. des hl. Geistes unter der Gestalt
der Taube, sei eine persönliche und es finde das Axiom: opera
Trinitatis ad extra sunt indivisa hier keine Anwendung, quia
repraesentari per tale signuin non est opus ad extra sed est
quaedam denominatio extrinseca seu relatio rationis, wird die
Bemerkung gerichtet, auch die Relation des hervorbringenden
Aktes zur hervorgebrachten Kreatur sei nur eine Beziehung des
Denkens und es stehe insofern die Theophanie mit der schaffenden

Wirksamkeit auf derselben Linie. (S. 166 f.) Damit soll
gesagt werden, es hindere nichts, dafs auch die hervorbringenden



490 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Thätigkeiten gedankliche Beziehungen zu den persönlichen
Eigentümlichkeiten als solchen einschließen können. Wir halten dafür,
dafs wenn Suarez von einer denominatio extrinseca in der
sichtbaren persönlichen Erscheinung des hl. Geistes redet, damit
nicht allein, was ja selbstverständlich ist, gesagt werden soll, es

liege eine blofse relatio rationis von Seiten des göttlichen Prinzips
— wesentlich der göttlichen Natur und appropriativ der Person —,
sondern auch von Seiten der Repräsentation selbst vor, denn die
Taube z. B. ist Sinnbild, nicht Träger des hl. Geistes.

Die Bestimmung des Begriffs der Sendung führt zu einer
Betrachtung der verschiedenen Arten von Gegenwart Gottes im
Geschöpfe. Eine solche bildet unter anderem die ideale Gegenwart

durch Erkenntnis und Liebe. Gott kann aber auf
zweifache Weise, entweder nach seinen in den Geschöpfen sich
offenbarenden Attributen, negativen wie positiven (denn in den
kontingenten Beziehungen Gottes zu den Geschöpfen geben sich
positive (absolute) Eigenschaften kund) oder in seinem inneren
Wesen erkannt werden. Die letztere Erkenntnisweise gehört
ausschliefslich einer höheren übernatürlichen Ordnung an. Von
der natürlichen Gotteserkenntnis wird gesagt, sie bewege sich
in negativen Begriffen und kontingenten Beziehungen, weil sie,
soweit positiv, auf Eigenschaften sich beziehen, deren von uns
erkannte Bethätigung und Verwirklichung ebenso gut Gott
abgehen könnte. * Sollten wir uns täuschen, wenn wir sagen,, die
Bethätigung der göttlichen Allmacht und Weisheit wäre — nach
ihrem Prinzip in Gott betrachtet — genau dieselbe, auch wenn
Gott nicht geschaffen hätte und keine Kreatur existieren würde?

So erhaben daher auchv der Standpunkt der übernatürlichen
Offenbarung im Vergleich zur natürlichen ist, so hat doch auch
diese nicht ein Produkt der Abstraktion (S. 170), sondern
denselben lebendigen Gott, wie die übernatürliche Gotteserkenntnis
(materiell und identice) zum Gegenstande. Wird ja auch
umgekehrt der Dreieinige deshalb nicht zum Abstraktionsprodukt,
weil er sich hienieden erst noch in den Formen menschlicher
Vorstellung kundgibt, noch nicht in der Klarheit seines eigenen
Lichtes schauen läfst. Ein anderes ist der Gegenstand, ein
anderes das Mittel der Erkenntnis.

In spezifisch vollkommnerer Weise als dies in der natürlichen

Erkenntnis und Liebe geschieht, fängt Gott durch die
übernatürlichen Tugenden des Glaubens und der Liebe an, in
den Seelen zu wohnen, indem im Glaubensurteil und in der
inspirierten Gottesliebe die Akte, durch welche der Logos und
der hl. Geist hervorgehen, nachgebildet werden, die gläubige



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 491

und liebende Seele von der immanenten Bewegung in Gott
ergriffen und inchoativ in sie aufgenommen wird. Die Aufnahme
der göttlichen Personen und ihre Gegenwart in der Seele soll
diese in dieselbe Beziehung zu Gott, der höchsten Wahrheit und
Güte bringen, welche sie selber in Gott ausdrücken und
darstellen. Diese Beziehungen aber sind nichts anderes als
vollkommene Verähnlichung und Vereinigung mit Gott (S. 179).
Mit seinem Worte und seiner persönlichen Heiligkeit zieht auch
der Vater in die Seele ein. Durch sein Wirken ist Gott bei

uns, durch die Sendung in uns. Diese bringt nicht ausschließlich

mit der gesandten, sondern wegen der Korrelation auch mit
der sendenden Person in Beziehung, wie sich in der Inkarnation
am schönsten zeigt, wo die in das Fürsichsein des Logos
aufgenommene menschliche Natur zum Vater in das Verhältnis der
Kindschaft tritt und durch den hl. Geist substantiell gesalbt und
geheiligt wird.

Der Unterschied zwischen Wirksamkeit und Sendung ist
dahin zu bestimmen, dafs jene direkt ratione unitatis, diese
ratione trinitatis von Gott ausgeht. Die Sendung bringt kein
neues Sein hervor, sondern setzt neue Beziehungen des
Geschöpfes zu Gott auf Grund übernatürlicher Wirksamkeiten, ihr
Kreis ist enger gezogen, als der der letzteren, indem die
Sendung auf die vernünftigen Wesen eingeschränkt ist. (S. 181 f.)

Ob und inwieweit alle diese Bestimmungen haltbar seien,
wird sich im folgenden zeigen.

Insofern die Sendungen von Gott als causa efficiens
ausgehen, unterscheiden sie sich nicht von der hervorbringenden
Thätigkeit. In dieser Hinsicht ist die Menschwerdung ein W erk
der drei Personen, obgleich die Annahme der Menschheit zur
persönlichen Einheit einer Person ausschliefslich eignet. In der
Ordnung der Zweckursache ist die innigste Gottesgemeinschaft
Ziel der Sendungen : die Ruhe des dreieinigen Gottes in seinem
vollendetsten Heiligtum. — Was den Unterschied von sichtbarer
und unsichtbarer Sendung betrifft, so reduziert sich jene bei
näherer Betrachtung auf die Theophanie, sofern sie mit einer
Gotteserscheinung verbunden ist. Sie ist der inneren Sendung
unterzuordnen und verhält sich zu ihr wie die Arznei zur
Gesundheit. Der Begriff' der Sendung in der angegebenen idealen
Vollkommenheit verwirklicht sich allmählich, und zwar in der
Art, dafs der göttliche Heilsratschlufs, die Selbstbestimmung
Gottes, den vernünftigen Geschöpfen Gegenstand seliger
Anschauung und Liebe zu werden, das treibende Motiv durch alle
Stadien bleibt bis zur wesenhaften Einwohnung, d. h. der völligen



492 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Verwirklichung des Begriffs der Sendung als vollkommener
Gottesgemeinschaft und Aufnahme in das innere, dreieinige Leben
Gottes. Die Berufung zu dieser vollkommenen Gemeinschaft
gibt ein Anrecht darauf, dafs die Sendling schon im Stande der
Prüfung erfolge; denn da die Beseligung, die ungeschaffene
Gnade, Lohn sein soll für ein Verdienst, so bedarf es der
Teilnahme an der Würde göttlicher Personen, wie sie den
Wiedergeborenen, sofern sie die Würde des Eingeborenen an
sich tragen und den vom hl. Geiste Angetriebenen zukommt.
In diesem Sinne ist der hl. Thomas 1. 2. q. 114 art. 3 zu
verstehen. Ohne weiter zu untersuchen, ob diese Erklärung den
Sinn des englischen Lehrers trifft, drängt sich uns die Erage
auf, ob nicht, die Wahrheit jener Begründung des Verdienstes
vorausgesetzt, nicht blofs eine Proportion, sondern geradezu
Gleichheit zwischen Verdienst und Lohn bestünde. Und ist denn
das zu verdienende Gut in jedem Sinne ein unendliches? Ist
nicht zwischen der beatitudo objectiva und der beatitudo sub-
jectiva auch in der übernatürlichen Ordnung zu unterscheiden?
Allerdings ist Gott selbst der Lohn der Gerechten, aber nach
Mafsgabe des lumen gloriae, durch welches Grad und Mafs der
unmittelbaren Gotteserkenntnis oder der Beseligung sich bestimmen.
Die Ansicht des Verfassers ist einerseits mit einer Auffassung
der Adoptivkindschaft verwandt, die der Kontroverse unterliegt,
andrerseits aber liegt sie in der Konsequenz seiner eigentümlichen

Gesamtanschauung von dem Wirken der göttlichen
Personen in der natürlichen und übernatürlichen Ordnung, die, wie
wir sehen werden, zu einer singulären Theorie von der visio
beata führt.

Verfolgen wir den weiteren Gang der Erörterung, so findet
die Einwohnung nur da statt, wo die (logische und ethische)
Tendenz zu Besitz und Genufs in seliger Vereinigung, d. h. die
Liebe vorhanden ist. Auch der (logisch) unvollkommenste Glaube
wird durch die Liebe zur vollkommenen Gottesgabe, weil in der
Tendenz zu seiner Vollendung, zur Schauung begriffen. Die
Sendung ist demnach an die Liebe geknüpft und die ausströmende

Gotteskraft der Liebe ist uns zuerst gegeben als Kraft
Gott zu suchen und als Unterpfand ihn zu finden.

Von den folgenden Kegeln des Sprachgebrauchs, welche
das göttliche Wirken und die Sendungen betreffen, sei die
allgemeine Bemerkung hervorgehoben, dafs die eigentümlichen
Prädikationen auf Sendungsverhältnissen, die Appropriationen
aber auf der hervorbringenden Wirksamkeit beruhen. Der
Schwierigkeit, es möchte mit der verschiedenen Art und Weise,



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 493

wie die Inwohnung der göttlichen Personen in den Seelen
dargestellt wird, die Eigentümlichkeit der Inwohnung selbst
vervielfältigt werden, wird mit der Bemerkung begegnet, es sei die
eine gegensätzliche Relation, die sich frei gleichsam in die Zeit
hinein fortsetzt. Die Verschiedenheit der Darstellung aber
gefährde ebensowenig die Einheit der persönlichen Eigentümlichkeit,
als die verschiedenen Namen der zweiten Person: Sohn, Wort,
Bild. Die Schwierigkeit, scheint uns, dürfte weiter zurückliegen,
und darin zu suchen sein, ob eine aus freier Betbätigung
resultierende relative Gegensätzlichkeit überhaupt angenommen werden
dürfe.

IV.

Der vierte Artikel handelt vom Ziele der göttlichen Wirksamkeit

oder der Verherrlichung Gottes und dem Heile der Welt
durch die Vollendung des Mysteriums Christi, der Kirche und
der Gnade, und zwar im einzelnen von dem persönlichen Ziel
der göttlichen Liebe der Freundschaft, von der Offenbarung der
Herrlichkeit und dem Heilszweck des göttlichen Wirkens. Die
Untersuchung geht aus von den Unterscheidungen des finis qui
und finis cui, des amor amicitiae und amor concupiscentiae. Das
Ziel der göttlichen Freundschaftsliebe, wird ausgeführt, ist vor
allem Christus als das Haupt der Schöpfung seiner Menschheit
nach; sodann die Kirche als die Gemeinschaft aller Glieder
seines Leibes, und Maria als der persönliche Typus der Kirche,
endlich die einzelnen Auserwählten, Engel und Menschen. Christus
ist der ganz besondere Gegenstand der wohlwollenden Liebe des

dreifaltigen Gottes, sowohl für sich wie als Haupt des Universums.

Auch die Kirche ist ein selbständiger Terminus göttlicher
Freundschaftsliebe, denn sie ist mehr als die Summe ihrer
Glieder, mit besonderer Gnadengabe ausgestattet, Leib, Tempel,
Braut Christi, das göttliche Leben Vieler in Eins bildend, wie
das göttliche Leben in drei Personen eins ist, in den Beziehungen

der Glieder die der göttlichen Personen mannigfaltig
spiegelnd.

Als Ersatz gleichsam für die mangelnde Persönlichkeit der
Kirche als eines Ganzen ist ihr die Gottesmutter Maria gegeben
zum persönlichen Typus; Maria und die Kirche, beide Arche
des Bundes, Gott der Kreatur, diese Gott verbindend.

In dritter Linie sind Terminus der göttlichen Freundschaftsliebe

die Auserwählten, Engel und Menschen.
Der Organisation der Freundschaftsliebe in der Abstufung



494 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

— Christus, Kirche, Auserwählte — entsprechen die parallelen
Stufen der Gnade — gratia capitis, gratia gratis data, gratia,
sanctificans. Wir glauben im Sinne des Verfassers zu reden,
wenn wir die göttliche Freundesliebe auf die thatsächliche,
übernatürliche Ordnung beschränken und mit dem übernatürlichen
Gute (Erhebung zur Teilnahme an der göttlichen Katur) in
notwendige Verbindung bringen. Denn nicht jede Liebe zu persönlichen

Wesen ist Freundschaftsliebe. Dem aus nichts geschaffenen
Geiste gebührt keine andere Liebe, als die ein gütiger und
wohlwollender Herr dem Knechte angedeihen läfst, ohne ihn in
seine Geheimnisse einzuweihen und an seinem innersten Leben teil
nehmen zu lassen.

Das Gut, das Gott durch und in seinen Auserwählten
verwirklichen will, ist seine (äufsere) Verherrlicung und die
Beseligung der Kreatur. Die Verherrlichung steht in besonderer
Beziehung zum Worte und ist eine freie Fortsetzung der ewigen
Ausstrahlung göttlicher Herrlichkeit, durch die Offenbarung des
Wortes nach aufsen. Dies kann geschehen entweder durch
Verwirklichung der göttlichen Ideen (in der Schöpfung, Gestaltung
u. s. w.), oder durch Erhebung der vernünftigen Wesen zur
Kindschaft Gottes, Sendung und Aufnahme des Sohnes, wie der
Verfasser sich ausdrückt, „durch Einprägung seiner Proprietäten",
nämlich als Sohn in der übernatürlichen Wiedergeburt, als Wort
und Licht im Glauben und Bekenntnis, als Bild Gottes,
vollkommenes Ebenbild des Vaters, gleich dem Vater Liebe hauchend,
durch die aus gläubiger Erkenntnis in der wiedergeborenen Seele
quellende Liebe.

Die Verherrlichung, die sich in der übernatürlichen
Ordnung vollendet, wird grundgelegt in der Schöpfung. Sie erfolgt
durch den Logos als freies Schöpfungswort, durch denselben als
Weisheit in dem aus Gattungen und Arten, Substanzen und
Accidenzeu gefügten Mosaikbild der einen einfachen, göttlichen
Vollkommenheit, als heiliges, gesetzgebendes Wort in der sei es
notwendigen oder freien Hinordnung zum Endziel, endlich als
richtendes Wort in der endgültigen Scheidung von Guten und
Bösen. Das erste Ziel, die Verherrlichung soll durch die
Schöpfung selbst verwirklicht werden, daher zu dem Wirken des
Wortes das sanfte Walten des Geistes tritt.

Der zweite Zweck der Schöpfung, das Heil und die
Beseligung, der sich nur verwirklicht, soweit Gott bereitwillige
Gemüter findet, steht in besonderer Verbindung mit dem hl.
Geiste, „der innergöttlichen Verpfändung des Gnadenwillens."
Alle Lebens- und Bewegungsimpulse wurzeln in der ersten Lebens-



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 495

bewegung, dem ewigen Wehen des göttlichen Geistes innerhalb
des höchsten Wesens. Daher trägt die allgemeine Form, wie
der zweite Weltzweck erreicht wird, das Gepräge des hl. Geistes,
sowohl nach seinem hypostatischen Charakter, wie er durch die
Namen Spiritus Sanctus, Amor, Donum bezeichnet wird, als
auch nach dem Prinzip, denn die Gaben der Gnade kommen vom
Vater durch den Sohn. Wie der Geist des Vaters auf dem Sohne

ruht, so die heilige Liebe des Wohlgefallens auf den Begnadigten.
Die gleiche Analogie gilt vom Objekt, der unendlichen Güte,
sofern die Liebe amor concupiscentiae ist, den göttlichen Personen,
sofern sie amor amicitiae ist. Denn für diese, sowie für die
zur Freundschaft Gottes berufenen Geschöpfe wird jenes Gut
gewollt.

Ein weiterer Gesichtspunkt ist die Eigentümlichkeit, wie
der hl. Geist hervorgeht als Hinbewegung zum geliebten Gute.
In dieser Hücksicht wird der hl. Geist für uns Anstofs zu den

göttlichen Liebesthaten, i n uns Antrieb zum Sehnen nach dem
höchsten Gute, für uns Unterpfand der verheifsenen Seligkeit,
in uns Befestigung affektiver und effektiver Liebe zu Gott.

Nachdem weiterhin in gedrängter, eine engere Zusammenfassung

nicht gestattender Darstellung zu zeigen versucht worden,
wie das eigentümliche Wirken des hl. Geistes in relativ
gegensätzlicher Weise das der beiden anderen Personen, besonders
des Sohnes nach sich ziehe, folgt die biblische und patristische
Begründung. Zweck derselben ist, zu zeigen, dafs „die trini-
tarischen Beziehungen Seele aller Werke Gottes, das Alpha und
Omega der Schöpfung seien." In der Darstellung der Väterlehre

wird die Art und Weise hervorgehoben, wie die Väter
aus den Wirkungen des Wortes und des hl. Geistes in den
Seelen auf deren Gottheit schliefsen. Es bleibe aber vorläufig
dahingestellt, ob das Fundament des Beweises die „ungeschaffene
Gottesgabe", oder die geschaffene Gnade sei. Erlangt denn
nicht die wiedergeborene Seele durch das donum absolutum
oder die heiligmachende Gnade eine Ähnlichkeit Gottes, die
alles aus geschöpflicher Kraft stammende überragt? Besteht
nicht gerade der Nerv des Beweises darin, dafs aus der Natur
der Wirkung — Teilnahme an der göttlichen Natur — auf die
Gottheit der durch sie der Seele innewohnenden wirkenden
Ursache geschlossen wird?

Das zweite Buch behandelt in weiteren vier Kapiteln das
Wirken des dreieinigen Gottes in den Geheimnissen unseres
Heiles. Zuerst werden uns die mannigfaltig verschlungenen
Beziehungen zu den göttlichen Personen vorgeführt, die in der

Jahrbuch für Philosophie etc. 11. 33



496 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Vorbereitung der Erlösung enthalten sind. Eine Reihe von
schwierigen, tiefeinschneidenden und ganz konkreten
Untersuchungen werden angestellt, auch über sonst weniger beachtete
Fragen, z. B. über die Glaubenshöhe, die Trinitätserkenntnis
des alten Bundes u. s. w.

Im ersten Kapitel dieses zweiten Buches wird zunächst
die Grundanschauung über die notwendige und freie
Aussprache und Ausprägung alles dessen, was in Gott an
notwendiger und freier Erkenntnis und Liebe ist, dargelegt. Hieran
reihen sich die in der Schöpfung als grundlegender That
nach aufsen liegenden Appropriationen in der natürlichen und
übernatürlichen Ordnung. Es ist uns unmöglich, dem Verfasser
in das Einzelne zu folgen. Wie früher, so können wir der
Darstellung desselben nur mit der Restriktion zustimmen, dafs
die göttlichen Personen in Erkenntnis und Willen der vernünftigen

Geschöpfe nach ihrer gemeinsamen geistigen Natur, nicht
nach ihren Eigentümlichkeiten wirken. Der Unterschied des
Essentiellen und Notionalen mufs im vollen Ernste genommen
werden. Dessenungeachtet kann in der Form und dem natürlichen

Streben, selbst des Unorganischen, wie im Erkennen und
Wollen der Geistwesen, eine schwache Spur und beziehungsweise

ein entferntes Abbild der persönlichen Eigentümlichkeiten
ersehen und auf die Personen im Sinne der Appropriation, d. h.

von absoluten Wirkungen, in denen sich eine Ähnlichkeit der
Proprietät kundgibt, zurückgeführt werden. So flöfst der hl.
Geist die (natürliche) Liebe nicht als Person, sondern als absolute

Liebe, die er nicht formell, sondern um der Identität mit
der einen Natur willen ist, ein. Mit andern Worten, die göttliche

Natur ist die zureichende Ursache aller in den Geschöpfen
vorhandenen Wirkungen, sofern zunächst die Naturordnung in
Betracht kommt. In ganz eigentümliche, innige Beziehungen
tritt die Person des hl. Geistes zur Kreatur in der Erhebung
der Engel zur Teilnahme am göttlichen Leben und göttlicher
Liebe und der Beharrlichkeit in derselben, was durch Aussprüche
des tiefsinnigen Basilius und anderer Väter beleuchtet wird.
Der spezifisch anderen Menschennatur entsprechen andere
Gesetze der Einführung in das göttliche Leben. Daher ist auch
der Fall des Menschen kein definitiver, unwiederbringlicher. Die
Sünde selbst wird von den Vätern als Zerstörung des
übernatürlichen Gottesbildes und Vertreibung des göttlichen Geistes,
d. h. als Widerstand gegen die Sendung des göttlichen Wortes
und des heiligen Geistes bezeichnet. Der Mensch wendet sich
von der göttlichen Person ab, aber diese nicht völlig von ihm.



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 497

Der Neid des Teufels wird zum Anlafs für die göttliche Güte,
sich der Menschheit noch inniger zu verbinden durch Erhebung
der menschlichen Natur in Christo auf den Thron der Gottheit.
Die vielfach verschlungenen Verhältnisse und mannigfaltigen
Entwicklungen, die aus der zusammengesetzten Natur des
Menschen entspringen im Unterschied von der rein geistigen Natur,
die mit ihren einfacheren und umfassenderen Kräften dem
unendlich einfachen und allumfassenden Sein Gottes näher steht,
wurden durch die Sünde infiziert und bieten ebensoviele Angriffspunkte

für die wiederherstellende und erneuernde Thätigkeit der
gesendeten Person. Zeitlich erreichte die Entwicklung der Sünde
vor der Sündflut ihren Höhepunkt — an diesen völligen Verlust
der Geistesgnade schliefst sich die Verheifsung im Symbol der
Taube (Katakomben, Chrysostomus) an.

Der weitere Gang der Untersuchung führt uns zu der Frage,
deren Beantwortung selten anders als mit der gröfsten Zurückhaltung

versucht wurde, ob und welche Inhabitation in den
Gerechten des alten Bundes stattgefunden habe. Die Lösung dieser
Frage hängt, wie weiterhin gesagt wird, von der Beantwortung
einer anderen, zusammenhängenden, nämlich nach dem Standpunkt
der alttestamentlichen Erkenntnis der hl. Dreifaltigkeit, und der
ewigen Bestimmung zur Anschauung Gottes, ab. Die Erkenntnis
dieser Wahrheiten, wozu noch der Glaube und die Hoffnung auf
den Erlöser von Sündenschuld tritt, bedingt die nähere und
eigentliche Disposition zur Aufnahme der göttlichen Personen
und deren Einwohnung. (S. 280.) Es ist also zuerst zu
untersuchen, welche Erkenntnis der Dreifaltigkeit und ewigen
Bestimmung den Gerechten des alten Bundes mitgeteilt, und welche
Messiashoffnung zur Verbindung mit dem Urheber der Gnade
erforderlich war. Die in dieser vorbereitenden Frage in Betracht
kommenden Momente betreffen den Unterschied der Organe der
Offenbarung von den einfachen Gläubigen, die fortschreitende
Offenbarung selbst bis zur Zeitenfülle, den objektiven Gehalt und
das subjektive Bewufstsein von demselben mit Bezug auf
Offenbarung, Prophétie und Typik. — Die Zeugnisse der Väter
belehren uns dahin, dafs wir von der übernatürlichen Erkenntnis
der inspirierten Schriftsteller nicht gering denken dürfen. Was
die hl. Worte besagten und bedeuteten, war wohl der grofsen
Volksmenge verborgen, nicht aber den hl. Schriftstellern selbst;
diesen war es gegeben, wie den Aposteln gegenüber den Juden:
nos8e mysteria regni coelorum.

Zugunsten der alttestamentlichen Erkenntnis der Trinität
im besonderen fallen in die Wagschale die gewichtigsten Zeug-

33*



498 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

niese der Väter, nach denen die Organe der Offenbarung eine
klare Kenntnis der Trinität besafsen, ein Zeugnis, dem der hl.
Thomas die theologische Fassung gibt : post peceatum usque ad

tempu8 gratiae majores tenebantur habere fidem de redemptore
explicite, minores vero implicite in fide patriarcharum et

prophetarum
Die übernatürliche Bestimmung zur Anschauung Gottes und

damit auch die konkrete Erkenntnis der Unsterblichkeit verhüllte
sich für das Volk in Sinnbilder, dagegen war sie den wahren
über den Stand der knechtischen Furcht erhobenen Israeliten
nicht verborgen. So Abraham, Moses, Job.

An die Frage nach der übernatürlichen Erkenntnis im alten
Bunde schliefst sieh naturgemäfs die Untersuchung über den
Gnadenstand in demselben. Hierzu gehören die Verkündigung
des Sittengesetzes, die zur Erfüllung desselben notwendigen
Kräfte, das aus Gesetz und Gnade erspriefsende Gebets- und
Tugendleben.

Das Gesetz als Sittengesetz enthält übernatürlichen Charakter
und Bedeutung, wird, wie der Verfasser sich ausdrückt, zur
ungeschaffenen Gnade durch die Hinwendung zum übernatürlichen
Ziele, durch die aus dem Willen des Gesetzgebers stammende
Tendenz, des ewigen Lebens in Gott würdig zu machen, der es
freilich in eigener Kraft, ohne die Gnade, die es nicht mitteilte,
nicht gerecht werden konnte, jedoch infolge nicht eigener, sondern
der noch ungesühnten Sünde Schuld. Die Spendung der Gnade
war eine individuelle, die aus der objektiven, gesetzlichen
Organisation als solcher nicht hervorgehen durfte, weil die provisorische

Aufgabe des Gesetzes war, vom Bedürfnisse der Erlösung
zu überzeugen. Das Gesetz konnte im alten Bunde auf
Umwegen zur Gnade führen und Heiligkeit hervorbringen :

ungehindert und systematisch ist es mit der Gnade verbunden im
neuen Bunde.

Die Frage nach der alttestamentlichen Gnadenvermittlung
wird im Anschlufs an den hl. Thomas behandelt. Gott verlieh
auch im alten Bunde Gnaden, aber ohne ein sakramentales
System, nach seinen verborgenen Normen. Die Vermittlung der
Gnade, obwohl an sichtbare Zeichen sich anlehnend, war mehr
subjektiv, ungewisser und partikulärer, als im neuen Bunde.
Die weitere Frage, ob die alttestamentliche Gnade qualitativ
geringer und nicht mit Inhabitation verbunden gewesen sei, soll
ihre Lösung an der Hand einer Reihe patristischer Zeugnisse
finden, in deren Deutung die vom Verfasser citierten Theologen
(Petavius, Scholz, Franzelin) nicht übereinstimmen. Der Ver-



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 499

fasser führt das Ergebnis seiner eigenen Untersuchung auf drei
Punkte zurück: 1. Die Hinordnung zur Gotteseinwohnung ist im
altte8tamentlichen Vorbereitungsstadium mindestens ermöglicht und
vorbereitet worden; 2. da die dem neuen Bunde gegebene Ver-
heifsung der Inhabitation sich nicht nur auf die einzelnen Seelen,
sondern auf das Bundesvolk als Ganzes bezieht, das alttesta-
mentliche Bundesvolk aber als solches einer göttlichen Inhabitation,
wenn auch nur in der vorbereitenden Form der Schechinah, sich
erfreute, so ist die neutestamentliche Einwohnung als Erfüllung
und allseitige Verwirklichung der alttestamentlichen zu fassen.

Analoges wird von der Einwohnung in den einzelnen Seelen
gelten. 3. Zu den dem neuen Bunde verheifsenen Gütern ist
die Steigerung der geschaffenen Gnadengaben, Gotteserkenntnis
u. s. w. zu rechnen; nun sind diese im organischen Zusammenhang

mit der Gnade der Einwohnung, also bedeutet Vermehrung
und Befestigung der geschaffenen Gnaden einen analogen
Fortschritt in der Aneignung der ungeschaffenen Gnade.
Gotteserkenntnis, Heiligung und Theokratie sind Vorstufen der
entsprechenden vollkommenen Gnaden des neuen Bundes, des
Lehramtes, der Sakramente, des Reiches Gottes, die letzteren also
mit der in ihnen gegebenen Einwohnung nicht etwas schlechthin
Neues, sondern die Vollendung des im alten Bunde Begonnenen.
Demgemäfs ist den Gerechtfertigten des alten Bundes die positive

Disposition zur Aufnahme der gesendeten Personen und der
anfangende Besitz der ungeschaffenen Gnade zuzuerkennen ; die
Heiligen des alten Bundes erfreuten sich wirklich und
pro statu viatoris vollkommen der Einwohnung des dreieinigen
Gottes.

Die diesem Gegenstande zu teil gewordene Behandlung ist
eingehend und umsichtig, wiewohl die Beweisführung nicht
durchweg als eine gelungene bezeichnet werden kann. Solange
Punkte von hervorragender Bedeutung wie der Begriff der
vorbereitenden Einwohnung, das Verhältnis der geschaffenen zur
ungeschaffenen Gnade teils in unbestimmter Schwebe bleiben,
teils aber in dem angenommenen Sinne gewichtigen Bedenken
unterliegen, ferner die Schwierigkeit besteht, den Besitz der
heiligmachenden Gnade mit der Annahme, dafs die gemeinsame
Schuld, die der Erbsünde, den Heiligen des alten Bundes erst
nach der Erlösung durch Christus von ihnen weggenommen
werden sollte, zu vereinbaren : kann die entgegenstehende
Auffassung nicht als widerlegt betrachtet werden und mag das
Wort des Apostels gelten: unusquisque in suo sensu abundet.



500 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Das fünfte Kapitel nimmt zum Gegenstande die Beziehungen
zu den göttlichen Personen, die in dem mysterium Christi
enthalten sind. Es fragt sich zunächst um die allgemeinen im
Begriff einer hypostatischen Union enthaltenen Beziehungen. In
der Beantwortung der Erage, ob die drei göttlichen Personen
eine und dieselbe geschöpfliche Natur annehmen können, folgt
der Verfasser dem hl. Bonaventura und negiert diese Möglichkeit,

da der Grund des gemeinsamen Besitzes der göttlichen
Natur in der absoluten Einfachheit und Vollkommenheit
derselben liege, die keiner anderen Natur zukommen könne. Hieraus

aber folgt nur, dafs der mögliche gemeinsame Besitz ein
und derselben Natur nicht in der endlichen, angenommenen
Natur seinen Grund haben könne; das in diesem Bereiche
Mögliche ist aber nicht secundum potentiam naturae assumtae,
sondern personae assumentis zu beurteilen (S. Th. 3. qu. 3.
art. 6). Dem Satze, keine singulare geschöpfliche Wesenheit
kann mehrpersönlich sein, würden wir mit der Unterscheidung
begegnen: ratione sui, concedo, ratione personarum divinarum assu-
mentium, nego. Im angenommenen Falle wären mehrere
Personen im gemeinsamen Besitze derselben Natur; der Grund der
Möglichkeit hierfür aber läge nicht in dieser, sondern in der
göttlichen Natur, der die göttlichen Personen ihr schlecht-
hiniges Sein verdanken, während ihnen die angenommene nur
ein beziehungsweises hinzufügen würde. Dafs im menschlichen
Geiste Erkenntnis und Liebe Accidentien sind, würde kein
Hindernis bilden, da eine rein hypostatische Union die Natur in
ihrer Integrität beläfst, und die Aufnahme unmittelbar zu den
notionalen und relativen, nicht zu den wesentlichen und
absoluten Attributen geschähe.

Nach treffenden Bemerkungen über Kongruenz im
allgemeinen und der Menschwerdung des Sohnes im besonderen

geht der Verfasser zur Darstellung der trinitarischen Kausalität
im Werke der Menschwerdung über. Der Ratschlufs der
Incarnation ist den göttlichen Personen gemeinsam, jedoch in einer
der Ordnung des Seins entsprechenden Ordnung, wie dies in
Schrift und Überlieferung ausgesprochen ist. Die Würdigung
der angeführten Stellen selbst wird von der Auffassung des

Begriffs der Appropriation abhängen. Wir beziehen uns auf
das hierüber früher Gesagte zurück.

In ausgezeichneter Weise wird in den Quellen der
Offenbarung die Wirksamkeit des hl. Geistes hervorgehoben. Der
Grund dieser Appropriation ist vor allem darin zu suchen, dafs
die Menschwerdung nicht das Sein, sondern das Gutsein der



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 501

Schöpfung bezweckt. Die geschaffene Natur des Erlösers
empfing ihren Bestand und Selbstand (subsistentia) nicht in sich;
sondern in der ewigen Persönlichkeit des eingebornen Sohnes,
aber kraft des lebendigmachenden Gottesgeistes entwickelte
sie im ersten Momente ihres gottmenschlichen Lebens
gottschauende Erkenntnis und gottversunkene Liebe sodann
erfafst sie mit vollkommenem Gehorsam die messianische
Sendung bis zum Opfertode.

Die Beziehungen des Menschensohnes auf Grund der
hypostatischen Union sind durch die Begriffe Sendung und Salbung
bestimmt. Dafs Christus nach seiner menschlichen Natur auch
vom hl. Geiste gesendet wurde, dürfte trotz der Ausführung
S. 348 nicht schlechtweg mit Bezug auf gewisse Wirkungen
in der menschlichen Natur sich in Abrede stellen lassen (S.
Th. 1 q. 43 art. 8).

Mit dem hl. Geiste tritt Christus in eine besondere
Beziehung durch die Salbung. Der Begriff derselben ist persönlich

zu fassen; denn erstens ist die Ordnung der trinitarischen
Gegenwart keine andere als die in den ewigen Ausgängen
begründete; zweitens nimmt keine kreatürliche Wesenheit anders
als durch Aufnahme des hl. Geistes an der göttlichen
Vollkommenheit teil. Bezüglich der ersten dieser beiden Thesen
wird auf das erste Buch verwiesen und im folgenden nur die
Anwendung gemacht. Unsererseits sei nur bemerkt, dafs die
Salbung und Heiligung der menschlichen Natur Christi durch
den hl. Geist nicht deshalb geschehe und geschehen müsse,
weil Heiligung eine spezifische Wirkung desselben ist; denn
wir halten an der absoluten Wahrheit des Satzes fest, dafs
alle Thätigkeit nach aufsen den göttlichen Personen gemeinsam
sei, sondern deshalb weil in Christus eine doppelte Heiligung
zu unterscheiden ist, die der Menschheit durch die Verbindung
mit dem Logos zukommende ungeschaffene Heiligkeit, deren

persönliches Siegel wie nach der göttlichen, so auch nach der
menschlichen Natur der hl. Geist ist, und die geschaffene Heiligkeit,

die, ein Werk der ganzen Trinität, dem hl. Geiste in
besonderer Weise appropriiert wird. Der hl. Geist ist daher
substantielle Heiligkeit nicht im formellen, sondern terminativen
Sinne, in welchem nach der eigenen Lehre unseres Autors der
hl. Geist persönliches Siegel und Bestätigung der substantiellen
Heiligkeit ist. Ob die substantielle Heiligkeit Christi, formell
genommen auf die Persönlichkeit des Logos oder die göttliche
Natur zurückzuführen sei, möge dahingestellt bleiben. Die
polemische Bemerkung des Verfassers scheint uns keine ent-



502 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

scheidende Lösung zu bieten. Die Annahme aber, die inhabi-
tatio Spiritus sancti sei der Formalgrund der substantiellen
Heiligkeit, hängt mit der Auffassung der heiligmachenden Gnade
und deren Verhältnis zur inhabitatio zusammen und leidet an
eigenen Schwierigkeiten, die wir an diesem Orte nicht weiter
berühren wollen. Zahlreich und inhaltsvoll sind die patristi-
schen Zeugnisse, die vom Verfasser zur Unterstützung seiner
Ansicht von der Salbung der Menschheit Christi durch die Ein-
wohnung des ihm persönlich eigenen Geistes beigebracht werden.
Da die der Menschheit Christi gewährten Gnaden mehr durch
die Form der Gnadenmitteilung, als durch die besondere Art
der einzelnen Gnadengaben auf die Dreifaltigkeit bezogen sind,
so bilden die Beziehungen der Thätigkeit Christi zu den
göttlichen Personen den nächsten Gegenstand. Es kommt hier die
im engeren Sinne gottmenschliche Thätigkeit des Logos in
Frage, die Thätigkeit, durch welche Christus auf physischem
und ethischem Gebiete übernatürliche Wirkungen hervorbrachte.
In dieser Rücksicht also ist Christus gehorsam gegen den
Vater und empfangt die Gnadenantriebe vom hl. Geiste.
„Was der eingeborene Sohn in der Gemeinschaft seines Vaters
und seines Geistes in der angenommenen Menschheit
auszuführen beschlossen hatte, dazu wurde die letztere von der Gotteskraft

bewegt, welche ewig als die Gabe des Lebens von Gott
ausgeht."

„Im messianischen Wirken, vor allem dem gottmenschlichen
Opfer manifestiert sich — so wird das Ergebnis zusammen-
gefafst —, nicht allein die Herrlichkeit des Vaters und Sohnes,
sondern auch des hl. Geistes in Gerechtigkeit und Barmherzigkeit

durch den Antrieb, den die angenommene Natur vom heil.
Geiste als dem eigenen Geiste des Erlösers empfangt, aus heil.
Liebe der beleidigten göttlichen Majestät Sühne und der Welt
den Frieden zu bieten."

Ziel und Erfolg der messianischen Thätigkeit sind die
Erlösung, die Offenbarung und Grundlegung des Reiches Gottes.
Von den hinsichtlich des Erfolgs dargelegten Beziehungen heben
wir folgendes hervor. „Der Kreatur gegenüber sind alle drei
Personen ein Erbarmer, eine Wahrheit, eine Majestät; dem
Vater gegenüber ist der Sohn der Engel des grofsen Vaters,
der für die königliche Ehre des Vaters eifernde Gott. Der
heil. Geist ist die hervorgehende Liebe, die Gabe des Heiles und
der Wahrheit, die von der lebendigen Majestät ausströmende
Kraft, welche die Welt mit Furcht und Liebe ergreift und
zum Reiche Gottes umgestaltet." (S. 397.) Diese Worte sind



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 503

charakteristisch für die Methode des Verfassers, das kräftige Relief
und die scharfe Beleuchtung, in welche die Appropriationen bei
ihm treten, zugleich aber freilich auch für die gefährliche Klippe,
die einer Auffassung droht, welche das Verhältnis zu den
Geschöpfen in die inneren gegensätzlichen Beziehungen der
Personen hineinträgt.

In inniger Beziehung zum hl. Geiste steht auch die
prophetische Thätigkeit Christi, von der gesagt wird, es dürfe bei
der Würdigung der Predigten und Wunder, Arbeiten und
Leiden Christi nicht übersehen werden, dafs sie nicht blofs für
seine Zeitgenossen sakramentale Mittel des Heiles sein sollten,
sondern auch für die nachfolgenden Geschlechter, auf welche
die heiligende Kraft des Lebeus Jesu und seiner Geheimnisse
durch das Evangelium und die liturgische Eeier des Kirchenjahres

übergeführt wird.
Im weiteren Verlaufe wird das Geheimnis der Verherrlichung

Christi betrachtet. In den fortschreitenden Momenten
der Verherrlichung, z. B. in der Auferstehung manifestiert sich
das Verhältnis der göttlichen Personen; Christus erweckt seinen
eigenen Leib zum Leben in Gemeinschaft des Vaters und des
belebenden Geistes. „So ist das Geheimnis der hl. Dreifaltigkeit

Wurzel und Krone des Mysteriums Christi: seine Wurzel
durch die Sendung des Vaters, durch die Herablassung des
Sohnes, durch die Salbung des hl. Geistes; seine Krone durch
die Versöhnnng des Vaters, in der Verherrlichung des Namens
Jesu, durch die Verdienung des hl. Geistes." (S. 411 f.)

V.

Das sechste Kapitel handelt in sechs Artikeln über die im
Mysterium der Gnade enthaltenen Beziehungen zu den
göttlichen Personen. Zunächst wird die Gnade der Inhabitation
ontologisch als Accidens und zwar als reale Relation bestimmt,
deren Fundament in die habitualen und aktualen Gnaden gesetzt
wird. Auch in Gott sei das eigentliche Fundament unserer
übernatürlichen Beziehungen zu ihm im eminenten Sinne real, insofern
der Heilsratschlufs mit dem Sein Gottes selbst identisch ist.
Es ist also in Wahrheit ein reales Bezogensein des Geschöpfes
auf Gott, nicht aber umgekehrt. Wir glauben daher, dafs die
Bezeichnung der Inhabitation als ungeschaffene Gnade (von
ähnlicher Anschauung aus wird später, S. 430, die visio beata das
wahre und höchste Gut an sich genannt) einer Restriktion be-



504 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

dürfe, derselben wie alle Beziehungen Gottes zu den Geschöpfen,
nämlich sie sei von seifen Gottes nichts anderes als sein eigenes
unendliches Sein cum connotatione liberae terminationis in crea-
tura. Als reales Accidens des Geschöpfes ist die Inhabitation
geschöpflich und endlich wie dieses.

Der zweite Artikel führt im Anschlufs an die thomistische
Lehre vom Verhältnis des Erkennens und Wollens aus, dafs
die Inhabitationsgnade als übernatürliche Relation zur höchsten
Wahrheit und Güte durch das Wort Gottes für die Erkenntnis
und durch den hl. Geist für den Willen vermittelt sei. Die
Untersuchung geht von jenem Standpunkte aus, auf welchem die
Inhabitation eine vollendete ist, nämlich von der Gotteseinwohnung
in den Seligen. Zu der treffenden Darstellung der Bedingungen

der unmittelbaren Anschauung sei uns gestattet hinzuzufügen,

dafs die species intelligibilis ihrer Natur nach ausschliefs-
lich auf die Vervollkommnung und Aktualisierung des Erkennenden

tendiert und es ihr accidentell ist, wenn sie als eine durch
das Subjekt limitierte Form aufgenommen wird. Uber die nur
im Vorübergehen berührte Frage, ob in der beseligenden
Anschauung ein verbum mentis gebildet werde, wollen wir
hinwegsehen. Die Einwohnung des persönlichen Wortes unmittelbar

und als solchen aber zur Ermöglichung jener Anschauung
scheint uns nicht erwiesen, auch nicht durch den an sich ganz
richtigen Grundsatz, dafs die causa efficiens nach ihrer letzten
Aktualität wirke, denn alle jene Erfordernisse, die nach dem
Verfasser zur unmittelbaren Anschauung der göttlichen Natur
ei'forderlich sind, treffen in ihr selbst unmittelbar zu, die göttlichen
Personen aber verhalten sich durchaus nicht als vollendender
Akt zur göttlichen Natur.

Analog der Vollendung der Erkenntnis durch die
vollkommene Inhabitation des Wortes wird die Vollendung der
seligen Liebe, welche Liebe der Freundschaft, ein sich gegenseitig.

Inbesitznehmen ist, dem hl. Geiste zugeeignet nach dem
Gesetze: wodurch irgend etwas in irgend einer Hinsicht selbst
vollendet ist, dadurch wird es Prinzip einer ähnlichen
Vollkommenheit bei anderen.

Die speziellen Titel, des göttlichen Wortes und des heil.
Geistes bezüglich der Inhabitation schliefsen die Einwohnung
des Vaters nicht aus, sondern ein; denn das Wort erleuchtet
als Licht vom Lichte, und der hl. Geist entzündet als Lebenshauch

des Vaters und Wortes.
Dem dritten Artikel zufolge beginnt die Inhabitationsgnade

mit der Einwohnung des hl. Geistes im Gnadenleben der Liebe,



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 505

und erfüllt sich in der Aufnahme des eingebornen Wortes zum
seligen Leben der Anschauung. (S. 437.) Hier erhebt sich
die Schwierigkeit, ob nicht auch der Glaube und die Hoffnung
ähnlich der Liebe den Anspruch auf eine wirkliche Gottes-
einwohnung begründe. Die Antwort ist eine negative, denn
die Liebe kann als affektive Vereinigung inj dieser Linie
vollkommen sein und mit einer unvollkommenen Erkenntnis
bestehen, also einen Titel der Einwohnung begründen, den diese
nicht gewährt. Obschon nämlich die Liebe ein Erkennen
voraussetzt, so ist dies doch nicht notwendig ein vollkommenes;
vielmehr ist es die Liebe, deren Macht das unendliche Gut zu
vollkommenem geistigem Besitze in der Schauung an sich zu
ziehen bestrebt ist. Auch die Göttlichkeit des Glaubens bringt
nicht die Inhabitation mit sich; denn er kann tot (doch nicht
falsch — fidei non potest subesse falsum) sein, losgelöst von
der heiligmachenden Gnade: ja die göttlichen Eigenschaften
kommen dem Glauben gerade durch die Liebe zu.

Die nähere Darlegung der letzten Behauptung führt zur
Besprechung einer neuerdings aufgestellten Ansicht über den
Glaubensgrund, in der wir weniger ein Weiterführen, als
vielmehr eine Umbildung der Lugo'schen Ansicht, resp.
Hineinbildung in einen fremden, ontologisch-theosophischen Ideenkreis
erblicken. Bezüglich der eigenen Ansicht des Verfassers dürfen
die entgegenstehenden Bedenken nicht verschwiegen werden.
Unbestreitbar ist der Einflufs des Willens auf die alles
überragende Glaubensgewifsheit; die Notwendigkeit desselben
ergibt sich daraus, dafs der übernatürliche Glaube Zeugnisglaube

ist. Das Zeugnis hinwiederum, dem der Gläubige cum
pio credulitatis affectu sich unterwirft, ist ein Zeugnis Gottes

von sich selbst, das, sofern der Glaube formell darauf beruht,
ein übernatürliches und göttliches Motiv darstellt, durch welches
der Glaube über die natürliche Erkenntnisweise und in eine

Sphäre versetzt wird, die ihn der himmlischen Anschauung
verwandt macht. Es dürfte daher auch die Theorie der Inhabitation,

deren Begriff überhaupt bei dem Verfasser nicht die
wünschenswerten klaren Umrisse zeigt, im Bezug auf den

Glauben eine Modifikation erfahren. Ferner würde der Glaube
seine Göttlichkeit der Liebe verdanken, so müfste nicht der
Glaube der Liebe, sondern umgekehrt die Liebe dem Glauben

vorangehen, und der tote Glaube würde auf hören, Glaube,
d. i. eine theologische Tugend, Anfang, Grund und Wurzel des

übernatürlichen Lebens zu sein. Die Unterwerfung dos Willens,
der fromme Glaubensaffekt wird vielmehr selbst erst zur über-



506 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

natürlichen göttlichen Liebe durch den Torangehenden
göttlichen Glauben. Der psychologische Prozefs ist :

Glaubensgeneigtheit, göttlicher Glaube, göttliche Liebe.
Das psychologische Grundverhältnis betreffend bemerken

wir, dafs zwar die Erkenntnis den Gegenstand in gewissem
Sinne zu sich herabzieht, während die Liebe zu ihm hinauf-
strebt, dafs aber andererseits ebenso die Erkenntnis den Gegenstand

an sich, nicht aber die Vorstellung von ihm zum Objekte
hat und ebenso umgekehrt der Wille nur durch die Vorstellung
auf sein Objekt tendiert. Es ist daher die Liebe nicht so ganz
von der vorangehenden Erkenntnis unabhängig, und die
Erkenntnis, die einer Liebe voranleuchten soll, welche nach Gott,
wie er in sich ist, strebt, wird selbst von der Art sein müssen,
dafs sie auf Gott als Gegenstand unmittelbaren Besitzes
gerichtet ist. Dies ist aber nur der Eall, wenn Gott um seiner
selbst willen geglaubt, und der Glaube in sich selbst, nicht
erst durch die Liebe, göttliche Tugend ist.

Die beiden folgenden Artikel suchen zu zeigen, dafs aus
der Inhabitation des hl. Geistes sowohl die übernatürliche
Ebenbildlichkeit und das Kindschaftsverhältnis zum Vater entspringen,
als auch alle übrigen Gnadengaben, insbesondere die sieben
Geistesgaben ausfliefsen, Thesen, denen eine patristische
Begründung in zwei anderen Artikeln gegeben wird.

Der Unterschied der göttlichen Tugenden von den sieben
Gaben des hl. Geistes ist darin zu suchen, dafs durch jene die
Seelenvermögen zu Gott als ihrem unmittelbaren Zielgegenstand
hingeordnet, durch diese aber Gott als dem übernatürlichen
Beweger untergeordnet werden. „Durch die theologischen Tugenden

schliefst sich die begnadigte Seele unmittelbar an Gott als
den Gegenstand ihres Denkens und Liebens an, vermöge der
Geistesgabeu gibt sie sich mit williger Lenksamkeit ihm als
dem Erwecker, Pfleger und Vollender ihrer heiligen Lebens-
thätigkeit hin." (S. 468.)

Wenn wir den Inhalt dieses Abschnittes, eines der
bedeutendsten und gehaltreichsten der vorliegenden Schrift in
wenigen Worten charakterisieren sollen, so zeigt die Darstellung
und ihre Methode, dafs das Hauptgewicht im Mysterium der
Gnade oder der übernatürlichen Erhebung und Vergöttlichung
auf die Inhabitation der göttlichen Personen, des Logos in der
unmittelbaren Anschauung, des hl. Geistes in der Liebe, auf
die Aufnahme in das geheimnisvolle innere dreieinige Leben
Gottes gelegt wird. Die übernatürliche Relation, die
Applikation gleichsam der göttlichen Personen erscheint als der



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 507

"wahre Grund der Vergöttlichung. Wir wissen nicht, ob wir
das liichtige vollkommen treffen, wenn wir sagen, diese
Auffassung bewege sich in' der Richtung derjenigen, welche die
heiligmachende Gnade als das Band, das die Seele mit dem
hl. Geiste als dem wahren Grund der Gotteskindschaft und
Vergöttlichung verknüpft, betrachten, und suche die zu Grunde
liegende Auffassung zu allseitiger harmonischer Ausbildung zu
bringen.

Dieser Auffassung steht eine andere gegenüber, die das
Gewicht auf die absolute geschaffene Gnade, zunächst auf die
untrennbar mit der Liebe verbundene heiligmachende Gnade
legt. Durch sie wird die Seele verklärt, vergöttlicht, Abbild
der göttlichen Natur, sofern diese das wahrhaft und schlechthin

Übernatürliche ist, und damit (sekundär) zugleich auch der
göttlichen Personen, die aus dem überquellenden Reichtum der
göttlichen Natur hervorgehen. (Joh. 14, 23.) Übernatürlich
und göttlich ist die heiligmachende Gnade, sofern sie aus keiner
natürlichen geschöpflichen Anlage entspringt und die Gottheit
nach derjenigen Rücksicht, ontologisch betrachtet in genere quali-
tatis nicht rélationis, darstellt und nachbildet, in welchem sie
Erkenntnis und Liebesgenufs des unendlichen Gutes ist.

Auf diesem Standpunkt ist es die heiligmachende Gnade,
die, von der unvollkommenen Einwohnung Gottes im Glauben
durch die übernatürliche Partizipation an der göttlichen
Erkenntnis abgesehen, den Grund der Inhabitation enthält; denn
wie jede unmittelbare Wirkung die praesentia Dei per essen-
tiam nach sich zieht, so und um so mehr die von Gott der
Seele eingeflöfste Teilnahme der göttlichen Natur. Die Inhabitation

ist aber zunächst Einwohnung der göttlichen Natur,
des den Personen gemeinsamen Wesens, und daher auch der
göttlichen Personen, deren lebendiges Abbild die heiligmachende
Gnade durch Glauben und Liebe, die aus ihr entspringen, teils
hervorbringt, teils darstellt. Vollendet wird das Gottesbild und
damit die Inhabitation im Jenseits nicht durch eine Umbildung
der heiligmachenden Gnade und der mit ihr verbundenen Liebe,
sondern durch jene vollkommene Bethätigung des Kindes Gottes
in der Anschauung, die jede Trennung von Gott ausschliefst

Es ist hier nicht der Ort, die Gründe auseinanderzusetzen,
die uns in entscheidender Weise für die letztere Auffassung zu
sprechen scheinen. Das in der ersteren Ansicht sich bekundende
Streben, die Teilnahme an der göttlichen Natur, die
Adoptivkindschaft, die Inhabitation so strikt als möglich zu fassen und
die Vergöttlichung in ein recht helles Licht zu setzen, möchte,



508 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

fürchten wir, auf einer nicht wohl begründeten Annahme
beruhen; denn in der That wird der Gnadenbegriff durch die
einseitige Betonung der Relation vielmehr abgeschwächt, denn
da die Relation in der übernatürlichen Ordnung ebenso wie in
dem natürlichen Accidens, nicht wie in Gott, etwas Subsistieren-
des ist, so stellt sie das schwächste Sein dar und erheischt
ein vollkommeneres zu seiner Grundlage und Voraussetzung. Das
Interesse des Übernatürlichen scheint uns deshalb besser
gewahrt zu sein, wenn das Gewicht auf die beiligmachende Gnade
als ein absolutes Accidens und als eine die Seele real Gott
verähnlichende und dadurch in die innigsten Beziehungen zu
den göttlichen Personen setzende Qualität gelegt wird.

Dafs die letztere Auffassung zur tridentinischen Lehre in
einem günstigeren Verhältnisse stehe, dürfte nicht bezweifelt
werden, weshalb denn auch die Vertreter der abweichenden
Ansicht das Bedürfnis fühlen, sich mit derselben auseinander
zu setzen. Was den Verfasser betrifft, so glaubt er für seine
Lehre von der Geisteseinwohnung als dem eigentlichen Grunde
und der Formalursache des consortium naturae divinae und des
Kindschaftsverhältnisses der Lessius'schen Vermittlung, wonach
die heiligmachende Gnade die formelle Mitursache zur
Herstellung des Kindschaftsstandes bildet, nicht zu bedürfen. Man
habe zwischen geschaffener und ungeschaffener Gnade zu
unterscheiden, sofern die Heiligung auf jener beruhe, sei die
heiligmachende Gnade die ausschliefsliche Formalursache. Der
göttliche übernatürliche Grund der Heiligung aber gehöre einer
andern Ordnung der Kausalität an; es sei die übernatürliche
Relation, die wesentlich mit Gott eins und der hl. Geist selbst
sei. Wir bezweifeln, ob die Position des Verfassers durch
diese Wendung sich günstiger gestalte. In der Annahme einer
unendlichen Relation des Geschöpfes zu Gott scheint uns eine
Uberspannung des Gnadenbegriffs zu liegen, die doch wieder
in ihr Gegenteil umschlägt. Eine solche dürften auch die Worte
enthalten: „Soll das göttliche Urbild aller Ideen, das Wort
der Weisheit selbst, von der hiezu geeigneten materiellen
Ursache, der vernünftigen Kreatur aufgenommen werden, dann ist
die Mitteilung einer göttlichen (d. i. nach dem vorangehenden:
nicht geschaffenen) Kraft erforderlich, um das ungeschaffene
Bild dem geschaffenen Geiste einzuprägen. Die Mitteilung
göttlicher Kraft, damit sie immanentes Prinzip göttlichen Lebens
in dem geschöpflichen Subjekte werde, wird durch die Sendung
des hl. Geistes vollzogen, der als die göttliche Lebenskraft
unserer hl. Ausgestaltung nach dem Bilde Gottes und zur



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 509

Herbeiführung der seligen Vollendung des Bildes in uns
wohnt."

Mit Recht zwar ersieht man in der Gnade eine Teilnahme
an dem unendlichen Gut als solchem, denn dies ist die
Erkenntnis Gottes in einer ihm allein konnaturalen Weise, d. i.
in unmittelbarer Anschauung; aber es ist nicht eine unendliche

Teilnahme, nicht ein Begreifen Gottes, weshalb auch das

übernatürliche Verdienst nicht, wie der Verfasser andeutet, ein
unendliches zu sein braucht, sondern nur ein der übernatürlichen
Ordnung angehöriges, auf das Ziel der seligen Schauung
gerichtetes sein mufs. Dazu aber, um solche Wirkungen
hervorzubringen, genügt eine im Geschöpfe aufgenommene und insofern

eben geschöpfliche und endliche Qualität, die an dem

göttlichen Sein unter dem speziellen Gesichtspunkte partizipieren
läfst, unter welchem es Gegenstand unmittelbarer Selbsterkenntnis
ist. Mit der Übernatürlichkeit der Gnade streitet demnach
nicht die Geschöpflichkeit und Endlichkeit derselben, sondern
allein die Annahme, dafs sie in der Natur irgendwie positiv
angelegt sei, und so die unmittelbare Lebensverbindung mit Gott
durch Ausbildung und Bestimmung der natürlichen Potenzialität
des geschaffenen Geistes erreicht werden kÖDne.

Die gegen Eranzelin gerichteten Bemerkungen vermögen
uns daher um so weniger zu befriedigen, als die Behauptung,
„das formale Prinzip der Gottschauung in dem endlichen Geiste
zu sein, könne der Gottheit nur insofern zukommen, als sie
im Worte subsistiert" (S. 475) weder positiv noch aus
allgemeinen Gründen zu erweisen ist. Denn der Grundsatz, dafs
die Ursache nach ihrer letzten Aktualität wirke und eine
analoge Vollkommenheit in dem Terminus ihrer Wirksamkeit
hervorbringe, kann im gegebenen Falle keine Anwendung finden,
da die relativen Eigentümlichkeiten der Personen zur göttlichen
Natur sich nicht als Akt verhalten, vielmehr ihre Vollkommenheit

gerade in der Identifikation mit der göttlichen Natur
besteht, die sie gemeinsam, wenn auch in relativer Gegensätzlichkeit

besitzen. In der seligen Anschauung ist es daher nicht
das Wort, sondern die essentia absoluta, welche nach
übereinstimmender Lehre der Theologen die Stelle der species intelli-
gibilis vertritt, das lumen gloriae und der habitus charitatis
aber sind ebenso wie die heiligmachende Gnade Partizipationen
der göttlichen Natur unter verschiedenen Gesichtspunkten, die
ebenso viele Titel der göttlichen Inhabitation begründen,
zunächst jedoch der göttlichen Natur und durch sie der
göttlichen Personen. Gewifs prägen sich in der Gnade, Schauung



510 Über das Wirkeil des dreieinigen Gottes.

und Liebe auch die Eigentümlichkeiten der Personen aus; der
Grund aber liegt darin, dafs der beseligte Geist der göttlichen
Natur, wie sie in sich selbst ist, verähnlicht ist.

Auf die vom Verfasser angeführten zahlreichen Väterstellen
können wir nicht im einzelnen eingehen. Nur an einem
Beispiele möge gezeigt werden, dafs es nicht schwer sei, die Lücke
in der Interpretation aufzuweisen. So wird als Lehre des
hl. Athanasius angegeben, der Sohn partizipiere die Gottheit
nicht, sondern besitze sie, dagegen werde er selbst durch den
hl. Geist partizipiert, wie der Yater mit uns in Verbindung stehe
durch Christus und die Gabe dps hl. Geistes. Er selbst werde
jedoch nicht durch den hl. Geist, sondern durch die Einheit
des Wesens und die Proprietät der Person mit dem Vater
verbunden: ein Beweis (bemerkt der Verfasser), dafs die Inhabitation

in uns dem Geiste nicht nach dem absoluten Wesen
zukomme. (S. 486.) Wie uns scheint, folgt dies nicht aus den
Worten des hl. Athanasius. Der Gegensatz liegt hier nicht im
Relativen und Absoluten, sondern im Totalen und Partiellen.
Wer nur an Gott partizipiert, wird durch die Wirksamkeit,
die Sendung des hl. Geistes zur Gottheit erhoben. Dies ist es,
was vom Sohne, der die göttliche Natur ist und nicht an ihr
nur teilnimmt, nicht gesagt werden kann, da er sonst zu einem
Geschöpfe herabgesetzt würde. Der natürliche Sinn der
angeführten Worte dürfte kein anderer sein als dieser: der heil.
Geist, als Geist des Sohnes, von ihm ausgehend und gesendet,
wirkt in uns seine Ähnlichkeit und die des Sohnes, indem er
uns vergöttlicht, das consortium divinae naturae in der Gnade
verleiht und die heil. Liebe, deren persönliches Siegel er selbst
ist, einflöfst. Der hl. Geist wirkt aber die Ähnlichkeit des
Sohnes und seine eigene oder die Partizipation der göttlichen
Natur, indem er aus dem den Personen Gemeinsamen heraus,
d. i. dem einen Wesen als Thätigkeitsprinzip, thätig ist. Von
einer eigentlichen oder formell persönlichen Einwohnung des
hl. Geistes ist hier nicht die Rede.

Derselbe Gedanke kehrt bei Cyrill von Alexandrien wieder.
(S. 493.) Demnach seheint es uns über das in den Darstellungen

der Väter Enthaltene hinauszugehen, wenn gesagt wird,
es liege in der Natur der Sache, dafs wir wenigstens begrifflieh

zunächst die Proprietät des hl. Geistes als der uns
unmittelbar inspirierten Gabe in unseren Geist aufnehmen müssen.
Der Sinn der Väterlehre dürfte einfach der sein, dafs der
Geist, der in der Heiligung die Seelen vergöttlicht, der
göttliche Geist, der Gottesgeist des Sohnes sei, der, wie er aus



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 511

dem Sohne stamme und ihm wesensgleich sei, so auch mit dem
Sohne und dem Vater verbinde, indem er das Bild der
göttlichen Natur in ihnen hervorbringt, eine Wirkung, aus der
wir hinwiederum seine eigene göttliche Natur erschliefsen.

Für ebenso wenig beweiskräftig halten wir die aus dem
englischen Lehrer angeführten Texte. Grofses Gewicht legen
die Vertreter der Lessius'schen Ansicht auf 1. 2. qu. 114 art.
3. c. und ad 3, wo die verdienstliche Kraft der guten Werke
auf den hl. Geist zurückgeführt wird. Es ist jedoch hier nicht
von einer unendlichen, aus der Inhabitation des hl. Geistes
fliefsenden Dignität die Rede, sondern davon, dafs die aus
der Gnade des hl. Geistes und unter seinem bewegenden
Einflufs — ex gratia spiritus sancti — secundum virtutem
spiritus moventis — gewirkten Werke innerlich auf den
himmlischen Lohn hingeordnet, demselben proportional seien.
Der hl. Geist ist sufficiens causa vitae aeternae, seine Gegenwart

also hinreichende Bürgschaft, dafs er das von ihm als
causa efficiens in uns begonnene Werk auch vollenden könne
und wolle. Aus diesen Worten läfst sich weder entnehmen,
dafs der hl. Geist Formalprinzip, sei es ausschliefslich oder mit
der heiligmachenden Gnade, unserer Heiligung sei, noch auch
dafs er die heiligmachende Gnade nach seiner Eigentümlichkeit

wirke oder durch sie begrifflich primär nach dieser
Eigentümlichkeit innewohne.

Am Schlüsse des sechsten Kapitels wird die eigentümliche
Auffassung der Einwohnung des hl. Geistes durch die Liebe,
der hienieden noch keine solche des Sohnes nach der Erkenntnis

entspricht, in folgenden Worten auf einen bündigen
Ausdruck gebracht: Indes ist auch bei voller Würdigung der
intellektuellen Gnaden des Pilgerstandes unter ihrem erhabensten

Begriff als Weisheit eine Gleichstellung mit der Liebe unmöglich.

Wenn nämlich auch an sich die Erkenntnis des höchsten
Gutes die volle Ursache seiner Liebe, wie das Wort das Prinzip
des hl. Geistes ist, so ist dies doch in dem gegenwärtigen
Stande der Entwicklung nicht der Fall. Nicht nur dem Glauben
und der Hoffnung, auch der Weisheit gegenüber mufs das aus-
schliefsliche Prärogativ der Liebe, Titel einer göttlichen
Sendung zu sein, gewahrt werden."

Wenn wir die Ansicht von der formell persönlichen
Einwohnung des hl. Geistes durch die Liebe nicht teilen, so
gestehen wir doch zu, dafs es ganz im Geiste der thomistischen
Lehre ist, wenn die übernatürliche Liebe als ein ganz spe-
cieller Titel der wesentlichen Inhabitation Gottes geltend

Jahrbuch für Philosophie etc. Ii. 34



512 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

gemacht wird; denn in ihr bietet sich Gott, wenn nicht zur
Anschauung, doch gleichsam zur unmittelbaren Erfahrung und zum
G-enusse dar: non qualiseunque cognitio sufficit ad rationem mis-
sionis, sed solum ilia, quae accipitur ex aliquo dono appropriato
Personae, per quod efficitur nobis conjunctio ad Deum secundum

modum proprium illius Personae, scilicet amorem, quando
Spiritus sanctus datur, unde cognitio ista est quasi experimen-
talis. In 1. dist. 14 qu. 2 art. 2 ad 3.

In den vier Artikeln des siebenten Kapitels gelangen die
im Mysterium der Kirche enthaltenen Beziehungen zu den
göttlichen Personen zur Darstellung. Die sichtbare Sendung des
hl. Geistes am Pfingstfeste, die dauernde Verbindung des heil.
Geistes mit dem Lehr-, Priester- und Hirtenamte, woraus sie
ihre Unfehlbarkeit und Unzerstörbarkeit schöpft, bilden die
Gegenstände dieses Abschnittes. Es läfst sich kaum ein
Lehrpunkt denken, der nicht wenigstens andeutungsweise in den
weitgespannten Rahmen des umfassenden Themas aufgenommen
wäre. Mit Recht hält der Verfasser nichts für unbedeutend
und sieht auch im Kleinsten, z. B. der zeitlichen Anordnung
anscheinend zufällig sieh folgender Eeste den unsichtbar waltenden

Finger des göttlichen Geistes. Doch tritt bei der
prägnanten Kürze der Darstellung nicht überall die wahre Meinung
des Verfassers zu Tage, z. B. über die instrumentale Kausalität
der Sakramente, über das opus operatum. (S. 537.)

Den Inhalt der fünf Artikel des achten (letzten) Kapitels
machen die im Mysterium des Leibes Christi enthaltenen
Beziehungen zu den göttlichen Personen aus. Der erste Artikel
handelt von der ausgezeichneten Stellung Christi als Menschensohn,

infolge deren die Verbindung mit seiner hl. Menschheit eine
unerläfsliche Notwendigkeit für alle ist.

Auf der eigentümlichen Auffassung, die sich der Verfasser
von der Appropriation gebildet, mag es beruhen, wenn in
diesem Artikel die göttliche Kausalität begrifflich in der
Ordnung der causa efficiens, exemplaris, communicans sich
entfaltend gedacht wird. Wir halten dafür, dafs die weltschöpferische

Kausalität nach der Analogie der freien geschöpflichen
Ursachen zu denken sei, also zuerst zwecksetzend, dann nach
ewigen Vorbildern mit freiester Wahl ausführend, so dafs also
die causa flnalis ganz allgemein in ordine intentionis als die
erste zu betrachten ist. Weiterhin fürchten wir, dafs der Satz,
Gott verwirkliche den Schöpfungsplan durch die zeitliche
Emanation der natürlichen und übernatürlichen Formen aus der
Machtfülle seines Wesens in solcher Fassung dem Mifsverständ-



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 513

nisse ausgesetzt sei; denn wenn auch der Ausdruck: Emanation,

den der hl. Thomas ohne Bedenken anwendet, einer
günstigen Erklärung nicht im Wege steht, so können doch die
Worte: „einer Emanation der Formen aus der Machtfdlle des
Wesens" in dem Sinne einer Bestimmbarkeit des letzteren mifs-
deutet werden, was sicherlich der Absicht des Verfassers nicht
entspricht. Im Grunde werden Formen, mit Ausnahme der
reinen, subsistierenden Formen, oder der Geister, nicht
geschaffen, sondern die subsistierenden, geformten Wesen. Die
Formen aber, durch welche die Dinge nach Gattungen und
Arten bestimmt sind, werden mitgeschaffen, oder, wo es sich
um Umbildung, substantielle Veränderung oder accidentelle Ver
vollkommnung handelt, wie die Scholastik sich ausdrückt, aus
der natürlichen oder obedientialen Potenzialität eduziert.

Dem zweiten Artikel zufolge wird die Lebenseinheit mit
Christus in erster Ordnung durch den hl. Geist als der Gabe
aller Gaben hergestellt, in zweiter Ordnung durch den Glauben
an Christus, durch dessen sittliche Nachfolge, und durch die
Sakramente, insbesondere die Eucharistie. Das heiligste Sakrament

bildet dann den Gegenstand des dritten Artikels. Die
heil. Dreifaltigkeit ist die bewirkende Ursache des eucharisti-
schen Sakramentes durch die Sendungsthätigkeit des hl. Geistes,
d. h. durch eine der Sendung dienende Wirksamkeit, die heil.
Menschheit Christi aber die erste ministerielle Ursache durch
die Verkündigung, Verdienung und Einsetzung derselben.

Im vierten Artikel wird die hl. Dreifaltigkeit als
Zielursache des eucharistischen Sakramentes dargestellt, indem die
Eucharistie als Opfer die Verherrlichung, als Kommunion aber
die Gemeinschaft mit der Trinität bezweckt. Das fünfte Kapitel
endlich führt uns die Beziehungen zur hl. Dreifaltigkeit vor
Augen, welche in der Vollendung des mystischen Leibes Christi
durch die letzten Dinge enthalten sind, und handelt vom
Gerichte, der Übergabe des Reiches Gottes und der Vollendung
in Gott. In Beziehung auf die Vollendung findet die Stelle
1. Cor. 15, 24 -28 von der Unterwerfung Christi eine
eingehende patristische Erörterung.

Indem wir von der bedeutenden und inhaltsreichen Schrift
Abschied nehmen, fügen wir über die derselben zu Grunde
liegende These von den im Wirken nach aufsen sich ausprägenden

eigentümlichen Beziehungen der Personen noch folgende
Bemerkungen bei. Die einseitige Betonung der Subsistenzialität
und Selbständigkeit der Personen in Gott führt notwendig einerseits

zur Verkennung der absoluten Aktualität der göttlichen
34*



514 Über (las Wirken des dreieinigen Gottes.

Natur, andererseits zur Bedrohung der berechtigten Selbständigkeit
der geschaffenen natürlichen wie der ihr übergeordneten

übernatürlichen Ordnung. Denn wenn es des Eingreifens der
göttlichen Personen nach ihrer Eigentümlichkeit bedarf, um die
natürliche Ordnung in der ihr gebührenden Vollkommenheit
herzustellen, so ist für eine höhere übernatürliche Ordnung,
in welcher sich die verborgene Natur Gottes selbst mit dem
iiberfliel'senden Reichtum ihrer Produktionen, den Quellen der
persönlichen Unterschiede offenbaren würde, kein Raum mehr
vorhanden. Man könnte uns entgegnen, es gebe eine andere
entgegengesetzte Gefahr, die göttlichen Personen auf Kosten der
Natur zu blofsen Relationen herabzusetzen. Hiegegen stehen
wir nicht an, so paradox es klingen mag, zu behaupten, dafs

jene übermäfsige Betonung der Selbständigkeit oder selbständigen
Realität der Personen selbst zu der angebenen Konsequenz
führe. Denn indem die Gefahr besteht, die rein relativen zu
absoluten Attributen zu steigern, absolute Unterschiede
göttlicher Personen aber nicht aufrecht erhalten werden können,
sondern in relativ-transeunte umschlagen müssen: so ersteht
die. weitere Gefahr des Modalismus, der an die Stelle der
immanenten eine transeunte, ökonomische Trinität setzt. Die
Geschichte der Häresieen lehrt denn in der That, dafs Tritheismus
und Modalismus nur verschiedene Formen wesentlich eines und
desselben Irrtums seien.

Anders verhält es sich in der traditionellen theologischen
Auffassung. Als immanente Relationen sind die göttlichen
Personen nicht blofse Relationen, sondern wegen der realen
Identität mit der göttlichen Natur subsistierende Relationen,
also real, selbständig, unendlich wie die göttliche Natur selbst.
Diese aber ist und bleibt die zureichende Ursache aller, der
natürlichen und übernatürlichen Wirkungen in den Geschöpfen,
in der Natur sich offenbarend durch ihre Spuren und
Abbilder, in der übernatürlichen Ordnung aber so wie sie an
sich ist, und daher auch mit den Personen oder Relationen,
mit denen sie identisch ist, so dafs die göttliche Gegenwart

und Einwohnung im seligen Schauen und geniefsender
Liebe ein Einwohnen der Personen ist, weil der Natur, nicht
umgekehrt.

Der Verfasser ist redlich bemüht, die angedeuteten Klippen
zu umsegeln; ob durchweg mit Erfolg, wird der urteilsfähige
Leser wohl am besten aus dem Studium der Schi-ift selbst,
zu dem wir jeden Freund theologischer Wissenschaft einladen
möchten, ersehen. Zweifellos wird er überall mit Interesse



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 515

den eingehenden, tiefsinnigen, umfassenden, und von einer konsequent

verfolgten Grundanschauung getragenen Entwicklungen
folgen, auch wenn er finden sollte, dafs der Gang im grofsen
und ganzen von den ersten Definitionen geistiger Bethätigung
in Urteil und Liebe bis zu den letzten Folgerungen, die Ein-
wohnung des Wortes und Geistes betreffend, einer Revision
bedürftig sei, um in vollen Einklang mit den vom Verfasser
selbst so hoch gehaltenen Lehren der klassischen Scholastik
einzutreten.


	Über das Wirken des dreieinigen Gottes [Fortsetzung]

