Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

0. Ftliigel: Die spekulative Theologie der Gegenwart,
kritisch beleuchtet. Zweite erweiterte Auflage. Kothen
1888. 0. Schulze I—VIII, 1—438.

Dieses Werk wendet sich gegen den spekulativen Monismus und stellt
ihm gegeniiber den konsequent weiter gedachten Realism us Herbarts. Es
will nachweisen, dafs der Monismus nicht dazu angethan sei, den geoffen-
barten Glaubensgrundsiitzen oder allgemeiner, ,,der Moral und der Religion‘
als spekulative Unterlage zu dienen; wohl aber kénne dies der Realismus.
Naturgemils teilt sich deshalb das Buch in zwei Teile. Der eine weist
zuerst im allgemeinen und dann gegen bestimmte Autoren insbesondere,
nidmlich gegen Biedermann, O. Pfleiderer, Lipsius, als Vertreter der nega -
tiven Theologie, gegen Ebrard, Dorner und Frank als Vertreter der
Apologetik oder positiven Theologie, gegen Ritschl und Herrmann als
Vertreter des Neukantianismus in der Theologie, den Monismus zuriick,
als unfihig, der Theologie ausreichend zu dienen. Der zweite Teil be-
schiiftigt sich mit der ,,realistischen Metaphysik® in ihrer Bezichung
zur Theologie, handelt iiber die organische und mechanische Weltanschauung
und wendet das Ergebnis an auf Moral und Religion.

Das Werk ist klar und mit logischer Schiirfe gegliedert; der Verfasser
verfiigt iiber eine reiche und ecingehende Kenntnis der betr. Autoren und
weils in wenigen Worten deren Grundlehren zusammenzufassen; mit ernstem
Sinne legt er den Mafsstab des Wissenschaftlichen und Religiosen zugleich
an die verschiedenen, von ihm behandelten Systeme.

Wird der Monismus nach dem Verfasser hingestellt als ,,die absolute
Kausalitiit im Sinne eines ursachlosen Werdens oder als Begriff eines Dinges,
welches ohne Ursache aus sich selbst heraus spontan sich verindert*
(S. 104.), oder als ,absolutes Werden** (Herbart S. 298); so hat der
Verfasser glinzend und mit grofsem Scharfsinne nachgewiesen, dafls ein sol-
ches ,,absolutes Werden in allen Gestalten als ein in sich widersprechender,
darum auf die Natur nicht anwendbarer, unmoglicher Begriff zuriickzuweisen
sei.’ Sind ,,die Ubel*, wie die Vertreter des Monismus selber zugestehen,
,,von der Welt unzertrennlich, das Bose dem Menschen als einem endlichen
Wesen wesentlich, (also naturnotwendig) zugehdrig; bleibt die Wirklich-
keit immer und iiberall hinter der Idee zuriick*: — so kann in der That
von einer , Erlosung, iiberhaupt von Siinde, nicht die Rede sein.* Es ist
dann das Christentum ,eine philosophische Religion, die durch den
Schein des Christlichen dem Volke unanstofsig sein soll; ecine Religion, wie
sie Minister Altenstein fiir die gebildete, denkende Welt verlangte und wie
Hegel sie ihm lieferte.** (S. 48 Anm.)

Nicht so sehr wie der negative scheint der positive Teil des
Werkes gelungen. Der Verfasser macht sich S. 329 folgende Worte Mar-
tensens zu eigen: ,,Das Nichts, aus welchem Gott die Welt gemacht hat,
ist durchaus nicht, wie man es nicht selten verstanden hat, das absolute
Nichts; denn aus diesem wird nichts; sondern das relative Nichts. Das
relative Nichts ist nimlich nicht das in keinem Sinne des Wortes Seiende,
sondern das, was im Verhiltnisse zu einem hoheren Seienden als ein Nicht-



Litterarische Besprechungen. 465

Seiendes zu betrachten ist; was noch nicht in Beziehung zu Anderem oder
nicht in die Erscheinung getreten ist oder noch nicht in der Weise da
(geformt) ist, wie die Welt da ist. Der Verfasser scheint mit einem
Worte den Schopfungsbegriff mit dem der Ordnung fiir identisch zu
halten; — ,,unverdnderlich*, ,.einfach*, also ewig seien die Substanzen der
Atome, wenn er auch seine ,,Realitiiten®* nicht gerade so nennt.

Kann ein philosophisches System sich nicht mit dem wahren
S chopfungsbegriffe vertragen, so folgt wohl ohne Zweifel, dafls auch von
cigentlicher Aufserweltlichkeit, d. h. von vollstindiger Freiheit von
dem Aufserlichen, was ohne Gott und unabhiingig von Ihm besteht, in
Sein und Wirken bei Gott nicht die Rede sein kann. Zudem wird der
Verfasser schwerlich mit seinen Atomen oder , Realititen‘ vorbeikommen
vor dem so energisch von ihm und mit Recht vorher zuriickgewiesenen
allgemeinen Satze: determinatio est negatio.

Wir glauben, der Verfasser verstehe unter dem causa sui und unter
dem actus purus, wie ebenso unter dem , Einfachen nicht das, was
die alte Philosophie darunter versteht. Wollte er dje Begriffe dieser letz-
teren eingehender priifen, so sind wir gewifs, er wiirde noch energischer
und iiberzeugender das Verkehrte eines ,,absoluten Werdens** und das Un-
migliche der selbstindigen Entwicklung eines blofsen Vermogens, um etwas
zu sein, zum wirklichen thatséichlichen Sein, d. h. den sogenannten
Monismus zuriickweisen.

Wird unter dem causa sui némlich verstanden, dafs etwas unter dem
nimlichen selben Gesichtspunkte Ursache von sich selbst sei, so ist
das ein Widerspruch, ein nonsens, wie dies Aristoteles im ganzen 4.Buche
seiner Metaphysik darthut; denn es hiefse, dals etwas existiere, bevor es
existiere, es sei also zugleich und sei nicht. So aber versteht die alte Philo-
sophie diesen Ausdruck nicht. Nach ilir ist jener, welcher z. B. vermittels
eigener Thiitigkeit, mittels eigenen Schliefsens, vom Allgemeinen zur Er-
kenntnis des Besonderen gelangt, causa sui, d.h. er ist die Ursache, dafs
er selber aus einem im allgemeinen Erkennenden ein im besonderen Erken-
nender wird. TUnd dies gilt ebenso beim moralischen Handeln; wo jemand
vom allgemeinen Zwecke aus sich hinbewegt zu einem besonderen (ein-
zelnen) Wollen,

Damit hingt zusammen das wahre Verstindnis vom actus purus.
Es ist dies nach der alten Philosophie kein Werden, also nichts, was von
etwas Allgemeinem etwas Besonderes aus sich geworden sei: es ist auch
kein absolutes Gewordensein, Vielmehr ist es ein reines, thatsich-
lich bestehendes Sein. Es ist nicht in seinem realen Bestande das
Ergebnis der Abstraktion des Begriffes ,,Sein‘, sondern vermittelst des
Schliefsens auf eine wirkende Ursache — und gerade solche Ursiich-
lichkeit erkennt ja der Verfasser an — gelangt man zur Existenz dieses
Seins. Dies wiire gerade gemiils dem, was der Verfasser im ersten Teile
seiner Schrift festhiilt, dafs nimlich die Beschaffenheit des realen Seins
nicht der Beschaffenheit und dem Vorgehen unleres Denkens zu entsprechen
habe. Denn eben dieses Schliefsen auf eine wirkende Ursache von Allem
lifst uns erkennen, dafs diese Ursache kein abstraktes Sein ist,
wie unser Denken ein solches herstellt, sondern ein in seiner inneren sub-
stantiellen Thatsichlichkeit von unserem Denken gar nicht zu er-
reichendes Sein.  Nicht wie ein allgemeiner Satz ist dieses Sein | einfach*
nicht also wie der Mangel an allem Thatsiichlichen; sondern wie die
Fiille, die nur Sein thatsiichlich ist und keinerlei Nichtsein in sich hat,
die also auch nur wirklich Sein herstellen, d. h. die allein schaffen kann.

Wollte der Herr Verfasser sich die Miihe nehmen, meine ,,Areopagitica*

31%



466 Litterarische Besprechungen.

(Manz, Regensb.) zu lesen, so wiirde er im dritten Teile finden, wie Diony--
sius in der Bekidmpfung des Simon magus (Vgl. Hippolyt Simon m.) gerade-
diesen Gegensatz, der zwischen dem ,,Einfachen** der Ohnmacht und dem
,,Einfachen'* der Fiille besteht, in ausgeprigtester Weise hervorgehoben
hat. Wir weisen deshalb darauf hin, weil der Herr Verfasser selbst ofter
den Hippolyt und den Dionysius zitiert. Unzweifelhaft wiirde er, wenn er
einmal auf diesen Punkt mehr seine Aufmerksamkeit richten wollte, noch
weitere Stellen finden, welche einen solchen Gegensatz ausdriicken. Die
ganze Viterlehre erscheint dann in einem anderen Lichte.

Schliefslich mochten wir noch nebenbei ganz entschieden das mils-
achtende Verstindnis zuriickweisen, welches der Verfasser einer Stelle Gregor
des Grofsen angedeihen lifst, Es ist die bekannte Stelle: Non barbarismi
confusionem devito, situs motusque praepositionum casusque servare
contemno, quia indignum vehementer existimo, ut verba coelestis oraculi
restringam sub regulis Donati (S. 115). Zuerst heilst es im Texte nicht
wAdevito*, sondern ,denoto* (Paris 1640). Dann ist der unterlegte Sinn
falseh, als ob Gregor sich riihmte, die Regeln der Grammatik zu ver-
achten. Er beklagt in diesem Briefe seine vielen kirperlichen Leiden, seine
vielen Arbeiten und bittet demiitig um Verzeihung, wenn er nicht mit
Eleganz schreibe. Er will trotz aller Hindernisse gerecht werden der
Liebe und das Verlangen seciner Briider nach der Erklirung der Schrift
erfiillen ; mag es ihm auch dabei wegen Mangel an Zeit unmoglich sein, seine
Rede so einzurichten, dals sie allen Anforderungen der lat. Beredsamkeit ent-
spriache. Lieber will er die personliche Schande nicht ,,bemerken*, d.h. ertra-
gen und es verachten, wegen der schionen Phrasierung gelobt zu werden, als
dafls er darunter die Erklirung des gottlichen Wortes leiden liefse. Solche
Stellen gehen von einem Buche in das andere iiber, ohne dals der Autor immer
auf den Zusammenhang, in welchem sie stehen, acht gibt. Nicht |, fiir unan-
stindig* hilt es Gregor, ,,die Sprachregeln zu beobachten, weil dadurch die
Schrift unter die Gesetze des Donatus gezwungen wiirde,* sondern er bittet
um Verzeihung und gibt davon den Grund an, dals seine Schriften dem
Glanze der lateinischen Beredsamkeit nicht entspriichen. Mehr iibrigens.
ist dies Demut in der Gesinnung Gregors, wie objektiver Thatbe-
stand. Das wird jeder zugcben, der Gregors Schriften kennt.

Es ist dies eine Kleinigkeit im Vergleiche mit dem Werte des ganzen
Werkes, der unbestritten bleibt und dem Werke eiue dauernde Stelle in der-
philosophisch - theologischen Litteratur sichert; mag auch immerhin der
(esichtspunkt, von dem aus es geschrieben ist, nicht jener sein, den wir
gewiinscht hitten.

Positivismus ac mova methodus psychologica professoris
P Siciliani. Animadversiones criticae. Auctore A. Bar-
beris, C. M. Placentiae. S. 389.

Diese Abhandlung schligt ungefihr in dasselbe Gebiet ein, wie die
eben erwdhnte. Der Verfasser weilst den Subjektivismus und falschen
Idealismus des P. Siciliani in der Psychologie zuriick. Niichterne Klar-
heit, prignante Ausdrucksweise, Belesenheit in den betr. Autoren zeichnen
ebenso dieses Werk aus. Aber es hat den Vorzug, dals es vom Standpunkte-
der alten Philosophie, nimlich des hl. Thomas, aus urteilt. Sein ganzes
Vorgehen wird dadurch ein mehr sicheres, iiberzeugenderes und fruchtba-
reres. Das Interessanteste und fiir uns Wertvollste in diesem Werke sind
jene Kapitel, die sich gegen die moderne materialistische Phrenologie wenden.

Malmedy. Dr. C. M. Schneider.



Litterarische Besprechungen. 467

Bastian, Adolf, Die Welt in ihren Spiegelungen unter
dem Wandel des Volkergedankens. Prolegomena zu einer
Gedankenstatistik. Berlin 1887. Ernst Siegfried Mittler
u. Sohn. 8% XXVIIL u. 480 S. Preis 9 Mk.

Wenn man das Buch das erste mal zur Hand nimmt und zu lesen
beginnt, meint man sich plotzlich in einen Hexensabbat, wo Gedanken
wirbeln, versetzt. So fliegen die Gedanken, aus allen moglichen Litteraturen
und Berichten gemischt, durch- und ineinander, so dafs es einem wirklich
vor den Augen flimmert. Denn nach hundert Seiten muls man zumal sehen,
ohne ruben zu konnen. In einem Tanze geht es vorwiirts. Hier eine kleine
Probe, die noch zum Verstiindlichsten zihlt:

»Inanis et vacua (dogaros xal @xaraocrsdacrog) die Erde, ,und
Finsternis iiber dem Abgrund,“ im Tohu-vabohu (Zndiyos Heog €5 ovx
ovtwy). Im gottlichen Wort stellt sich die Schopfung (der al@veg) her,
»ut ex invisibilibus visibilia fierent”, (elc o wuy €% gawouéveoy o
Phremousva yeyovévar). Gott (s. Hyppolyt) eine, ¢@yot, xal Eyévero
{(Basilides). In suis theophaniis incipiens apparere veluti ex nihilo in aliquid
dicitur procedere (s. Erigena). Die Schopfung falst sich (in Polynesien)
als ein Emporblithen (Pua), und aus dem Nabel des auf der Schlange
Ananta schlafenden Vishnu wiichst der Lotus hervor (mit Anbruch neuer
Kalpe). Alter, als Yehl (bei den Thlinkiten), existiert Kanukh seit der
Zeit, ,als die Leber zuerst vonoUnten heraufkam,'* (s. Holmberg), zuriick-
reichend auf die ¢ilwua T@v 0lwv (s. Theodoret) fiir das Dauernde im
‘Eor@e (der Simonier). Im Mahajuga folgen Batja (Kritajuga), Tretajuga,
Draparajuga und Kalijuga einander, (ein Jahr der Menschen einem Tage
der Gdotter gleich). Bei den Nahuatl rollen die vier Tonatiuh im Umlauf,
aber hindurch dauerte Adam Kadmon (.in Gnostik der Indianer als , Erster
Mensch*), wiihrend die aus dem von Citlalatonac und Citlalicue herabge-
worfenen Feuerstein entstandenen Gotter, zur menschlichen Schopfung, des
{durch Xolotl aus Mictanteuctli’s Unterwelt zuriickgeraubten) Knochens be-
diirfen (mit ihrem Herzblut durchtriinkt).*

Wenn man indes Auge und _Smn an den Gedankenwirbel gewdhnt
hat, gelingt es wenigstens einige leitende Prinzipien und fruchtbare Sitze
herauszugewinnen. So vor allem der Sinn des Titels: ,,Die Welt in ihren
Spiegelungen unter dem Wandel des Volkergedankens.” Bastian, als Ethno-
loge und Weltreisender weit beriihmt, aber cbenso bewandert auf dem
Felde der ganzen europiischen Litteratur in Gegenwart und Vergangenheit
will in dem vorliegenden Werke (redanken und. Anschauungen der Volker
iiber die Welt, erldutert und gedeutet durch die moderne Forschung, zu-
sammenstellen, um dadurch eine induktive Psychologie zu ermoglichen. Mit
dem Anfang der Welt, dem Werden der Dinge beginnt das Werk wund
endet mit dem Ausblick aufs Transcendente. Zwischen diesen beiden Grenzen
nun bewegt sich der ganze Strom der Auffassungen und Ansichten iiber
das Menschenwesen, seine korperlichen und geistigen Anlagen, seine Geburt
und sein Sterben, sein Familienleben und seine Vergesellschaftung, aber
anch iiber den religivsen Hintergrund der Welt. Das Lob eines immensen
Wissens, welches ein reichliches Material herbeiliefert, soll nicht verschwiegen,
aber auch der Wunsch nicht unterdriickt werden, dals dasselbe nur ein
wenig besser gesichtet wiire. So geschieht es aber oft, dals in einem
Atemzuge kosmische und ethische Probleme, Gegenstinde der Physik und
Psychologie, der Geographie und Metaphysik behandelt werden; z. B.
»In Forderung der Naturwissenschaft befreit der Nachdruck, der auf. die



R . .
468 Litterarische Besprechungen.

sinnlichen Erfahrungen fiel, von Descartes’ Herbeizichen einer letzten ,,supra-.
naturalistischen Ursache* (s. Carus), indem die allgemeinen Begriffe erst durch
Abstraktion aus den Einzelerscheinungen gewonnen werden (bei (Gassendi) beim
Entspringen der Vorstellungen aus den Sinneswahrnehmungen, (s. Condillae),
im Anschlufs an die Atome (Epikurs) mit ununterbrochen senkrechtem Fall,
bis zur Ablenkung in ,,dinamen‘ (s. Lucrez) und der Einsetzung von Fort-
bildungen durch zwischenfallende Storungen — gleich dem in Ormuzds
Zweifel, um aus der Eins die Zwei zu gewinnen (fiir geheiligto Drei) bei
Heraklits Gespiel der Krifte (ouoloyic und #pig) in Fluls (go7). Die
Religion ist das Wissen des gottlichen Geistes von sich durch die Ver-
mittlung des endlichen Geistes (s. Hegel) S. 207. f.

Es ist gewils richtig, dafs mehr als bisher der Mensch das Centrum
der Wissenschaft und Forschung geworden ist. Ethnologie und Anthropo-
logie sind michtig emporwachsende Wissenschaften. Sofern jenes Menschen-
studium sich hiitet vor dem Subjektivismus, dem die Natur zu blo(ser Schein-und
Traumwelt herabsinkt, und der noch verderblicheren Menschenvergitterung,
welcher Gott nur die Selbstprojektion des Menschen ist, kann es uns ja so
willkommen sein, wie die Naturforschung. Denn héher noch als die Natur
steht der Mensch. In seinem Wesen ist Gottes natiirliche Offenbarung noch
mehr zu schauen. Bastian selbst erwartet von einer psychologischen Be-
trachtung der Volker eine Uberwindung einseitiz mechanischer Welt-
auffassung. Es sind in der Gegenwart namentlich die Geschichte, die Thaten
und Leiden, die Bestrebungen und Erlebnisse des Menschen im Verlaufe
der Jahrhunderte, ,,im Umschwung der Kalpen*, wiirde Bastian sagen, was
die Aufmerksamkeit der Gebildeten erregt und gegeniiber der Philosophie
fast zu sehr in Anspruch nimmt. Von der Philosophie wird "daher nicht
mit Unrecht verlangt, dafls sie wie auf naturwissenschaftlichem so auch auf
veschichtlichem und ethnologischem Material fulse. Eine Grenze muls aber
die Aufhiiufung positiven Materials finden. Gerade Bastian selbst ist ein
Beweis, wie leicht diese Grenzen mifsachtet werden konnen. Blofses In-
duktionsmaterial ist ohne deduktive Prinzipien ein wirres Chaos ohne Ord-
nung. Vermittelst solcher Prinzipien ordnet sich das Verwandte zusammen
und 16st sich das Zusammengesetzte in seine einfachen Komponenten. Die
Kausalititsaxiome bestimmen das Verhiltnis der Wirkungen zu ihren Ur-
sachen und leiten in der Erklirung complizierter Produkte, sei es der
Natur oder des Geistes aus den einzelnen Ursachen. Bei Bastian findet
sich nun allerdings der leitende Gedanke, dals sich die geistigen Anschau-
ungen der Volker erkliren lassen aus der ganzen terrestrischen Umgebung.
Die ,,geographischen Provinzen‘ als reale Untergriinde der Volksgenien sind
in seinem Sinne die Komplexe der metereologischen, klimatischen, der zoo-
logischen, botanischen und mineralogischen Verhiltnisse, welche fiir das
Geistesleben determinierend wirken. Hier nun miissen wir gegen ein Dop-
peltes protestieren. Einmal ist es bedenklich, den Volksgeist zu hyposta-
sieren, da er nur eine Kollektiverscheinung und aufserhalb und iiber den
Individuen nichts ist., Merkwiirdig! Die dem scholastischen Realismus.
so abholde Neuzeit beginnt einem Realismus schlimmster Art zu verfallen.
Das Prinzip der Individuation wird unsicher und von den substantiellen
Formen nach unten in die Zellen und nach oben in Gesellschaftswesen, den
Staat und das Volk, verlegt. Der individualistische Nominalismus der
Neuzeit schligt um in den extremsten Realismus eines Averroes. Voraus-
gesetzt indes, es giibe einen substantiellen Volksgeist, so ist es zu wenig und
zu viel, wenn man ihn durch die umgebende Natur selbst bis zur Sternenwelt
im Sinne der alten Astrologie determiniert sein lilst. In Gottes Geist, in
welchem das einzelne Volk und alle Volker zusammen sich zur Einheit



Litterarische Besprechungen. 469

eines Weltplans verbinden, liegt eine weitere Erklirungs- und Bestimmungs-
ursache ihres Wesens. Aber vor der Freiheit des sittlichen Willens, dessen
Triger allerdings nur persdnliche Individuen sein kénnen, sinkt alle Deter-
mination in Staub. Nur da erbliiht wahres Menschentum, wo es sich er-
hebt iiber die Natur und sich von ihrer Umklammerung frei macht, in
welcher der barbarische Geist erliegt. Nur da findet das Volk sein wahres
Wesen, wo es sich gottlicher oder sittlicher Ordnung fiigt. Der Wilde
nur ist Naturprodukt, dem Civilisierten aber hingt eben noch soviel Erd-
geruch an, um seine Heimat etwa zu erraten. Im iibrigen ist er Kultur-
mensch. Die Ausbildung seiner leiblichen und geistigen Fihigkeiten ver-
dankt er freier sittlicher Arbeit. '

Was nun noch die Behandlung katholischer Dinge betrifft, so gibt das
vorliegende Werk weniger Ausstellungen, als sonstige Werke des Verfassers.
Nur das eine mag hervorgehoben werden, dafs nach seiner Ansicht durch
Beschluls der Sorbonne (1398) und des Konzils von Toulouse (1229) mit der
hier verdammten Schwarzkunst (Naudoisie) und verwandten Dingen, ,,die in
Experimenten umhertastenden Vorstadien naturwissenschaftlichen Erkennt-
nisdranges dem Fluchstrahl der Heterodoxie* verfielen (S. XI). Im Mittel-
alter war die Naturforschung vielfach verquickt mit aberglidubischem, astro-
logischem, alchemistischem Geisterwahn und nur der Aberglaube und
Unglaube verfiel der Censur. Im iibrigen verweist Recensent auf eine in
diesem Jahrbuche baldigst erscheinende Abhandlung von ihm: ,Zur Ge-
schichte des Konflikts zwischen Glauben und Wissen.!* Unter katholischen
Autornamen finden wir bei Bastian besonders hiiufig Gutberlet, dann auch
Oswald, Bautz, Bisping, F. X. Pfeifer.

G. Grupp.

&



	Litterarische Besprechungen

