
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

O. Flügel: Die spekulative Theologie der Gegenwart,
kritisch beleuchtet. Zweite erweiterte Auflage. Kothen
1888. 0. Schulze I-V1II, 1-438.

Dieses Werk wendet sich gegen den spekulativen Monismus und stellt
ihm gegenüber den konsequent weiter gedachten Realismus Herbarts. Es
will nachweisen, dafs der Monismus nicht dazu angethan sei, den geoffenbarten

Glaub'ensgrundsätzen oder allgemeiner, „der Moral und der Religion"
als spekulative Unterlage zu dienen; wohl aber könne dies der Realismus.
Naturgemäfs teilt sich deshalb das Buch in zwei Teile. Der eine weist
zuerst im allgemeinen und dann gegen bestimmte Autoren insbesondere,
nämlich gegen Biedermann, 0. Pfleiderer, Lipsius, als Vertreter der negativen

Theologie, gegen Ebrard, Dorner und Frank als Vertreter der
Apologetik oder positiven Theologie, gegenRitschl und HerrmanD als
Vertreter des Neukantianismus in der Theologie, denMonismus zurück,
als unfähig, der Theologie ausreichend zu dienen. Der zweite Teil
beschäftigt sich mit der „realistischen Metaphysik" in ihrer Beziehung
zur Theologie, handelt über die organische und mechanische Weltanschauung
und wendet das Ergebnis an auf Moral und Religion.

Das Werk ist klar und mit logischer Schärfe gegliedert; der Verfasser
verfügt über eine reiche und eingehende Kenntnis der betr. Autoren und
weifs in wenigen Worten deren Grundlehren zusammenzufassen; mit ernstem
Sinne legt er den Mafsstab des Wissenschaftlichen und Religiösen zugleich
an die verschiedenen, von ihm behandelten Systeme.

Wird der Monismus nach dem Verfasser hingestellt als „die absolute
Kausalität im Sinne eines ursachlosen Werdens oder als Begriff eines Dinges,
welches ohne Ursache aus sich selbst heraus spontan sich verändert"
(S. 104.), oder als „absolutes Werden" (Herbart S. 298); so hat der
Verfasser glänzend und mit grofsem Scharfsinne nachgewiesen, dafs ein
solches „absolutes Werden in allen Gestalten als ein in sich widersprechender,
darum auf die Natur nicht anwendbarer, unmöglicher Begriff zurückzuweisen
sei." Sind „die Übel", wie die Vertreter des Monismus selber zugestehen,
„von der Welt unzertrennlich, das Böse dem Menschen als einem endlichen
Wesen wesentlich, (also naturnotwendig) zugehörig; bleibt die Wirklichkeit

immer und überall hinter der Idee zurück" ; — so kann in der That
von einer „Erlösung, überhaupt von Sünde, nicht die Rede sein." Es ist
dann das Christentum „eine ph ilosophis che Religion, die durch den
Schein des Christlichen dem Volke unanstöfsig sein soll; eine Religion, wie
sie Minister Altenstein für die gebildete, denkende Welt verlangte und wie
Hegel sie ihm lieferte." (S. 48 Anm.)

Nicht so sehr wie der negative scheint der positive Teil des
Werkes gelungen. Der Verfasser macht sich S. 329 folgende Worte
Martensens zu eigen: „Das Nichts, aus welchem Gott die Welt gemacht hat,
ist durchaus nicht, wie man es nicht selten verstanden hat, das absolute
Nichts; denn aus diesem wird nichts; sondern das relative Nichts. Das
relative Nichts ist nämlich nicht das in keinem Sinne des Wortes Seiende,
sondern das, was im Verhältnisse zu einem höheren Seienden als ein Nicht-



Litterarische Besprechungen. 465

Seiendes zu betrachten ist; was noch nicht in Beziehung zu Anderem oder
nicht in die Erscheinung getreten ist oder noch nicht in der Weise da
(geformt) ist, wie die Welt da ,ist." Der Verfasser scheint mit einem
Worte den Schöpfungsbegriff mit dem der Ordnung für identisch zu
halten; — „unveränderlich", „einfach", also ewig seien die Substanzen der
Atome, wenn er auch seine „Realitäten" nicht gerade so nennt.

Kann ein philosophisches System sich nicht mit dem wahren
S chöpfungs begriffe vertragen, so folgt wohl ohne Zweifel, dafs auch von
eigentlicher Aufserweltlichkeit, d. h. von vollständiger Freiheit von
dem Äufserlichen, was ohne Gott und unabhängig von Ihm besteht, in
Sein und Wirken bei Gott nicht die Rede sein kann. Zudem wird der
Verfasser schwerlich mit seinen Atomen oder „Realitäten" vorbeikommen
"vor dem so energisch von ihm und mit Recht vorher zurückgewiesenen
allgemeinen Satze: determinatio est negatio.

Wir glauben, der Verfasser verstehe unter dem causa sui und unter
dem actus purus, wie ebenso unter dem „Einfachen" nicht das, was
die alto Philosophie darunter versteht. Wollte er die Begriffe dieser
letzteren eingehender prüfen, so sind wir gewifs, er würde nocli energischer
und überzeugender das Verkehrte eines „absoluten Werdens" und das
Unmögliche der selbständigen Entwicklung eines blofsen Vermögens, um etwas
zu sein, zum wirklichen thatsächlichen Sein, d. h. den sogenannten
Monismus zurückweisen.

Wird unter dem causa sui nämlich verstanden, dafs etwas unter dem
nämlichen selben Gesichtspunkte Ursache von sich selbst sei, so ist
das ein Widerspruch, einnonsens, wie dies Aristoteles im ganzen I.Buche
seiner Metaphysik darthut; denn es hiefse, dafs etwas existiere, bevor es
existiere, es sei also zugleich und sei nicht. So aber versteht die alte
Philosophie diesen Ausdruck nicht. Nach ihr ist jener, welcher z. B. vermittels
eigener Thätigkeit, mittels eigenen Schliefsens, vom Allgemeinen zur
Erkenntnis des Besonderen gelangt, causa sui, d.h. er ist die Ursache, dafs
-er selber aus einem im allgemeinen Erkennenden ein im besonderen
Erkennender wird. Und dies gilt ebenso beim,moralischen Handeln; wo jemand
vom allgemeinen Zwecke aus sich hinbewegt zu einem besonderen
(einzelnen) Wollen.

Damit hängt zusammen das wahre Verständnis vom actus purus.
Es ist dies nach der alten Philosophie keinWerden, also nichts, was von
etwas Allgemeinem etwas Besonderes aus sich geworden sei; es ist auch
kein absolutes Gewordensein. Vielmehr ist es ein reines, thatsäch-
lich bestehendes Sein. Es ist nicht in seinem realen Bestände das

Ergebnis der Abstraktion des Begriffes „Sein", sondern vermittelst des
Schliefsens auf eine wirkende Ursache — und gerade solche Ursächlichkeit

erkennt ja der Verfasser an — gelangt man zur Existenz dieses
Seins. Dies wäre gerade gemäfs dem, was der Verfasser im ersten Teile
seiner Schrift festhält, dafs nämlich die Beschaffenheit des realen Seins
nicht der Beschaffenheit und dem Vorgehen unferes Denkens zu entsprechen
habe. Denn eben dieses Schliefscn auf eine wirkende Ursache von Allem
läfst uns erkennen, dafs diese Ursache kein abstraktes Sein ist,
wie unser Denken ein solches herstellt, sondern ein in seiner inneren
substantiellen Thatsächlichkeit von unserem Denken gar nicht zu
erreichendes Sein. Nicht wie ein allgemeiner Satz ist dieses Sein „einfach"
nicht also wie der Mangel an allem Thatsächlichen; sondern wie die
Fülle, die nur Sein thatsächlich ist und keinerlei Nichtsein in sich hat,
die also auch nur wirklich Sein herstellen, d. h. die allein schaffen kann.

Wollte der Herr Verfasser sich die Mühe nehmen, meine „Areopagitica"
31*



466 Litterarische Besprechungen.

(Manz, Regensb.) zu lesen, so würde er im dritten Teile finden, wie Dionysius
in der Bekämpfung des Simon magus (Vgl. Hippolyt Simon m.) gerade

diesen Gegensatz, der zwischen dem „Einfachen" der Ohnmacht und dem
„Einfachen" der Fülle besteht, in ausgeprägtester Weise hervorgehoben,
hat. Wir weisen deshalb darauf hin, weil der Herr Verfasser selbst öfter
den Hippolyt und den Dionysius zitiert. Unzweifelhaft würde er, wenn er
einmal auf diesen Punkt mehr seine Aufmerksamkeit richten wollte, noch
weitere Stellen finden, welche einen solchen Gegensatz ausdrücken. Die
ganze Väterlehre erscheint dann in einem anderen Lichte.

Schliefslich möchten wir noch nebenbei ganz entschieden das mifs-
achtende Verständnis zurückweisen, welches der Verfasser einer Stelle Gregor
des Grofsen angedeihen läfst. Es ist die bekannte Stelle: Non barbarismi
confusionem devito, situs motusque praepositionum casusque servare
contemno, quia indignum vehementer existimo, ut verba coelestis oraculi
restringam sub regulis Donati (S. 115). Zuerst heifst es im Texte nicht
„devito", sondern „denoto" (Paris 1640). Dann ist der unterlegte Sinn
falsch, als ob Gregor sich rühmte, die Regeln der Grammatik zu
verachten. Er beklagt in diesem Briefe seine vielen körperlichen Leiden, seine
vielen Arbeiten und bittet demütig um Verzeihung, wenn er nicht mit
Eleganz schreibe. Er will trotz aller Hindernisse gerecht werden der
Liebe und das Verlangen seiner Brüder nach der Erklärung der Schrift
erfüllen; mag es ihm auch dabei wegen Mangel an Zeit unmöglich sein, seine
Rede so einzurichten, dafs sie allen Anforderungen der lat. Beredsamkeit
entspräche. Lieber will er die persönliche Schande nicht „bem er ken", d.h. ertragen

und es verachten, wegen der schönen Phrasierung gelobt zu werden, als
dafs er darunter die Erklärung des göttlichen Wortes leiden liefse. Solche
Stellen gehen von einem Buche in das andere über, ohne dafs der Autor immer
auf den Zusammenhang, in welchem sie stehen, acht gibt. Nicht „für
unanständig" hält es Gregor, „die Sprachregeln zu beobachten, weil dadurch die
Schrift unter die Gesetze des Donatus gezwungen würde," sondern er bittet
um Verzeihung und gibt davon den Grund an, dafs seine Schriften dem
Glänze der lateinischen Beredsamkeit nicht entsprächen. Mehr übrigens,
ist dies Demut in der Gesinnung Gregors, wie objektiver Thatbe-
stand. Das wird jeder zugeben, der Gregors Schriften kennt.

Es ist dies eine Kleinigkeit im Vergleiche mit dem Werte des ganzen
Werkes, der unbestritten bleibt und dem Werke eiue dauernde Stelle in der
philosophisch-theologischen Litteratur sichert; mag auch immerhin der
Gesichtspunkt, von dem aus es geschrieben ist, nicht jener sein, den wir
gewünscht hätten.

Positivismus ac nova methodus psychologica professons
P Siciliani. Animadversiones criticae. Auetore A. Bar
beris, C. M. Placentiae. S. 389.

Diese Abhandlung schlägt ungefähr in dasselbe Gebiet ein, wie die
eben erwähnte. Der Verfasser weifst den Subjektivismus und falschen
Idealismus des P. Siciliani in der Psychologie zurück. Nüchterne Klarheit,

prägnante Ausdrucksweise, Belesenheit in den betr. Autoren zeichnen
ebenso dieses Werk aus. Aber es hat den Vorzug, dafs es vom Standpunkte-
der alten Philosophie, nämlich des hl. Thomas, aus urteilt. Sein ganzes
Vorgehen wird dadurch ein mehr sicheres, überzeugenderes und fruchtbareres.

Das Interessanteste und für uns Wertvollste in diesem Werke sind
jene Kapitel, die sich gegen die moderne materialistische Phrenologie wenden.

Malmedy. Dr. C. M. Schneider.



Literarische Besprechungen. 467

jBastian, Adolf, Die Welt in ihren Spiegelungen unter
dem Wandel des Völkergedankens. Prolegomena zu einer
Gedankenstatistik. Berlin 1887. Ernst Siegfried Mittler
u. Sohn. 8°. XXVIII. u. 480 S. Preis 0 Mk.

Wenn man das Buch das erste mal zur Hand nimmt und zu lesen
beginnt, meint man sich plötzlich in einen Hexensabbat, wo Gedanken
wirbeln, versetzt. So fliegen die Gedanken, aus allen möglichen Literaturen
und Berichten gemischt, durch- und ineinander, so dafs es einem wirklich
vor den Augen flimmert. Denn nach hundert Seiten mufs man zumal sehen,
ohne ruhen zu können. In einem Tanze geht es vorwärts. Hier eine kleine
Probe, die noch zum Verständlichsten zählt:

„Inanis et vacua (àÔQuzoç xal dxazaozevaozoç) die Erde, „und
Finsternis über dem Abgrund," im Tohu-vabohu (inoirjoe Qsoç èi£ ovx
ôvzwv). Im göttlichen Wort stellt sich die Schöpfung (der aidüveg) her,
„ut ex invisibilibus visibilia fiorent", (slç zo in) ix <paivofisvcov zà
ß).enbfisva yeyovivai). Gott (s. Hyppolyt) sine, <pziot, xal iysvszo
(Basilides). In suis theophaniis incipiens apparere veluti ex nibilo in aliquid
dicitur procedere (s. Erigena). Die Schöpfung fafst sich (in Polynesien)
als ein Emporblühen (Pua), und aus dem Nabel des auf der Schlange
Ananta schlafenden Vishnu wächst der Lotus hervor (mit Anbruch neuer
Kalpe). Älter, als Yehl (bei den Thlinkiten), existiert Kanukh seit der
Zeit, „als die Leber zuerst voiq Unten heraufkam," (s. Holmberg),
zurückreichend auf die piÇw/za zû>v oiwv (s. Theodoret) für das Dauernde im
'Eazcùç (der Simonier). Im Mahajuga folgen Satja (Kritajuga), Tretajuga,
Draparajuga und Kalijuga einander, (ein Jahr der Menschen einem Tage
der Götter gleich). Bei den Nahuatl rollen die vier Tonatiuh im Umlauf,
aber hindurch dauerte Adam Kadmon (in Gnostik der Indianer als „Erster
Mensch"), während die aus dem von Citlalatonac und Citlalicue
herabgeworfenen Feuerstein entstandenen Götter, zur menschlichen Schöpfung, des
(durch Xolotl aus Mictanteuctli's Unterwelt zurückgeraubten) Knochens
bewürfen (mit ihrem Herzblut durchtränkt)."

Wenn man indes Auge und Sinn an den Gedankenwirbel gewöhnt
hat, gelingt es wenigstens einige leitende Prinzipien und fruchtbaro Sätze
herauszugewinnen. So vor allem der Sinn des Titels: „Die Welt in ihren
Spiegelungen unter dem Wandel dos Völkergedankens." Bastian, als Ethnologe

und Weltreisender weit berühmt, aber ebenso bewandert auf dem
Felde der ganzen europäischen Litteratur in Gegenwart und Vergangenheit
will in dem vorliegenden Werke Gedanken und Anschauungen der Völker
über die Welt, erläutert und gedeutet durch die moderne Forschung,
zusammenstellen, um dadurch eine induktive Psychologie zu ermöglichen. Mit
dem Anfang der Welt, dem Werden der Dinge beginnt das Werk und
endet mit dem Ausblick aufs Transcendente. Zwischen diesen beiden Grenzen
nun bewegt sich der ganze Strom der Auffassungen und Ansichten über
das Menschenwesen, seine körperlichen und geistigen Anlagen, seine Geburt
nnd sein Sterben, sein Familienleben und seine Vergesellschaftung, aber
anch über den religiösen Hintergrund der Welt. Das Lob eines immensen
Wissens, welches ein reichliches Material herbeiliefert, soll nicht verschwiegen,
aber auch der Wunsch nicht unterdrückt werden, dafs dasselbe nur ein
wenig besser gesichtet wäre. So geschieht es aber oft, dafs in einem
Atemzuge kosmische und ethische Probleme, Gegenstände der Physik und
Psychologie, der Geographie und Metaphysik behandelt werden; z. B.
„In Förderung der Naturwissenschaft befreit der Nachdruck, der auf dio



468 Litterarische Besprechungen.

sinnlichen Erfahrungen fiel, von Descartes'Herbeiziehen einer letzten ,,supra-,
naturalistischen Ursache" (s.Carus), indem die allgemeinen Begriffe erst durch
Abstraktion aus den Einzelerscheinungen gewonnen worden (bei Gassendi) beim
Entspringen der Vorstellungen aus den Sinneswahrnehmungen, (s. Condillact,.
im Anschlufs an die Atome (Epikurs) mit ununterbrochen senkrechtem Fall,
bis zur Ablenkung in „dinamen" (s. Lucrez) und der Einsetzung von
Fortbildungen durch zwischenfallende Störungen — gleich dem in Ormuzds
Zweifel, um aus der Eins die Zwei zu gewinnen (für geheiligto Drei) bei
Heraklits Gespiel der Kräfte (optoXoy/a und egiç) in Flufs {gorf). Die
Religion ist das Wissen des göttlichen Geistes von sich durch die
Vermittlung des endlichen Geistes (s. Hegel) S. 207. f.

Es ist gewifs richtig, dafs mehr als bisher der Mensch das Centrum
der Wissenschaft und Forschung geworden ist. Ethnologie und Anthropologie

sind mächtig emporwachsende Wissenschaften. Sofern jenes Menschenstudium

sich hütet vor dem Subjektivismus, dem die Natur zu blofser Schein- und
Traumwelt herabsinkt, und der noch verderblicheren Menschenvergötterung,
welcher Gott nur die Selbstprojektion des Menschen ist, kann es uns ja so
willkommen sein, wie die Naturforschung. Denn höher noch als die Natur
steht der Mensch. In seinem Wesen ist Gottes natürliche Offenbarung noch
mehr zu schauen. Bastian selbst erwartet von einer psychologischen
Betrachtung der Völker eine Überwindung einseitig mechanischer
Weltauffassung. Es sind in der Gegenwart namentlich die Geschichte, die Thaten
und Leiden, die Bestrebungen und Erlebnisse des Menschen ini Verlaufe
der Jahrhunderte, „im Umschwung der Kaipen", würde Bastian sagen, wa3
die Aufmerksamkeit der Gebildeten erregt und gegenüber der Philosophie-
fast zu sehr in Anspruch nimmt. Von der Philosophie wird 'daher nicht
mit Unrecht verlangt, dafs sie wie auf naturwissenschaftlichem so auch auf
geschichtlichem und ethnologischem Material fufse. Eine Grenze mufs aber
die Aufhäufung positiven Materials finden. Gerade Bastian selbst ist ein
Beweis, wie leicht diese Grenzen mifsachtet werden können. Blofses
Induktionsmaterial ist ohne deduktive Prinzipien ein wirres Chaos ohne
Ordnung. Vermittelst solcher Prinzipien ordnet sich das Verwandte zusammen
und löst sich das Zusammengesetzte in seine einfachen Komponenten. Die
Kausalitätsaxiome bestimmen das Verhältnis der Wirkungen zu ihren
Ursachen und leiten in der Erklärung complizierter Produkte, sei es der
Natur oder des Geistes aus den einzelnen Ursachen. Bei Bastian findet
sich nun allerdings der leitende Gedanke, dafs sich die geistigen Anschauungen

der Völker erklären lassen aus der ganzen terrestrischen Umgebung-
Die „geographischen Provinzen" als reale Untergründe der Volksgenien sind
in seinem Sinne die Komplexe der metereologischen, klimatischen, der
zoologischen, botanischen und mineralogischen Verhältnisse, welche für das
Geistesleben determinierend wirken. Hier nun müssen wir gegen ein
Doppeltes protestieren. Einmal ist es bedenklich, den Volksgeist zu hyposta-
sieren, da er nur eine Kollektiverscheinung und aufserhalb und über den.
Individuen nichts ist. Merkwürdig! Die dem scholastischen Realismus
so abholde Neuzeit beginnt einem Realismus schlimmster Art zu verfallen-
Das Prinzip der Individuation wird unsicher und von den substantiellen
Formen nach unten in die Zellen und nach oben in Gesellschaftswesen, den
Staat und das Volk, verlegt. Der individualistische Nominalismus der
Neuzeit schlägt um in den extremsten Realismus eines Averroes. Vorausgesetzt

indes, es gäbe einen substantiellen Volksgeist, so ist es zu wenig und
zu viel, wenn man ihn durch die umgebende Natur selbst bis zur Sternenwelt
im Sinne der alten Astrologie determiniert sein läfst. In Gottes Geist, in
welchem das einzelne Volk und alle Völker zusammen sich zur Einheit.



469

eines Weltplans verbinden, liegt eine weitere Erklärnngs- und Bestimmungs-
ursaehe ihres Wesens. Aber vor der Freiheit des sittlichen Willens, dessen
Träger allerdings nur persönliche Individuen sein können, sinkt alle
Determination in Staub. Nur da erblüht wahres Menschentum, wo es sich
erhebt über die Natur und sich von ihrer Umklammerung frei macht, in
welcher der barbarische Geist erliegt. Nur da findet das Volk sein wahres
Wesen, wo es sich göttlicher oder sittlicher Ordnung fügt. Der Wilde
nur ist Naturprodukt, dem Civilisierten aber hängt eben noch soviel
Erdgeruch an, um seine Heimat etwa zu erraten. Im übrigen ist er
Kulturmensch. Die Ausbildung seiner leiblichen und geistigen Fähigkeiten
verdankt er freier sittlicher Arbeit.

Was nun noch die Behandlung katholischer Dinge betrifft, so gibt das
vorliegende Werk weniger Ausstellungen, als sonstige Werke des Verfassers.
Nur das eine mag hervorgehoben werden, dafs nach seiner Ansicht durch
Besclilufs der Sorbonne (1398) und des Konzils von Toulouse (1229) mit der
hier verdammten Schwarzkunst (Naudoisie) und verwandten Dingen, „die in
Experimenten umhertastenden Vorstadien naturwissenschaftlichen
Erkenntnisdranges dem Fluchstrahl der Heterodoxie" verfielen (S. XI). Im Mittelalter

war die Naturforschung vielfach verquickt mit abergläubischem,
astrologischem, alchemistischem Geisterwahn und nur der Aberglaube und
Unglaube verfiel der Censur. Im übrigen verweist Recensent auf eine in
diesem Jahrbuche baldigst erscheinende Abhandlung von ihm: „Zur
Geschichte des Konflikts zwischen Glauben und Wissen." Unter katholischen
Autornamen finden wir bei Bastian besonders häufig Gutberiet, dann auch
Oswald, Bautz, Bisping, F. X. Pfeifer.

G. Grupp.

%


	Litterarische Besprechungen

