Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Uber das Wirken des dreieinigen Gottes
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ks aks albn ads ads alkn ks aks

S PBPoR BB

UBER DAS WIRKEN DES DREIEINIGEN
GOTTES.

Vox
Dr. M. GLOSSNER.

(Das Wirken des dreieinigen Gottes. Von Dr. Hermann Schell. Mainz
Kirchheim, 1885.)

_O@O-—-—'

1.

ie unendliche Transcendenz Gottes einerseits, seine abso-
lute Geistigkeit anderseits erheischen einen Standpunkt der
Gotteserkenntnis, der ebensoweit entfernt ist, die (Geheimnisse
des gottlichen Wesens und Lebens anders, als aus der Hand
Gottes durch gnadenvolle Offenbarung erkennen, als davon, in
sinnlichen Bildern das schlechthin Unsinnliche anschaulich
machen zu wollen. (8. VI. VIL.) Der Standpunkt des (geistigen)
Schauens gehort dem Jenseits an. Wer Geistiges im sinnlichen
Bilde anschauen will, bewegt sich entweder in blofsen Symbolen
und dichtet, oder verfill, wenn er ein wahres, dem Gegen-
stande mehr oder minder angemessenes Erkennen anstrebt, in
Irrtum, indem er das Gottliche nicht allein ins Endliche, sondern
ins Materielle herabzieht. Durch Betonung dieses Standpunktes
in der Erkenntnis der gottlichen Dinge nimmt der Verfasser
sowohl gegen die rationalistische Auflosung des Geheimnisses,
als auch gegen jene entschieden Stellung, die den bescheidenen
Standpunkt des verstindigen Denkens oder des ,Begriffs* mit
dem der Verbindung von Begriff und Vorstellung, oder wie
andere verfithrerisch sagen, der ,Idee“ vertauschen wollen.
Wenn es aber heifst, im einfachen Lichtwesen sei die ent-
ziickende Pracht der Schopfung von seiner ewigstillen Erhabenheit
aufgehoben (8. VIL), so ist zweifellos auf die ,Erhabenheit®
das Gewicht zu legen; denn kann dies von der diesseitigen



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 445

Erkenntnis gesagt werden, so wird vor der zukiinftigen An-
schanung, dem Versenken des Blickes in den ,konzentrierten
Reichtum gottlicher Herrlichkeit“ jene vermeintliche Pracht er-
bleichen, wie Planetenlicht vor dem Glanze der Sonne.

Der Stoff gliedert sich nach den bekannten logischen Ge-
sichtspunkten des Allgemeinen und Besonderen in das Wirken
Gottes an sich betrachtet und das Wirken in den einzelnen
Heilsgeheimnissen. Wie von selbst einleuchtet, enthilt der erste
Teil die grundlegenden und fiir die Auwendung auf die ein-
zelnen Geheimnisse des Heils malsgebenden Bestimmungen. In-
dem von der durch die Offenbarung gegebenen Thatsache des
unendlichen Lebens, welches die reinste Einfachheit des Seins
mit der reichsten Entfaltung produktiven Lebens verbindet, der
Ausgang genommen Wwird, erhebt sich zunichst die Frage, wie
dieses Leben, das nur ein rein geistiges sein kann, sich betha-
tigend in Erkenntnis und Liebe, zu dem freien Akte nach auflsen
sich verhalte, und ob und inwiefern in dieser, nach aufsen ge-
richteten, freien Thitigkeit der personliche Unterschied zur
Geltung gelange. Demnach zerfillt der allgemeinere Teil in
drei Kapitel, von denen das erste das gottliche, unendlich
geistige und doch fruchtbare Leben im essentiellen und produk-
tiven Erkennen und Wollen, das zweite die Beziehung der
inneren gottlichen Akte zu dem freien Akte nach aulsen, das
dritte endlich die Einheit und Unterscheidbarkeit, welche sich
in diesem freien Akte, oder dem gottlichen Wirken nach aufsen
findet, behandelt.

Die immanenten gottlichen Produktionen beruhen nicht auf
einem Bediirfnisse, einem Mangel der géttlichen Natur, denn
diese ist reinster Akt, sondern entspringen aus der iiberquellenden
Fiille gottlichen Lebens. Das personliche Wort und die hypo-
statische (notionale) Liebe gehen als Bestitigung und Siegel der
unendlichen Erkenntnis und unendlichen Liebe hervor. Daher
ist die Schopfung eine That des freien und personlichen Schopfers,
eine freie That, und da das Mals der Offenbarung in ihr von
freier gottlicher Bestimmung abhing, und Gott die natiirliche
Schopfung zwar seinem Wesen, nicht aber den personlichen
Unterschieden verihnlichte, so konnen die immanenten Produk-
tionen nicht aus der natiirlichen Schopfung, sondern nur durch
freie und iibernatiirliche Offenbarung vom menschlichen Geiste
erkannt werden. Gleichwohl sind wir, durch die Offen-
barung erleuchtet, berechtigt, die Wirksamkeit nach aufsen auf
die gottlichen Personen nicht nur nach der Gemeinsamkeit
der Natur, oder dem principium quo, sondern auch nach der



446 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Orduung und Eigentiimlichkeit der Personen als solcher und
sofern sie principia quod der Thétigkeit sind, zuriickzufiihren.
Denn obgleich die Personen durch das ihnen gemeinsame
Wesen nach aufsen wirken, so ist doch diese ihre Wirksamkeit,
wie das Wesen selbst, von dem es sich realiter nicht unterscheidet,
durch die Eigentiimlichkeiten der Personen modifiziert, woraus
erhellt, dafs die gottlichen Personen in der Schopfung, Vorsehung
und Vollendung nach der Ordnung und Weise, die durch die
Ausginge indiciert wird, sich nach aufsen bethitigen, also der
Vater durch den Sohn im heil. Geiste. Gleichwohl sind es
nicht getrennte Wirkungsweisen, in denen sich die Personen
bethatigen; denn da diese nicht nur wegen der numerischen
Einheit der Natur, sondern auch durch die Unzertrennlichkeit
der gegensitzlichen Beziehungen in einander sind, so zieht die
personliche Wirkungsweise der einen Person auch die entspre-
chenden der iibrigen Personen mit sich. Diese Gedanken werden
im ersten Teile ausgefihrt und durch ein reiches exegetisches
und patristisches Material zu begriinden gesucht.

Da das Wirken nach aulsen eine gottliche Lebensbethitigung,
das gottliche Leben aber ein geistiges, personliches, und zwar
ein dreipersonliches ist, weshalb die freie Schopfungsthat den
dreieinigen Gott zur Voraussetzung hat, so sind die Begriffe des
Lebens, dann des Erkennens und Wollens als die Bethitigungs-
weisen des geistigen Lebens zu bestimmen.

Bei der Bestimmnng des Lebens ist auf den Unterschied
des Lebens im substantiellen Sinne und der Lebensbethitigung
zu achten. ILeben ist ein Grad des substantiellen Seins, wie
der Verfasser selbst hervorhebt. Es frdgt sich nun, ob aktuelles
Leben notwendig auf einem realen Gegensatze beruhe. Ein
solcher kann nur dort zur Lebensbethitigung erforderlich sein,
wo ein Unterschied von Substanz und Accidens stattfindet, der
hinwiederum nur da vorhanden ist, wo die Selbstbewegung, die
den Begriff des Lebens konstituiert, keine absolute, sondern
irgendwie von aufsen vermittelt ist. Denn nur in diesem Falle
mufls der substantielle Lebensgrund aus sich heraustreten, um
sich zu bethitigen, wihrend die gottliche Natur, weil unmittel-
bar durch sich selbst absolut vollkommen, eines solchen Heraus-
tretens nicht bedarf. Dies wird deutlicher, wenn wir auf das
intellektuelle Leben, das allein Gott zukommen kann, reflektieren.
Aus welchem Grunde bethitigt sich der geschaffene Geist im
Erkennen so, dafs er notwendig ein zu seiner Substanz hin-
zukommendes (accidentelles) inneres Wort (verbum mentis)
ausprigt?  Weil er nicht unmittelbar durch sein Wesen zur



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 447

Erkenntnis alles Seienden determiniert ist. Wenn demnach
der reine Begriff des Lebens nicht notwendig einen realen
(regensatz, weder den von Potenz zu Akt, noch den von Akt
zu Akt, erfordert, so kann das gottliche Wesen auch ohne die
trinitarischen Prozessionen als lebendig gedacht werden. Oder
sollte die natiirliche Vernunft nur zum Begriffe einer starren und
leblosen gottlichen Substanz gelangen? In diesem Falle freilich
konnte die gottliche Natur auch nicht mehr als zureichender
schopferischer Grund der Dinge erkannt und anerkannt werden.
— In den trinitarischen Prozessionen . offenbart sich uns die
unendliche Fiille des gottlichen Lebens, aber sie sind nicht not-
wendig, um den Begriff des Lebens von Gott iiberhaupt zu
verifizieren. Es ist ein in der neueren Philosophie erklirliches
Vorurteil, dals Leben seinem Wesen nach auf einem realen oder
virtuellen Gegensatze des Potentiellen und Aktuellen beruhe.
Indem Leben mit dem Werden verwechselt wird, erscheint als
lebendig nur, was wird und sich entwickelt. Der Standpunks
des Verfassers ist ein hiervon véllig verschiedener. Wenn er
daher sich dahin aufsert, es erscheine die reinste Wirklichkeit
Gottes besiegelt durch die unverletzliche Einheit seines Wesens,
ebenso seine vollkommenste Lebendigkeit durch die wahre Drei-
heit der Personen, so ist der Ton auf das ,,vollkommenst“ zu
legen. Denn lebendig und das Leben selbst ist Gott gerade
als die reinste Wirklichkeit, die ja nichts anderes besagen kann,
als dafls Gott jene Aktualitit, die dem Geschopfe durch ver-
schiedene Seinsweisen, der Substanz, Higenschatt, Thétigkeit zu-
kommt, unmittelbar durch seine Wesenheit besitze.

Indem uns die Offenbarung gleichwohl reale Gegensitze in
Gott zeigt, diese aber, wie vom Verfasser mit Recht geschieht,
als solche von Akt zu Akt zu bestimmen sind, so liegt darin
nicht die Erfiillung einer Forderung der Vernunft an den Begriff
des Lebens, als ob ein solches nur im realen Gegensatze bestehen
konnte, sondern ein positiver Aufschlufs iiber die konkrete Art
und Weise, wie das unendliche Leben in seiner iiberquellenden
Fiille wirklich ist. Wollte man den realen Gegensatz als ein
Postulat des reinen Begriffs vom Leben geltend machen, so
konnte die vollkommen zutreffende Erklarung der Prozessionen,
wonach sie nicht auf einem Mangel und Bediirfnis der zeugenden,
resp. hauchenden Personen beruhen, sondern die an sich not-
wendigen, wenn auch in ihrer Notwendigkeit aus Vernunft-
prinzipien nicht erkennbaren Affirmationen einer iiberfliefsenden
Erkenntnis und Liebe sind, nicht aufrecht erhalten werden.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1. 30



448 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Das gottliche Leben ist intellektuelles Leben, das sich in
Erkenntnis und Liebe bethitigt. Die Vollendung der Erkenntnis
ist volle Ubereinstimmung des Erkannten mit dem Erkennenden
oder Wahrheit, die der Liebe der Besitz, die Ruhe im
Geliebten.

Betrachten wir die Erkenntnis, so vollendet sie sich im
menschlichen Geiste noch nicht als simplex apprehensio mentis,
sondern im Urteil, in welchem die Wahrheit formell, oder als
solche erkannt wird. Da das gottliche Erkennen ein in unend-
licher Einfachheit vollendetes ist, so werden wir die Frage zu
beantworten haben, in welchem Verhaltnis die erste der trinita-
rischen Prozessionen zum auffassenden und urteilenden denkenden
Geiste steht. Zu diesem Behufe ist das Wesen des menschlichen
(logischen) Urteils ins Auge zu fassen. Der Versuch, alle Urteile
auf Existenzialurteile zuriickzufibren, diirfte nicht zum Ziele
fihren. Es gibt Urteile, die nichts von Existenz enthalten. Alle
Punkte in der Peripherie des Kreises sind gleichweit vom Mittel-
punkt entfernt: dieses Urteil ist wahr und anerkannt, obgleich es
nichts von Existenz enthdlt. Auf Existenz bezogen wiirde dasselbe
zu etwas Unmoglichem; denn Existenz kommt nur dem einzelnen
Kreise zu. Die allgemeine und notwendige Wahrheit, die jenes
Urteil enthilt, wiirde zur partikuldren und zufalligen, denn nichts
von dem ist notwendig, was nicht durch sein Wesen existiert.

Ferner ist allerdings jedes Urteil formell einfach; aber zum
Wesen des Urteils gehort aulser der Form auch die Materie;
diese ist immer zusammengesetzt. ,,Dem Urteil im Unterschiede von
der einfachen Auffassung (simplex apprehensio) ist die Zusammen-
setzung wesentlich.“ (Sanseverino, Dynamilog. p. 1053.) Ander-
seits ist die Beziehung auf die Objektivitit bereits in der Vorstellung
virtuell enthalten, wie auch der Verfasser anerkennt, wenn er
das Motiv des Urteils im ersten Denkakte, der einfachen intel-
lektuellen Auffassung, gelegen sein lilst. Beide aber verhalten
sich so, dafs die in der einfachen Auffassung angefangene ob-
jektive Erkenntnis in der aktuellen Beziehung auf den Gegen-
stand, resp. Ineinssetzung der in ihr enthaltenen Momente sich
vollendet, Da nun in Gott die Erkenntnis in einem unendlichen
Akte vollendet ist und dieser mit seinem Wesen zusammenfillt,
so kann aus der Natur des Urteils als solchen fiir die Notwen-
digkeit einer Prozession zur formalen Konstituierung der absoluten
Wabhrheit nichts gefolgert werden.

Weder ist das Urteil iberhaupt einfach, noch auch ist es
das Existentialurteil im besonderen. Wire das Urteil einfach,
so miilste es entweder ein instinktives oder ein intuitives sein;



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 449

keines von beiden entspricht der rationalen Natur des mensch-
lichen Geistes; durch jene Annahme wiirde er unter seine Natur
herabgedriickt, durch diese iiber dieselbe erhoben werden.

Auch die Existentialurteile sind nicht einfach. Wir kionnen
daher den Satz nicht unterschreiben, es sei unmoglich, sich irgend
etwas vorzustellen oder einzubilden, ohne es als existierend zu
denken. Im Gegenteil, jedes Objekt kann als (moglicherweise)
nicht existierend gedacht werden. Dies gilt vom Standpunkte
der menschlichen Erkenntnis an und fiir sich selbst vom Begriffe
Gottes. Daraus, dals der menschliche Intellekt das Wesen der
Dinge, nicht ihr Dasein zum direkten Gegenstand hat, schlielst
der hl. Thomas, dafls das logische Urteil ein diskursives, zusammen-
gesetztes, also weder ein instinktives, noch intuitives sei. Wir
geben dem Verfasser zu, dals die einfache Anerkennung der
Wahrheit, der Assens das im Urteil zur Enuntiation hinzukom-
mende psychologische Moment sei. Aber dariiber darf nicht
iibersehen werden, dals die Materie des Urteils immer durch
eine Analyse zustande kommt. So beruht das Urteil, der Mensch
ist (existiert), auf einer reflexen Beziehung des Begriffes Mensch
zur sinnlichen Wahrnehmung des einzelnen Menschen, das Urteil,
(Gott ist, dagegen auf einer Anwendung des Kausalititsprinzips.

Die theologische Bedeutung der Theorie des Urteils liegt
darin, dafs, was in Gott der simplex apprehensio entspricht, auf
dem Grunde eines besonderen Assenses, einer weiteren Aner-
kennung nicht bedarf, weil in jener die vollkommene Uberein-
stimmung von Erkennendem und Erkanntem in absoluter Einfach-
heit materiell und formell vollzogen ist, weshalb uns der Schlufs,
dafs die Vollkommenheit des intellektuellen Lebens Einheit
zwischen dem Erkennenden und Erkannten, aber Unterschieden-
heit zwischen dem Urteilenden und seinem Worte fordert, nicht
konkludent erscheint. Wire dieser Schluls richtig, so wiirde der
essentiellen Erkenntnis eine Vollkommenheit des intellektuellen
Lebens mangeln, und jene einer Ergiinzung durch die produktive
(notionale) Erkenntnis bediirfen, eine Ansicht, die kaum theologisch
haltbar sein diirfte.

Aus dem Verhiltnis, in welchem das Urteil zur einfachen
intellektuellen Apprehension steht, geht hervor, dafs schon in
dieser ein verbum mentis, ein Sprechen des Geistes enthalten
sei. Denn die dem Gegenstand entsprechende, objektive Vor-
stellung, in welcher die species lmpressa zur expressa sich ge-
staltet, enthilt bereits ein virtuelles Urteil. Nur wenn man mit
der schottischen Schule Vorstellung und Urteil in der schroffen
Weise, wie dies in neuester Zeit wiederum von Brentano ge-

30*



450 Uber das Wirken des dreieinigen (ottes.

schehen ist, tremnen, und die Vorstellung als ein subjektives
Gebilde, zu welchem erst das Urteil die Objektivitdt hinzubringe,
betrachten wollte, wire hinreichender Grund vorhanden, das
Sprechen des Greistes auf das Urteil zu beschrinken. Indem die
durch die species impressa befruchtete Seele zum idealen Aus-
drucke des Erkenntnisgegenstandes wird, spricht sie das erste,
wenn auch noch unvollendete geistige Wort aus, um es durch
formelle Ineinssetzung der darin enthaltenen Momente im Urteil
zu vollenden. Auf Gott angewendet ist daher zu sagen, dals
die absolute Einheit des erkennenden Geistes und der erkannten
Wahrheit, die das auszeichnende Merkmal der géttlichen Selbst-
erkenntnis bildet, in eminenter Weise dem in der einfachen Vor-
stellung und im Urteil enthaltenen verbum mentis #quivaliert.
Wenn gleichwohl der Offenbarungslehre zufolge aus jener un-
endlichen Selbsterkenntnis ein personliches Wort hervorgeht, so
verhdlt sich dieses nicht irgendwie als Grund, sondern aus-
schliefslich als Terminus und Frucht der unendlichen Selbstaus-
sprache Gottes,

Wenn daher die Viater den Sohn nicht als Erkenntnis-
medium des Vaters gedacht und bezeichnet wissen wollen, so
ist das sehr begriindet, obgleich deshalb nicht auch sofort der
Schluls als berechtigt erscheint, dals Gott iiberhaupt in keiner
Weise durch ein Medium erkennen konne. Vielmehr erkennt
Gott nur sich selbst, sein eigenes, unendliches Wesen unmittelbar,
die Geschopfe aber mittelbar, sofern sie in ihrer Vielheit und
Mannigfaltigkeit Abbilder seines Wesens sind. Nur wenn man
im Sinne der Ontologen oder Pantheisten sei es das ideale
oder auch das reale Wesen der Geschopfe mit der Wesenheit
Gottes formal identifizieren wiirde, ware die Behauptung einer
unvermittelten gottlichen Erkenntnis der Geschopfe zuldssig. Das
Wesen der geschaffenen Dinge aber ist im Wesen Gottes zwar
eminent, nicht aber formell enthalten. Indem also Gott die
Dinge in seinem Wesen erkennt, verhdlt sich dieses wie ein
Spiegel, in welchem ein von seinem eigenen verschiedenes Sein
widerscheint, folglich als ein Medium der Krkenntnis. Indem
Gott die Geschopfe erkennt, erkennt er ein von ihm verschie-
denes Sein, obgleich er es in und durch sich selbst als dem
Grunde desselben erkennt. In dieser Art ist Erkenntnismedinm
die den gottlichen Personen gemeinsame Natur, nicht der Logos,
der vielmehr aus der vollkommenen Erkenntnis, die der Vater
von sich selbst und den Geschopfen besitzt, gezeugt ist, und
daher in der ndmlichen unendlich volikommenen Weise erkennt,
wie der Vater.



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 451

Aus dem Gesagten erklart es sich, warum die dlteren
Theologen nicht die Funktion des Urteils, sondern die species
expressa zur analogischen Veranschaulichung der ersten Prozession
in Gott herangezogen haben. Denn wegen der Vollkommenheit
des dem ersten menschlichen Denkakte entsprechenden gottlichen
Aktes bedarf es keines zweiten hinzukommenden zur Vollendung
der gottlichen Erkenntnis. Hiezu gesellt sich folgende Erwigung.
Durch die Affirmation der unendlichen vollendeten Erkenntnis
Gottes in der Zeugung des Sohnes entsteht der (personliche)
Unterschied, wahrend das menschliche Urteil, weil trennend und
verbindend die Unterscheidung voraussetat.

Beruht die erste Prozession auf einer Affirmation der un-
endlichen gittlichen Erkenntnis in einer der Natur des Erkennens
entsprechenden Weise, einer Affirmation, deren unendlich ent-
ferntes Abbild in dem idealen Innesein des erkannten Gegen-
standes im erkennenden Subjekte, und zwar weder einseitig in
der species expressa, noch einseitig im Urteil zu suchen ist: so
ist die zweite Prozession eine Selbstbejahung der gottlichen Liebe
in der Weise, wie sie der Liebe entspricht, nimlich durch den
Zug oder die Neigung des Liebenden zum Geliebten — pro-
cessio per modum amoris. Die Analogie liegt auch hier in der
Einheit der versehiedenen Akte des Willens, der Liebe, des
Verlangens und der Ruhe im Besitz, welche letztere die ex-
pansive Energie des Wohlgefallens in sich bewahrt und nur den
Mangel, die Unbefriedigung des unerfiiliten Verlangens, der
Sehnsucht von sich ausschliefst. Gleichwie also fiir die erste
Prozession die Analogie der vollkommenen, die formelle Erkennt-
nis der Wahrheit in sich schliefsenden simplex apprehensio den
Ausgangspunkt bildet, so werden wir zum Behufe analogischer
Erkenntnis der zweiten Prozession zwar die Liebe zum Schritt-
stein nehmen miissen, jedoch dieselbe in jener Vollendung ge-
dacht, welche die Ruhe im Geliebten zu ihr hinzubringt. Wihrend
aber dort die Selbstbejahung der unendlichen Erkenntnis in einer
wesensgleichen Person schon aus dem im Charakter des
Erkennens liegenden Grunde des Inneseins der Ahnlichkeit nach,
die in Gott nur eine subsistierende sein kann, sich vollzieht, darin
ihren Ansdruck, ihr Ziel (terminus) gewinnt: ist in der zweiten
Prozession der entsprechende Terminus ein personlicher und
wesensgleicher allein aus dem Grunde der Immanenz in dem
unendlichen Sein und der Identitit mit diesem, in welchem nichts
sein kann, was nicht es selbst ist.

Nicht der Wesensbegriff des Erkennens bringt die Notwen-
digkeit eines realen (Gegensatzes mit sich, wohl aber zeigt uns



452 Uber das Wirken des dreicinigen Gottes.

das Vorhandensein eines solchen in (rott, dals die dem kreatiir-
lichen Erkennen unergriindliche Fiille des unendlichen Erkennens
einen solchen mit sich bringt. Nur mit einer Modifikation
stimmen wir daher dem Verfasser zu, wenn er sagt, nicht aus-
geschlossen durch die reine Wirklichkeit Gottes sei eine der-
artige Unterscheidung, welche aus der Fiille des gottlichen
Wahrheitsbesitzes kraft einer innergéttlichen Produktion her-
vorgeht und formell den Begriff des Erkennens als geistigen
Aktes in Gott vollendet.” Wir wiirden sagen, den Begriff des
Erkennens in einer dem unbegreiflichen und unendlichen Wesen
gemiifsen Weise vollendet.

Ahnliches gilt von der Prozession per modum amoris. Da
sie in Gott keine Potenzialitit eintragt, beeintrichtigt sie nicht
nur nicht die ewige Wirklichkeit und Unbedingtheit des gott-
lichen Willens, sondern bezeugt und bekriftigt seine Unendlich-
keit. Der Verfasser argumentiert, die formelle Vollkommenheit
der Liebe erheische einen gewissen Gegensatz des Liebenden
und Geliebten, der in Gott, weil nicht vor und aufser dem
Willen, infolge desselben sein miisse. Es besteht nun aller-
dings ein Miissen; denn nachdem die Offenbarung uns zeigt,
was in Gott sein kann und ist, miissen wir schliefsen, dals es
so sein miisse; nicht aber, weil die Liebe ohne eine solche Pro-
zession nicht ihre.formelle Vollkommenheit besdfse, sondern
weil es die iiberstromende Fiille der unendlichen Liebe mit sich
bringt, in einem personlichen Produkte sich zu affirmieren und
zu besiegeln. Die formellen oder im Wesen des Erkennens
und Liebens liegenden Bestimmungen findet die Vernunft auch
ohne die Offenbarung der Trinitat in Gott vollkommen verwirklicht.
Denn in der absoluten Einheit des Erkannten und Erkennenden,
des Geliebten und Liebenden ist die Vereinigung in eminenter
Weise vorhanden.

L

Die mit dem Wesen Gottes identische Thitigkeit der Er-
kenntnis und Liebe seiner selbst, woraus die personlichen Unter-
schiede als Folgen (Termini) und Bezeugungen derselben resul-
tieren, ist eine notwendige und immanente. Ihre Produkte sind
in Gott und eins mit Gott gesetzt. Anders verhdlt es sich mit
der Thitigkeit Gottes nach aufsen. Obgleich auch sie mit dem
Wesen Gottes eins ist, da zu diesem nichts als Accidens hinzu-
kommen kann, so ist doch das Produkt derselben auflser Gott
gesetzt und zufillig, und daher die gottliche Thitigkeit selbst
in Anbetracht des Terminus eine freie. — Die freien Produkte



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 453

der nach aufsen gehenden Thitigkeit Gottes sind nach Wesen,
Dasein und Zweckbeziehung von Erkenntnis und Liebe ihrer
absoluten Ursache abhingig. Die Erkenntnis und Liebe Gottes
aber erlangen keinerlei Zuwachs durch die Geschopfe; denn wenn
nicht im gottlichen Wesen als solchem (wie der Verfasser sich aus-
driickt), so doch in der Person des Wortes und der des hl. Geistes,
sind alle jene Beziehungen in unendlich hohem Grade verwirk-
licht, die zur unendlichen Vollkommenkeit des hochsten Wesens
notwendig oder geeignet sind. KEs lafst sich wohl sagen, dals
schon im gottlichen Wesen, wie es die Vernunft mittels ihrer
eigenen Prinzipien zu erkennen vermag, alle Bedingungen ge-
ceben sind, um die Schopfung als eine schlechthin freie That
der sich selbst geniigenden Gottheit zu bestimmen, wenn man
auch dem hl. Thomas beistimmen wird, dals die gottliche Freiheit
in der Weltschopfung in erhchtem Mafse aus der Offenbarung
der Trinitdt erkannt wird, die uns zeigt, wie Gott durch das
personliche Wort und die personliche Liebe Urheber der
Dinge ist. ,

,Gott bringt die Geschopfe durch seine Intelligenz und
seinen Willen hervor, ohne irgend welche andere Art ausfiih-
render oder aus ihm heraustretender Wirksamkeit.“ (S. 25.)
In der That fiigt die ausfiihrende Potenz in Gott zu der des
Erkennens und Wollens auch nach unserer Weise iiber Gott zu
denken und zu reden, nichts hinzu, aufser der Bestimmung des
Erkennens als eines praktischen und imperativen auf Grund des
freien Willensratschlusses zu schaflen. Die Annahme einer auch
nur ratione von Intellekt und Willen adédquat verschiedenen
Potenz ist unzulissig, weil diese sich wie ein exekutives Organ
des Wollens und praktischen Erkennens verhalten wiirde, ein
Verhiltnis, das der absoluten Eintachheit und Unbedingtheit des
gottlichen Wesens und Wirkens widerspriche.

Die Frage nach dem Verhéltnis des schopferischen Wirkens
zu den Personenunterschieden zerlegt sich in zwei Fragen, ob
das schopferische Erkennen und Wollen eine notwendige oder
freie, dulsere oder innere Beziehung zu den notionalen Akten
habe, und ob der freie Schopfungsratschlufs nach der Eigenart
der Personen auf diese zu bezichen sei. In der Beantwortung
dieser Fragen zeigt es sich, wie sorgfiltig die Ausdriicke ab-
zuwigen sind, wenn es sich um das Geheimnis der ewigen
Prozessionen handelt. Lalst sich beispielsweise sagen, der hl.
(reist gehe als Subjekt des absoluten Hrkennens mit Vater und
Sohn dem notionalen Sprechen des Vaters begrifflich voran?
Ist es gestattet, vom Logos zu behaupten, er sei nicht das



454 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Produkt der Erkenntnis des Vaters, sondern aller drei Personen,
als der ewigen Triager einer jeden gottlichen Vollkommenheit?
(S. 32.) Mit Recht bezeichnet der Verfasser die Erkenntnis und
Liebe, durch welche (als principium quo) der Vater spricht, und
Vater und Sohn hauchen, ebenso als Erkenntnis und Liebe des
hl. Geistes, wie des Vaters und Sohnes. Dagegen léilst sich
nicht sagen, der Sohn sei sein eigenes Produkt und Produkt
des hl. Geistes; denn die personlichen Unterschiede gehen aus
den notionalen, nicht den essentiellen Akten hervor, oder ge-
nauer gesprochen, bestehen in dem ewig vollendeten, aktuellen
Gegensatze, den jene prinzipiieren. ~Allerdings erkennen der
der Sohn und der hl. Geist durch dieselbe Erkenntnis, wie der
Vater, aber in ihnen ist die Erkenntnis nicht zeugend, und
ehenso die dem hl. Geiste mit Vater und Sohn gemeinsame
Liebe in ihm nicht produzierend. Wendet man ein, die Wesens-
akte hatten doch die Personen zu ihren Trigern, da sie sonst
die Natur zum Triager haben miifsten, so ist zu erwidern, die
Personen seien allerdings Triger aller Thitigkeiten, der sub-
stanziellen aber nach dem, worin sie eins sind, nicht nach dem,
worin sie sich unterscheiden, so dals es unstatthaft ist, den Sohn
irgendwie als Produkt seiner selbst zu bezeichnen.

Der Sohn geht als der addquate Ausdruck der unendlichen
Erkenntnis hervor, womit der Vater nicht nur sein den ibrigen
Personen gemeinsames Wesen, sondern auch sich selbst, den
Sohn und den hl. Geist erkennt. Noch mehr, in der Zeugung des
Sohnes erhilt auch die Erkenntnis der Moglichkeit der Geschopte
ihre Bezeugung und Bekriftigurg; denn mit derselben Notwen-
digkeit, mit welcher Gott sein eigenes Wesen erkennt, erkennt
er auch die Tiefen und Abgriinde seiner unendlichen Macht,
also auch die Geschopfe, die durch sie ins Dasein gerufen werden
konnen. Wir stimmen demnach jenen Theologen zu, die das
personliche Wort nicht blols aus der Erkenntnis der gottlichen
Natur und der gottlichen Personen, sondern auch aus der der
moglichen Geschopfe hervorgehen lassen. Wir diirfen uns daher
auch folgende Aulserung aneignen, falls dieselbe auf die scientia
simplicis intelligentiae beschrankt wird. (S. 30.) , Vielmehr geht
alles, was in der absoluten Erkenntnis und Liebe Gottes ent-
halten ist, auch in die Produkte des gottlichen Erkennens und
Liebens iiber, damit diese in jeder Hinsicht ein ebenbiirtiger
Ausdruck und ein gleichwertiges Unterpfand der gottlichen
Weisheit und Liebe seien.“ Da die scientia visionis nur durch
die freie und (ex parte creaturarum) zuféllige Beziehung zur Wirk-
lichkeit der Schopfung sich von der scientia simplicis intelligentiae



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 455

unterscheidet, so kann ein Verhiltnis, das mit Recht von dieser
behauptet wird, nicht sofort auch auf jene iibertragen werden.
Wiren die gottlichen Personen ohne die Beziehung auf das zu-
fallige Dasein der Geschopfe nicht ein ebenbiirtiger Ausdruck
der Weisheit und Giite, so wiirden sie durch die Schopfung
irgend eine Mehrung des Seins und Gutseins erfahren, einen
(Gedanken, den der Verfasser mit Recht ausdriicklich von der
Hand weist. ,,Es erhdlt demnach auch unter Voraussetzung
unserer Auffassung die personliche Vollkommenheit der ausgehen-
den gottlichen Person durch die mitkonstituierende Beziehung zur
Erkenntnis und Liebe der Kreatur keinen Zuwachs an innerer
Vollkommenheit, sondern nur ein freigewolltes Objekt: genau so wie
die wesentliche Vollkommenheit der gottlichen Erkenntnis und
Liebe.“(S.31.) Wie sollen wir aber ein Mitkonstituiertwerden durch
eine freigewollte Beziehung denken? Die Eigentiimlichkeiten der
gottlichen Personen sind schlechthin notwendig und kénnen durch
freie Beziehungen weder konstituiert noch mitkonstituiert werden.

Es wiire an dieser Stelle die fiir die ganze Ideenentwicklung
des Verfassers wichtige Frage zu erortern, inwieweit die per-
sonlichen Eigentiimlichkeiten als Vollkommenheiten zu begreifen
seien. Hs gibt Theologen, die den Begriff der absoluten Relation
= dem reinen Bezogensein in der Schérfe zur Geltung bringen,
dafs sie alles Sein und alie Vollkommenheit aus der Identifikation
der Personen (Relationen) mit der unerdlich vollkommenen Natur
ableiten, withrend andere kein Bedenken tragen, die Relation
auch an sich, als Relation, unter den Begriff der Vollkommen-
heit zu stellen; sie erweise sich als solche jedoch nicht in der
Ordnung zum Terminus, sondern zum Subjekt und Fundament
der Relation. Diese Vollkommenheit werde daher (auch nach
der letzteren Ansicht) nicht mit den Relationen multipliziert,
denn das Sein der Relation und das der Natur sei eins und
dasselbe. In bezug auf das Sein nidmlich bestehe kein Gegen-
satz unter den Relationen. Ebenso werden die Pradikate der
Wahrheit, Giite, Heiligkeit mit den Personen und Relationen
nicht multipliziert. Werden demnach Sein und Gutsein u. s, w.
durch die gottlichen Prozessionen nicht vervielfaltigt, oder mit
anderen Worten, erwiichst der absoluten gottlichen Giite und
Vollkommenheit aus der Produktion des Sohnes und hl. Geistes
keinerlei Mehrung, so geschieht dies umsoweniger durch irgend
eine Beziehung zu den (Geschopfen.

Dessenungeachtet kann mit dem Verfasser gesagt werden,
dals der Sohn per accidens und concomitanter aus der Wissen-
schaft des Schauens (scientia visionis), und in &hnlicher Weise



456 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

der hl. Geist aus der Liebe Gottes zu den Geschipfen hervor-
gehe, wenn wir annehmen, es sei damit nichts anderes gemeint,
als dafs die eine und einfache wesenhafte Erkenntnis Gottes von
sich und den Geschopfen und die eine Liebe zu sich und wiederum
zu den Geschopfen in den Prozessionen sich affirmieren. Denn
die Erkenntnis der Geschopfe und die Liebe zu ihnen ist ja
entitativ die wesenhafte Erkenntnis und Liebe Gottes selbst
cum connotatione termini absolute liberi extra Deum. Man muls
sich zu dem Gedanken der absoluten Zufilligkeit und, wenn
wir uns so ausdriicken diirfen, Gleichgiiltigkeit alles Geschaffenen
fir das innere gottliche, essentielle und notionale Leben empor-
schwingen, um einzusehen, dafls die gottlichen Personen durch
die Beziehung auf das Geschaffene in keiner Weise affiziert
oder mitkonstituiert werden konnen. Wir erkliren also den
Ausdruck concomitanter und per accidens dahin, dals die innere
Aussprache des gottlichen Erkennens, durch welche das Wort
hervorgebracht wird, sich auch auf das aufser Grott Bestehende
und auf das Zukunftige erstreckt, und ebenso die Liebe, aus
welcher der hl. Geist hervorgeht, obgleich diese Termination an
und fiir sich nichts zur Hervorbringung des Wortes und zum
Ausgang des hl. Geistes beitragt, sondern sich zu beiden nur
begleitend verhélt. (Vgl. Gonet, Clyp. thom. disp. 9. art. 3. § 2.)
Durch das Gesagte erledigen sich die Einwendungen, die
gegen eine vermeintlich zu weit gehende Anwendung des
Axioms, dals die nach aufsen gehenden Thitigkeiten den gott-
lichen Personen gemeinsam seien, erhoben werden. Denn es ist
zwar richtig, dafs die Einheit und Gemeinschaft des Wirkens
nach aulsen keine grofsere sein konne, als diejenige der Natur;
aber eben deshalb, weil die Wirksamkeit den gottlichen Personen
eignet nach dem, worin sie eins sind, nicht aber nach den per-
sonlichen Unterschieden, kommt ihnen das Wirken unterschieds-
los zu. Der personliche Unterschied ist eben in keiner Weise
ein solcher der Natur, also auch nicht des Wirkens. Man konnte
fragen, ob denn nicht das schopferische Wirken die gottlichen
Personen zum principium quod habe, die Natur aber nur zum
principium quo. Unsere Antwort lautet, dals jenes wohl in einem
gewissen Sinne gesagt werden konne, jedoch mit der Beschrinkung,
dafs die gdttlichen Personen nach dem wirken, was ihnen ge-
meinsam ist, also nach der Einheit der Natur, dafs man also
mit voller theologischer Genauigkeit sagen konue, die Gottheit
sei principium quod und quo des gottlichen Wirkens, ohne des-
halb aufser und neben den drei relativen Hypostasen eine
vierte, absolute gottliche Hypostase annehmen zu miissen.



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 457

Vergessen wir nicht das dogmatische Axiom, dals die Unter-
schiede in Gott ausschliefslich durch die relativen (regensitze
begriindet und die personlichen Eigentiimlichkeiten K ebenso aus-
schliefslich durch Relationen konstituiert werden. Werden wir des-
halb etwa der (refahr uns aussetzen, die Personen zu unthatigen,
leblosen, unselbstdndigen Beziehungen herabzusetzen? Mit nichten !
Der englische Lehrer zeigt uns den Weg, um diese Klippe zu
umgehen. Die Relationen in Gott sind subsistent, selbstindige,
thitige Prinzipien, weil und insofern sie mit der gottlichen Natur
dasselbe sind. Auf Gott angewendet ist nidmlich die relative
Préadikation nicht eine pradikamentale, sondern essentielle. Die
Relationen kommen zur gottlichen Natur nicht hinzu, sondern sind
mit ihr eins und dasselbe.

Was die Freiheit des gottlichen Wirkens nach aulsen auch
von seiten des Sohnes und des hl. Geistes betrifft, so wiirde die-
selbe, wie der Verfasser mit Recht annimmt, gewils nicht ge-
fahrdet, wenn man die notionale Besiegelung jenes Wirkens in
Sohn und Geist annehmen wollte; denn wie die Kraft, durch
welche der Vater zeugt, die gemeinsame Natur ist (S. Th. 1.
qu. 41. art. 5.), so auch entitativ betrachtet, die Freiheit, mit
welcher er — gemeinsam mit den beiden anderen Personen —
schafft. Der Grund, warum die freien Akte eine eigentliche
notionale Bestiitigung nicht erfahren, liegt vielmehr in der
schlechthinigen Zufilligkeit der darin enthaltenen realen Be-
ziehungen zu den Geschopien mit Riicksicht auf das gottliche
Leben: eine Zufilligkeit, infolge deren wir die Bestimmung zum
Schaffen, eben insofern sie eine freie, fir das gittliche Leben
indifferente und zufillige Termination in sich schliefst, als den
notwendigen Prozessionen in (ott nachfolgend denken miissen.

Wollte man Ausspriiche, wie: der Sohn gehe frei, als der
notionale Ausdruck, der hl. Geist als die innergottliche Bestitigung
des von ihnen in der Einheit der Natur mit dem Vater gefalsten
Ratschlusses hervor, strenge nehmen, so wiirde in die gottlichen
Personen und ihre immanenten Beziehungen, da Zufdlligkeit das
unerlifsliche Korrelat der Freiheit ist, eine Zufilligkeit hinein-
getragen. Eine solche aber kann nur in den Terminus der
schopferischen Thitigkeit, in das kontingente Geschopt fallen;
denn seinem Sein und Wesen nach ist der Schopfungsratschlufls
notwendig, wie die gottliche Natur, von der er sich nur durch
die Konnotation des dufseren Terminus unterscheidet.

Es ist nicht abzusehen, wie der gemeinsame Schiopfungs-
ratschlufs und Schépfungsakt eine der Ordnung des Ursprungs
entsprechende Bestatigung und Bezeugung in den géttlichen



458 ~ Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

Personen nach sich ziehen soll, da die Beziehungen Gottes nach
aulsen ihr reales Fundament allein in den Dingen haben. Aus
diesem Grunde ldfst sich ein eigentiimliches Verhiltnis der gott-
lichen Personen als solcher zu den Geschopfen nur in der Weise
denken, dals in den letzteren selbst Vollkommenheiten sich finden,
in welchen sich die personlichen (relativen) Unterschiede aus-
prigen, wobei zunichst dahingestellt bleibt, ob und inwieweit
eine solche Auspriagung moglich und wirklich sei: oder in der
Art, dals eine gottliche Person ein Geschopt sich zu eigen
macht, dasselbe in sein personliches Sein und seine personliche
Einheit aufnimmt, oder mit anderen Worten, ihm die eigene
Subsistenz mitteilt, wie solches dem katholischen Dogma zufolge
in der Menschwerdung des Sohnes Gottes wirklich geschah.

Was gegen die ahsolute Subsistenz vorgebracht wird, diirfte
auf’ einem Mifsverstdndnisse beruhen. Nach unserer Weise zu
denken, muls offenbar die gottliche Natur auch abgesehen von
den relativen Eigentiimlichkeiten als subsistent gedacht werden.
Beweist doch der hl. Thomas die Personlichkeit des hl. Geistes
daraus, dafs der Terminus der Liebe in Gott sei, woraus folge,
dafls er mit der gottlichen Natur real identisch, also subsistent,
Person, und weil in realem Gegensatze zu den iibrigen Personen,
eine dritte von diesen real verschiedene Person sel.

Die Folgerung, wenn Gott als eine von den drei relativen
Subsistenzen irgendwie verschiedene absolute Subsistenz das
principium quod der Schiopfung und seiner Werke nach auflsen
wire, so miilste diese Gott nach seiner absoluten Subsistenz als dem
letzten und eigentlichen Subjekt zugeschrieben werden, kann zu-
gelassen werden, ohne dals deshalb die weitere Konsequenz sich
ergibe, dals demnach dem Vater, Sohn und heiligen Geiste der
Dank fiir jene Werke nicht gebiihre. Denn wegen der vollkom-
menen realen Identitat der absoluten mit den relativen Subsisten-
zen kommt ein und derselbe Dank und die vollkommen gleiche
Verehrung und Anbetung der Natur und den Personen zu.

Gleichwohl ist der Gedanke an eine Vierzahl der Subsistenzen
ausgeschlossen; denn da die personlichen Eigentiimlichkeiten oder
subsistierenden Relationen zwar unter sich, nicht aber mit der
absoluten Subsistenz der gottlichen Natur im Gegensatze stehen,
so sind sie mit der letzteren real identisch; denn in Gott be-
steht vollkommene Einheit, soweit nicht der Gegensatz der Rela-
tionen in Frage kommt.

Was den geschichtlichen Thatbestand betrifft, so ist in der
thomistischen Schule die Annahme einer absoluten, freilich mit
den Personen real identischen Subsistenz die herrschende, und



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 459

steht in diesem Punkte Gonet durchaus nicht vereinzelt unter
den Thomisten. KEs ist kein Grund vorhanden, diese Thatsache
befremdlich zu finden; denn der englische Lehrer driickt sich
bestimmt genug hieriiber aus, wenn er sagt (. 4. contr. gent. c.
14) sunt igitur plures res subsistentes, si relationes considerentur :
est autem una res subsistens, si consideretur essentia. Kt
propter hoc dicimus, unum Deum esse, quia est una essentia
subsistens, et plures personas, propter distinctionem subsistentium
relationum, (Vgl Gotti, Theolog. Scholastico-Dogmatica I. I.
tract. VII. qu. IV. dub. II. § II.) Die gottliche Subsistenz ist
namlich wegen der von ihrem innersten Wesen untrennbaren
Relation, die nur im (egensatze bestehen kann, mitteilbar, da-
her eine Mehrheit der Personen moglich und wirklich. Die Sub-
sistenz der Relationen aber griindet in der der Natur und ist
mit ihr real identisch und nur beziehungsweise davon ver-
schieden.

Die folgenden Artikel (4—7) dieses zweiten Kapitels suchen
den vorwiegend positiven Beweis , fiir die Ordnung des Ursprungs
in dem freien Wirken Gottes” aus der Lehre von den Sendungen,
aus der Redeweise der hl. Schrift besiiglich der eigentiimlichen
Wirksamkeit des Sohnes, sowie des hl. Geistes, endlich aus den
Darstellungen der hl. Vater zu fihren.

Die Sendung kann nicht im moralischen Sinne eines Be-
fehles, Rates, einer Insinuation, oder Prisentation eines Objektes
auf Gott bezogen werden, sondern nur im physischen, wie der
Strahl von der Sonne, das Wasser aus der Quelle entsendet
wird. Da in den gottlichen Missionen zwei Momente in betracht
kommen, der Ausgang der einen Person von der andern, und
der geschopfliche Terminus, in bezug auf welchen von einer
gottlichen Person die Sendung im passiven Sinne ausgesagt wird,
so entsteht die Frage, worin die Sendung formell bestehe, ob
in dem ewigen Ausgang oder in der zeitlichen Wirkung, womit
die weiteren Fragen zusammenhangen, ob die Missionen etwas
Essentielles — in der Voraussetzung, dals die geschopfliche
Wirkung das eigentliche Wesen derselben ausmacht — oder
etwas Notionales sei, und ob eine Person die andere, oder die
Trinitit die Personen sende; denn die Wirkungen der Sendung
sind den Personen gemeinsam. \

Was die Hauptfrage betrifft, so scheint die Ansicht des
hl. Thomas dahin zu gehen, dafs die Mission formell die Wirkung,
also im Verhiltnisse zun den Personen etwas KEssentielles, allen
(Gemeinsames bezeichne. Fiir diese Ansicht spricht, dafs die
Mission etwas in die Zeit Fallendes, der Hervorgang der Personen



460 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

aber etwas Notwendiges und Ewiges ist. Ferner, das Gesandte
bleibt nicht innerhalb des Sendenden; folglich kann eine imma-
nente Prozession den Begriff der Sendung nicht formell verifi-
zieren, sondern nur die neue Wirkung, wegen deren die durch
sie sich offenbarende Person gesandt wird. Gleichwohl kommt in
dieser Auffassung der Begriff der Mission nicht zur vollen Geltung,
denn diese bedeutet ein Verhiltnis von Person zu Person; es
ist daher zu sagen, dieselbe bestehe formell in dem Ausgang
der Personen mit Hinzunahme der Wirkungen, in welchen sie
sich manifestieren, Wirkungen, die allerdings den gottlichen Per-
sonen gemeinsam sind, die aber anderseits durch die Beziehung
auf eine bestimmte Person, in Verbindung mit der processio ad
intra den Begriff der missio vollenden. So ist z. B. die Mensch-
werdung als eine auflser Gott gesetzte Wirkung die gemeinsame
That der gottlichen Personen, nicht infolge eines Zusammen-
wirkens, sondern als Ausflufs der einen und unteilbaren Natur,
des Prinzips aller gottlichen Thitigkeit; sie gestaltet sich aber
dadurch, dals sie in dem vom Vater ausgehenden Sohne ihren
personlichen Terminus hat und der Sohn in der angenommenen
Menschheit sich personlich manifestiert, zu einer Sendung von
seiten des Vaters und einem Gesandtwerden von seiten des
Sohnes. Diese Auffassung stellt die wirkliche Lehre des hl.
Thomas dar und steht in Ubereinstimmung mit den Ausspriichen
der Viter,

Uber das wahre Verstdndnis der Sendung spricht sich
Schiizler (Natur und Ubernatur, (S.49) genau und treffend aus.
,,Damit eine bestimmte Person gesandt werden kionne, muls sie
selbst von einer anderen gottlichen Person ausgegangen sein.
Der Begriff der Sendung bringt noch aulserdem ein Zweites mit
sich, namlich dafs die gesandte Person irgendwo eine neue
Gegenwart gewinne. Diese Gegenwart kniiptt sich an eine be-
stimmte gottliche Wirkung, die, obschon das Werk der gesamten
Dreieinigkeit, gleichwohl ein Moment in sich schliefst, das uns
berechtiget, sie auf eine bestimmte gottliche Person im Unter-
schied von den andern zu beziehen, sie derselben zu appro-
prileren.*

Daraus, dafls die im Begriffe der Sendung eingeschlossene
Wirksamkeit den gottlichen Personen gemeinsam ist, erklirt der
englische Lehrer die bei den Vitern anzutreffende Redeweise,
wonach der Sohn nicht allein vom Vater, sondern auch von sich
und dem hl. Geiste gesandt werde: si persona mittens intelligatur
esse principium effectus secundum quem attenditur missio,
sic tota trinitas mittit personam missam. (8. Th. 3. qu. 43. art. 8.)



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 461

Es kann daher aus dem Begriff der Sendung fir ,die Ordnung
des Ursprungs® in dem freien Wirken Gottes nach aulsen nichts
gefolgert werden.

Betrachtet man die Sendung als eine physische (ratione
originis), so fallt die Schwierigkeit, es mochte die Unabhéngigkeit
und Freiheit der gesendeten Person eine Gefihrdung erfahren,
hinweg.

Denn da hiemit der Unterscheidung der wirklichen Sendung
vom Sendungsratschlusse (S. 52.) mit Beziehung auf das wir-
kende Prinzip -- die gottliche Natur oder die gottlichen Per-
sonen als unum principium universorum — der Boden entzogen
wird, so bedarf es auch nicht der Begriindung der wirklichen
Sendung durch die Fassung des Sendungsratschlusses von seiten
der gottlichen Personen als ,Quasiprinzips”, um die Wiirde
und Freiheit der gesendeten Personen zu wahren. Vielmehr
ist, wie der Sendungsratschluls, so auch die Ausfiilhrung des-
selben ein gemeinsames Werk der gottlichen Personen, und es
scheint uns ein Anthropomorphismus zu sein, wenn man die
Wiirde und Freiheit der Ausfilhrung durch die Gemeinsamkeit
des ihre vermeintliche ,,Grundlage bildenden Sendungsratschlusses
begriinden will. In der Fassung wie Ausfiilhrung des Sendungs-
ratschlusses, der ja nur auf das sekunddre Moment der Sendung,
die im Geschopfe gesetzte Wirkung, nicht auf den jedem Be-
schlusse entzogenen Ausgang der Personen bezogen werden kann,
bilden die gittlichen Personen ein ungeteiltes und unteilbares
Prinzip, das kein anderes, als die eine, gemeinsame gottliche
Natur ist. Gleichwohl ist die wirkliche Sendung oder die Aus-
tihrung des Sendungsratschlusses von der Fassung desselben
verschieden, jedoch nicht in anbetracht des Prinzips, sondern des
Terminus, indem die Sendung, wenn man so will, zu einer wirk-
lichen wird durch den terminus connotatus, d. h. durch die in
der Zeit eintretende, eine bestimmte Beziehung (der personlichen
Aneignung oder der einfachen priadikativen Appropriation) zu
einer ausgehenden Person einschlielsende, aulsergottliche Wirkung.

Die folgenden Ausfithrungen (S.531f.) enthalten einen reichen
Schatz biblischer und patristischer Texte, deren Inhalt zwar
nicht eine verschiedene personliche Teilnahme an den Werken der
Schopfung, wohl aber die Existenz der personlichen Unterschiede
in Verbindung mit der Zueignung gewisser Wirkungsweisen
darthun diirfte.

Der fiinfte Artikel, der die eigentiimliche Wirksamkeit des
Sohnes aus der hl. Schrift zu erweisen sucht, schlielst mit einer
Erklirung der bekannten Appropriation des ex quo, per quem



462 Uber das Wirken des dreieinigen Gottes.

und in quo, die der theologischen Summa entnommen ist. Wir
zweifeln, ob der Gedanke des Verfassers, die Schopfung
komme dem Sohne in eigentiimlicher Weise zu, in der That darin
zu finden sei. Insofern Vater und Sohn, freilich durch die eine
Macht, Schopter, Trager schopferischen Wirkens sind, mag man
immerhin den Sohn creator de creatore, nach Analogie des Aus-
drucks sapientia de sapientia, nennen. KEs besteht jedoch ein
bedeutsamer Unterschied, der bei genauerer Betrachtung der aus
der Summa angefiihrten Stelle zu Tage tritt. Indem namlich der
hl. Thomas das per quem omnia facta sunt unmittelbar aut die
Eigentiimlichkeit des Sohnes bezieht, redet er von der Schopfungs-
macht (aliquando vero — praepositio ,,ex“ importat — habi-
tudinem causae efficientis; quae quidem competit Deo ratione
suae potentiae activae. Haec vero propositio ,per designat
quidem quandoque causam mediam ... et sic 7o ,per“ quando-
que non est appropriatum, sed proprium Filii), die dem Vater,
nicht aber dem Sohne appropriiert wird, die aber dem Sohne
in der Art eignet, dals sie, wie die eine Natur, in ihm als eine
mitgeteilte und gezeugte ist, was die Préposition ,per* ausdriickt
(principium de principio), wihrend sie im Vater mitteilend und
zeugend ist. Die Attribute ,wirkendes Prinzip®, ,aktive Potenz*,
,Macht* unterscheiden sich aber dadurch von dem relativen
Attribut ,,Schopfer®, dals in dem Begriff des letzteren eine aktuelle
Beziehung zum Geschiopfe eingeschlossen ist, die an der Zufillig-
keit des Geschopfes partizipiert und deshalb in keiner Weise
zur Konstitution der personlichen Eigentimlichkeit beizutragen
vermag. (S. 64.)

Im Sinne der Appropriation ist die belebende Wirksamkeit
des hl. Geistes zu verstehen, sowelt der Ausdruck ,,Geist“ in
den Urkunden der Offenbarung iiberhaupt personlich, nicht aber
essentiell zu nehmen ist. Demgemils ist auch die Gegenwart
des hl. Geistes mindestens in der natiirlichen Ordnung — die
in der ibernatirlichen Ordnung waltenden Verhiltnisse mogen
vorlaufig dahingestellt bleiben — nicht eine eigentiimlich per-
sonliche, sondern die allgemein géttliche, die nur mit Riicksicht
auf eine bestimmte Wirkung oder Wirkungsweise dem hl. Geiste
zugeeignet wird. HKs ergibt sich dies schon aus dem nicht zu
bezweifelnden Satze, dals die personlichen Kigentiimlichkeiten als
solche nur in der iibernatiirlichen Ordnung zur Offenbarung ge-
langen. Wiirden sie sich als solche auch iIn der Schopfung
ausprigen, so miifsten sie daraus auch erkennbar sein. Mit
dieser letzteren Annahme aber ist das Geheimnis unvereinbar.
Also sind die Beziehungen, in welche die Offenbarung die



Uber das Wirken des dreieinigen Gottes. 463

personlichen Eigentiimlichkeiten mit der Schopfung bringt, als
Appropriationen aufzufassen.

Das Resultat der Beweisfiihrung aus den alttestamentlichen
Schriften wird in die Worte zusammengefalst: ,Der Logos ist
Schopfer und Regent der Welt als das erfiillende und ausfiih-
rende Wort, in welchem der Vater den gemeinsamen allwirk-
samen Ratschlufs ausspricht; der hl. Geist ist Schopfer und
Kounig der Welt, als die Gabe des gottlichen Segens, in welcher
der Kreatur die durch den gemeinsamen Ratschlufs zugedachten
Giiter des Wesens !der substantiellen Schonheit), des Bestehens
(der Kraft) und des Lebens zu eigen gegeben werden. (8. 83).
Im allgemeinen lifst sich sagen, dals diese biblische Beweis-
fiihrung ein trefflicher Kommentar zu dem ex quo, per quem
qui nos omnia bilde, wenn wir auch der Parallele des Vatersein,
und des creator vivens et benedicens mit der analogen Anwen-
dung auf Sohn und hl. Geist nicht unbedingten Beifall zu schenken
vermogen.

Jahrbuch fiir Philosophic ete. 1i, 51



	Über das Wirken des dreieinigen Gottes

