
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Über das Wirken des dreieinigen Gottes

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DAS WIRKEN DES DREIEINIGEN
GOTTES.

Von
Dr. M. GLOSSNER.

(Das Wirken des dreieinigen Gottes. Von Dr. Hermann Sohell. Mainz
Kirchheim, 1885.)

»«*

I.
J)ie unendliche Transcendenz Gottes einerseits, seine absolute

Geistigkeit anderseits erheischen einen Standpunkt der
Gotteserkenntnis, der ebensoweit entfernt ist, die Geheimnisse
des göttlichen Wesens und Lebens anders, als aus der Hand
Gottes durch gnadenvolle Offenbarung erkennen, als davon, in
sinnlichen Bildern das schlechthin Unsinnliche anschaulich
machen zu wollen. (S. VI. VII.) Der Standpunkt des (geistigen)
Schauens gehört dem Jenseits an. Wer Geistiges im sinnlichen
Bilde anschauen will, bewegt sich entweder in blofsen Symbolen
und dichtet, oder verfallt, wenn er ein wahres, dem Gegenstande

mehr oder minder angemessenes Erkennen anstrebt, in
Irrtum, indem er das Göttliche nicht allein ins Endliche, sondern
ins Materielle herabzieht. Durch Betonung dieses Standpunktes
in der Erkenntnis der göttlichen Dinge nimmt der Verfasser
sowohl gegen die rationalistische Auflösung des Geheimnisses,
als auch gegen jene entschieden Stellung, die den bescheidenen
Standpunkt des verständigen Denkens oder des „Begriffs" mit
dem der Verbindung von Begriff und Vorstellung, oder wie
andere verführerisch sagen, der „Idee" vertauschen wollen.
Wenn es aber heifst, im einfachen Lichtwesen sei die
entzückende Pracht der Schöpfung von seiner ewigstillen Erhabenheit
aufgehoben (S. VII.), so ist zweifellos auf die „Erhabenheit"
das Gewicht zu legen; denn kann dies von der diesseitigen



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 445

Erkenntnis gesagt werden, so wird vor der zukünftigen
Anschauung, dem Versenken des Blickes in den „konzentrierten
Reichtum göttlicher Herrlichkeit" jene vermeintliche Pracht
erbleichen, wie Planetenlicht vor dem Glänze der Sonne.

Der Stoff gliedert sich nach den bekannten logischen
Gesichtspunkten des Allgemeinen und Besonderen in das Wirken
Gottes an sich betrachtet und das Wirken in den einzelnen
Heilsgeheimnisseu. Wie von selbst einleuchtet, enthält der erste
Teil die grundlegenden und für die Anwendung auf die
einzelnen Geheimnisse des Heils mafsgebenden Bestimmungen.
Indem von der durch die Offenbarung gegebenen Thatsache des
unendlichen Lebens, welches die reinste Einfachheit des Seins
mit der reichsten Entfaltung produktiven Lebens verbindet, der
Ausgang genommen wird, erhebt sich zunächst die Frage, wie
dieses Leben, das nur ein rein geistiges sein kann, sich
betätigend in Erkenntnis und Liebe, zu dem freien Akte nach aufsen
sich verhalte, und ob und inwiefern in dieser, nach aufsen
gerichteten, freien Thätigkeit der persönliche Unterschied zur
Geltung gelange. Demnach zerfällt der allgemeinere Teil in
drei Kapitel, von denen das erste das göttliche, unendlich
geistige und doch fruchtbare Leben im essentiellen und produktiven

Erkennen und Wollen, das zweite die Beziehung der
inneren göttlichen Akte zu dem freien Akte nach aufsen, das

dritte endlich die Einheit und Unterscheidbarkeit, welche sich
in diesem freien Akte, oder dem göttlichen Wirken nach aufsen

findet, behandelt.
Die immanenten göttlichen Produktionen beruhen nicht auf

einem Bedürfnisse, einem Mangel der göttlichen Natur, denn
diese ist reinster Akt, sondern entspringen aus der überquellenden
Fülle göttlichen Lebens. Das persönliche Wort und die
hypostatische (notionale) Liebe gehen als Bestätigung und Siegel der
unendlichen Erkenntnis und unendlichen Liebe hervor. Daher
ist die Schöpfung eine That des freien und persönlichen Schöpfers,
eine freie That, und da das Mafs der Offenbarung in ihr von
freier göttlicher Bestimmung abhing, und Gott die natürliche
Schöpfung zwar seinem Wesen, nicht aber den persönlichen
Unterschieden verähnlichte, so können die immanenten Produktionen

nicht aus der natürlichen Schöpfung, sondern nur durch
freie und übernatürliche Offenbarung vom menschlichen Geiste
erkannt werden. Gleichwohl sind wir, durch die
Offenbarung erleuchtet, berechtigt, die Wirksamkeit nach aufsen auf
die göttlichen Personen nicht nur nach der Gemeinsamkeit
der Natur, oder dem prineipium quo, sondern auch nach der



446 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Ordnung und Eigentümlichkeit der Personen als solcher und
sofern sie principia quod der Thätigkeit sind, zurückzuführen.
Denn obgleich die Personen durch das ihnen gemeinsame
Wesen nach aufsen wirken, so ist doch diese ihre Wirksamkeit,
wie das Wesen selbst, von dem es sich realiter nicht unterscheidet,
durch die Eigentümlichkeiten der Personen modifiziert, woraus
erhellt, dafs die göttlichen Personen in der Schöpfung, Vorsehung
und Vollendung nach der Ordnung und Weise, die durch die
Ausgänge indiciert wird, sich nach aufsen bethätigen, also der
Vater durch den Sohn im heil. Geiste. Gleichwohl sind es
nicht getrennte Wirkungsweisen, in denen sich die Personen
bethätigen; denn da diese nicht nur wegen der numerischen
Einheit der Natur, sondern auch durch die Unzertrennlichkeit
der gegensätzlichen Beziehungen in einander sind, so zieht die
persönliche Wirkungsweise der einen Person auch die
entsprechenden der übrigen Personen mit sieh. Diese Gedanken werden
im ersten Teile ausgeführt und durch ein reiches exegetisches
und patristisches Material zu begründen gesucht.

Da das Wirken nach aufsen eine göttliche Lebensbethätigung,
das göttliche Leben aber ein geistiges, persönliches, und zwar
ein dreipersönliches ist, weshalb die freie Schöpfungsthat den
dreieinigen Gott zur Voraussetzung hat, so sind die Begriffe des
Lebens, dann des Erkennens und Wollens als die Bethätigungs-
weisen des geistigen Lebens zu bestimmen.

Bei der Bestimmnng des Lebens ist auf den Unterschied
des Lebens im substantiellen Sinne und der Lebensbethätigung
zu achten. Leben ist ein Grad des substantiellen Seins, wie
der Verfasser selbst hervorhebt. Es fragt sich nun, ob aktuelles
Leben notwendig auf einem realen Gegensatze beruhe. Ein
solcher kann nur dort zur Lebensbethätigung erforderlich sein,
wo ein Unterschied von Substanz und Accidens stattfindet, der
hinwiederum nur da vorhanden ist, wo die Selbstbewegung, die
den Begriff des Lebens konstituiert, keine absolute, sondern
irgendwie von aufsen vermittelt ist. Denn nur in diesem Falle
mufs der substantielle Lebensgrund aus sich heraustreten, um
sich zu bethätigen, während die göttliche Natur, weil unmittelbar

durch sich selbst absolut vollkommen, eines solchen Heraustretens

nicht bedarf. Dies wird deutlicher, wenn wir auf das
intellektuelle Leben, das allein Gott zukommen kann, reflektieren.
Aus welchem Grunde bethätigt sich der geschaffene Geist im
Erkennen so, dafs er notwendig ein zu seiner Substanz
hinzukommendes (accidentelles) inneres Wort (verbum mentis)
ausprägt? Weil er nicht unmittelbar durch sein Wesen zur



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 447

Erkenntnis alles Seienden determiniert ist. Wenn demnach
der reine Begriff des Lebens nicht notwendig einen realen
Gegensatz, weder den von Potenz zu Akt, noch den von Akt
zu Akt, erfordert, so kann das göttliche Wesen auch ohne die
trinitarischen Prozessionen als lebendig gedacht werden. Oder
sollte die natürliche Vernunft nur zum Begriffe einer starren und
leblosen göttlichen Substanz gelangen? In diesem Falle freilich
könnte die göttliche Natur auch nicht mehr als zureichender
schöpferischer Grund der Dinge erkannt und anerkannt werden.
— In den trinitarischen Prozessionen offenbart sich uns die
unendliche Fülle des göttlichen Lebens, aber sie sind nicht
notwendig, um den Begriff des Lebens von Gott überhaupt zu
verifizieren. Es ist ein in der neueren Philosophie erklärliches
Vorurteil, dafs Leben seinem Wesen nach auf einem realen oder
virtuellen Gegensatze des Potentiellen und Aktuellen beruhe.
Indem Leben mit dem Werden verwechselt wird, erscheint als
lebendig nur, was wird und sich entwickelt. Der Standpunkt
des Verfassers ist ein hiervon völlig verschiedener. Wenn er
daher sich dahin äufsert, es erscheine die reinste Wirklichkeit
Gottes besiegelt durch die unverletzliche Einheit seines Wesens,
ebenso seine vollkommenste Lebendigkeit durch die wahre Drei-
heit der Personen, so ist der Ton auf das „vollkommenst" zu
legen. Denn lebendig und das Leben selbst ist Gott gerade
als die reinste Wirklichkeit, die ja nichts anderes besagen kann,
als dafs Gott jene Aktualität, die dem Geschöpfe durch
verschiedene Seinsweisen, der Substanz, Eigenschaft, Thätigkeit
zukommt, unmittelbar durch seine Wesenheit besitze.

Indem uns die Offenbarung gleichwohl reale Gegensätze in
Gott zeigt, diese aber, wie vom Verfasser mit Recht geschieht,
als solche von Akt zu Akt zu bestimmen sind, so liegt darin
nicht die Erfüllung einer Forderung der Vernunft an den Begriff
des Lebens, als ob ein solches nur im realen Gegensatze bestehen

könnte, sondern ein positiver Aufschlufs über die konkrete Art
und Weise, wie das unendliche Leben in seiner überquellenden
Fülle wirklich ist. Wollte man den realen Gegensatz als ein
Postulat des reinen Begriffs vom Leben geltend machen, so
könnte die vollkommen zutreffende Erklärung der Prozessionen,
wonach sie nicht auf einem Mangel und Bedürfnis der zeugenden,
resp. hauchenden Pei'sonen beruhen, sondern die an sich
notwendigen, wenn auch in ihrer Notwendigkeit aus
Vernunftprinzipien nicht erkennbaren Affirmationen einer überfliefsenden
Erkenntnis und Liebe sind, nicht aufrecht erhalten werden.

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 3D



448 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Das göttliche Leben ist intellektuelles Leben, das sich in
Erkenntnis und Liebe bethätigt. Die Vollendung der Erkenntnis
ist volle Übereinstimmung des Erkannten mit dem Erkennenden
oder Wahrheit, die der Liebe der Besitz, die Ruhe im
Geliebten.

Betrachten wir die Erkenntnis, so vollendet sie sich im
menschlichen Geiste noch nicht als simplex apprehensio mentis,
sondern im Urteil, in welchem die Wahrheit formell, oder als
solche erkannt wird. Da das göttliche Erkennen ein in unendlicher

Einfachheit vollendetes ist, so werden wir die Frage zu
beantworten haben, in welchem Verhältnis die erste der trinita-
rischen Prozessionen zum auffassenden und urteilenden denkenden
Geiste steht. Zu diesem Behufe ist das Wesen des menschlichen
(logischen) Urteils ins Auge zu fassen. Der Versuch, alle Urteile
auf Existenzialurteile zurückzuführen, dürfte nicht zum Ziele
führen. Es gibt Urteile, die nichts von Existenz enthalten. Alle
Punkte in der Peripherie des Kreises sind gleichweit vom Mittelpunkt

entfernt: dieses Urteil ist wahr und anerkannt, obgleich es
nichts von Existenz enthält. Auf Existenz bezogen würde dasselbe
zu etwas Unmöglichem; denn Existenz kommt nur dem einzelnen
Kreise zu. Die allgemeine und notwendige Wahrheit, die jenes
Urteil enthält, würde zur partikulären und zufälligen, denn nichts
von dem ist notwendig, was nicht durch sein Wesen existiert.

Ferner ist allerdings jedes Urteil formell einfach; aber zum
Wesen des Urteils gehört aufser der Form auch die Materie;
diese ist immer zusammengesetzt. „Dem Urteil im Unterschiede von
der einfachen Auffassung (simplex apprehensio) ist die Zusammensetzung

wesentlich." (Sanseverino, Dynamilog. p. ,1053.) Anderseits

ist die Beziehung auf die Objektivität bereits in der Vorstellung
virtuell enthalten, wie auch der Verfasser anerkennt, wenn er
das Motiv des Urteils im ersten Denkakte, der einfachen
intellektuellen Auffassung, gelegen sein läfst. Beide aber verhalten
sich so, dafs die in der einfachen Auffassung angefangene
objektive Erkenntnis in der aktuellen Beziehung auf den Gegenstand,

resp. Ineinssetzung der in ihr enthaltenen Momente sich
vollendet. Da nun in Gott die Erkenntnis in einem unendlichen
Akte vollendet ist und dieser mit seinem Wesen zusammenfällt,
so kann aus der Natur des Urteils als solchen für die Notwendigkeit

einer Prozession zur formalen Konstituierung der absoluten
Wahrheit nichts gefolgert werden.

Weder ist das Urteil überhaupt einfach, noch auch ist es
das Existentialurteil im besonderen. Wäre das Urteil einfach,
so müfste es entweder ein instinktives oder ein intuitives sein;



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 449

keines von beiden entspricht der rationalen Natur des menschlichen

Geistes; durch jene Annahme würde er unter seine Natur
herabgedrückt, durch diese über dieselbe erhoben werden.

Auch die Existentialurteile sind nicht einfach. Wir können
daher den Satz nicht unterschreiben, es sei unmöglich, sich irgend
etwas vorzustellen oder einzubilden, ohne es als existierend zu
denken. Im Gegenteil, jedes Objekt kann als (möglicherweise)
nicht existierend gedacht werden. Dies gilt vom Standpunkte
der menschlichen Erkenntnis an und für sich selbst vom Begriffe
Gottes. Daraus, dafs der menschliche Intellekt das Wesen der
Dinge, nicht ihr Dasein zum direkten Gegenstand hat, schliefst
der hl. Thomas, dafs das logische Urteil ein diskursives, zusammengesetztes,

also weder ein instinktives, noch intuitives sei. Wir
geben dem Verfasser zu, dafs die einfache Anerkennung der
Wahrheit, der Assens das im Urteil zur Enuntiation hinzukommende

psychologische Moment sei. Aber darüber darf nicht
übersehen werden, dafs die Materie des Urteils immer durch
eine Analyse zustande kommt. So beruht das Urteil, der Mensch
ist (existiert), auf einer reflexen Beziehung des Begriffes Mensch
zur sinnlichen Wahrnehmung des einzelnen Menschen, das Urteil,
Gott ist, dagegen auf einer Anwendung des Kausalitätsprinzips.

Die theologische Bedeutung der Theorie des Urteils liegt
darin, dafs, was in Gott der simplex apprehensio entspricht, auf
dem Grunde eines besonderen Assenses, einer weiteren
Anerkennung nicht bedarf, weil in jener die vollkommene
Übereinstimmung von Erkennendem und Erkanntem in absoluter Einfachheit

materiell und formell vollzogen ist, weshalb uns der Schlufs,
dafs die Vollkommenheit des intellektuellen Lebens Einheit
zwischen dem Erkennenden und Erkannten, aber Unterschieden-
heit zwischen dem Urteilenden und seinem Worte fordert, nicht
konkludent erscheint. Wäre dieser Schlufs richtig, so würde der
essentiellen Erkenntnis eine Vollkommenheit des intellektuellen
Lebens mangeln, und jene einer Ergänzung durch die produktive
(notionale) Erkenntnis bedürfen, eine Ansicht, die kaum theologisch
haltbar sein dürfte.

Aus dem Verhältnis, in welchem das Urteil zur einfachen
intellektuellen Apprehension steht, geht hervor, dafs schon in
dieser ein verbum mentis, ein Sprechen des Geistes enthalten
sei. Denn die dem Gegenstand entsprechende, objektive
Vorstellung, in welcher die species impressa zur expressa sich
gestaltet, enthält bereits ein virtuelles Urteil. Nur wenn man mit
der schottischen Schule Vorstellung und Urteil in der schroffen
Weise, wie dies in neuester Zeit wiederum von Brentano ge-

30"



450 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

schehen ist, trennen, und die Vorstellung als ein subjektives
Gebilde, zu welchem erst das Urteil die Objektivität hinzubringe,
betrachten wollte, wäre hinreichender Grund vorhanden, das
Sprechen des Geistes auf das Urteil zu beschränken. Indem die
durch die species impressa befruchtete Seele zum idealen
Ausdrucke des Erkenntnisgegenstandes wird, spricht sie das erste,
wenn auch noch unvollendete geistige Wort aus, um es durch
formelle Ineinssetzung der darin enthaltenen Momente im Urteil
zu vollenden. Auf Gott angewendet ist daher zu sagen, dafs
die absolute Einheit des erkennenden Geistes und der erkannten
Wahrheit, die das auszeichnende Merkmal der göttlichen
Selbsterkenntnis bildet, in eminenter Weise dem in der einfachen
Vorstellung und im Urteil enthaltenen verbum mentis äquivaliert.
Wenn gleichwohl der Offenbarungslehre zufolge aus jener
unendlichen Selbsterkenntnis ein persönliches Wort hervorgeht, so
verhält sich dieses nicht irgendwie als Grund, sondern aus-
schliefslich als Terminus und Frucht der unendlichen Selbstaussprache

Gottes.
Wenn daher die Väter den Sohn nicht als Erkenntnismedium

des Vaters gedacht und bezeichnet wissen wollen, so
ist das sehr begründet, obgleich deshalb nicht auch sofort der
Schlufs als berechtigt erscheint, dafs Gott überhaupt in keiner
Weise durch ein Medium erkennen könne. Vielmehr erkennt
Gott nur sich selbst, sein eigenes, unendliches Wesen unmittelbar,
die Geschöpfe aber mittelbar, sofern sie in ihrer Vielheit und
Mannigfaltigkeit Abbilder seines Wesens sind. Nur wenn man
im Sinne der Ontologen oder Pantheisten sei es das ideale
oder auch das reale Wesen der Geschöpfe mit der Wesenheit
Gottes formal identifizieren würde, wäre die Behauptung einer
unvermittelten göttlichen Erkenntnis der Geschöpfe zulässig. Das
Wesen der geschaffenen Dinge aber ist im Wesen Gottes zwar
eminent, nicht aber formell enthalten. Indem also Gott die
Dinge in seinem Wesen erkennt, verhält sich dieses wie ein
Spiegel, in welchem ein von seinem eigenen verschiedenes Sein
widerscheint, folglich als ein Medium der Erkenntnis. Indem
Gott die Geschöpfe erkennt, erkennt er ein von ihm verschiedenes

Sein, obgleich er es in und durch sich selbst als dem
Grunde desselben erkennt. In dieser Art ist Erkenntnismedium
die den göttlichen Personen gemeinsame Natur, nicht der Logos,
der vielmehr aus der vollkommenen Erkenntnis, die der Vater
von sich selbst und den Geschöpfen besitzt, gezeugt ist, und
daher in der nämlichen unendlich vollkommenen Weise erkennt,
wie der Vater.



451

Aus dem Gesagten erklärt es sich, warum die älteren
Theologen nicht die Funktion des Urteils, sondern die species

expressa zur analogischen Veranschaulichung der ersten Prozession
in Gott herangezogen haben. Denn wegen der Vollkommenheit
des dem ersten menschlichen Denkakte entsprechenden göttlichen
Aktes bedarf es keines zweiten hinzukommenden zur Vollendung
der göttlichen Erkenntnis. Hiezu gesellt sich folgende Erwägung.
Durch die Affirmation der unendlichen vollendeten Erkenntnis
Gottes in der Zeugung des Sohnes entsteht der (persönliche)
Unterschied, während das menschliche Urteil, weil trennend und
verbindend die Unterscheidung voraussetzt.

Beruht die erste Prozession auf einer Affirmation der
unendlichen göttlichen Erkenntnis in einer der Natur des Erkennens
entsprechenden Weise, einer Affirmation, deren unendlich
entferntes Abbild in dem idealen Innesein des erkannten
Gegenstandes im erkennenden Subjekte, und zwar weder einseitig in
der species expressa, noch einseitig im Urteil zu suchen ist: so
ist die zweite Prozession eine Selbstbejahung der göttlichen Liebe
in der Weise, wie sie der Liebe entspricht, nämlich durch den
Zug oder die Neigung des Liebenden zum Geliebten — pro-
cessio per modum amoris. Die Analogie liegt auch hier in der
Einheit der verschiedenen Akte des Willens, der Liebe, des

Verlangens und der Ruhe im Besitz, welche letztere die
expansive Energie des Wohlgefallens in sich bewahrt und nur den
Mangel, die Unbefriedigung des unerfüllten Verlangens, der
Sehnsucht von sich ausschliefst. Gleichwie also für die erste
Prozession die Analogie der vollkommenen, die formelle Erkenntnis

der Wahrheit in sich schliefsenden simplex apprehensio den

Ausgangspunkt bildet, so werden wir zum Behuf'e analogischer
Erkenntnis der zweiten Prozession zwar die Liebe zum Schrittstein

nehmen müssen, jedoch dieselbe in jener Vollendung
gedacht, welche die Ruhe im Geliebten zu ihr hinzubringt. Während
aber dort die Selbstbejahung der unendlichen Erkenntnis in einer
wesensgleichen Person schon aus dem im Charakter des
Erkennens liegenden Grunde des Inneseins der Ähnlichkeit nach,
die in Gott nur eine subsistierende sein kann, sich vollzieht, darin
ihren Ausdruck, ihr Ziel (terminus) gewinnt: ist in der zweiten
Prozession der entsprechende Terminus ein persönlicher und
wesensgleicher allein aus dem Grunde der Immanenz in dem
unendlichen Sein und der Identität mit diesem, in welchem nichts
sein kann, was nicht es selbst ist.

Nicht der Wesensbegriff des Erkennens bringt die Notwendigkeit

eines realen Gegensatzes mit sich, wohl aber zeigt uns



452 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

das Vorhandensein eines solchen in Gott, dafs die dem kreatür-
liehen Erkennen unergründliche Fülle des unendlichen Erkennens
einen solchen mit sich bringt. Nur mit einer Modifikation
stimmen wir daher dem Verfasser zu, wenn er sagt, nicht
ausgeschlossen durch die reine Wirklichkeit Gottes sei eine
derartige Unterscheidung, welche aus der Fülle des göttlichen
Wahrheitsbesitzes kraft einer innergöttlichen Produktion
hervorgeht und formell den Begriff des Erkennens als geistigen
Aktes in Gott vollendet." Wir würden sagen, den Begriff des
Erkennens in einer dem unbegreiflichen und unendlichen Wesen
gemäfsen Weise vollendet.

Ahnliches gilt von der Prozession per modum amoris. Da
sie in Gott keine Potenzialität einträgt, beeinträchtigt sie nicht
nur nicht die ewige Wirklichkeit und Unbedingtheit des
göttlichen Willens, sondern bezeugt und bekräftigt seine Unendlichkeit.

Der Verfasser argumentiert, die form eile Vollkommenheit
der Liebe erheische einen gewissen Gegensatz des Liebenden
und Geliebten, der in Gott, weil nicht vor und aufser dem
Willen, infolge desselben sein müsse. Es besteht nun allerdings

ein Müssen; denn nachdem die Offenbarung uns zeigt,
was in Gott sein kann und ist, müssen wir schliefsen, dafs es
so sein müsse; nicht aber, weil die Liebe ohne eine solche
Prozession nicht ihre formelle Vollkommenheit besäfse, sondern
weil es die überströmende Fülle der unendlichen Liebe mit sich
bringt, in einem persönlichen Produkte sich zu affirmieren und
zu besiegeln. Die formellen oder im Wesen des Erkennens
und Liebens liegenden Bestimmungen findet die Vernunft auch
ohne die Offenbarung der Trinität in Gott vollkommen verwirklicht.
Denn in der absoluten Einheit des Erkannten und Erkennenden,
des Geliebten und Liebenden ist die Vereinigung in eminenter
Weise vorhanden.

IL
Die mit dem Wesen Gottes identische Thätigkeit der

Erkenntnis und Liebe seiner selbst, woraus die persönlichen
Unterschiede als Folgen (Termini) und Bezeugungen derselben
resultieren, ist eine notwendige und immanente. Ihre Produkte sind
in Gott und eins mit Gott gesetzt. Anders verhält es sich mit
der Thätigkeit Gottes nach aufsen. Obgleich auch sie mit dem
Wesen Gottes eins ist, da zu diesem nichts als Accidens
hinzukommen kann, so ist doch das Produkt derselben aufser Gott
gesetzt und zufällig, und daher die göttliche Thätigkeit selbst
in Anbetracht des Terminus eine freie. — Die freien Produkte



453

der nach aufsen gehenden Thätigkeit Gottes sind nach Wesen,
Dasein und Zweckbeziehung von Erkenntnis und Liebe ihrer
absoluten Ursache abhängig. Die Erkenntnis und Liebe Gottes
aber erlangen keinerlei Zuwachs durch die Geschöpfe; denn wenn
nicht im göttlichen Wesen als solchem (wie der Verfasser sich
ausdrückt), so doch in der Person des Wortes und der des hl. Geistes,
sind alle jene Beziehungen in unendlich hohem Grade verwirklicht,

die zur unendlichen Vollkommenkeit des höchsten Wesens
notwendig oder geeignet sind. Es läfst sich wohl sagen, dafs
schon im göttlichen Wesen, wie es die Vernunft mittels ihrer
eigenen Prinzipien zu erkennen vermag, alle Bedingungen
gegeben sind, um die Schöpfung als eine schlechthin freie That
der sieh selbst genügenden Gottheit zu bestimmen, wenn man
auch dem hl. Thomas beistimmen wird, dafs die göttliche Freiheit
in der Weltschöpfung in erhöhtem Mafse aus der Offenbarung
der Trinität erkannt wird, die uns zeigt, wie Gott durch das
persönliche Wort und die persönliche Liebe Urheber der
Dinge ist.

„Gott bringt die Geschöpfe durch seine Intelligenz und
seinen Willen hervor, ohne irgend welche andere Art ausführender

oder aus ihm heraustretender Wirksamkeit." (S. 25.)
In der That fügt die ausführende Potenz in Gott zu der des
Erkennens und Wollens auch nach unserer Weise über Gott zu
denken und zu reden, nichts hinzu, aufser der Bestimmung des
Erkennens als eines praktischen und imperativen auf Grund des
freien Willensratschlusses zu schaflen. Die Annahme einer auch
nur ratione von Intellekt und Willen adäquat verschiedenen
Potenz ist unzulässig, weil diese sich wie ein exekutives Organ
des Wollens und praktischen Erkennens verhalten würde, ein
Verhältnis, das der absoluten Einfachheit und Unbedingtheit des

göttlichen Wesens und Wirkens widerspräche.
Die Frage nach dem Verhältnis des schöpferischen Wirkens

zu den Personenunterschieden zerlegt sich in zwei Fragen, ob
das schöpferische Erkennen und Wollen eine notwendige oder
freie, äufsere oder innere Beziehung zu den notionalen Akten
habe, und ob der freie Schöpfungsratschlufs nach der Eigenart
der Personen auf diese zu beziehen sei. In der Beantwortung
dieser Fragen zeigt es sich, wie sorgfältig die Ausdrücke
abzuwägen sind, wenn es sich um das Geheimnis der ewigen
Prozessionen handelt. Läfst sich beispielsweise sagen, der hl.
Geist gehe als Subjekt des absoluten Erkennens mit Vater und
Sohn dem notionalen Sprechen des Vaters begrifflich voran?
Ist es gestattet, vom Logos zu behaupten, er sei nicht das



454

Produkt der Erkenntnis des Vaters, sondern aller drei Personen,
als der ewigen Träger einer jeden göttlichen Vollkommenheit?
(S. 32.) Mit Recht bezeichnet der Verfasser die Erkenntnis und
Liebe, durch welche (als principium quo) der Vater spricht, und
Vater und Sohn hauchen, ebenso als Erkenntnis und Liebe des
hl. Geistes, wie des Vaters und Sohnes. Dagegen läfst sich
nicht sagen, der Sohn sei sein eigenes Produkt und Produkt
des hl. Geistes; denn die persönlichen Unterschiede gehen aus
den notionalen, nicht den essentiellen Akten hervor, oder
genauer gesprochen, bestehen in dem ewig vollendeten, aktuellen
Gegensatze, den jene prinzipiieren. Allerdings erkennen der
der Sohn und der hl. Geist durch dieselbe Erkenntnis, wie der
Vater, aber in ihnen ist die Erkenntnis nicht zeugend, und
ebenso die dem hl. Geiste mit Vater und Sohn gemeinsame
Liebe in ihm nicht produzierend. Wendet man ein, die Wesensakte

hätten doch die Personen zu ihren Trägern, da sie sonst
die Natur zum Träger haben müfsten, so ist zu erwidern, die
Personen seien allerdings Träger aller Thätigkeiten, der sub-
stanziellen aber nach dem, worin sie eins sind, nicht nach dem,
worin sie sich unterscheiden, so dafs es unstatthaft ist, den Sohn
irgendwie als Produkt seiner selbst zu bezeichnen.

Der Sohn geht als der adäquate Ausdruck der unendlichen
Erkenntnis hervor, womit der Vater nicht nur sein den übrigen
Personen gemeinsames Wesen, sondern auch sich selbst, den
Sohn und den hl. Geist erkennt. Noch mehr, in der Zeugung des
Sohnes erhält auch die Erkenntnis der Möglichkeit der Geschöpfe
ihre Bezeugung und Bekräftigung; denn mit derselben Notwendigkeit,

mit welcher Gott sein eigenes Wesen erkennt, erkennt
er auch die Tiefen und Abgründe seiner unendlichen Macht,
also auch die Geschöpfe, die durch sie ins Dasein gerufen werden
können. Wir stimmen demnach jenen Theologen zu, die das

persönliche Wort nicht blofs aus der Erkenntnis der göttlichen
Natur und der göttlichen Personen, sondern auch aus der der
möglichen Geschöpfe hervorgehen lassen. Wir dürfen uns daher
auch folgende Aufserung aneignen, falls dieselbe auf die scientia
simplicis intelligentiae beschränkt wird. (S. 30.) „Vielmehr geht
alles, was in der absoluten Erkenntnis und Liebe Gottes
enthalten ist, auch in die Produkte des göttlichen Erkennens und
Liebens über, damit diese in jeder Hinsicht ein ebenbürtiger
Ausdruck und ein gleichwertiges Unterpfand der göttlichen
Weisheit und Liebe seien." Da die scientia visionis nur durch
die freie und (ex parte creaturarum) zufällige Beziehung zur
Wirklichkeit der Schöpfung sich von der scientia simplicis intelligentiae



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 455

unterscheidet, so kann ein Verhältnis, das mit Recht von dieser
behauptet wird, nicht sofort auch auf jene übertragen werden.
Wären die göttlichen Personen ohne die Beziehung auf das

zufällige Dasein der Geschöpfe nicht ein ebenbürtiger Ausdruck
der Weisheit und Güte, so würden sie durch die Schöpfung
irgend eine Mehrung des Seins und Gutseins erfahren, einen
Gedanken, den der Verfasser mit Recht ausdrücklich von der
Hand weist. „Es erhält demnach auch unter Voraussetzung
unserer Auffassung die persönliche Vollkommenheit der ausgehenden

göttlichen Person durch die mitkonstituierende Beziehung zur
Erkenntnis und Liebe der Kreatur keinen Zuwachs an innerer
Vollkommenheit, sondern nur ein freigewolltes Objekt: genau so wie
die wesentliche Vollkommenheit der göttlichen Erkenntnis und
Liebe." (S. 31.) Wie sollen wir aber ein Mitkonstituiertwerden durch
eine t'reigewollte Beziehung denken? Die Eigentümlichkeiten der
göttlichen Personen sind schlechthin notwendig und können durch
freie Beziehungen weder konstituiert noch mitkonstituiert werden.

Es wäre an dieser Stelle die für die ganze Ideenentwicklung
des Verfassers wichtige Frage zu erörtern, inwieweit die
persönlichen Eigentümlichkeiten als Vollkommenheiten zu begreifen
seien. Es gibt Theologen, die den Begritf der absoluten Relation
— dem reinen Bezogensein in der Schärfe zur Geltung bringen,
dafs sie alles Sein und alle Vollkommenheit aus der Identifikation
der Personen (Relationen) mit der unendlich vollkommenen Natur
ableiten, während andere kein Bedenken tragen, die Relation
auch an sich, als Relation, unter den Begriff der Vollkommenheit

zu stellen; sie erweise sich als solche jedoch nicht in der
Ordnung zum Terminus, sondern zum Subjekt und Fundament
der Relation. Diese Vollkommenheit werde daher (auch nach
der letzteren Ansicht) nicht mit den Relationen multipliziert,
denn das Sein der Relation und das der Natur sei eins und
dasselbe. In bezug auf das Sein nämlich bestehe kein Gegensatz

unter den Relationen. Ebenso werden die Prädikate der
Wahrheit, Güte, Heiligkeit mit den Personen und Relationen
nicht multipliziert. Werden demnach Sein und Gutsein u. s. w.
durch die göttlichen Prozessionen nicht vervielfältigt, oder mit
anderen Worten, erwächst der absoluten göttlichen Güte und
Vollkommenheit aus der Produktion des Sohnes und hl. Geistes
keinerlei Mehrung, so geschieht dies umsoweniger durch irgend
eine Beziehung zu den Geschöpfen.

Dessenungeachtet kann mit dem Verfasser gesagt werden,
dafs der Sohn per accidens und concomitanter aus der Wissenschaft

des Schauens (scientia visionis), und in ähnlicher Weise



456 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

der hl. Geist aus der Liebe Gottes zu den Geschöpfen hervorgehe,

wenn wir annehnien, es sei damit nichts anderes gemeint,
als dafs die eine und einfache wesenhafte Erkenntnis Gottes von
sich und den Geschöpfen und die eine Liebe zu sich und wiederum
zu den Geschöpfen in den Prozessionen sich affirmieren. Denn
die Erkenntnis der Geschöpfe und die Liebe zu ihnen ist ja
entitativ die wesenhafte Erkenntnis und Liebe Gottes selbst
cum connotatione termini absolute liberi extra Deum. Man mufs
sich zu dem Gedanken der absoluten Zufälligkeit und, wenn
wir uns so ausdrücken dürfen, Gleichgültigkeit alles Geschaffenen
für das innere göttliche, essentielle und notionale Leben
emporschwingen, um einzusehen, dafs die göttlichen Personen durch
die Beziehung auf das Geschaffene in keiner Weise affiziert
oder mitkonstituiert werden können. Wir erklären also den
Ausdruck concomitanter und per aecidens dahin, dafs die innere
Aussprache des göttlichen Erkennens, durch welche das Wort
hervorgebracht wird, sich auch auf das aufser Gott Bestehende
und auf das Zukünftige erstreckt, und ebenso die Liebe, aus
welcher der hl. Geist hervorgeht, obgleich diese Termination an
und für sich nichts zur Hervorbringung des Wortes und zum
Ausgang des hl. Geistes beiträgt, sondern sieh zu beiden nur
begleitend verhält. (Vgl. Gonet, Clyp. thom. disp. 9. art. 3. § 2.)

Durch das Gesagte erledigen sich die Einwendungen, die
gegen eine vermeintlich zu weit gehende Anwendung des
Axioms, dafs die nach aufsen gehenden Thätigkeiten den
göttlichen Personen gemeinsam seien, erhoben werden. Denn es ist
zwar richtig, dafs die Einheit und Gemeinschaft des Wirkens
nach aufsen keine gröfsere sein könne, als diejenige der Natur;
aber eben deshalb, weil die Wirksamkeit den göttlichen Personen
eignet nach dem, worin sie eins sind, nicht aber nach den
persönlichen Unterschieden, kommt ihnen das Wirken unterschiedslos

zu. Der persönliche Unterschied ist eben in keiner Weise
ein solcher der Natur, also auch nicht des Wirkens. Man könnte
fragen, ob denn nicht das schöpferische Wirken die göttlichen
Personen zum principium quod habe, die Natur aber nur zum
principium quo. Unsere Antwort lautet, dafs jenes wohl in einem
gewissen Sinne gesagt werden könne, jedoch mit der Beschränkung,
dafs die göttlichen Personen nach dem wirken, was ihnen
gemeinsam ist, also nach der Einheit der Natur, dafs man also
mit voller theologischer Genauigkeit sagen könne, die Gottheit
sei principium quod und quo des göttlichen Wirkens, ohne
deshalb aufser uud neben den drei relativen Hypostasen eine
vierte, absolute göttliche Hypostase annehmen zu müssen.



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 457

Vergessen wir nicht das dogmatische Axiom, dals die
Unterschiede in Gott ausschliefslich durch die relativen Gegensätze
begründet und die persönlichen Eigentümlichkeiten. ebenso
ausschliefslich durch Relationen konstituiert werden. Werden wir
deshalb etwa der Gefahr uns aussetzen, die Personen zu unthätigen,
leblosen, unselbständigen Beziehungen herabzusetzen? Mitnichten!
Der englische Lehrer zeigt uns den Weg, um diese Klippe zu
umgehen. Die Relationen in Gott sind subsistent, selbständige,
thätige Prinzipien, weil und insofern sie mit der göttlichen Natur
dasselbe sind. Auf Gott angewendet ist nämlich die relative
Prädikation nicht eine prädikamentale, sondern essentielle. Die
Relationen kommen zur göttlichen Natur nicht hinzu, sondern sind
mit ihr eins und dasselbe.

Was die Freiheit des göttlichen Wirkens nach aufsen auch
von seiten des Sohnes und des hl. Geistes betrifft, so würde
dieselbe, wie der Verfasser mit Recht annimmt, gewifs nicht
gefährdet, wenn man die notionale Besiegelung jenes Wirkens iu
Sohn und Geist annehmen wollte; denn wie die Kraft, durch
welche der Vater zeugt, die gemeinsame Natur ist (S. Th. 1.

qu. 41. art. 5.), so auch entitativ betrachtet, die Freiheit, mit
welcher er — gemeinsam mit den beiden anderen Personen —
schafft. Der Grund, warum die freien Akte eine eigentliche
notionale Bestätigung nicht erfahren, liegt vielmehr in der
schlechthinigen Zufälligkeit der darin enthaltenen realen
Beziehungen zu den Geschöpfen mit Rücksicht auf das göttliche
Leben: eine Zufälligkeit, infolge deren wir die Bestimmung zum
Schaffen, eben insofern sie eine freie, für das göttliche Leben
indifferente und zufallige Termination in sich schliefst, als den

notwendigen Prozessionen in Gott nachfolgend denken müssen.
Wollte man Aussprüche, wie: der Sohn gehe frei, als der

notionale Ausdruck, der hl. Geist als die innergöttliche Bestätigung
des von ihnen in der Einheit der Natur mit dem Vater gefafsten
Ratschlusses hervor, strenge nehmen, so würde in die göttlichen
Personen und ihre immanenten Beziehungen, da Zufälligkeit das
unerläfsliche Korrelat der Freiheit ist, eine Zufälligkeit
hineingetragen. Eine solche aber kann nur in den Terminus der
schöpferischen Thätigkeit, in das kontingente Geschöpf fallen-,
denn seinem Sein und Wesen nach ist der Schöpfungsratschlufs
notwendig, wie die göttliche Natur, von der er sich nur durch
die Konnotation des äufseren Terminus unterscheidet.

Es ist nicht abzusehen, wie der gemeinsame Schöpfungsratschlufs

und Schöpfungsakt eine der Ordnung des Ursprungs
entsprechende Bestätigung und Bezeugung in den göttlichen



458 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

Personen nach sich ziehen soll, da die Beziehungen Gottes nach
aufsen ihr reales Fundament allein in den Dingen haben. Aus
diesem Grunde läfst sich ein eigentümliches Verhältnis der
göttlichen Personen als solcher zu den Geschöpfen nur in der Weise
denken, dafs in den letzteren selbst Vollkommenheiten sich finden,
in welchen sich die persönlichen (relativen) Unterschiede
ausprägen, wobei zunächst dahingestellt bleibt, ob und inwieweit
eine solche Ausprägung möglich und wirklich sei; oder in der
Art, dafs eine göttliche Person ein Geschöpf sich zu eigen
macht, dasselbe in sein persönliches Sein und seine persönliche
Einheit aufnimmt, oder mit anderen Worten, ihm die eigene
Subsistenz mitteilt, wie solches dem katholischen Dogma zufolge
in der Menschwerdung des Sohnes Gottes wirklich geschah.

Was gegen die absolute Subsistenz vorgebracht wird, dürfte
auf einem Mifsverständnisse beruhen. Nach unserer Weise zu
denken, mufs offenbar die göttliche Natur auch abgesehen von
den relativen Eigentümlichkeiten als subsistent gedacht werden.
Beweist doch der hl. Thomas die Persönlichkeit des hl. Geistes
daraus, dafs der Terminus der Liebe in Gott sei, woraus folge,
dafs er mit der göttlichen Natur real identisch, also subsistent,
Person, und weil in realem Gegensatze zu den übrigen Personen,
eine dritte von diesen real verschiedene Person sei.

Die Folgerung, wenn Gott als eine von den drei relativen
Subsistenzen irgendwie verschiedene absolute Subsistenz das

principium quod der Schöpfung und seiner Werke nach aufsen
wäre, so mülste diese Gott nach seiner absoluten Subsistenz als dem
letzten und eigentlichen Subjekt zugeschrieben werden, kann
zugelassen werden, ohne dafs deshalb die weitere Konsequenz sich
ergäbe, dafs demnach dem Vater, Sohn und heiligen Geiste der
Dank für jene Werke nicht gebühre. Denn wegen der vollkommenen

realen Identität der absoluten mit den relativen Subsistenzen

kommt ein und derselbe Dank und die vollkommen gleiche
Verehrung und Anbetung der Natur und den Personen zu.

Gleichwohl ist der Gedanke an eine Vierzahl der Subsistenzen
ausgeschlossen; denn da die persönlichen Eigentümlichkeiten oder
subsistierenden Belationen zwar unter sich, nicht aber mit der
absoluten Subsistenz der göttlichen Natur im Gegensatze stehen,
so sind sie mit der letzteren real identisch; denn in Gott
besteht vollkommene Einheit, soweit nicht der Gegensatz der
Relationen in Frage kommt.

Was den geschichtlichen Thatbestand betrifft, so ist in der
thomistischen Schule die Annahme einer absoluten, freilich mit
den Personen real identischen Subsistenz die herrschende, und



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 45!)

steht in diesem Punkte Go net durchaus nicht vereinzelt unter
den Thomisten. Es ist kein Grund vorhanden, diese Thatsache
befremdlich zu finden ; denn der englische Lehrer drückt sich
bestimmt genug hierüber aus, wenn er sagt (1. 4. contr. gent. c.
14) sunt igitur plures res subsistentes, si relationes considerentur :

est autein una res subsistens, si consideretur essentia. Et
propter hoc dicimus, unum Deum esse, quia est una essentia
subsistens, et plures personas, propter distinctionem subsistentium
relationum. (Vgl. Gotti, Theolog. Scholastico-Dogmatica I. I.
tract. VII. qu. IV. dub. II. § II.) Die göttliche Subsistenz ist
nämlich wegen der von ihrem innersten Wesen untrennbaren
Relation, die nur im Gegensatze bestehen kann, mitteilbar,
daher eine Mehrheit der Personen möglich und wirklich. Die
Subsistenz der Relationen aber gründet in der der Natur und ist
mit ihr real identisch und nur beziehungsweise davon
verschieden.

Die folgenden Artikel (4—7) dieses zweiten Kapitels suchen
den vorwiegend positiven Beweis „für die Ordnung des Ursprungs
in dem freien Wirken Gottes" aus der Lehre von den Sendungen,
aus der Redeweise der hl. Schrift bezüglich der eigentümlichen
Wirksamkeit des Sohnes, sowie des hl. Geistes, endlich aus den
Darstellungen der hl. Väter zu führen.

Die Sendung kann nicht im moralischen Sinne eines
Befehles, Rates, einer Insinuation, oder Präsentation eines Objektes
auf Gott bezogen werden, sondern nur im physischen, wie der
Strahl von der Sonne, das Wasser aus der Quelle entsendet
wird. Da in den göttlichen Missionen zwei Momente in betracht
kommen, der Ausgang der einen Person von der andern, und
der geschöpfliche Terminus, in bezug auf welchen von einer
göttlichen Person die Sendung im passiven Sinne ausgesagt wird,
so entsteht die Frage, worin die Sendung formell bestehe, ob

in dem ewigen Ausgang oder in der zeitlichen Wirkung, womit
die weiteren Fragen zusammenhängen, ob die Missionen etwas
Essentielles — in der Voraussetzung, dafs die geschöpfliehe
Wirkung das eigentliche Wesen derselben ausmacht — oder
etwas Notionales sei, und ob eine Person die andere, oder die
Trinität die Personen sende; denn die Wirkungen der Sendung
sind den Personen gemeinsam.

Was die Hauptfrage betrifft, so scheint die Ansicht des
hl. Thomas dahin zu gehen, dafs die Mission formell die Wirkung,
also im Verhältnisse zu den Personen etwas Essentielles, allen
Gemeinsames bezeichne. Für diese Ansicht spricht, dafs die
Mission etwas in die Zeit Fallendes, der Hervorgang der Personen



460 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

aber etwas Notwendiges und Ewiges ist. Ferner, das Gesandte
bleibt nicht innerhalb des Sendenden ; folglich kann eine immanente

Prozession den Begriff der Sendung nicht formell
verifizieren, sondern nur die neue Wirkung, wegen deren die durch
sie sich offenbarende Person gesandt wird. Gleichwohl kommt in
dieser Auffassung der Begriff der Mission nicht zur vollen Geltung,
denn diese bedeutet ein Verhältnis von Person zu Person; es
ist daher zu sagen, dieselbe bestehe formell in dem Ausgang
der Personen mit Hinzunahme der Wirkungen, in welchen sie
sich manifestieren, Wirkungen, die allerdings den göttlichen
Personen gemeinsam sind, die aber anderseits durch die Beziehung
auf eine bestimmte Person, in Verbindung mit der processio ad
intra den Begriff der missio vollenden. So ist z. B. die
Menschwerdung als eine aufser Gott gesetzte Wirkung die gemeinsame
That der göttlichen Personen, nicht infolge eines Zusammenwirkens,

sondern als Ausflufs der einen und unteilbaren Natur,
des Prinzips aller, göttlichen Thätigkeit; sie gestaltet sich aber
dadurch, dafs sie in dem vom Vater ausgehenden Sohne ihren
persönlichen Terminus hat und der Sohn in der angenommenen
Menschheit sieh persönlich manifestiert, zu einer Sendung von
seiten des Vaters und einem Gesandtwerden von Seiten des
Sohnes. Diese Auffassung stellt die wirkliche Lehre des hl.
Thomas dar und steht in Übereinstimmung mit den Aussprüchen
der Väter.

Über das wahre Verständnis der Sendung spricht sich
Schäzler (Natur und Übernatur, (S. 49) genau und treffend aus.
„Damit eine bestimmte Person gesandt werden könne, mufs sie
selbst von einer anderen göttlichen Person ausgegangen sein.
Der Begriff der Sendung bringt noch aufserdem ein Zweites mit
sich, nämlich dafs die gesandte Person irgendwo eine neue
Gegenwart gewinne. Diese Gegenwart knüpft sich an eine
bestimmte göttliche Wirkung, die, obschon das Werk der gesamten
Dreieinigkeit, gleichwohl ein Moment in sich sehliefst, das uns
berechtiget, sie auf eine bestimmte göttliche Person im Unterschied

von den andern zu beziehen, sie derselben zu appro-
priieren."

Daraus, dafs die im Begriffe der Sendung eingeschlossene
Wirksamkeit den göttlichen Personen gemeinsam ist, erklärt der
englische Lehrer die bei den Vätern anzutreffende Redeweise,
wonach der Sohn nicht allein vom Vater, sondern auch von sich
und dem hl. Geiste gesandt werde: si persona mittens intelligatur
esse principium effectue secundum quem attenditur missio,
sic tota trinitas mittit personam missam. (S. Th. 3. qu. 43. art. 8.)



Über das Wirken des dreieinigen Gottes. 461

Es kann daher aus dem Begriff der Sendung für „die Ordnung
des Ursprungs" in dem freien Wirken Gottes nach aufsen nichts
gefolgert werden.

Betrachtet man die Sendung als eine physische (ratione
originis), so fallt die Schwierigkeit, es möchte die Unabhängigkeit
und Freiheit der gesendeten Person eine Gefährdung erfahren,
hinweg.

Denn da hiemit der Unterscheidung der wirklichen Sendung
vom Sendungsratschlusse (S. 52.) mit Beziehung auf das
wirkende Prinzip — die göttliche Éatur oder die göttlichen
Personen als unum principium universorum — der Boden entzogen
wird, so bedarf es auch nicht der Begründung der wirklichen
Sendung durch die Fassung des Sendungsratschlusses von Seiten
der göttlichen Personen als „Quasiprinzips", um die Würde
und Freiheit der gesendeten Personen zu wahren. Vielmehr
ist, wie der Sendungsratschlufs, so auch die Ausführung
desselben ein gemeinsames Werk der göttlichen Personen, und es
scheint uns ein Anthropomorphismus zu sein, wenn man die
Würde und Freiheit der Ausführung durch die Gemeinsamkeit
des ihre vermeintliche „Grundlage" bildenden Sendungsratschlusses
begründen will. In der Fassung wie Ausführung des
Sendungsratschlusses, der ja nur auf das sekundäre Moment der Sendung,
die im Geschöpfe gesetzte Wirkung, nicht auf den jedem
Beschlüsse entzogenen Ausgang der Personen bezogen werden kann,
bilden die göttlichen Personen ein ungeteiltes und unteilbares
Prinzip, das kein anderes, als die eine, gemeinsame göttliche
Vatur ist. Gleichwohl ist die wirkliche Sendung oder die
Ausführung des Sendungsratschlusses von der Fassung desselben
verschieden, jedoch nicht in anbetracht des Prinzips, sondern des
Terminus, indem die Sendung, wenn man so will, zu einer
wirklichen wird durch den terminus connotatus, d. h. durch die in
der Zeit eintretende, eine bestimmte Beziehung (der persönlichen
Aneignung oder der einfachen prädikativen Appropriation) zu
einer ausgehenden Person einschliefsende, aufsergöttliche Wirkung.

Die folgenden Ausführungen (S.53ff.) enthalten einen reichen
Schatz biblischer und patristischer Texte, deren Inhalt zwar
nicht eine verschiedene persönliche Teilnahme an den Werken der
Schöpfung, wohl aber die Existenz der persönlichen Unterschiede
in Verbindung mit der Zueignung gewisser Wirkungsweisen
darthun dürfte.

Der fünfte Artikel, der die eigentümliche Wirksamkeit des
Sohnes aus der hl. Schrift zu erweisen sucht, schliefst mit einer
Erklärung der bekannten Appropriation des ex quo, per quem



462 Über das Wirken des dreieinigen Gottes.

und in quo, die der theologischen Summa entnommen ist. Wir
zweifeln, ob der Gedanke des Verfassers, die Schöpfungkomme

dem Sohne in eigentümlicher Weise zu, in der That darin
zu finden sei. Insofern Vater und Sohn, freilich durch die eine
Macht, Schöpfer, Träger schöpferischen Wirkens sind, mag man
immerhin den Sohn creator de Creatore, nach Analogie des
Ausdrucks sapientia de sapientia, nennen. Es besteht jedoch ein
bedeutsamer Unterschied, der bei genauerer Betrachtung der aus
der Summa angeführten Stelle zu Tage tritt. Indem nämlich der
hl. Thomas das per quem omnia facta sunt unmittelbar auf die
Eigentümlichkeit des Sohnes bezieht, redet er von der Schöpfungsmacht

(aliquando vero — praepositio „ex" importât —- habi-
tudinem causae efficientis; quae quidem competit Deo ratione
suae potentiae activae. Haec vero propositio „per" désignât
quidem quandoque causam mediam et sie ro „per" quando-
que non est appropriatum, sed proprium Eilii), die dem Vater,
nicht aber dem Sohne appropriiert wird, die aber dem Sohne
in der Art eignet, dafs sie, wie die eine Natur, in ihm als eine
mitgeteilte und gezeugte ist, was die Präposition „per" ausdrückt
(prineipium de prineipio), während sie im Vater mitteilend und
zeugend ist. Die Attribute „wirkendes Prinzip", „aktive Potenz",
„Macht" unterscheiden sich aber dadurch von dem relativen
Attribut „Schöpfer", dafs in dem Begriff des letzteren eine aktuelle
Beziehung zum Geschöpfe eingeschlossen ist, die an der Zufälligkeit

des Geschöpfes partizipiert und deshalb in keiner Weise
zur Konstitution der persönlichen Eigentümlichkeit beizutragen
vermag. (S. 64.)

Im Sinne der Appropriation ist die belebende Wirksamkeit
des hl. Geistes zu verstehen, soweit der Ausdruck „Geist" in
den Urkunden der Offenbarung überhaupt persönlich, nicht aber
essentiell zu nehmen ist. Demgemäfs ist auch die Gegenwart
des hl. Geistes mindestens in der natürlichen Ordnung — die
in der übernatürlichen Ordnung waltenden Verhältnisse mögen
vorläufig dahingestellt bleiben — nicht eine eigentümlich
persönliche, sondern die allgemein göttliche, die nur mit Rücksicht
auf eine bestimmte Wirkung oder Wirkungsweise dem hl. Geiste
zugeeignet wird. Es ergibt sich dies schon aus dem nicht zu
bezweifelnden Satze, dafs die persönlichen Eigentümlichkeiten als
solche nur in der übernatürlichen Ordnung zur Offenbarung
gelangen. Würden sie sich als solche auch in der Schöpfung
ausprägen, so müfsten sie daraus auch erkennbar sein. Mit
dieser letzteren Annahme aber ist das Geheimnis unvereinbar.
Also sind die Beziehungen, in welche die Offenbarung die



Über das Wirken dos dreieinigen Gottes. 463

persönlichen Eigentümlichkeiten mit der Schöpfung bringt, als
Appropriationen aufzufassen.

Das Resultat der Beweisführung aus den alttestamentlichen
Schriften wird in die Worte zusammengefafst : „Der Logos ist
Schöpfer und Regent der Welt als das erfüllende und ausführende

Wort, in welchem der Vater den gemeinsamen allwirk-
samen Ratschlufs ausspricht; der hl. Geist ist Schöpfer und
König der Welt, als die Gabe des göttlichen Segens, in welcher
der Kreatur die durch den gemeinsamen Ratschlufs zugedachten
Güter des Wesens {der substantiellen Schönheit), des Bestehens
(der Kraft) und des Lebens zu eigen gegeben werden." (S. 83).
Im allgemeinen läfst sich sagen, dafs diese biblische
Beweisführung ein trefflicher Kommentar zu dem ex quo, per quem
qui nos omnia bilde, wenn wir auch der Parallele des Vatersein,
und des creator vivens et benedicens mit der analogen Anwendung

auf Sohn und hl. Geist nicht unbedingten Beifall zu schenken
vermögen.

Jahrbuch für Philosophie etc. Ii.


	Über das Wirken des dreieinigen Gottes

