
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


C À ®iP À SP Â SP À SP À SP SP Â SP SP SP Â SP Â SP SP SP — ®»

«Ts» «Ts» c-TJj «Ts» «Ts» «Ts* «Ts» «Ts» «^v» «Ts» «Ts» «Ts» «7k» «TS#

DIE LEIDENSCHAFTEN.

ABHANDLUNG
VON

Dr. OTTEN,
PRÄSES DES SEMINARIUM LIBORIANUM ZU PADERBORN.

§ 7.

Potentin irascibilis nnd concupiscibilis.
Nachdem die Frage über das Wesen der Leidenschaften

gelöst ist, folgt passend die Frage nach Einteilung derselben. Weil
es sich um Thätigkeiten des sinnlichen Strebevermögens handelt,
wird sich die nächste Scheidung vollziehen durch die Teilung
dieses Vermögens in eine potentia concupiscibilis und irascibilis.
Wie früher auseinandergesetzt, treten beim natürlichen und
seelischen Begehren ähnliche Erscheinungen hervor; doch sind sie

vollkommner bei diesem und erfordern deshalb ein besonderes

Vermögen. „Das sinnliche Begehren hat eine gewisse
Ähnlichkeit mit dem natürlichen, insofern beide nach etwas streben,

was dem Begehrenden zuträglich ist. Das natürliche Begehren
weist aber ein doppeltes Streben auf gemäfs einer doppelten

Thätigkeit des natürlichen Dinges. Durch die eine Thätig-
keit strebt das Ding jenes zu erlangen, was zur Erhaltung
seiner Natur dient, gleichwie der schwere Körper nach abwärts
sich bewegt, um dort sein Dasein erhalten zu können. Durch
die andere Thätigkeit vernichtet es das ihm Entgegenstehende
vermittelst einer thätigen Eigenschaft (qualitas activa). Dieses
ist eine notwendige Einrichtung für das vergängliche Wesen;
denn wofern es nicht die Kraft besäfse, seinen Widersacher zu
überwinden, würde es von demselben vernichtet. So strebt also



414 Die Leidenschaften.

das natürliche Begehren nach zwei Zielen, nämlich nach Erlangung

dessen, was der Natur zuträglich, gleichsam lieb ist, und
nach Gewinnung des Sieges über das Entgegenwirkende. Das

erste geschieht gewissermafsen nach Weise eines Empfangens
(per modum receptionis), das zweite jedoch mehr nach Weise
einer Thätigkeit (per modum actionis); deshalb werden beide

Strebearten verschiedenen Prinzipien zugewiesen. Denn empfangen
und thätig sein stammen nicht von demselben Prinzip. Während
das Feuer durch seine „Leichtheit" nach oben strebt, vernichtet
es das Widerstrebende durch seine Wärme." (De verit. q. 25.

a. 2). Der Hauptgrund für die zweite Thätigkeit liegt in der
Vergänglichkeit der irdischen Dinge (corruptibilitas), welche nicht
nur von innen heraus, sondern auch durch äufseren Einflufs
eintreten kann. Demgegenüber hat der Schöpfer dem natürlichen

Dinge die Neigung gegeben, den vernichtenden Elementen

entgegenzutreten. Diese Neigung erscheint mithin als eine Vollendung
und zugleich als ein Schutzmittel für die Hinneigung zur Erhaltung
seines Seins. Wenn nun von solcher zweifachen Neigung im

natürlichen Begehren auf eine entsprechende Erscheinung bei
dem sinnlichen Begehren geschlossen wird, so möchte das wohl
mehr als ein Analogieschlufs genannt werden. Letzteres Begehren
enthält in höherem Grade die Vollkommenheit des ersteren. Auch
beim sinnlichen Begehren unterscheidet Thomas aus genanntem
Grunde 1) das Streben nach Erlangung des Zuträglichen, sowie
damit verbundener Abweisung des Schädlichen; 2) das Streben

zum Widerstande gegen das Vernichtende und Schädigende
(contra ea, quae ingerunt nocumenta et convenientibus praebent
impedimentum). Vgl. Sum. theol. I. q. 81. a. 2. Die doppelte
Richtung des Strebens wird wohl kaum einem Einwände begegnen;
desto schwieriger ist die Frage, ob die beiden Richtungen des

Strebens zwei verschiedenen Vermögen angehören oder nicht.
Thomas bejaht die Frage, nach ihm zerfällt das sinnliehe
Begehren in eine potentia concupiscibilis und irascibilis, gleichsam
die beiden Spezies unter jenem als Genus.

Beide Potenzen müssen als Arten des appetitus animalis
nach dem sinnlich Guten streben, bezüglich vor dem sinnlich



Potentia irascibilis und concnpiscibilis. 415

Schlechten fliehen. Doch bemerkt Cajetan mit Recht, es sei der

Begriff: sinnlich gut nicht ein so einheitlicher Begriff, wie der

Begriff: gut überhaupt welcher beim Objekte des Willens zur

Sprache kommt. „Der Begriff: sinnlich gut ist nicht ein

einheitlicher Gesichtspunkt, den Akt des sinnlichen Begehrens

zu erregen oder ihm als Ziel zu dienen, gleichwie der Begriff:

gut mit Bezug auf die Thätigkeit des geistigen Begehrens ; sondern

er verhält sich zum sinnlichen Streben, wie die sogenannte sinnliche

Qualität (qualitas sensibilis) zum äufseren Sinn." (Commentar

zu Sum. theol. 1. q- 59. a. 4.) Das Attribut: sinnlich ist dem

Begriff: gut nicht hinzugefügt als eine nähere Modifikation
desselben, wie etwa mit dem Sein (ens) als nähere Bestimmung das

„in sich selbst bestehend," verbunden und dadurch das Sein auf

das Sein der Substanz beschränkt wird. Vielmehr soll durch die

Hinzufügung von „sinnlich" eine bestimmte Klasse von Dingen

zusammen ausgeschieden werden aus der Gesamtheit aller

Dinge, nämlich diejenigen, welche mit dem sinnlichen Erkennen

erfafst werden können. Die Beschränkung ist demnach durch

eine dem Begriffe: gut von aufsen hinzukommende Bestimmung,

nämlich : sinnlich erkennbar, gemacht worden. \fy ir finden nun

unter den sinnlich guten Objekten zwei Arten, die dem

sinnlichen Strebevermögen als Ziel dienen, aber jede Art auf Grund

einer besonderen Eigenschaft, wodurch sie begehrenswert sind.

Einige Dinge sind schlechthin geeignet, eine sinnliche Lust

hervorzurufen, wie Speise und Trank und die res venereae; diese

heifsen deshalb schlechthin ergötzlich (delectabilia secundum

sensum). Und „das Gute, insofern es ergötzlich ist, bewegt die po

tentia concupiscibilis." (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 1 ad 3.)

Aber wie Philippus von der heiligsten Dreifaltigkeit in seiner

Sum. phil. II. II. q. 45. a. 1 sagt, „es gibt Gegenstände, welche zur

Seinserhaltung und zum Schutze des lebenden Wesens beitragen,

obgleich sie schlechthin nicht ergötzlich sind." Solche Dinge sind

oft Gegenstand des sinnlichen Strebens, obwohl sie anlänglich

Schmerz oder Unlust im Gefolge haben. Die „Strebekralt nun,
welche dasjenige erstrebt, was keineswegs der einfachen Ergötz-

Jahrbuch für Philosophie etc. II- 28



41(3 Die Leidenschaften.

lichkeit dient, sondern nur dem Wesen zu seinem Schutze dienlich
ist, wird die vis irascibilis genannt." (Sum. theol. I. q. 81. a. 2 ad 2.)

Man bezeichnet das Objekt dieses Vermögens als schwerzuer-

langendes, beschwerliches Gut (bonum difficile oder arduum).
Das bonum difficile kann nicht der vis concupiscibilis als Objekt
zugewiesen werden; denn infolge der Schwierigkeit enthält es,
wie Cajetan bemerkt, gewissermafsen einen Grund, wodurch es

der einfachen Konkupiscenz zuwider ist. „Einen anderen Grund
der Begehrbarkeit (als das Objekt der vis concupiscibilis) hat
etwas dadurch, dafs es schwierig zu erlangen ist; denn zuweilen
reifst das arduum von der Lust und Ergötzlichkeit los und bringt
in unliebsame Berührungen mit den umgebenden Dingen, wie
wenn das Tier mit Verzicht auf das Vergnügen, welches es

genofs, den Kampf beginnt und sich selbst durch die Schmerzen

nicht zurückhalten läfst, die es zu ertragen hat." (De verit. q.
25. a. 2.) Eerner „fügt das Schwierige oder Beschwerliche einen

besondern Grund des Gutseins hinzu, nämlich einen
gewissen Wert, eben dadurch, weil es nicht mit Leichtigkeit
besessen wird, gleichwie man jedes Seltene teuer nennt." (III.
dist. q. 1. a. 2. ad 1.)

Das Objekt der irascibilis ist das bonum arduum (bezüglich
das malum arduum); deshalb tritt Cajetan mit Recht dem Scotus

entgegen, der dieses leugnete. „Scotus tadelt diejenigen, welche

behaupten, das Objekt der irascibilis sei das schwer zu Erreichende

(bezüglich zu Fliehende), will vielmehr das Angreifende (offendens)
als solches nur gelten lassen und sagt, bei jedem Akte der
irascibilis sei ein Verneinen (nolle) nicht nur von Seiten der concupiscibilis,

sondern auch der irascibilis. Daraus ist offenbar, dafs

nach ihm dieses Vermögen sich nie auf etwas Gutes bezieht,
sondern nur dazu vorhanden ist, ein Böses zurückzuweisen, zu

ertragen, zu züchtigen, und hierdurch hat Scotus schon im
Anfange geirrt. Nach dieser Meinung müfste er auch die Hoffnung,
welche die erste irascible Leidenschaft bezeichnet, von dem
Vermögen ausschliefsen." (Comment, zu Sum. theol. I. II. q. 23.

a. 1.) „Dem eigentlichen Begriffe nach," fährt Cajetan a. a, 0.
fort, „bedeutet arduum eine Schwierigkeit im guten oder schlechten



Potentia irascibilis und concupiscibilis. 417

Objekte; denn beschwerlich nennen wir die Dinge, welche eine

Schwierigkeit im Erreichen (difficultas) aufweisen und deshalb

eine gewisse Erhabenheit (celsitudo). Schwieriges anzugreifen,

wird für nichts Geringes gehalten, und schwierigen Dingen zu

unterliegen oder davor zu fliehen, verdient keinen grofsen Tadel."

Das von Scotus behauptete Objekt ist nur sozusagen eine Unterart.

„Das Angreifende ist nur ein Teilobjekt, welches unter
dem Gesamtobjekte der irascibilis enthalten ist, insofern es einer

besonderen Leidenschaft dieses Vermögens, dem Zorne, angehört.
Das Gesamtobjekt (objectum adaequatum) ist das Schwierige oder

Beschwerliche." (Oajetan a. a. 0.) Das Verhältnis der Objekte
beider Vermögen läfst sich mit Cajetan ausdrücken, „das Objekt
der concupiscibilis sei das sinnlich Gute, ohne jede Hinzufügung,
das der irascibilis hingegen ein bestimmtes Gute, nämlich
beschränkt auf den Begriff: beschwerlich oder schwierig, so dafs

jenes einfach ist, dieses gleichsam zusammengesetzt." (A. a. 0.)
Doch soll hierunter keine Zusammensetzung von Subjekt und

Aecidens verstanden sein, als wäre das Gute die eigentliche

Substanz, das eigentlich Wesentliche des Objektes und „schwierig"
nur eine zufällig hinzutretende Bestimmung. Vielmehr ist das

bonum arduum ein einheitliches Objekt, so dafs beides wesentliche

Bestimmungen sind. ,,Gewisse Arten des Guten und Schlechten

sind das schwierige Gute und das schwierige Schlechte. Und

wenn das schwierige Gute geschieden wird in das Gute und das

Schwierige, so ist es keine Scheidung in das Subjekt und sein

Accidens, sondern die Scheidung eines einheitlichen Grundbegriffs

in mehrere besondere (unvollständige) Gesichtspunkte, wie man

die schwarze Farbe scheiden wird in das, was sie an Licht
besitzt und das, was am Schatten vorhanden. Die Ausführung im

Texte stützt sich deshalb darauf, dafs ein schwieriges Gute einen

Gesichtspunkt bietet, wodurch es anlockt, und einen anderen,

wodurch es von sich abschreckt. Dieser Sinn wird dadurch

bestätigt, dafs im Texte das Schwierige als Ursache der Abschreckung
und Anziehung bezeichnet wird (est depulsivum et attractivum),
was nicht geschehen könnte, wenn es für sich allein genommen
würde. Eun aber kann so gesagt werden, weil einerseits ein

28»



Die Leidenschaften.

schwieriges Gute als Objekt der Verzweiflung abschreckend wirkt
und andererseits irgend ein schwieriges Schlechte als Objekt der
Kühnheit anziehend." (Cajetan zu Sum. theol. I. II. q. 23. a. 2.)

Entsprechend dem Grundsatze, dafs jeder Unterschied im Formalobjekt

verschiedene Vermögen begründet, mufs für die Akte der

concupiscibilis und die der irascibilis je ein besonderes Vermögen

gefordert werden, weil das „Schwierige und das schlechthin

Ergötzliche nicht auf denselben Grund hin dem lebenden Wesen

zuträglich sind, und deshalb das Objekt des niederen Begehrens
durch wesentliche Bestimmungen sich scheidet." (De verit. q.
25. a. 3.) Zugleich fügt Thomas an letzter Stelle den Grund

hinzu, warum, im Gegensatze zum niederen Begehren, beim

Willen von keiner zweifachen Potenz die Rede sein kann. „Nicht
aber tritt beim Objekte des höheren Begehrens eine wesentliche

Scheidung ein, weil dieses nach dem Guten strebt in unbeschränkter

Weise." Jedes Gute, welche besondere Färbung es auch immer

haben mag, ist Gegenstand des Willens; er strebt nach dem

Gutsein als solchem, nach dem allgemeinen, nicht nach einem

partikulären Guten. „Das geistige Strebevermögen wird nicht
in ein irascibles und concupiscibles geteilt. Denn die Vermögen
scheiden sich nicht nach einer materiellen Unterscheidung der

Objekte, sondern nach einer formellen (wesentlichen). Das

Objekt des geistigen Begehrens, des Willens, ist das Gute nach

dem allgemeinen Begriffe: gut; deshalb scheidet es sich nicht
nach der Unterscheidung einiger besonderer guten Gegenstände,

wie das sinnliche Begehren, welches nicht das Gute seinem

allgemeinen Begriffe nach, sondern irgend ein besonderes Gute

erstrebt." (Sum. theol. I. q. 59. a. 4.) Jedoch in gleicher
Weise, wie früher von Leidenschaften beim Willen gesprochen

wurde, wird auch dem höheren Begehren eine Art concupiscibilis
und irascibilis zugeschrieben, indem ähnliche seelische Erscheinungen,

allerdings ohne körperliche Veränderung im Willen
vorkommen. Mit Bezug hierauf sagt Thomas: „Liebe und Freude

sind, sofern sie wirkliche Leidenschaften bedeuten, in der

concupiscibilis; bezeichnen sie aber einen schlichten Willensakt,
so sind sie in der geistigen Seite des Menschen." (Sum. theol.



Potentia irascibilis und concupiscibilis. 41t)

I. q. 59. a. 4. ad 2.) Noch klarer zeigt es folgende Stelle:
„Das höhere Begehren hat einige Akte, die dem niederen
Begehren ähnlich sind, aber ohne jede Leidenschaft. Und so

erhalten die Thätigkeiten des geistigen Begehrens zuweilen den

Namen von Leidenschaften, wie der Willensakt der Rache Zorn
und das Ruhen des Willens in einem erstrebenswerten Gute Liebe
heifst. In derselben Weise wird der Wille selbst, welcher diese

Thätigkeiten setzt, wohl eine irascible und konkupiscible Kraft
genannt, doch nicht im eigentlichen Sinne, sondern nach einer gewissen
Ähnlichkeit." (De verit. q. 25. a. 3.) Fassen wir noch einmal den

Hauptgrund zusammen, weshalb Thomas die concupiscibilis und
irascibilis als zwei verschiedene Vermögen betrachtet, so können wir
mit seinen eigenen Worten sagen: „Zuweilen stürzt sich die Seele

in betrübende Dinge gegen die Neigung der concupiscibilis, um
der Neigung der irascibilis entsprechend das Widerstrebende zu
bekämpfen." (Sum. theol. I. q. 81. a. 2.) Damit ist, wie Cajetan
zu dieser Stelle bemerkt, die Verschiedenheit der Objekte beider
Vermögen ausgesprochen; denn „falls beide dasselbe Objekt be-

säfsen, so würde beiden das behagen, was dem einen zuträglich
ist, da das eigentümliche Objekt immer dem Vermögen genehm
sein mufs. Wenn demnach die Verfolgung eines Gegenstandes
der irascibilis angenehm, der concupiscibilis aber unangenehm
erscheint, so mufs das Objekt beider verschieden und folglich
müssen die Potenzen auch verschieden sein."

Ein zweiter Grund wird von Thomas dem Hauptgrunde
gleich angeschlossen. „Eine entflammte Konkupiscenz vermindert
den Zorn, ein entflammter Zorn die Konkupiscenz, wenigstens in

den meisten Fällen." (A. a. 0.) Es besteht ein Widerstreit
beider Vermögen, so dafs sie gegenseitig ihre Thätigkeiten
abschwächen. Der Schlufs aus diesem Widerstreit auf eine

Verschiedenheit der Vermögen ist ebensowenig zu verwerfen, wie der
an anderer Stelle aus demselben Grunde gezogene Schlufs auf die
Einheit der Seelenform.

In einer dritten Begründung wird zugleich das Verhältnis
beider Vermögen angegeben. „Die vis irascibilis ist gleichsam
eine Vorkämpferin und ein Verteidigungsmittel für die concupis-



420 Die Leidenschaften.

cibilis, indem sie sich gegen dasjenige erhebt, was sowohl für
das Zuträgliche, den Strebegegenstand der concupiscibilis, ein
Hindernis bildet, als auch Schädliches, das Fluehtobjekt dieses

Vermögens, herbeiführt. Deshalb nehmen die Leidenschaften
der irascibilis von den Leidenschaften der concupiscibilis ihren

Anfang und finden in ihnen ihr Ziel." (Thomas a. a. 0.) Zum
Beweise für genannte Thatsache beruft sich Thomas auf die

Erfahrung. „Gleichwie der Zorn aus einem zugefügten Schmerz

entsteht, und derjenige, welcher Rache übt, in der Freude über

Vollendung derselben sein Ziel und seine Ruhe findet. Deshalb

bewegen sich die Kämpfe der Tiere um Gegenstände der
concupiscibilis, nämlich um Speise und um die res venereae." (A. a. 0.)
Das Verhältnis beider Vermögen läfst sich, allerdings nur im
Vergleich, kurz aussprechen, dafs beide eine Bewegung darstellen, die

von der Ruhe ausgehend in der Ruhe ihren Stillstand erreicht. So

kann die vis concupiscibilis mit der Ruhe verglichen werden, als

Ausgangs- und Endpunkt der Bewegung. Eine solche Anschauung
zeigt sich beim Aquinaten, indem er der concupiscibilis Ruhe
vermischt mit Bewegung zuschreibt, der irascibilis nur Bewegung.

„In den Leidenschaften der irascibilis findet sich nichts von
Ruhe, sondern nur, was zur Bewegung gehört. Der Grund
hiervon liegt darin, dafs ein Gegenstand, in welchem man bereits

ruht, nicht den Begriff von Beschwerlichem oder Schwierigem
enthält, was doch Objekt der irascibilis ist." (Sum. theol. I. II.
p. 25. a. 1.) Auf diese Anschauung läfst sich zurückführen, was
schon oben berührt ist, dafs nämlich „eines der Vermögen, die

vis concupiscibilis, zum Empfangen geordnet erscheint. Denn

dieses begehrt, dafs ihm sein lusterregender Gegenstand
verbunden werde, das andere Vermögen aber, die vis irascibilis,
zum Thätigsein geordnet ist, weil es durch irgend eine Thätig-
keit den widerstrebenden oder schädlichen Gegenstand
überwindet, gewissermafsen die erhabene Stellung eines Siegers über
denselben gewinnend." (De verit. q. 25. a. 2.)

Sehr wichtig ist die Beziehung, welche zwischen den beiden

Vermögen und den verschiedenen sinnlichen Erfassungsvermögen
besteht. Kurz wird sie von Thomas berührt in Sum. theol. I.



Potentia irascibilis und concupiscibilis. 421

q. 81. a. 2. ad 2.: „Gleichwie es unter den erkennenden Kräften
im sinnlichen Gebiete eine Schätzungskraft (vis aestimativa) gibt,
die nämlich solche Dinge erfafst, welche den Sinn (äufsern) nicht

reizen, so besteht auch beim sinnlichen Begehren eine Kraft, die

nach dem strebt, was nicht der Sinnesergötzlichkeit nach

sondern durch seine Nützlichkeit zum Schutze des lebenden

Wesens genehm ist: und das ist die vis irascibilis." Ausführlicher

weist er auf die Beziehung hin in III. dist. 26. p. 1. a. 2.

Hier macht er zunächst aufmerksam, dafs sich das sinnliche
Begehren dem sinnlichen Erkennen anschliefst und das Objekt beider
einen gleichen Umfang hat. „Das sinnliche Begehren erstreckt
sich nur auf jene guten Dinge, auf welche das sinnliche Erkennen
ausgedehnt ist." In beiden Kräften aber macht sich das Prinzip
der Scholastiker geltend, dafs jede „niedere Natur in ihrer
Spitze an den niedrigsten Teil der höheren Natur heranreicht,
insofern sie in etwa an der höheren Natur teilnimmt, wenn auch

nur in geringem Mal'se." (A. a. 0.) Es besteht eben ein Gesetz

der Kontinuität, es ist keine Lücke vorhanden. Daraus ergibt
sich, „dafs sowohl das sinnliche Erkennen, als auch das Begehren
etwas enthält, worin das Sinnliche an die Vernunft hinanreicht."

Beim ersteren haben wir dieses früher bestätigt gefunden
durch das Vorhandensein einer vis aestimativa. „Dafs sich

nämlich das lebende Wesen die durch den (äufseren) Sinn er-
fafsten Formen vorstellt, ergibt sich aus der Natur des sinnlichen
Erkennens an sich; aber dafs es die Intentionen erfafst, welche

nicht in den Sinn fallen, das gebührt dem sinnlichen Gebiete,
sofern es an die Vernunft heranreicht." Ahnlich ist die

Erscheinung auf dem Gebiete des Begehrens. „Wenn das lebende

Wesen dasjenige erstrebt, was dem Sinn Ergötzlichkeit bereitet
und dadurch zuträglich ist, das erscheint der sinnlichen Natur
gemäfs und gehört zur vis concupiscibilis. Dafs es jedoch nach
einem Guten begehrt, welches keine sinnliche Lust (schlechthin)
bereitet, sondern vielmehr geeignet ist, auf Grund der Schwierigkeit

Unlust zu erregen, wie wenn das Tier nach dem Kampf
mit einem andern Wesen strebt, oder wenn es begehrt, irgend
einer Schwierigkeit näher zu treten, das liegt im sinnlichen Be-



422 Die Leidenschaften.

gehren, sofern die sinnliche Natur an das geistige Gebiet reicht,
und dieses gehört zur vis irascibilis." Die Frage nach der
Verschiedenheit zwischen concupiscibilis und irascibilis schliefst sich

demnach an die Frage der Unterscheidung einer besonderen vis
aestimativa. „Wie also die Schätzungskraft eine andere ist, als

die Vorstellungskraft, so auch ist die irascibilis eine andere Kraft,
als die concupiscibilis." Im folgenden Texte wird weiter
ausgeführt, worin sich die Berührung mit dem Höheren, die
Teilnahme an der Vernunft, offenbart. „Das Objekt der concupiscibilis
ist das Gute, welches im Sinn Lust zu erregen geeignet ist, das

der irascibilis aber jenes Gute, welches eine Schwierigkeit
enthält, Das Schwierige aber ist nicht als solches begehrenswert,
sondern nur durch seine Beziehung zu anderen Ergötzlichem,
oder auf Grund eines Gutseins, welches der Schwierigkeit
beigemischt ist. Weil nun die Vergleichung eines Dinges mit einem

anderen und die Unterscheidung zwischen Gutsein und Schwierigsein

in einem und demselben Gegenstande Sache der Vernunft

ist, darum gehört eigentlich das Begehren dieses Guten zum

vernünftigen Begehren, doch kommt es auch der sinnlichen Natur

zu, insofern sie in unvollkommener Teilnahme an die vernünftige
Natur hinanreicht. "Nicht durch (eigentliche) Vergleichung der
Unterscheidung, sondern durch natürlichen Instinkt bewegt sie nach

dem Guten hin, wie bezüglich der Schätzungskraft früher gesagt
ist." (A. a. 0.)

Dem oben auseinandergesetzten Unterschiede zwischen sinnlich

gut schlechthin und schwierig gut sei eine Bemerkung
hinzugefügt, welche das gegenseitige Verhältnis klarer hervorheben

wird. Der heilige Thomas bezeichnet nämlich das Verhältnis
nicht als ein derartiges, dafs bonum delectabile oder das Objekt
der concupiscibilis dem bonum arduum, dem Objekte der
irascibilis „entgegengesetzt sei (oppositum)." (\ gl. Sum. theol. I. II.
q. 25. a. 1. ad 1.) Demnach ist die Unterscheidung beider

Objekte nicht \yie proprium vom proprium, d. h. durch zwei

positive, entgegengesetzte Bestimmungen, so dafs jedes Objekt
sein proprium distinctivum hätte, ein ihr Eigentümliches als

Unterscheidungsgrund. Sonst würden sich beide Objekte ver-



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 423

halten, wie zwei bona partialia. Vielmehr ist das richtige
Verhältnis zwischen bonum delectabile und bonum arduum, wie
zwischen einem commune und proprium, einem Gemeinschaftlichen
und dem durch eine besondere Bestimmung entstandenen
Eigentümlichen. Auf dieses Verhältnis baut Thomas den Satz, das

objectum concupiscibilis sei eher (prius), als das der irascibilis, wie
das commune eher sei, als das proprium, und habe deshalb einen

gröfseren Umfaug. (A.a.O. Vgl. auch den Kommentar Cajetans.)
Doch mufs hier eine Einschränkung gemacht werden, die Cajetan
mit folgenden Worten gibt: „Wenn du -vernimmst, die Objekte
beider Vermögen verhielten sich wie commune und proprium, so

verstehe es nicht so, als liege das Verhältnis eines universale
und particulare vor, wie zwischen animal und homo, sondern

wisse, dafs sie sich verhalten, wie Bewegung schlechthin zur
örtlichen Bewegung. Das sinnliche Gute schlechthin gehört zur
concupiscibilis, ein bestimmtes (beschränktes) sinnlich Gutes zur
irascibilis; auf diese Weise ist alles im Einklang, nämlich die

Unterscheidung der Objekte und Vermögen, das Verhältnis des

Gemeinschaftlichen zum Eigentümlichen und der weitere Umfang
jenes vor diesem." (Cajetan zu I. II. q. 25. a. 1. ad 1.)

Aus der Einteilung des appetitus sensitivus in eine vis
concupiscibilis und irascibilis ergibt sich, wie oben gesagt, eine

Einteilung der Leidenschaften in konkupiscible und irascible. Es

gibt sonach zwei weite Gebiete, innerhalb deren die sinnlichen

Begehrungsakte oder Leidenschaften sich bewegen. Eine mehr

oder minder verschiedene Stellung können auch innerhalb dieser

Gebiete die Strebeakte zu den Objekten einnehmen, und wird
hiernach eine Klassifizierung derselben zu versuchen sein.

§ 8.

Einteilung der konleupiseiblen und irasciblen Leidenschaften.

„Die Leidenschaften der Seele scheiden sich dadurch

zunächst, dafs einige das Gute und Schlechte einfachhin betreffen, und

diese geboren zur concupiscibilis; andere hingegen beziehen sich
auf eine gewisse Gröfse (mensura) des Guten und Schlechten, wie
aus dem Gesagten einleuchtet, und diese gehören zur irascibilis.''



424 Die Leidenschaften.

(III. dist. 26. q. 1. a. 3.) Eine zweite Scheidung oder Kontra-
rietät der Leidenschaften, worauf ja die Scheidung beruht, wird
durch die Kontrarietät der Objekte hervorgerufen. Da die Leidenschaft

eine Bewegung der Strebekrait bedeutet, jede Bewegung
aber durch Verschiedenheit der termini spezifiziert wird, so

ergibt sich die Scheidung der Leidenschaften in solche, welche
das Gute als Objekt und solche, die das Schlechte als Objekt
haben.

„Eine Kontrarietät findet statt nach der Kontrarietät der

termini, welche den Bewegungen eigentümlich ist, wie das

Weifswerden, als Bewegung vom Schwarzsein zum Weifssein, dem

Schwarzwerden entgegengesetzt ist, oder der Bewegung vom
Weifssein zum Schwarzsein. So findet sich eine Kontrarietät
in den Leidenschaften nach der Kontrarietät der Objekte, nämlich
des Guten und Schlechten." (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 2.)
Die Stellung der Strebekraft dem Guten gegenüber, was ihr
zuträglich und begehrenswert erscheint, ist eine bejahende, eine

nach Erreichung des Guten hinzielende; dem Schlechten, dem

Unzuträglichen gegenüber nimmt sie eine verneinende, eine

ablehnende, fliehende Stellung ein. „Die Bewegung des Willens
und überhaupt einer jeden Begehrungskraft zielt auf das Gute
und Schlechte, als auf die eigentümlichen Objekte." (Sum. theol.
I. q. 20. a. 1.) Das Gute und Schlechte sind die termini des

Begehi'ens, aber in verschiedener Weise. Denn „das Gute,
insofern es gut ist, kann nicht terminus a quo sein (terminus, von
dem man sich zurückzieht, vor dem man flieht), sondern nur
terminus ad quem (terminus, zu dem man hingezogen wird) ;

weil nichts vor dem Guten als solchem flieht, sondern alles nach

demselben strebt. In gleicher Weise strebt nichts nach dem

Schlechten als solchem, alles flieht vielmehr vor ihm; deshalb hat
das Schlechte nicht den Charakter eines terminus ad quem,
sondern eines terminus a quo. So verhält sich also jede Leidenschaft
der concupiscibilis bezüglich des Guten als hinstrebend (ut in

ipsum), wie Liebe, Verlangen, Freude. Jede Leidenschaft aber

bezüglich des Schlechten ist eine davon zurückweichende (ut ab

ipso), wie Hafs, Verabscheuung, Traurigkeit." (Sum. theol. 1.



Einteilung der konkupiseiblen und irasciblen Leidenschaften. 425

LI. q. 23. a. 2.) Die Verschiedenartigkeit der Bewegung unserer
Leidenschaften, die bald eine vorwärtsstrebende, bald eine
zurückweichende ist, stellt sich dar als eine Wirkung des Guten und
Schlechten. Jenes ist anziehend, dieses abstofsend. Beides, das

Gute und das Schlechte, ist thätig, wirkt auf die Seele und

zwar als erkanntes ; aber weil, wie Cajetan zu Sum. theol. I. II.
q. 23. a. 4. bemerkt, die Erkenntnis zum Besten des lebenden

Wesens geordnet ist, „so sind die beiden Objekte thätig dadurch,
dafs sie nicht zu sich heran, sondern zum beseelten Wesen
selbst ziehen. Daher verursachen sie im lebenden Wesen, was
demselben in Beziehung auf ein solches Objekt zukommt, und

nicht, was einem solchen Objekte zuträglich ist. Das Schlechte,
als erkanntes, verursacht demnach im Wesen keine Bewegung
ad se, sondern a se, d. h. es bringt etwas hervor, was dem
Wesen zuträglich ist im Verhältnis zu einem solchen Objekte."

Wie beim Unterschiede zwischen concupiscibilis und iras-
cibilis kann man sich auch hier auf die Ähnlichkeit mit dem

natürlichen Begehren berufen, wo es gilt, dem sinnlichen
Begehren ein doppeltes Objekt, sowohl das Gute, als auch das

Schlechte zuzuteilen. Das „Leichte" strebt nach oben und wendet
sich von unten weg, das „Schwere" sucht den Ruhepunkt zu
erreichen und zugleich vom entgegengesetzten Orte zu fliehen.
Doch könnte gerade diese Ähnlichkeit einen Einwand gegen die

scholastische Lehre hervorrufen, die doch behauptet, die

Begehrungskraft treffe in verschiedenen Akten, nicht in einem und

demselben Akte, und zwar in spezifisch verschiedenen Akten
das Gute und Schlechte. Cajetan fafst den möglichen Einwand
in folgender Weise: „In den nur mit natürlichem Begehren
ausgestatteten Weesen genügt die Hinneigung zum Zuträglichen, um
dem Unzuträglichen abhold zu sein, wie bei den schweren und
leichten Körpern einleuchtet. Denn die „Leichtheit" (levitas) des

Feuers ist der Grund, warum es dem Ort „aufwärts" angepafst
und dem „niederwärts" mifsliebig ist; gleichermafsen ist die Bewegung

nach oben zugleich das Streben nach aufwärts und die Flucht
vor dem abwärts, und wiederum die Ruhe „oben" genügt ihm, um
die Ruhe „abwärts" für dasselbe zu einer gewaltsamen zu machen.



426 Die Leidenschaften.

Warum genügt bei den natürlichen Dingen die Einheit und wird
bei beseelten Wesen eine Mehrheit verlangt? Es sollte sich gerade
umgekehrt verhalten, weil dasjenige, was in den niederen Dingen
zerstreut, im höheren geeint ist. Deshalb scheint es, dafs Liebe
und Hals nicht zwei Leidenschaften sind, sondern eine und
dieselbe Leidenschaft mufs die Liebe bezüglich des Guten und
der Hafs bezüglich seines Gegenteils sein, nur unterschieden
durch die Beziehung auf Entgegengesetztes Auch erscheint
dieses begründet, weil jemand auf denselben Grund hin das

eine der konträren Dinge erstrebt und das andere hafst, und in
demselben Grade, wie das eine (das Streben) intensiv wird, auch

das andere (der Hafs) wächst, so ist das gemeinschaftliche
Entstehen, Wachsen und Vergehen ein Zeugnis für die Identität."
(Cajetan zu Sum. theol. I. II. q. 23. a. 4.) Anstatt mit eigenen
Worten auf diesen Einwand zu antworten, ziehen wir es vor,
die Lösung des Cajetan wörtlich herzusetzen, weil eine bessere

Lösung nicht gegeben werden kann. „Wie die Seele über der
Natur steht, so ist bei den beseelten Wesen die Art, nach

Entgegengesetztem zu zielen, vortrefflicher als die Art, welche sich
bei der Natur als solcher findet. Die Art der Natur besteht

darin, dafs diese nur durch das Suchen des Zuträglichen dem

Unzuträglichen abwendig ist, so dafs sie nicht das Angemessene und

Unangemessene jedes für sich beachtet (respicit), sondern nur in

Verfolgung des Angemessenen. Das Feuer zerstört ja infolge
der Ausübung seiner Wärmethätigkeit den Kältezustand, und die

Bewegung nach oben kehrt dem abwärts liegenden Orte den

Bücken und zieht gewaltsamer Weise etwas weniger Schweres

mit sich fort. Begründet liegt diese Erscheinung darin, weil die

Natur auf Eines beschränkt ist, weil sie, wie anderswo

auseinandergesetzt ist, wirkt auf Grund des Seins (operatur quia
est). Die sensitive Seele, welche auf Grund des Erkennens
thätig ist, wird nicht auf Eines beschränkt, sondern nimmt ge-
mäfs der Verschiedenheit und Kontrarietät der erkannten Gegenstände

Entgegengesetztes1, jedes für sich auf, deshalb genügt
dem beseelten Wesen die Liebe des Zuträglichen nicht zugleich
für den Hafs des Unzuträglichen, sondern es verlangt beides,



Einteilung der konkupisciblen und iraseiblen Leidenschaften. 427

jedoch in geordneter Weise, so dafs sein Begehren sich in seelischer
Weise (animaliter) zu Entgegengesetztem verhält. Denn wie zu
dem Zwecke, damit auch die natürlich notwendigen Dinge(naturalia)
in seelischer Weise erstrebt würden, den lebenden Wesen ein

Begehren innewohnen mufste, welches ein actus elicitus ist, nämlich
ein seelisches Verlangen und eine folgende seelische Lust, so war
es notwendig, dafs zum Zwecke ei nes seelischen Erstrebens
entgegenge setz ter Dinge das lebende Wesen nach einem

jeden für sich strebt. Auch kann das nicht eine Verschlechterung
im Gegensätze zur Natur genannt werden, sondern vielmehr eine

Erhebung über dieselbe. Und wenn gesagt wird, dafs in niederer

Ordnung Zerstreutes in höherer geeint ist, so ist dieses unter
sonst gleichen Verhältnissen wahr. So steht es aber im
vorliegenden Falle nicht. Nach entgegengesetzten Dingen, jedes für
sich genommen, zu streben und darnach zu streben blofs durch

Verfolgung des Zuträglichen sind nicht gleichen Ranges.
Vielmehr steht das erste bei weitem höher, weil es die konträren
Dinge selbst in sich erreicht. Das zweite hingegen berührt
einen der konträren Gegenstände nur per accidens. Deshalb ist
es nicht zu verwundern, wenn jenes eine Mehrheit erheischt.
So gehört ein Wesen zu einer höheren Ordnung, wenn es zu
einem erhabeneren Ziele mehr Hülfsmittel bedarf, als wenn es

weniger bedürfte zu einem geringeren Ziele. Auch ist nicht

wahr, dafs Liebe und Hafs formell zusammen entstehen, zusammen

emporwachsen und vergehen. Denn falls die Liebe durch das

erkannte Gute verursacht wird, so kann es wohl bestehen, dafs

irgend ein Gutes öfter erfafst und sehr geliebt wird ohne

Erwägung des Entgegengesetzten. Daraus entsteht und wächst

formell die Liebe, der Hafs aber entsteht weder, noch wächst

er formell, sondern nur virtuell, oder in seiner Wurzel, nämlich

der Liebe des Entgegengesetzten Aus demselben Grunde
wird nicht formell, sondern virtuell das eine der konträren Dinge
erstrebt und das übrige verschmäht, da der formelle Grund für das

erstere das Gute, für das andere das Schlechte ist, und das geliebte
Gute zugleich Wurzel ist für Zurückweisung des konträren
Schlechten." (Cajet'an a. a. 0.) Wrenn wir nach dein Gesagten



428 Die Leidensehaften.

auch besondere Leidenschaften annehmen müssen, die auf das

Gute gerichtet sind und andere, die das Schlechte zum Objekt
haben, so liegt dem obigen Einwände ein Körnchen Wahrheit zu

Grunde, welches von Cajetan auch zugegeben wird. Eine
Verbindung besteht zwischen den Leidenschaften bezüglich des

Guten und den auf das Schlechte gerichteten, indem jene gleichsam

die Wurzel für diese bilden. Deshalb schreibt Thomas den

ersteren die Priorität zu. „Das Gute ist von Natur eher als das

Schlechte, weil das Schlechte eine Privation des Guten ist. Deshalb
sind auch alle Leidenschaften, deren Objekt das Gute ist, von Natur
früher als die Leidenschaften, welche das Schlechte zum Objekte
haben eine jede nämlich früher als die ihr entgegengesetzte." (Sum.
theol. I. II. q. 25. a. 2.) Aus genanntem Unterschiede läfst sich
leicht erklären, warum gewöhnlich von den Philosophen gesagt
wird, jedes Begehren sei auf das Gute gerichtet (omnis appetitus
est boni), obgleich sowohl das Gute, als auch das Schlechte

Gegenstände desselben sind. „Das Schlechte ist kein Objekt
des Begehrens, dem man zustreben, sondern das man fliehen soll
(non ut prosequendum, sed ut fugiendum), und aus demselben

Grunde, auf den hin das Gute erstrebt wird, wird das Schlechte

zurückgewiesen. Deshalb hat beides seine Berechtigung, nämlich
dafs Gutes und Schlechtes Objekt ist in verschiedener Weise,
und dafs gemeiniglich das Gute als solches bezeichnet wird, weil
das Gute durch sich selbst (per se), das Schlechte aber (per
accidens) durch ein anderes, nämlich das Gute, Objekt ist."
(Cajetan zu Sum. theol. I. II. q. 25. a. 2.) Übrigens können
die Ausdrücke Objekt per se und Objekt per accidens in
mehrfacher Weise gefafst werden gegenüber dem appetitus, worüber
eine treffliche Auseinandersetzung Cajetans a. a. 0. zu finden
ist. Knapp und bündig sagt der schon einmal erwähnte
Kommentator der Sum. phil., Eranz vonFerrara: „Gutes und Schlechtes
sind eigentliche Objekte (objecta propria) des Begehrens, aber
in verschiedener Art. Denn das Gute ist das objectum princi-
palius und per se, das Schlechte aber ist Objekt secundario und

per aliud, insofern es dem Guten entgegengesetzt ist. Wenn
deshalb zuweilen schlechthin gesagt wird, das Gute sei Objekt



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 429

des Willens, so tritt damit nicht in Widerspruch, dafs hier
Gutes und Schlechtes als Objekte erklärt werden. So oft vom

ersten Objekte des Willens, dem Objekt per se, die Rede ist,
mufs man sagen, das Gute sei sein Objekt; sofern es sich aber

um das Objekt handelt, sei es per se, sei es per aliud, so heifst

es: Gutes und Schlechtes." (Kommentar zu Sum. phil. I. 90.)
Der Wille hat, wie weiterhin erklärt wird, sowohl rücksichtlich
des Guten wie des Schlechten einen positiven Akt, einen actus

elicitus; das gilt aber auch vom appetitus sensitivus. Somit

scheiden sich die Leidenschaften der concupiscibilis und irascibilis
in die dem Guten zustrebenden und die vom Schlechten
zurückweichenden. Denn dem früher genannten Objekte der concupiscibilis,

dem schlechthin sinnlichen Guten steht das sinnliche
Schlechte gegenüber und dem Objekte der irascibilis, dem bonum

arduum das malum arduum. „Wie das Gute einfachhin dem
Schlechten einfachhin entgegengesetzt ist, so das beschwerliche
Gute dem beschwerlichen Schlechten, und wie diese Objekte ver-
sehieden von jenen sind, so ist eine andere Kontrarietät vorhanden
in der concupiscibilis und eine andere in der irascibilis, obgleich
sie im Kamen übereinstimmen, weil ja beide Kontrarietäten nach

dem Gegensatze von gut und schlecht genannt werden... Bei der
irascibilis wirken das Gute und Schlechte nicht per accidens mit
der Schwierigkeit zusammen, insofern sie ihr unterstehen ; sondern

dieses ganze beschwerliche Gute oder beschwexdiche Schlechte

wirkt per se, so dafs die Konti'arietät des beschweidichen Guten

und Schlechten zur irascibilis gehört." (Cajetan zu Sum.theol. I. II.
q. 23. a. 2.) Die Teilung der Leidenschaften der irascibilis bezüglich

des Guten und Schlechten behauptet Thomas an mehrei-en

Stellen: „Es findet sich bei den Leidenschaften der ii-ascibilis eine

Kontrarietät gernäfs dem Gegensatze von gut und schlecht, wie
z. B. zwischen Hoffnung und Furcht." (Sum. theol. I. II. p. 23.

a. 2.) Doch darf folgende Bemerkung nicht übersehen werden.
Das Verhältnis von concupiscibilis und irascibilis wurde früher
als ein derartiges dai'gestellt, dafs erstere Kraft gleichsam den

Anfang und die Grundlage der letzteren sei. Das Objekt beider
Kräfte ist wohl das sinnlich Gute und Schlechte, doch ist es



430 Die Leidensehaften.

allgemeiner bei der concupiscibilis der Fall und ihr deshalb mehr

eigentümlich, weil sie diese Gegensätze schlechthin trifft. Aber
bei der irascibilis ist das Gute und Schlechte mehr zusammengezogen

und bestimmt, so d'afs die Schwierigkeit eher als
Eigentümlichkeit ihres Objekts erscheint. Aus diesem Grunde wird
wohl die Kontrarietät zwischen gut und schlecht öfter als die

eigentümliche Kontrarietät der concupiscibilis betrachtet, während
sie der irascibilis keineswegs abgesprochen, aber zuweilen mehr
als eine von der concupiscibilis überkommene hingestellt wird.
„Auf Seiten der concupiscibilis ist eine Unterscheidung, kraft
der die Leidenschaften geschieden werden nach Gutem und
Schlechtem oder nach Ergötzlichem und dem Gegenteil In
der concupiscibilis werden Leidenschaften der Seele aufgestellt
in bezug auf das Gute und Schlechte, wie Freude und Trauer,
Liebe und Hafs. In - der irascibilis aber ist eine andere

Unterscheidung nach der Verschiedenheit des Objekts der
concupiscibilis, nämlich nach gut und schlecht, in welcher
Weise Hoffnung und Furcht im Gegensatze zu stehen scheinen."

(De verit. q. 26. a. 4.) „Diese Kontrarietät (nämlich des Guten
und Schlechten) findet sich bei den Leidenschaften der irascibilis,
insofern sie von den Leidenschaften der concupiscibilis abgeleitet
werden. (Sum. theol. I. II. q. 40. a. 4. ad 1.) Weil es aber
nicht dieselbe Kontrarietät ist, drückt sich Thomas noch

genauer aus in de verit. q. 26. a. 4. : „In diesen (den Leidenschaften

der irascibilis) ist eine Unterscheidung, welche der Unterscheidung
in der concupiscibilis gleich geartet ist (conformis)."

II. Die bisher erläuterte Unterscheidung der Leidenschaften

beruht auf der Verschiedenheit der Objekte. Doch findet sich

bei Bewegungen auch eine Unterscheidung rücksichtlich desselben

terminus. „Es gibt eine Kontrarietät auf Grund des Herantretens
und Zurückweichens bezüglich desselben terminus (secundum

accessum et recessum ab eodem termino); diese Kontrarietät ist
den Verwandlungen eigentümlich, nämlich dem Entstehen oder
der mutatio ad esse und dem Vergehen oder der mutatio ab
esse." (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 2.) Das schlechthin Gute oder
Schlechte kann einen accessus und recessus ab eodem termino



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 431

nicht verursachen, sondern jenes nur einen accessus ad ipsum,
dieses einen recessus. Das Gute, selbstverständlich das erkannte

Gute, vermag nur anzulocken, das Schlechte nur zurückzuschrecken.

Deshalb findet sich in der concupiscibilis, deren Objekt das Gute

und Sehlechte an sich ist, genannnte Kontrarietät der Bewegung
nicht. „In den Leidenschaften der concupiscibilis kann keine

Kontrarietät gemäfs dem accessus und recessus ab eodem objecto
vorhanden sein." (A. a. 0.) Ganz anders verhält es sich mit dem

Objekte der irascibilis, daher fahrt Thomas an letzterer Stelle

fort: „Das Objekt der irascibilis ist das sinnliche Gute oder

Schlechte, nicht schlechthin, sondern unter dem Begriffe der

Schwierigkeit oder Erhabenheit. Das erhabene oder schwierige
Gute aber enthält einen Grund, dafs man dasselbe erstrebt,
insofern es gut ist, das gehört zur Leidenschaft der Hoffnung —,
und dafs man sich vor ihm zurückzieht, insofern es erhaben oder

schwierig ist — das bezieht sich auf die Leidenschaft der
Verzweiflung. In ähnlicher Weise hat das schwierige Schlechte

einen Grund in sich, dafs es vermieden wird, sofern es schlecht
ist — Leidenschaft der Furcht — und zügleich liegt in seinem

Wesen begründet, dafs es erstrebt wird, gleichsam als etwas

Erhabenes, wodurch man nämlich der Unterwürfigkeit unter das

Schlechte entgeht — so zielt darauf die Kühnheit." Der Gegensatz,

welcher beim Objekte der irascibilis zur Sprache kommt,
ist näherhin zu bezeichnen als excedens facultatem und non

excedens, das Vermögen, die Fähigkeit des Wesens übersteigend
und nicht übersteigend. Hierdurch wird eine wesentliche Scheidung

des arduum oder difficile hervorgerufen, und mufs man

die Kontrarietät, die sich im accessus und recessus ab eodem

termino zeigt, dèr irascibilis allein zuschreiben, als ihr
eigentümlich. „Die der irascibilis eigentümliche Unterscheidung
besteht darin, dafs die Leidenschaften sich scheiden, je nachdem

der Gegenstand die Fähigkeit des Begehrenden überragt oder

nicht überragt und zwar nach dem Urteile des Begehrenden ;

denn diese Bestimmungen scheinen das Schwierige zu teilen als

differentiae per se (oder wesentlich scheidend)." (De verit. q. 26.

a. 4.) „Da das Erhabene oder Schwierige das eigentümliche
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 29



432 Die Leidenschaften.

Objekt der irascibilis ist, so sind die Differenzen, welche in den

Leidenschaften der irascibilis einen Gegensatz bilden, das die

Fähigkeit übersteigende Schwierige oder das Nichtübersteigende;
und beides ist entweder gut oder schlecht." (III. dist. 26. q.
1. a. 3. ad 5.) Dem Früheren ist diese Anschauung nicht

widersprechend, auch hier bleibt das Gute anlockend, das Schlechte

zurückschreckend. Nur nimmt auf der einen Seite das schwierige
Gute dadurch gleichsam den Charakter des Schlechten an, dafs

es über die Fähigkeit des Begehrenden hinausgeht und das

schwierige Schlechte erscheint dem Strebenden als etwas Gutes

aus dem Grunde, weil er demselben gewachsen ist und sich gleichsam

in die Stellung eines Siegers über dasselbe setzen kann.

„Die Verzweiflung beachtet das Schlechte nicht unter dem

Gesichtspunkte des Schlechten, sondern beachtet das Schlechte
zuweilen per accidens, insofern es die Unmöglichkeit des Erreichens

herbeiführt; sie kann aber auch hervorgehen aus dem die Fähigkeit
überragenden Stand des Guten allein." (Sum. theol. I. II. q. 40. a. 4.

ad 2.) Im Objekte des Zornes findet Thomas eine eigentümliche
Mischung von schlecht und gut, wie er a. a. 0. q. 46. a. 2.

auseinandersetzt.

Während der concupiscibilis nur die Kontrarietät von gut
und schlecht zukommt, ist „in den Leidenschaften der irascibilis
eine Kontrarietät nach dem Gegensatze von gut und schlecht
vorhanden, wie zwischen Hoffnung und Furcht; und wiederum eine
Kontrarietät secundum accessum et recessum ab eodem termino,
wie zwischen Kühnheit und Furcht." (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 2.)

III. Der Unterschied der Leidenschaften, welcher vor allem
im ersten Teile dieses § behandelt wurde, ist der Grund einer
wirklichen Kontrarietät, eines Gegensatzes, wonach das eine den

Ausschlufs des anderen vom Subjekte fordert. „Die Unterscheidung,
welche auf der Kontrarietät der Objekte beruht, bewirkt in den

Leidenschaften in eigentlicher Weise eine Kontrarietät." (De
verit. q. 26. a. 4.) Wir kommen nun zu einer Unterscheidung,
die wohl mehr eine blofs graduelle Verschiedenheit voraussetzt.
Sie bringt eine Einteilung der Leidenschaften hervor rücksichtlich

eines und desselben Objektes. Zum besseren Verständnisse



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 433

erinnere man sich daran, dafs die Leidenschaft einer Bewegung
gleicht, welche vom erkannten Objekte als Bewegendem
verursacht wird. Die Bewegung kann nun eine mehr oder weniger
verschiedene sein, je nach der verschiedenen Kraft, welche dem

Bewegenden innewohnt. Eine Verschiedenheit der Bewegung
tritt nicht ein infolge der Verschiedenheit des spezifischen Seins

der bewegenden Dinge, ob sie dieser oder jener Klasse von
Wesen angehören, sondern auf Grund der verschiedenen

Bewegungskraft, die gleichsam verschiedene Grade im Bewegungsprozesse

hervorbringt. Auch hier beruft sich Thomas auf
bestimmte Erscheinungen beim appetitus naturalis. Da jedoch dieser

appetitus gar keine Selbstbewegung hat, wie früher gezeigt
wurde, sondern alle Erscheinungen desselben auf das äufsere

agens zurückzuführen sind, so braucht es nicht wunder zu
nehmen, wenn Thomas einfach die Wirkungen aufzählt, welche ein

agens naturale in seinem patiens hervorbringt. „Die Verschiedenheit

des thätigen oder bewegenden Wesens rücksichtlich der

Bewegungskraft kann in den seelischen Leidenschaften nach
Ähnlichkeit der agentia naturalia aufgefafst werden. Denn jedes
bewegende Wesen zieht gewissermafsen den leidenden Gegenstand

an sich oder stöfst ihn von sich ab. Zu sich hinziehend

bringt es ein Dreifaches in ihm hervor. Zuerst nämlich gibt es

ihm die Neigung oder die Anlage, nach ihm (dem Bewegenden)

zu streben; wie wenn ein oben befindlicher, leichter Körper dem

hervorgebrachten Körper die „Leichtheit" gibt, durch welche dieser

die Neigung oder die natürliche Anlage für „nach oben" erhält.

Zweitens, falls der hervorgebrachte Körper sich aufserhalb des ihm

eigentümlichen Ortes befindet, gibt es ihm das Bewegtwerden zum
Orte hin. Drittens gibt es ihm das Buhen, sobald derselbe den Ort
erreicht hat, weil etwas aus demselben Grunde am Orte ruht,
durch den es zum Orte hinbewegt wurde. In ähnlicher Weise
verhält es sich mit der Ursache des Zurückstofsens." (Sum.
theol. I. II. q. 23. a. 4.) Wenn nun auch, wie Cajetan a. a. 0.
richtig bemerkt, das hervorbringende agens in dem Hervorgebrachten

durch eine einzige Thätigkeit alle drei Wirkungen
schafft, so können wir nach geschehener Hervorbringung das

2!)*



434 Die Leidenschaften.

agens als ein solches betrachten, von dem das patiens angezogen
wird; dann unterscheidet man ein dreifaches Verhältnis des er-
steren zum letzteren und infolge davon eine dreifache Stufe in
der Bewegung des patiens. „Bei den agentia naturalia ist ein

Doppeltes zu beachten, nämlich inwiefern sie wirken
(hervorbringen) und inwiefern sie anziehen. Betrachten wir sie in erster

Hinsicht, so ist offenbar, dafs derselbe Hervorbringer des „leichten
Körpers" sich gleichverhaltend und durch eine einzige Thätigkeit
alles gibt; indem er demselben nämlich die Natur gibt, teilt er
ihm zugleich „die Leichtheit" und die Bewegung zum entfernten
Orte und die Ruhe im erreichten mit. Wenn wir sie aber

betrachten, sofern sie anziehen (in quantum attrahunt), so zieht die

natürliche Hervorbringungskraft, die sich oben befindet, an,
indem sie sich zum Körper bald so, bald anders verhält. Denn

schlechthin genommen, zieht sie an nach Weise eines, der die

entsprechende Veranlagung bewirkt (permodumcooptantis),
wiefern sie in der Entfernung steht, durch eigentliche
Fortbewegung (per motum), sofern sie gegenwärtig ist, durch Ruhe

(per quietem)." Bei den agentia, welche nur als erkannte wirken,
können wir die Thätigkeit selbst als ein Anziehen betrachten.

„In denjenigen Wesen/welche auf andere wirken, insofern sie

erkannt sind, fallen Thätigsein und Anziehen zusammen." Eine
Verschiedenheit in der Anziehungs- oder Bewegungskraft tritt
nun ein nach der verschiedenen Auffassung des Gegenstandes.

„Die Unterscheidung in der Bewegungskraft richtet sich nach

der verschiedenen Art der Auffassung, indem ein und das

selbe Ding (der Natur nach) in verschiedener Weise erfafst wird,
nach der Verschiedenheit eines gegenwärtigen oder zukünftigen
oder schlechthin vorhandenen Gutseins oder Schlechtseins. Denn

in anderer Weise bewegt ein als gegenwärtig, in anderer ein als

zukünftig aufgefafstes Übel, jenes bewegt zur Traurigkeit, dieses

zur Furcht. Daraus ist offenbar, dafs jenes die wirkende Kraft
hat, erstere Leidenschaft herbeizuführen, dieses aber die andere,
so dafs aus der verschiedenen Art selbst, wie die gleiche Sache

erfafst wird, dieselbe eine verschiedene Kraft besitzt, das

Begehren zu erregen. Das drückt der Text aus mit den Worten,



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 435

die Leidenschaften unterschieden sieh nicht nach der
Unterscheidung der thätigen Naturen, sondern der Bewegungskräfte,
welche nämlich die verschiedene Auffassung betreffen. Ist ja
Objekt des Begehrens der Gegenstand als erkannter. Deshalb

erwächst der formelle Unterschied der Leidenschaften aus dem

Unterschiede der erkannten Sache, als einer erkannten. Darin

liegt der Grund, dafs die Leidenschaft des Hasses, des Zornes

und ähnliche nicht spezifisch verschieden sind infolge der
verschiedenen Art der Übel, wie des Todes, der körperlichen
Züchtigung, des Gefängnisses; da wirkt die Verschiedenheit der

Naturen nicht formell ein, sondern nur materiell." (Cajetan zu
Sum. theol. I. II. q. 23. a. 4.) Weil beim sinnlichen Begehren
wesentlich die sinnliche Erkenntnis mitwirkt, so müssen

entsprechend dem über die verschiedenen Stufen beim appetitus
naturalis Gesagten, hier ähnliche Grade hervorgebracht werden
durch die Erkenntnis des anziehenden Gegenstandes nach
verschiedenen Gesichtspunkten, ob er nämlich schlechthin gut ist,
ob er wohl gut ist, aber noch in der Ferne liegend, ob er gut
ist und zwar mit dem Subjekte schon innig verbunden. Die
erste Erkenntnis erzeugt einen Akt der sinnlichen Liebe (amor)
oder des Wohlgefallens an einer Sache, abgesehen von ihrem
Besitze oder Nichtbesitze ; die zweite Erkenntnis hingegen weckt
das Streben, die Sehnsucht nach dem wirklichen Besitze (con-

cupiscentia, desiderium), welcher Akt dem einfachen Wohlgefallen

gegenüber einen höheren Grad der Vollkommenheit zeigt; endlich
die dritte Erkenntnis bringt den Akt des Ruhens in der

erreichten Sache hervor, das Lustgefühl im Besitze derselben.

(Gaudium, delectatio.) „In anderer Weise ergibt sich eine

Unterscheidung der Leidenschaften, insofern die vis concupiscibilis

auf dasselbe Objekt hingerichtet ist gemäfs den verschiedenen

Graden, die man im Verlaufe der Begehrungsbewegung
beobachtet. Denn das Ergötzliche selbst verbindet sich zuerst einiger-
mafsen mit dem Begehrenden, indem es als ähnlich oder zuträglich
erfafst wird; daraus folgt die Leidenschaft der Liebe, die in
einer vom Begehrenswerten hervorgebrachten Gestaltung
(Formation) des Begehrungsvermögens besteht, weshalb die Liebe



436 Die Leidenschaften.

eine gewisse Vereinigung des Liebenden und Geliebten genannt
wird. Was aber in etwa verbunden ist, dessen wirkliche
Vereinigung wird erstrebt, damit nämlich der Liebende den geliebten
Gegenstand geniefse, und so erwächst die Leidenschaft der Sehnsucht

(desiderium). Der wirklich erreichte Besitz erzeugt die
Freude. Demnach ist in der Bewegung der concupiscibilis das

erste die Liebe, das zweite die Sehnsucht und das letzte die
Freude." (De verit. q. 26. a. 4.) Bezüglich des Schlechten

tritt ein ähnlicher Prozefs ein, oder vielmehr ein umgekehrter,
da das Schlechte nicht terminus ad quem, sondern a quo ist.

„Diesen entgegengesetzt sind Leidenschaften anzunehmen in der
Beziehung auf das Schlechte, wie der Hafs (odium) gegenüber
der Liebe, die Flucht (fuga) gegenüber der Sehnsucht, die

Traurigkeit (tristitia) gegenüber der Freude." (A. a. 0.) Das

Grundlegende oder die Wurzel der ganzen Bewegung ist die
Liebe zum Guten, der Hafs gegen das Schlechte, auf beiden bauen

sich die höheren Grade auf. Wir können die Liebe und folglich
die Sehnsucht und Freude auch als Wirkungen des begehrenswerten

Gegenstandes betrachten; diese Anschauung tritt im
obigen Texte zu Tage. Das Objekt wirkt in dem Strebevermögen
„eine gewisse Hinneigung oder eine natürliche Beziehung zum
Guten, was zur Leidenschaft der Liebe gehört." (Sum. theol. I.
II. q. 23. a. 4.) Diese Hinneigung wurde oben eine gewisse

Vereinigung genannt, so dafs die Scholastiker zu sagen pflegten, der

geliebte Gegenstand sei im Liebenden, ähnlich wie beim

Erkennungsprozesse von einer Einheit der erkannten Sache mit dem

Erkennenden gesprochen wird. „So ist das Geliebte nicht nur im

(geistigen) Erkenntnisvermögen des Liebenden, sondern auch in
seinem Willen (Strebevermögen), beides jedoch in verschiedener
Weise. Denn im Intellekte ist es nach der Ähnlichkeit seiner

Spezies, im Willen des Liebenden ist es wie der terminus der

Bewegung im Bewegungsgrunde, welcher zu jenem durch eine

zutreffende Anlage ein bestimmtes Verhältnis hat ; gleichwie im
Feuer gewissermafsen der obere Ort schon inliegend ist infolge
der „Leichtheit", durch welche eine Beziehung und passende

Anlage gerade zu einem solchen Orte begründet wird." (Sum.



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidensehaften. 437

phil. IV. 19.) „Man sagt, das Geliebte sei im Willen, wie im

Bewegungsgrunde", bemerkt hierzu Franz von Ferrara, „weil es

im Willen befindlieh die Sehnsucht nach dem geliebten fernen

Dinge weckt und Ursache und Prinzip jeder anderen Bewegung
ist, durch welche der Liebende zum Geliebten hinbewegt wird."
Das geliebte Objekt ist im Begehrenden nicht seinem natürlichen
Sein nach, auch nicht der Ähnlichkeit seiner Natur nach,
sondern nach Weise eines Gewichtes, welches den Zug zum Objekte
verursacht. Um den eigentlichen Einteilungsgrund besser zu

erkennen, beachte man einen Einwand des heiligen Thomas in
de verit. q. 26. a. 4. Das Gegenwärtige und Zukünftige, sagt

er, verhalte sich nur per accidens zum Guten und Schlechten,
könne also keine eigentliche Einteilung der Leidenschaften
begründen. Die Antwort darauf lautet (a. a. 0. ad 3.): „Das
Gegenwärtige und Zukünttige werden als Differenzen angenommen

zur Unterscheidung der Seelenkräfte, insofern das Zukünftige
noch nicht wirklich vereinigt, das Gegenwärtige aber schon
verbunden ist. Vollkommener aber ist die Bewegung des Begehrens
nach dem, was wirklich fern liegt. Deshalb verursachen das

Zukünftige und Gegenwärtige, obgleich sie einen Unterschied

begründen, keineswegs eine Kontrarietät, ebensowenig wie das

Vollkommene und das [Unvollkommene." Der eigentliche
Einteilungsgrund liegt demnach nicht in den Differenzen von gegenwärtig

und zukünftig, sondern vielmehr in der gröfseren und

geringeren Zugkraft des Guten (resp. Abstofsungskraft des

Schlechten); diese aber fallt sachlich mit dem Unterschiede von
gegenwärtig und zukünftig zusammen. Hieraus ergibt sich

zugleich, dafs der Unterschied von Liebe, Sehnsucht, Freude und

von Ilafs, Flucht, Trauer nur ein gradueller ist, wonach sich bei

der einen Leidenschaft eine vollkommnere Bewegung zeigt, als

bei der anderen. Wenn im Vorstehenden von der Anwesenheit
des Objektes die Rede ist, so darf darunter nicht die Anwesenheit

verstanden werden, welche nach dem Grundsatze erfordert
wird, dafs etwas nur dort wirkt, wo es ist. Von dieser
Regel weicht auch dasjenige nicht ab, was auf das Begehrungsvermögen

wirkt. Vielmehr wird hier von der wirklichen



438 Die Leidenschaften.

Anwesenheit und Abwesenheit gesagt, dafs sie zu einer besonderen

Art der Wirkung beitragen. Treffend, wie immer, sagt Cajetan

zu Sum. theol. I. II. q. 30. a. 2.: („Das Wesen des Objektes
einer sinnlichen Leidenschaft vervollständigt sich (integratur)
aus dem Gutsein oder Schlechtsein, der Anwesenheit oder
Abwesenheit oder der Indifferenz gegen beide und der Erkenntnis.
Das Gutsein und das Schlechtsem wird von der Natur des

Begehrens gefordert; denn jede Begehrungskraft als solche

strebt nach dem Guten und flieht vor dem Schlechten. Die
Abwesenheit aber oder Anwesenheit entspricht der Besonderheit

des Vermögens, die Erkenntnis endlich dem Charakter
eines seelischen Vermögens (animalitati ejusdem).

Genannte Leidenschaften finden sich in der concupiscibilis;
bei der irascibilis widerspricht zuweilen eine nähere Bestimmung
des Objekts, als eines gegenwärtigen, der wesentlichen Eigentümlichkeit

der Objekte der irascibilis, so dafs es überhaupt nicht mehr
als arduum erscheint. „Rücksichtlich des erreichten Guten gibt es

in der irascibilis keine Leidenschaft, weil es den Begriff des

Schwierigen nicht mehr hat." (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 4.)

Desgleichen liegt in der Bestimmung: schwierig die Bestimmung:
zukünftig oder auch gegenwärtig eigentlich mit eingeschlossen,

so dafs von einem Verhältnisse der irascibilis zu ihrem Objekte
schlechthin, abgesehen von demselben als einem zukünftigen oder

gegenwärtigen, nicht die Rede ist. Vielmehr „wird bei den

Leidenschaften der irascibilis die Anlage oder die Neigung, das

Gute zu verfolgen und das Schlechte zu fliehen, aus der
concupiscibilis vorausgesetzt, welche schlechthin auf das Gute und

Schlechte zielt." (A. a. 0.) Im übrigen tritt diese dritte
Unterscheidung der Leidenschaften bei der irascibilis in folgender
Weise ein. „Die Leidenschaft in der irascibilis kann entweder
das Gute betreffen oder das Schlechte. Wenn das Gute, so ist
zu unterscheiden zwischen dem erreichten oder dem nicht er
reichten. Rücksichtlich des erreichten Guten kann in der
irascibilis keine Leidenschaft bestehen, weil das Gute, sofern

es bereits besessen wird, für den Besitzenden keine Schwierigkeit

einschliefst, so dafs der Begriff: beschwerlich dabei nicht



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 439

gewahrt bleibt, Rücksichtlich des noch nicht erreichten Guten,
wobei der Begriff: beschwerlich wegen Schwierigkeit des

Erreichens bestehen kann, ergibt sich, falls jenes Gute angesehen

wird, als die Kraft des Subjekts übersteigend, die Leidenschaft

der Verzweiflung, wenn aber als nicht übersteigend, ergibt
sich die Leidenschaft der Hoffnung. Die Bewegung der irascibilis

zum Schlechten erscheint in doppelter Weise, nämlich entweder

zum Schlechten, was noch nicht gegenwärtig (nondum habitum)
und weil es schwer zu meiden ist, als beschwerlich erachtet wird;
oder auch zu dem schon gegenwärtigen oder verbundenen Schlechten,

was den Begriff: beschwerlich in sich enthält, weil es

schwierig ist, dasselbe zurückzuweisen. Bezüglich des noch nicht
gegenwärtigen Schlechten wird, falls jenes Schlechte nach dem

Urteile des Subjekts die Fähigkeit überschreitet, die Leidenschaft
der Furcht bewirkt, wenn es dieselbe nicht überschreitet, die
Leidenschaft der Kühnheit. Ist aber das Schlechte gegenwärtig,
so wird es entweder als die Fähigkeit nicht überschreitend
erachtet — und so entsteht die Leidenschaft des Zornes, oder

als überschreitend und so bringt es keine Leidenschaft in der
irascibilis hervor, sondern es bleibt nur in der concupiscibilis die

Leidenschaft der Traurigkeit." (De verit. q. 26. a. 4.)
Die ganze Auseinandersetzung stützt sich darauf, dafs eine

Erkenntnis zukünftiger Dinge dem Menschen zugesprochen wird,
und zwar auch den sinnlichen Vermögen nach. Dieselben haben

allerdings eine gröfsere Vollkommenkeit im Menschen durch die

enge Verbindung mit den vernünftigen Vermögen, wie früher

hervorgehoben. Doch lassen sich auch bei den unvernünftigen
Tieren derartige Erscheinungen nachweisen, welche den Schlufs

gestatten auf das Vorhandensein von Leidenschaften, wie fürchten,
hoffen, verzweifeln. Bei der höheren Stellung, welche die Tiere

unter den lebenden Wesen einnehmen, dürfen wir wohl annehmen,

dafs, „wie dieselben in seelischer Weise (d. h. nach voraufgehender

Erkenntnis) lieben und hassen, Lust und Traurigkeit empfinden,

bewegt nämlich durch die erkannten Objekte jener Leidenschaften,
so auch fürchten u. dgl." (Cajetan zu Sum. theol. I. II. q.
40. a. 3.) Deshalb ist die Annahme gegründet, dafs auch die



440 Die Leidenschaften.

Tiere Zukünftiges erkennen. Hier ist nicht der Ort, diese Frage
weitläufig zu behandeln. Hur sei es gestattet, aus den trefflichen
Bemerkungen Oajetans a. a. 0. Folgendes herzusetzen. „Es ist
ein grofser Unterschied, ob wir sagen: A ist ein zukünftiges
(A est futurum) oder: A wird sein (A erit); mit der Wahrheit
des ersten Satzes besteht wohl die Falschheit des zweiten, weil
davon, dafs eine Sache ist oder nicht ist, ein Satz wahr oder falsch

genannt wird. Ähnlich verhält es sich beim Vorstellen,
Einwirken (auf den Sinn) und Erkennen. Denn das erste (A ist
ein zukünftiges) bezieht sich auf dasjenige, was vom Zukünftigen
im Gegenwärtigen vorliegt, nämlich auf die Ursachen des Zukünftigen,

das zweite jedoch bezieht sieh auf dasjenige selbst, was
sein wird. Wenn wir vom zukünftigen Hegen sprechen, zeigen
wir an, dafs die Ursachen des Regens, für ihn vorbereitet,
vorliegen; wenn wir aber sagen: der Regen wird sein, so heifst
das: der Regen selbst wird ins Sein gesetzt werden müssen.

Hierbei ist offenbar klar, dafs, falls jene Ursachen gehindert
werden, der zweite Ausspruch nicht wahr gewesen ist, sondern

nur der erste." Und weiterhin: „Wenn erkannt wird, dafs A
ein zukünftiges ist, so wird die gegenwärtige Vorbereitung
des Zukünftigen erkannt. Wird jedoch erkannt, dafs A sein

wird, so wird das Zukünftige selbst erkannt. Andererseits

widerspricht der sensitiven Erkenntnis nicht das Gegenwärtige,
sondern das Zukünftige (als solches). Daraus folgt, dafs, obgleich
der sensitive Teil nicht erfassen kann, dafs der drohende Schlag
wirklich erfolgen oder dafs der Fang der Beute wirklich
eintreten wird, ihn nichts an der Erkenntnis hindert, dafs er (der
Schlag) ein zukünftiger ist. Wie nämlich das Lamm beim Anblicke
des Wolfes aus den sinnlich wahrgenommenen Formen den Feind
herauswittert und erkennt, so wittert der Hund beim Anblick
des fernen Hasen eine zukünftige Beute heraus." Fassen wir
das über die Einteilung der Leidenschaften Gesagte zusammen,
so kann folgendes Schema gebildet werden:



Einteilung der konkupiseiblen und irasciblen Leidenschaften. 441

Die Leidenschaften der concupiscibilis

bezüglich des Guten : bezüglich des Schlechten :

schlechthin des zukünftigen des gegenwärtigen schlechthin des zukünftigen des gegenwärtigen

Liehe Sehnsucht Freude (Lust) Hafs Flucht Traurigkeit
amor (desiderium) gaudium odium fuga tristitia.

concupiscentia

Die Leidenschaften der irascibilis

bezüglich des bonum arduum : bezüglich des malum arduum :

als terminus ad quem als terminus a quo als terminus ad quem als terminus a quo
(zukünftigen) (zukünftigen) (zukünftigen) (gegenwärtigen) (zukünftigen)

Hoffnung Verzweiflung Kühnheit Zorn Furcht
spes desperatio audacia ira timor.

„Der Art nach unterschiedene Leidenschaften gibt es demnach

im Ganzen elf, sechs in der concupiscibilis und fünf in der

irascibilis; unter diese fallen alle Leidenschaften der Seele."

(Sum. theol. I. II. q. 23. a. 4.)

IV. Die bisherige Einteilung der Leidenschaften beruht auf
wesentlichen Differenzen, die das Objekt als solches in seiner

besonderen Einwirkung auf den Begehrenden treffen. „So werden

(wie nämlich vorher auseinandergesetzt) die Leidenschaften der
Seele durch wesentliche Differenzen eingeteilt." (III. dist. 26. q.
1. a. 3.) Doch ist dieser Einteilung eine andere hinzuzufügen
die mehr als accidentelle bezeichnet werden kann. „Der dritte
Unterschied der Leidenschaften ist gleichsam accidentell, und

tritt derselbe in doppelter Weise ein. Einmal nach gröfserer
oder geringerer Stärke (die aber nicht durch eine Bestimmung
des Objekts hervorgerufen wird), secundum intensionem et re-
missionem, wie der Eifer (zelus) einen stärkern Grad der Liebe

bezeichnet, und die Wut (furor) einen stärkern Grad des Zornes.

In anderer Weise nach materiellen Differenzen des Guten oder

Schlechten, wie Mitleid und Neid sich unterscheiden als Unterarten
der Traurigkeit. Denn der Neid ist die Traurigkeit über fremdes

Glück, sofern es als eigenes Unglück erachtet wird. Das Mitleid aber



442 Die Leidenschaften.

Traurigkeit über fremdes Mifsgesehick, sofern es als eigenes

Unglück geschätzt wird. Und so findet man es bei verschiedenen
anderen." (De verit. q. 26. a. 4.) Eine nähere Ausführung der
Unterarten der Traurigkeit, wobei zugleich die intensio in
verschiedener Weise erläutert wird, gibt Thomas a. a. 0. ad 6.
Es erübrigt noch eine Bemerkung über die Kamen der
Leidenschaften. Eine besondere Erwähnung verdient hier die Leidenschaft

der concupiscibilis, welche zum Objekt das abwesende

Schlechte hat. Während nämlich eine entsprechende Leidenschaft
bei der irascibilis den Kamen von der entgegengesetzten Bewegung
zum Guten hin entlehnt, desperatio von spes, wird diese Leidenschaft

von den Scholastikern namenlos (innominata) genannt.
Weil jedoch eine Wirkung derselben die Flucht vor dem Gegenstande

ist (fuga), so tritt die Bezeichnung ab effectu ein. Auch
findet man den Kamen Furcht (timor) für dieselbe wegen der
besonderen Ähnlichkeit beider Leidenschaften. „Die Leidenschaft,
welche der concupiscentia direkt entgegensteht, ist ohne Bezeichnung.

Sie verhält sich zum Schlechten, wie die concupiscentia

zum Guten. Aber weil sie auf ein abwesendes Schlechte

sich bezieht, wie auch die Furcht, setzt man zuweilen dafür die

Bezeichnung Furcht." (Sum. theol. I. II. q. 30. a. 2. ad 3.)
Die Bezeichnung der ganzen vis concupiscibilis wird von

einer ihrer Spezies entnommen und zwar derjenigen, welche am

deutlichsten empfunden wird und demnach am meisten bekannt
ist. „Unter den Leidenschaften der concupiscibilis bewegt die

concupiscentia heftiger und wird mehr als die übrigen empfunden."
(Sum. theol. I. II. q. 82. a. 3. ad 2.) Die Liebe, die Grundlage
aller konkupisciblen Leidenschaften, also auch der concupiscentia
ist, wird mehr empfunden, sagt Thomas, „wenn sie durch das

Bedürfnis einer Sache hervortritt. Deshalb ist die concupiscentia
unter allen Leidenschaften der concupiscibilis mehr bemerkbar und
wird aus diesem Grunde das Vermögen von ihr benannt." (A.
a. 0. q. 25. a. 2. ad 1.) Ähnlich verhält es sich mit der vis
irascibilis, die von der Leidenschaft des Zornes (ira) ihre Bezeichnung
erhält. Zwar ist der Zorn nicht ihre einzige Bewegung, aber er
ist unter den übrigen Bewegungen die am meisten offenkundige.



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 44o

Zugleich linden alle übrigen in der Bewegung des Zornes gleichsam

ihr Ziel. (Vgl. a. a. 0. q. 46. a. 1. ad 1.)

Cajetan bemerkt im Beginne seines Kommentars zu den

Leidenschaften, es scheine nicht allen gegeben zu sein, dafs sie klar
und richtig über die Leidenschaften redeten. Das mufs dem

hl. Thomas unzweifelhaft zugestanden werden. Klar und deutlich
treten bei ihm die einzelnen Teile hervor, das eine Glied greift
in das andere: seine Lehre über die Leidenschaften ist ein

wohlgefügter Bau, der bei näherem Einblicke Staunen und Bewunderung
hervorruft.


	Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]

