Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762147

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hh .6 b 6 WY Y S S b oo B o B *
S\ B\ G\ S\ G\ G\ SR S\F S\ O ST G\ G\
\y o \§ \J J D

DIE LEIDENSCHAFTEN.

ABHANDLUNG
VON
Dr. OTTEN,

PRASES DES SEMINARIUM LIBORTANUM ZU PADERBORN.

§ 7.

Potentia irascibilis und concupiscibilis.

Nachdem die Frage iiber das Wesen der Leidenschaften
gelost ist, folgt passend die Frage nach Einteilung derselben. Weil
es sich um Thitigkeiten des sinnlichen Strebevermogens handelt,
wird sich die nichste Scheidung vollziehen durch die Teilung
dieses Vermogens in eine potentia concupiscibilis und irascibilis.
Wie friiher auseinandergesetzt, treten beim natiirlichen und see-
lischen Begehren i#hnliche Erscheinungen hervor; doch sind sie
vollkommner bei diesem und erfordern deshalb ein besonderes
Vermogen. ,Das sinnliche Begehren hat eine gewisse Ahn-
lichkeit mit dem natiirlichen, insofern beide nach etwas streben,
was dem Begehrenden zutréglich ist. Das natiirliche Begehren
weist aber ein doppeltes Streben auf gemils einer doppelten
Thitigkeit des natiirlichen Dinges. Durch die eine Thatig-
keit strebt das Ding jenes zu erlangen, was zur KErhaltung
seiner Natur dient, gleichwie der schwere Korper nach abwirts
sich bewegt, um dort sein Dasein erhalten zu kénnen. Durch
die andere Thitigkeit vernichtet es das ihm Entgegenstehende
vermittelst einer thitigen Eigenschaft (qualitas activa). Dieses
ist eine notwendige Einrichtung fiir das vergéngliche Wesen;
denn wofern es nicht die Kraft besilse, seinen Widersacher zu
iberwinden, wiirde es von demselben vernichtet. So strebt also



414 Die Leidenschaften.

das natiirliche Begehren nach zwei Zielen, ndmlich nach Erlan-
gung dessen, was der Natur zutrdglich, gleichsam lieb ist, und
nach Gewinnung des Sieges iiber das Entgegenwirkende. Das
erste geschieht gewissermalsen nach Weise eines Empfangens
(per modum receptionis), das zweite jedoch mehr nach Weise
einer Thitigkeit (per modum actionis); deshalb werden beide
Strebearten verschiedenen Prinzipien zugewiesen. Denn empfangen
und thédtig sein stammen nicht von demselben Prinzip. Wahrend
das Feuer durch seine ,,Leichtheit* nach oben strebt, vernichtet
es das Widerstrebende durch seine Wirme.“ (De verit. q. 25.
a. 2). Der Hauptgrund fir die zweite Thitigkeit liegt in der
Verginglichkeit der irdischen Dinge (corruptibilitas), welche nicht
nur von innen heraus, sondern auch durch &dufseren Einflufs ein-
treten kann. Demgegeniiber hat der Schopfer dem natiirlichen
Dinge die Neigung gegeben, den vernichtenden Elementen ent-
gegenzutreten. Diese Neigung erscheint mithin als eine Vollendung
und zugleich als ein Schutzmittel fiir die Hinneigung zur Erhaltung
seines Seins. Wenn nun von solcher zweifachen Neigung im
natiirlichen Begehren auf eine entsprechende Krscheinung bei
dem sinnlichen Begehren geschlossen wird, so mochte das wohl
mehr als ein Analogieschlufs genannt werden. Letzteres Begehren
enthalt in hoherem Grade die Vollkommenheit des ersteren. Auch
beim sinnlichen Begehren unterscheidet Thomas aus genanntem
Grunde 1) das Streben nach Erlangung des Zutriglichen, sowie
damit verbundener Abweisung des Schadlichen; 2) das Streben
zum Widerstande gegen das Vernichtende und Schidigende
(contra ea, quae ingerunt nocumenta et convenientibus praebent
impedimentum). Vgl. Sum. theol. I. q. 81. a. 2. Die doppelte
Richtung des Strebens wird wohl kaum einem Einwande begegnen;
desto schwieriger ist die Frage, ob die beiden Richtungen des
Strebens zwel verschiedenen Vermogen angehiren oder nicht.
Thomas bejaht die Frage, nach ihm zerfallt das sinnliche Be-
gehren in eine potentia concupiscibilis und irascibilis, gleichsam
die beiden Spezies unter jenem als Genus.

Beide Potenzen miissen als Arten des appetitus animalis
nach dem sinnlich Guten streben, beziiglich vor dem sinnlich



Potentia irascibilis und concupiscibilis. 415

Schlechten flichen. Doch bemerkt Cajetan mit Recht, es sei der
Begriff: sinnlich gut nicht ein so einheitlicher Begriff, wie der
Begriff: gut tiberhaupt, welcher beim Objekte des Willens zur
Sprache kommt. ,Der Begriff: sinnlich gut ist nicht ein ein-
heitlicher (Gesichtspunkt, den Akt des sinnlichen Begehrens
zu erregen oder ihm als Ziel zu dienen, gleichwie der Begriff:
gut mit Bezug auf die Thitigkeit des geistigen Begehrens; sondern
er verhilt sich zum sinnlichen Streben, wie die sogenannte sinn-
liche Qualitit (qualitas sensibilis) zum dulseren Sinn.“ (Commentar
zu Sum. theol. 1. q. 99. a. 4.) Das Attribut: sinnlich ist dem
Begriff: gut nicht hinzugefiigt als eine nihere Modifikation des-
selben, wie etwa mit dem Sein (ens) als nihere Bestimmung das
,in sich selbst bestehend,” verbunden und dadurch das Sein auf
das Sein der Substanz beschriankt wird. Vielmehr soll durch die
Hinzufiigung von ,sinnlich® eine bestimmte Klasse von Dingen
zusammen ausgeschieden werden aus der Gesamtheit aller
Dinge, nédmlich diejenigen, welche mit dem sinnlichen Erkennen
erfafst werden konnen. Die Beschrinkung ist demnach durch
eine dem Begriffe: gut von aufsen hinzukommende Bestimmung,
nimlich: sinnlich erkennbar, gemacht worden. Wir finden nun
unter den sinnlich guten Objekten zwei Arten, die dem sinn-
lichen Strebevermogen als Ziel dienen, aber jede Art auf Grund
einer besonderen Eigenschatt, wodurch sie begehrenswert sind.
Einige Dinge sind schlechthin geeignet, eine sinnliche Lust her-
vorzurufen, wie Speise und Trank und die res venereae; diese
heifsen deshalb schlechthin ergotzlich (delectabilia secundum
sensum). Und ,,das Gute, insofern es ergotzlich ist, bewegt die po-
tentia concupiscibilis. (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 1 ad 3.)

Aber wie Philippus von der heiligsten Dreifaltigkeit in seiner
Sum. phil. [T IL q. 45. a. 1 sagt, ,es gibt Geegenstinde, welche zur
Seinserhaltung und zum Schutze des lebenden Wesens beitragen,
obgleich sie schlechthin nicht ergotzlich sind.“ Solche Dinge sind
oft Giegenstand des sinnlichen Strebens, obwohl sie anféinglich
Schmerz oder Unlust im Gefolge haben. Die ,Strebekraft nun,
welche dasjenige erstrebt, was keineswegs der einfachen Krgotz-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. Il 928



416 Die Leidenschaften.

lichkeit dient, sondern nur dem Wesen zu seinem Schutze dienlich
ist, wird die vis irascibilis genannt.“ (Sum. theol. L. q. 81. a. 2 ad 2.
Man bezeichnet das Objekt dieses Vermogens als schwerzuer-
langendes, beschwerliches Gut (bonum difficile oder arduum).
Das bonum difficile kann nicht der vis concupiscibilis als Objekt
zugewiesen werden; denn infolge der Schwierigkeit enthilt es,
wie Cajetan bemerkt, gewissermafsen einen Grund, wodurch es
der einfachen Konkupiscenz zuwider ist. ,,Einen anderen Grund
der Begehrbarkeit (als das Objekt der vis concupiscibilis) hat
etwas dadurch, dafs es schwierig zu erlangen ist; denn zuweilen
reifst das arduum von der Lust und Ergétzlichkeit los und bringt
in unliebsame Beriihrungen mit den umgebenden Dingen, wie
wenn das Tier mit Verzicht auf das Vergniigen, welches es
genols, den Kampf beginnt und sich selbst durch die Schmerzen
nicht zuriickhalten lifst, die es zu ertragen hat.“ (De verit. q.
25. a. 2.) Ferner ,figt das Schwierige oder Beschwerliche einen
besondern Grund des Gutseins hinzu, ndmlich einen ge-
wissen Wert, eben dadurch, weil es nicht mit Leichtigkeit be-
sessen wird, gleichwie man jedes Seltene teuer nennt.“ (IIL.
dist. q. 1. a. 2. ad 1.)

Das Objekt der irascibilis ist das bonum arduum (beziiglich
das malum arduum); deshalb tritt Cajetan mit Recht dem Scotus
entgegen, der dieses leugnete. ,Scotus tadelt diejenigen, welche
behaupten, das Objekt der irascibilis sei das schwer zu Erreichende
(beziiglich zu Fliehende), will vielmehr das Angreifende (offendens)
als solches nur gelten lassen und sagt, bei jedem Akte der iras-
cibilis sei ein Verneinen (nolle) nicht nur von seiten der concupis-
cibilis, sondern auch der irascibilis. Daraus ist offenbar, dals
nach ihm dieses Vermogen sich nie auf etwas Gutes bezieht,
sondern nur dazu vorhanden ist, ein Boses zuriickzuweisen, zu
ertragen, zu ziichtigen, und hierdurch hat Scotus schon im An-
fange geirrt, Nach dieser Meinung miilste er auch die Hoffnung,
welche die erste irascible Leidenschaft bezeichnet, von dem Ver-
mogen ausschliefsen. (Comment. zu Sum. theol. I. IL. q. 23.
a. 1.) ,Dem eigentlichen Begrifte nach,“ fihrt Cajetan a. a. O.
fort, ,,bedeutet arduum eine Schwierigkeit im guten oder schlechten



Potentia irascibilis und concupiscibilis. 417

Objekte; denn beschwerlich nennen wir die Dinge, welche eine
Schwierigkeit im Erreichen (difficultas) aufweisen und deshalb
eine gewisse Erhabenheit (celsitudo). Schwieriges anzugreifen,
wird fiir nichts Geringes gehalten, und schwierigen Dingen zu
unterliegen oder davor zu fliehen, verdient keinen grofsen Tadel.”
Das von Scotus behauptete Objekt ist nur sozusagen eine Unter-
art. ,,Das Angreifende ist nur ein Teilobjekt, welches unter
dem Gesamtobjekte der irascibilis enthalten ist, insofern es einer
besonderen Leidenschaft dieses Vermogens, dem Zorne, angehort.
Das Gesamtobjekt (objectum adaequatum) ist das Schwierige oder
Beschwerliche. (Cajetan a. a. O.) Das Verhiltnis der Objekte
beider Vermogen lilst sich mit Cajetan ausdriicken, ,das Objekt
der concupiscibilis sei das sinnlich Gute, ohne jede Hinzufiigung,
das der irascibilis hingegen ein bestimmtes Gute, ndmlich be-
schriinkt auf den Begriff: beschwerlich oder schwierig, so dafs
jenes einfach ist, dieses gleichsam zusammengesetzt.“ (A. a. 0.)
Doch soll hierunter keine Zusammensetzung von Subjekt und
Accidens verstanden sein, als wire das Gute die eigentliche
Substanz, das eigentlich Wesentliche des Objektes und ,,schwierig*
nur eine zufillig hinzutretende Bestimmung. Vielmehr ist das
bonum arduum ein einheitliches Objekt, so dafls beides wesentliche
Bestimmungen sind. ,Gewisse Arten des Guten und Schlechten
sind das schwierige Gute und das schwierige Schlechte. Und
wenn das schwierige Gute geschieden wird in das Gute und das
Schwierige, so ist es keine Scheidung in das Subjekt und sein
Accidens, sondern die Scheidung eines einheitlichen Grundbegriffs
in mehrere besondere (unvollstindige) (Gesichtspunkte, wie man
die schwarze Farbe scheiden wird in das, was sie an Licht be-
sitzt und das, was am Schatten vorhanden. Die Ausfiihrung im
Texte stiitzt sich deshalb darauf, dals ein schwieriges Gute einen
Gesichtspunkt bietet, wodurch es anlockt, und einen anderen,
wodurch es von sich abschreckt. Dieser Sinn wird dadurch be-
stiitigt, dals im Texte das Schwierige als Ursache der Abschreckung
und Anzichung bezeichnet wird (est depulsivum et attractivum),
was nicht geschehen konnte, wenn es fiir sich allein genommen
wiirde. Nun aber kann so gesagt werden, weil einerseits ein

28*



418 Die Leidenschaften.

schwieriges Gute als Objekt der Verzweiflung abschreckend wirkt
und andererseits irgend ein schwieriges Schlechte als Objekt der
Kiihnheit anziehend.“ (Cajetan zu Sum. theol. L. IL. q. 23. a. 2.)
Entsprechend dem Grundsatze, dafs jeder Unterschied im Formal-
objekt verschiedene Vermégen begriindet, muls fiir die Akte der
concupiscibilis und die der irascibilis je ein besonderes Vermdigen
gefordert werden, weil das ,,Schwierige und das schlechthin Er-
gotzliche nicht auf denselben Grund hin dem lebenden Wesen
zutriglich sind, und deshalb das Objekt des niederen Begehrens
durch wesentliche Bestimmungen sich scheidet.“ (De verit. q.
25. a. 3.) Zugleich fiigt Thomas an letzter Stelle den Grund
hinzu, warum, im Gegensatze zum niederen Begehren, beim
Willen von keiner zweifachen Potenz die Rede sein kanu. ,,Nicht
aber tritt beim Objekte des hoheren Begehrens eine wesentliche
Scheidung ein, weil dieses nach dem Guten strebt in unbeschrinkter
Weise.“ Jedes Gute, welche besondere Fiarbung es auch immer
haben mag, ist Gegenstand des Willens; er strebt nach dem
(Gutsein als solchem, nach dem allgemeinen, nicht nach einem
partikuldren Guten. ,Das geistige Strebevermogen wird nicht
in ein irascibles und concupiscibles geteilt. Denn die Vermdgen
scheiden sich nicht nach einer materiellen Unterscheidung der
Objekte, sondern nach einer formellen (wesentlichen). ... Das
Objekt des geistigen Begehrens, des Willens, ist das Gute nach
dem allgemeinen Begriffe: gut; deshalb scheidet es sich nicht
nach der Unterscheidung einiger besonderer guten Gegenstinde,
wie das sinnliche Begehren, welches nicht das Gute seinem all-
gemeinen Begriffe nach, sondern irgend ein besonderes Gute
erstrebt.  (Sum. theol. I. q. 59. a. 4.) Jedoch in gleicher
Weise, wie friiher von Leidenschaften beim Willen gesprochen
wurde, wird auch dem hoheren Begehren eine Art concupiscibilis
und irascibilis zugeschrieben, indem é&hnliche seelische Erschei-
nungen, allerdings ohne korperliche Verinderung im Willen vor-
kommen. Mit Bezug hierauf sagt Thomas: ,Liebe und Freude
sind, sofern sie wirkliche Leidenschaften bedeuten, in der
concupiscibilis; bezeichnen sie aber einen schlichten Willensakt,
so sind sie in der geistigen Seite des Menschen. (Sum. theol.



Potentia irascibilis und concupiscibilis, 419

I. q. 59. a. 4. ad 2.) Noch klarer zeigt es folgende Stelle:
»,Das hohere Begehren hat einige Akte, die dem niederen Be-
gehren dhnlich sind, aber ohne jede Leidenschaft. Und so er-
halten die Thitigkeiten des geistigen Begehrens zuweilen den
Namen von Leidenschaften, wie der Willensakt der Rache Zorn
und das Ruhen des Willens in einem erstrebenswerten Gute Liebe
heifst. In derselben Weise wird der Wille selbst, welcher diese
Thatigkeiten setzt, wohl eine irascible und konkupiscible Kraft ge-
nannt, doch nichtim eigentlichen Sinne, sondern nach einer gewissen
Ahnlichkeit.“ (De verit. q. 25. a. 3.) Fassen wir noch einmal den
Hauptgrund zusammen, weshalb Thomas die concupiscibilis und iras-
cibilis als zwei verschiedene Vermogen betrachtet, so konnen wir
mit seinen eigenen Worten sagen: ,Zuweilen stiirzt sich die Seele
in betriibende Dinge gegen die Neigung der concupiscibilis, um
der Neigung der irascibilis entsprechend das Widerstrebende zu be-
kimpfen.* (Sum. theol. I. q. 81. a. 2.) Damit ist, wie Cajetan
zu dieser Stelle bemerkt, die Verschiedenheit der Objekte beider
Vermigen ausgesprochen; denn ,falls beide dasselbe Objekt be-
sifsen, so wiirde beiden das behagen, was dem einen zutriglich
ist, da das eigentiimliche Objekt immer dem Vermégen genehm
sein mufs. Wenn demnach die Verfolgung eines Gegenstandes
der irascibilis angenehm, der concupiscibilis aber unangenehm
erscheint, so mufs das Objekt beider verschieden und folglich
miissen die Potenzen auch verschieden sein.®

Ein zweiter Grund wird von Thomas dem Hauptgrunde
gleich angeschlossen. ,,Eine entflammte Konkupiscenz vermindert
den Zorn, ein entflammter Zorn die Konkupiscenz, wenigstens in
den meisten Fillen.“ (A. a. 0.) Es besteht ein Widerstreit
beider Vermagen, so dals sie gegenseitig ihre Thitigkeiten ab-
schwichen. Der Schlufs aus diesem Widerstreit auf eine Ver-
schiedenheit der Vermigen ist ebensowenig zu verwerfen, wie der
an anderer Stelle aus demselben Grunde gezogene Schlufs auf die
Einheit der Seelenform.

In einer dritten Begriindung wird zugleich das Verhiltnis
beider Vermogen angegeben. ,Die vis irascibilis ist gleichsam
eine Vorkampferin und ein Verteidigungsmittel fiir die concupis-



420 Die Leidenschaften.

cibilis, indem sie sich gegen dasjenige erhebt, was sowohl fir
das Zutragliche, den Strebegegenstand der concupiscibilis, ein
Hindernis bildet, als auch Schédliches, das Fluchtobjekt dieses
Vermogens, herbeifiihrt. Deshalb nehmen die Leidenschatten
der irascibilis von den Leidenschaften der concupiscibilis ihren
Anfang und finden in ihnen ihr Ziel.“ (Thomas a. a. 0.) Zum
Beweise fiir genannte Thatsache berutt sich Thomas auf die Er-
fahrung. ,,Gleichwie der Zorn aus einem zugefigten Schmerz
entsteht, und derjenige, welcher Rache iibt, in der Freude iiber
Vollendung derselben sein Ziel und seine Ruhe findet. Deshalb
bewegen sich die Kdmpte der Tiere um Gegenstinde der concu-
piscibilis, ndmlich um Speise und um die res venereae. (A. a. O.)
Das Verhiltnis beider Vermogen lifst sich, allerdings nur im Ver-
gleich, kurz aussprechen, dafs beide eine Bewegung darstellen, die
von der Ruhe ausgehend in der Ruhe ihren Stillstand erreicht. So
kann die vis concupiscibilis mit der Ruhe verglichen werden, als
Ausgangs- und Endpunkt der Bewegung. Eine solche Anschauung
zeigt sich beim Aquinaten, indem er der concupiscibilis Ruhe
vermischt mit Bewegung zuschreibt, der irascibilis nur Bewegung.
,In den Leidenschaften der irascibilis findet sich nichts von
Ruhe, sondern nur, was zur Bewegung gehort. Der Grund
hiervon liegt darin, dafs ein Gegenstand, in welchem man bereits
ruht, nicht den BegTiff von Beschwerlichem oder Schwierigem
enthilt, was doch Objekt der irascibilis ist.“ (Sum. theol. I. II.
p. 25. a. 1.) Auf diese Anschauung ldlst sich zuriickfiihren, was
schon oben berithrt ist, dafs namlich ,eines der Vermdigen, die
vis concupiscibilis, zum Empfangen geordnet erscheint. Denn
dieses begehrt, dafs ihm sein lusterregender Gegenstand ver-
bunden werde, das andere Vermogen aber, die vis irascibilis,
zum Thiétigsein geordnet ist, weil es durch irgend eine Thatig-
keit den widerstrebenden oder schéidlichen Gegenstand iiber-
windet, gewissermalsen die erhabene Stellung eines Siegers iiber
denselben gewinnend.“ (De verit. q. 25. a. 2.)

Sehr wichtig ist die Beziehung, welche zwischen den beiden
Vermogen und den verschiedenen sinnlichen Erfassungsvermigen
besteht. Kurz wird sie von Thomas beriihrt in Sum. theol. L



Potentia irascibilis und concupiscibilis, 421

q. 81. a. 2. ad 2.: ,,Gleichwie es unter den erkennenden Kriften
im sinnlichen Gebiete eine Schitzungskraft (vis aestimativa) gibt,
die nédmlich solche Dinge erfafst, welche den Sinn (&ulsern) nicht
reizen, so besteht auch beim sinnlichen Begehren eine Kraft, die
nach dem strebt, was mnicht der Sinnesergdtzlichkeit nach
sondern durch seine Niitzlichkeit zum Schutze des lebenden
Wesens genehm ist: und das ist die vis irascibilis. Ausfiihr-
licher weist er auf die Beziehung hin in IIL dist. 26. p. 1. a. 2.
Hier macht er zunidchst aufmerksam, dals sich das sinnliche Be-
gehren dem sinnlichen Erkennen anschlielst und das Objekt beider
einen gleichen Umfang hat. ,Das sinnliche Begehren erstreckt
sich nur auf jene guten Dinge, auf welche das sinnliche Erkennen
ausgedehnt ist.“ In beiden Kriften aber macht sich das Prinzip
der Scholastiker geltend, dals jede ,niedere Natur in ihrer
Spitze an den niedrigsten Teil der hoheren Natur heranreicht,
insofern sie in etwa an der hoheren Natur teilnimmt, wenn auch
nur in geringem Mafse.“ (A. a. 0.) Es besteht eben ein Gesetz
der Kontinuitit, es ist keine Liicke vorhanden. Daraus ergibt
sich, ,,dafs sowohl das sinnliche Erkennen, als auch das Begehren
etwas enthiilt, worin das Sinnliche an die Vernunft hinanreicht.*

Beim ersteren haben wir dieses friiher bestitigt gefunden
durch das Vorhandensein einer vis aestimativa. ,,Dafs sich
nimlich das lebende Wesen die durch den (dufseren) Sinn er-
fafsten Formen vorstellt, ergibt sich aus der Natur des sinnlichen
Erkennens an sich; aber dals es die Intentionen erfafst, welche
nicht in den Sinn fallen, das gebiihrt dem sinnlichen Gebiete,
sofern es an die Vernunft heranreicht. Ahnlich ist die Er-
scheinung aut dem Gebiete des Begehrens. ,,Wenn das lebende
Wesen dasjenige erstrebt, was dem Sinn Krgotzlichkeit bereitet
und dadurch zutriiglich ist, das erscheint der sinnlichen Natur
gemils und gehort zur vis concupiscibilis. Dafs es jedoch nach
einem Guten begehrt, welches keine sinnliche Lust (schlechthin)
bereitet, sondern vielmehr geeignet ist, auf Grund der Schwie-
rigkeit Unlust zu erregen, wie wenn das Tier nach dem Kampf
mit einem andern Wesen strebt, oder wenn es begehrt, irgend
einer Schwierigkeit ndher zu treten, das liegt im sinnlichen Be-



422 Die Leidenschaften.

gehren, sofern die sinnliche Natur an das geistige Gebiet reicht,
und dieses gehort zur vis irascibilis,“ Die Frage nach der Ver-
schiedenheit zwischen concupiscibilis und irascibilis schliefst sich
demnach an die Frage der Unterscheidung einer besonderen vis
aestimativa. ,,Wie also die Schatzungskraft eine andere ist, als
die Vorstellungskraft, so auch ist die irascibilis eine andere Kraft,
als die concupiscibilis.“ Im folgenden Texte wird weiter aus-
gefithrt, worin sich die Berithrung mit dem Hoheren, die Teil-
nahme an der Vernunft, offenbart. ,,Das Objekt der concupiscibilis
ist das Gute, welches im Sinn Lust zu erregen geeignet ist, das
der irascibilis aber jenes Gute, welches eine Schwierigkeit ent-
hilt. Das Schwierige aber ist nicht als solches begehrenswert,
sondern nur durch seine Beziehung zu anderen Ergotzlichem,
oder auf Grund eines Gutseins, welches der Schwierigkeit bei-
gemischt ist. Weil nun die Vergleichung eines Dinges mit einem
anderen und die Unterscheidung zwischen Gutsein und Schwierig-
sein in einem und demselben Gegenstande Sache der Vernunft
ist, darum gehort eigentlich das Begehren dieses Guten zum
verniinftigen Begehren, doch kommt es auch der sinnlichen Natur
zu, insofern sie in unvollkommener Teilnahme an die verniinftige
Natur hinanreicht. Nicht durch (eigentliche) Vergleichung der Unter-
scheidung, sondern durch natiirlichen Instinkt bewegt sie nach
dem Guten hin, wie beziiglich der Schiitzungskraft frither gesagt
ist.“ (A, a. O.) .

Dem oben auseinandergesetzten Unterschiede zwischen sinn-
lich gut schlechthin und schwierig gut sei eine Bemerkung hinzu-
gefiigt, welche das gegenseitige Verhiltnis klarer hervorheben
wird. Der heilige Thomas bezeichnet namlich das Verhiltnis
nicht als ein derartiges, dafs bonum delectabile oder das Objekt
der concupiscibilis dem bonum arduum, dem Objekte der iras-
cibilis ,,entgegengesetzt sei (oppositum).” (Vgl. Sum. theol. I II.
q.- 25. a. 1. ad 1.) Demnach ist die Unterscheidung beider
Objekte nicht wie proprium vom proprium, d. h. durch zwei
positive, entgegengesetzte Bestimmungen, so dals jedes Objekt
sein proprium distinctivum hitte, ein ihr Eigentiimliches als
Unterscheidungsgrund. Sonst wiirden sich beide Objekte ver-



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 423

halten, wie zwei bona partialia. Vielmehr ist das richtige Ver-
héltnis zwischen bonum delectabile und bonum arduum, wie
zwischen einem commune und proprium, einem Gemeinschaftlichen
und dem durch eine besondere Bestimmung entstandenen Kigen-
timlichen. Auf dieses Verhiltnis baut Thomas den Satz, das
objectum concupiscibilis sei eher (prius), als das der irascibilis, wie
das commune eher sei, als das proprium, und habe deshalb einen
grofseren Umfang. (A. a. O. Vgl auch den Kommentar Cajetans.)
Doch muls hier eine Einschrinkung gemacht werden, die Cajetan
mit folgenden Worten gibt: ,Wenn du vernimmst, die Objekte
beider Vermogen verhielten sich wie commune und proprium, so
verstehe es nicht so, als liege das Verhiiltnis eines universale
und particulare vor, wie zwischen animal und homo, sondern
wisse, dafs sie sich verhalten, wie Bewegung schlechthin zur
ortlichen Bewegung. Das sinnliche Gute schlechthin gehort zur
concupiscibilis, ein bestimmtes (beschrinktes) sinnlich Gutes zur
irascibilis; auf diese Weise ist alles im Einklang, ndmlich die
Unterscheidung der Objekte und Vermogen, das Verhiltnis des
Gemeinschaftlichen zum Eigentiimlichen und der weitere Umfang
jenes vor diesem.“ (Cajetan zu L. IL q. 25. a. 1. ad 1.)

Aus der Einteilung des appetitus sensitivus in eine vis con-
cupiscibilis und irascibilis ergibt sich, wie oben gesagt, eine Ein-
teilung der Leidenschatten in konkupiscible und irascible. Es
gibt sonach zwei weite Gebiete, innerhalb deren die sinnlichen
Begehrungsakte oder Leidenschaften sich bewegen. Kine mehr
oder minder verschiedene Stellung konnen auch innerhalb dieser
(Gebiete die Strebeakte zu den Objekten einnehmen, und wird
hiernach eine Klassifizierung derselben zu versuchen sein.

§ 8.
Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften.
,Die Leidenschaften der Scele scheiden sich dadurch zu-
niichst, dals einige das Gute und Schlechte einfachhin betreffen, und
diese gehdren zur concupiscibilis; andere hingegen beziehen sich
auf eine gewisse Grolse (mensura) des Guten und Schlechten, wie
aus dem Gesagten einleuchtet, und diese gehiren zur irascibilis.



424 Die Leidenschaften.

(I1I. dist. 26. q. 1. a. 3.) Eine zweite Scheidung oder Kontra-
rietdt der Leidenschaften, worauf ja die Scheidung beruht, wird
durch die Kontrarietit der Objekte hervorgerufen. Da die Leiden-
schaft eine Bewegung der Strebekratt bedeutet, jede Bewegung
aber durch Verschiedenheit der termini spezifiziert wird, so
ergibt sich die Scheidung der Leidenschaften in solche, welche
das Gute als Objekt und solche, die das Schlechte als Objekt
haben.

»,Eine Kontrarietdt findet statt nach der Kontrarietit der
termini, welche den Bewegungen eigentiimlich ist, wie das Weils-
werden, als Bewegung vom Schwarzsein zum Weilssein, dem
Schwarzwerden entgegengesetzt ist, oder der Bewegung vom
Weilssein zum Schwarzsein. So findet sich eine Kontrarietit
in den Leidenschaften nach der Kontrarietit der Objekte, namlich
des Guten und Schlechten.“ (Sum. theol. I. 1L q. 23. a. 2.
Die Stellung der Strebekraft dem Guten gegeniiber, was ihr
zutriglich und begehrenswert erscheint, ist eine bejahende, eine
nach Erreichung des Guten hinzielende; dem Schlechten, dem
Unzutréiglichen gegeniiber nimmt sie eine verneinende, eine ab-
lehnende, flichende Stellung ein. ,,Die Bewegung des Willens
und iiberhaupt einer jeden Begehrungskraft zielt auf das Gute
und Schlechte, als auf die eigentiimlichen Objekte.“ (Sum. theol.
I. q. 20. a. 1.) Das Gute und Schlechte sind die termini des
Begehrens, aber in verschiedener Weise. Denn ,das Gute, in-
sofern es gut ist, kann nicht terminus a quo sein (terminus, von
dem man sich zuriickzieht, vor dem man flieht), sondern nur
terminus ad quem (terminus, zu dem man hingezogen wird);
weil nichts vor dem Guten als solchem flieht, sondern alles nach
demselben strebt. In gleicher Weise strebt nichts nach dem
Schlechten als solchem, alles flieht vielmehr vor ihm; deshalb hat
das Schlechte nicht den Charakter eines terminus ad quem, son-
dern eines terminus a quo. So verhilt sich also jede Leidenschaft
der concupiscibilis beziiglich des Guten als hinstrebend (ut in
ipsum), wie Liebe, Verlangen, Freude. Jede Leidenschaft aber
beziiglich des Schlechten ist eine davon zuriickweichende (ut ab
ipso), wie Hals, Verabscheuung, Traurigkeit.“ (Sum. theol. I



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 425

L. q. 23. a. 2.) Die Verschiedenartigkeit der Bewegung unserer
Leidenschaften, die bald eine vorwirtsstrebende, bald eine zuriick-
weichende ist, stellt sich dar als eine Wirkung des Guten und
Schlechten. Jenes ist anziehend, dieses abstolsend. Beides, das
Gute und das Schlechte, ist thatig, wirkt auf die Seele und
zwar als erkanntes; aber weil, wie Cajetan zu Sum. theol. L. II.
q. 23. a. 4. bemerkt, die Erkenntnis zum Besten des lebenden
Wesens geordnet ist, ,s0 sind die beiden Objekte thatig dadurch,
dafls sie nicht zu sich heran, sondern zum beseelten Wesen
selbst ziehen. Daher verursachen sie im lebenden Wesen, was
demselben in Beziehung auf ein solches Objekt zukommt, und
nicht, was einem solchen Objekte zutrdglich ist. Das Schlechte,
als erkanntes, verursacht demmnach im Wesen keine Bewegung
ad se, sondern a se, d. h. es bringt etwas hervor, was dem
Wesen zutrdglich ist im Verhéltnis zu einem solchen Objekte.

Wie beim Unterschiede zwischen concupiscibilis und iras-
cibilis kann man sich auch hier auf die Ahnlichkeit mit dem
natiirlichen Begehren berufen, wo es gilt, dem sinnlichen Be-
gehren ein doppeltes Objekt, sowohl das Gute, als auch das
Schlechte zuzuteilen. Das ,,Leichte® strebt nach oben und wendet
sich von unten weg, das ,,Schwere sucht den Ruhepunkt zu
erreichen und zugleich vom entgegengesetzten Orte zu fliehen.
Doch kionnte gerade diese Ahnlichkeit einen Einwand gegen die
scholastische Lehre hervorrufen, die doch behauptet, die Be-
gehrungskraft treffe in verschiedenen Akten, nicht in einem und
demselben Akte, und zwar in spezifisch verschiedenen Akten
das Gute und Schlechte. Cajetan falst den moglichen Einwand
in folgender Weise: ,,In den nur mit natiirlichem Begehren aus-
gestatteten Wesen geniigt die Hinneigung zum Zutraglichen, um
dem Unzutrdglichen abhold zu sein, wie bei den schweren und
leichten Korpern einleuchtet. Denn die ,,Leichtheit (levitas) des
Feuers ist der Grund, warum es dem Ort ,aufwirts“ angepalst
und dem ,,niederwirts® milsliebig ist; gleichermalsen ist die Bewe-
gung nach oben zugleich das Streben nach aufwirts und die Flucht
vor dem abwirts, und wiederum die Ruhe ,oben‘ geniigt ihm, um
die Ruhe ,,abwirts® fiir dasselbe zu einer gewaltsamen zu machen.



426 Die Leidenschaften.

Warum geniigt bei den natiirlichen Dingen die Einheit und wird
bei beseelten Wesen eine Mehrheit verlangt? Es sollte sich gerade
umgekehrt verhalten, weil dasjenige, was in den niederen Dingen
zerstreut, im hoheren geeint ist. Deshalb scheint es, dafs Liebe
und Hafs nicht zwei Leidenschaften sind, sondern eine und
dieselbe Leidenschaft muls die Liebe beziiglich des Guten und
der Hafs beziiglich seines (egenteils sein, nur unterschieden
durch die Beziehung auf Entgegengesetztes ... Auch erscheint
dieses begriindet, weil jemand auf denselben Grund hin das
eine der kontriren Dinge erstrebt und das andere halst, und in
demselben Grade, wie das eine (das Streben) intensiv wird, auch
das andere (der Hals) wichst, so ist das gemeinschaftliche Ent-
stehen, Wachsen und Vergehen ein Zeugnis fiir die Identitét.“
(Cajetan zu Sum. theol. I. II. q. 23. a. 4.) Anstatt mit eigenen
Worten auf diesen Einwand zu antworten, ziehen wir es vor,
die Losung des Cajetan wortlich herzusetzen, weil eine bessere
Losung nicht gegeben werden kann. , Wie die Seele iiber der
Natur steht, so ist bei den beseelten Wesen die Art, nach Ent-
gegengesetztem zu zielen, vortrefflicher als die Art, welche sich
bei der Natur als solcher findet. Die Art der Natur besteht
darin, dafs diese nur durch das Suchen des Zutriglichen dem Un-
sutréglichen abwendig ist, so dals sie nicht das Angemessene und
Unangemessene jedes fiir sich beachtet (respicit), sondern nur in
Verfolgung des Angemessenen. Das Feuer zerstort ja infolge
der Ausiibung seiner Wirmethitigkeit den Kéltezustand, und die
Bewegung nach oben kehrt dem abwirts liegenden Orte den
Riicken und zieht gewaltsamer Weise etwas weniger Schweres
mit sich fort. Begriindet liegt diese Erscheinung darin, weil die
Natur auf Eines beschrinkt ist, weil sie, wie anderswo aus-
einandergesetzt ist, wirkt auf Grund des Seins (operatur quia
est). Die sensitive Seele, welche aut Grund des Erkennens
thitig ist, wird nicht auf Eines beschrinkt, sondern nimmt ge-
mafs der Verschiedenheit und Kontrarietit der erkannten Gegen-
stinde Entgegengesetztes, jedes fiir sich auf, deshalb geniigt
dem beseelten Wesen die Liebe des Zutrdglichen nicht zugleich
tfir den Hals des Unzutriglichen, sondern es verlangt beides,



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 427

Jedoch in geordneter Weise, so dals sein Begehren sich in seelischer
Weise (animaliter) zu Entgegengesetztem verhilt. Denn wie zu
dem Zwecke, damit auch die natiirlich notwendigen Dinge (naturalia)
in seelischer Weise erstrebt wiirden, den lebenden Wesen ein
Begehren innewohnen mufste, welches ein actus elicitus ist, namlich
ein seelisches Verlangen und eine folgende seelische Lust, so war
es notwendig, dals zum Zwecke eines seelischen Erstrebens
entgegengesetzter Dinge das lebende Wesen nach einem
jeden fir sich strebt. Auch kann das nicht eine Verschlechterung
im Gegensatze zur Natur genannt werden, sondern vielmehr eine
Erhebung iiber dieselbe. Und wenn gesagt wird, dafls in niederer
Ordnung Zerstreutes in hoherer geeint ist, so ist dieses unter
sonst gleichen Verhiltnissen wahr. So steht es aber im vorlie-
genden Falle nicht. Nach entgegengesetzten Dingen, jedes fiir
sich genommen, zu streben und darnach zu streben blofs durch
Verfolgung des Zutriglichen sind nicht gleichen Ranges. Viel-
mehr steht das erste bei weitem hoher, weil es die kontriren
Dinge selbst in sich erreicht. Das zweite hingegen beriihrt
einen der kontriren Gegenstinde nur per accidens. Deshalb ist
es nicht zu verwundern, wenn jenes eine Mehrheit erheischt . . .
So gehort ein Wesen zu einer hoheren Ordnung, wenn es zu
einem erhabeneren Ziele mehr Hiiltsmittel bedarf, als wenn es
weniger bediirfte zu einem geringeren Ziele. Auch ist nicht
wahr, dafs Liebe und Hals formell zusammen entstehen, zusammen
emporwachsen und vergehen. Denn falls die Liebe durch das
erkannte Gute verursacht wird, so kann es wohl bestehen, dals
irgend ein Gutes oOfter erfalst und sehr geliebt wird ohne Er-
wigung des Entgegengesetzten. Daraus entsteht und wachst
formell die Liebe, der Hals aber entsteht weder, noch wichst
er formell, sondern nur virtuell, oder in seiner Wurzel, ndmlich
der Liebe des Entgegengesetzten .... Aus demselben Grunde
wird nicht formell, sondern virtuell das eine der kontriren Dinge
erstrebt und das iibrige verschmiht, da der formelle Grund fiir das
erstere das Gute, fiir das andere das Schlechte ist, und das geliebte
Gute zugleich Wurzel ist fiir Zuriickweisung des kontriren
Schlechten. (Cajetan a. a. O.) Wenn wir nach dem Gesagten



428 Die Leidenschaften.

auch besondere Leidenschaften annehmen miissen, die auf das
Grute gerichtet sind und andere, die das Schlechte zum Objekt
haben, so liegt dem obigen Einwande ein Kornchen Wahrheit zu
Grunde, welches von Cajetan auch zugegeben wird. Eine Ver-
bindung besteht zwischen den Leidenschaften beziiglich des
Guten und den auf das Schlechte gerichteten, indem jene gleich-
sam die Wurzel fiir diese bilden. Deshalb schreibt Thomas den
ersteren die Prioritét zu. ,,Das Gute ist von Natur eher als das
Schlechte, weil das Schlechte eine Privation des Guten ist. Deshalb
sind auch alle Leidenschaften, deren Objekt das Gute ist, von Natur
frither als die Leidenschaften, welche das Schlechte zum Objekte
haben eine jede namlich friiher als die ihr entgegengesetzte.” (Sum.
theol. I. IT. q. 25. a. 2.) Aus genanntem Unterschiede lilst sich
leicht erklaren, warum gewdhnlich von den Philosophen gesagt
wird, jedes Begehren sei auf das Gute gerichtet (omnis appetitus
est boni), obgleich sowohl das Gute, als auch das Schlechte
Gegenstinde desselben sind. ,Das Schlechte ist kein Objekt
des Begehrens, dem man zustreben, sondern das man fliehen soll
(non ut prosequendum, sed ut fugiendum), und aus demselben
Grunde, auf den hin das Gute erstrebt wird, wird das Schlechte
zuriickgewiesen. Deshalb hat beides seine Berechtigung, néimlich
dafs Gutes und Schlechtes Objekt ist in verschiedener Weise,
und dals gemeiniglich das Gute als solches bezeichnet wird, weil
das Gute durch sich selbst (per se), das Schlechte aber (per
accidens) durch ein anderes, ndmlich das Gute, Objekt ist.
(Cajetan zu Sum. theol. I. II. q. 25. a. 2.) Ubrigens kénnen
die Ausdriicke Objekt per se und Objekt per accidens in mehr-
facher Weise gefalst werden gegeniiber dem appetitus, woriiber
eine treffliche Auseinandersetzung Cajetans a. a. O. zu finden
ist. Knapp und biindig sagt der schon einmal erwihnte Kom-
mentator der Sum. phil.,, Franz von Ferrara: ,,Gutes und Schlechtes
sind eigentliche Objekte (objecta propria) des Begehrens, aber
in verschiedener Art. Denn das Gute ist das objectum princi-
palius und per se, das Schlechte aber ist Objekt secundario und
per aliud, insofern es dem Guten entgegengesetzt ist. Wenn
deshalb zuweilen schlechthin gesagt wird, das Gute sei Objekt



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 429

des Willens, so tritt damit nicht in Widerspruch, dals hier
Gutes und Schlechtes als Objekte erkldart werden. So oft vom
ersten Objekte des Willens, dem Objekt per se, die Rede ist,
mufs man sagen, das Gute sei sein Objekt; sofern es sich aber
um das Objekt handelt, sel es per se, sei es per aliud, so heilst
es: Gutes und Schlechtes.“ (Kommentar zu Sum. phil. I. 90.)
Der Wille hat, wie weiterhin erklirt wird, sowohl riicksichtlich
des Guten wie des Schlechten einen positiven Akt, einen actus
elicitus; das gilt aber auch vom appetitus sensitivus. Somit
scheiden sich die Leidenschaften der concupiscibilis und irascibilis
in die dem Guten zustrebenden und die vom Schlechten zuriick-
weichenden. Denn dem frither genannten Objekte der concupis-
cibilis, dem schlechthin sinnlichen Guten steht das sinnliche
Schlechte gegeniiber und dem Objekte der irascibilis, dem bonum
arduum das malum arduum. ,Wie das Gute einfachhin dem
Schlechten einfachhin entgegengesetzt ist, so das beschwerliche
Gute dem beschwerlichen Schlechten, und wie diese Objekte ver-
schieden von jenen sind, so ist eine andere Kontrarietit vorhanden
in der concupiscibilis und eine andere in der irascibilis, obgleich
sie im Namen iibereinstimmen, weil ja beide Kontrarietiten nach
dem Gegensatze von gut und schlecht genannt werden ... Bei der
irascibilis wirken das Gute und Schlechte nicht per accidens mit
der Schwierigkeit zusammen, insofern sie ihr unterstehen ; sondern
dieses ganze beschwerliche Gute oder beschwerliche Schlechte
wirkt per se, so dals die Kontrarietit des beschwerlichen Guten
und Schlechten zur irascibilis gehort.” (Cajetan zu Sum. theol. I. 11.
q. 23. a. 2.) Die Teilung der Leidenschaften der irascibilis beziig-
lich des Guten und Schlechten behauptet Thomas an mehreren
Stellen: ,,Es findet sich bei den Leidenschaften der irascibilis eine
Kontrarietit gemiils dem (regensatze von gut und schlecht, wie
z. B. zwischen Hoffnung und Furcht.“ (Sum. theol. I. IT. p. 23.
a. 2.) Doch darf -folgende Bemerkung nicht iibersehen werden.
Das Verhiltnis von concupiscibilis und irascibilis wurde friiher
als ein derartiges dargestellt, dafs erstere Kraft gleichsam den
Anfang und die Grundlage der letzteren sei. Das Objekt beider
Kriifte ist wohl das sinnlich Gute und Schlechte, doch ist es



430 - Die Leidenschaften.

allgemeiner bei der concupiscibilis der Fall und ihr deshalb mehr
eigentiimlich, weil sie diese Gegensitze schlechthin trifft. Aber
bei der irascibilis ist das Gute und Schlechte mehr zusammen-
gezogen und bestimmt, so dals die Schwierigkeit eher als Eigen-
tiimlichkeit ihres Objekts erscheint. Aus diesem Grunde wird
wohl die Kontrarietit zwischeu gut und schlecht ofter als die
eigentiimliche Kontrarietit der concupiscibilis betrachtet, wéahrend
sie der irascibilis keineswegs abgesprochen, aber zuweilen mehr
als eine von der concupiscibilis iiberkommene hingestellt wird.
,Auf seiten der concupiscibilis ist eine Unterscheidung, kraft
der die Leidenschaften geschieden werden nach Gutem und
Schlechtem oder nach Lrgotzlichem und dem Gegenteil ... In
der concupiscibilis werden Leidenschatten der Seele aufgestellt
in bezug auf das Gute und Schlechte, wie Freude und Trauer,
Liebe und Hafs. In- der irascibilis aber ... ist eine andere
Unterscheidung nach der Verschiedenheit des Objekts der
concupiscibilis, namlich nach gut und schlecht, in welcher
Weise Hoffnung und Furcht im Gegensatze zu stehen scheinen.*
(De verit. q. 26. a. 4.) ,,Diese Kontrarietit (nimlich des Guten
und Schlechten) findet sich bei den Leidenschaften der irascibilis,
insofern sie von den Leidenschaften der concupiscibilis abgeleitet
werden. (Sum. theol. 1. IL. q. 40. a. 4. ad 1.) Weil es aber
nicht dieselbe Kontrarietit ist, driickt sich Thomas noch ge-
nauer aus in de verit. q. 26. a. 4.: ,In diesen (den Leidenschaften
der irascibilis) ist eine Unterscheidung, welche der Unterscheidung
in der concupiscibilis gleich geartet ist (conformis).”

1I. Die bisher erlduterte Unterscheidung der Leidenschaften
beruht aut der Verschiedenheit der Objekte. Doch findet sich
bei Bewegungen auch eine Unterscheidung riicksichtlich desselben
terminus. ,,Es gibt eine Kontrarietit auf Grund des Herantretens
und Zuriickweichens beziiglich desselben terminus (secundum
accessum et recessum ab eodem termino); diese Kontrarietit ist
den Verwandlungen eigentiimlich, nimlich dem Xntstehen oder
der mutatio ad esse und dem Vergehen oder der mutatio ab
esse.“ (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 2,) Das schlechthin Gute oder
Schlechte kann einen accessus und recessus ab eodem termino



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 431

nicht verursachen, sondern jenes nur einen accessus ad ipsum,
dieses einen recessus. Das Gute, selbstverstdndlich das erkannte
Gute, vermag nur anzulocken, das Schlechte nur zuriickzuschrecken.
Deshalb findet sich in der concupiscibilis, deren Objekt das Gute
und Schlechte an sich ist, genannnte Kontrarietit der Bewegung
nicht. ,In den Leidenschaften der concupiscibilis kann keine
Kontrarietit geméls dem accessus und recessus ab eodem objecto
vorhanden sein. (A.a.0.) Ganz anders verhilt es sich mit dem
Objekte der irascibilis, daher fihrt Thomas an letzterer Stelle
fort: , Das Objekt der irascibilis ist das sinnliche Gute oder
Schlechte, nicht schlechthin, sondern unter dem Begriffe der
Schwierigkeit oder Erhabenheit. Das erhabene oder schwierige
Gute aber enthiilt einen Grund, dals man dasselbe erstrebt, in-
sofern es gut ist, das gehort zur Leidenschaft der Hoffnung —,
und dafs man sich vor ihm zuriickzieht, insofern es erhaben oder
schwierig ist — das bezieht sich auf die Leidenschaft der Ver-
zweiflung. In dhnlicher Weise hat das schwierige Schlechte
einen Grund in sich, dafs es vermieden wird, sofern es schlecht
ist — Leidenschaft der Furcht — und zigleich liegt in seinem
Wesen begriindet, dafs es erstrebt wird, gleichsam als etwas
Erhabenes, wodurch man namlich der Unterwiirfigkeit unter das
Schlechte entgeht — so zielt darauf’ die Kiihnheit.“ Der Gegen-
satz, welcher beim Objekte der irascibilis zur Sprache kommt,
ist niherhin zu bezeichnen als excedens facultatem wund non
excedens, das Vermogen, die Fihigkeit des Wesens iibersteigend
und nicht ibersteigend. Hierdurch wird eine wesentliche Schei-
dung des arduum oder difficile hervorgerufen, und mufs man
die Kontrarietit, die sich im accessus und recessus ab eodem
termino zeigt, der irascibilis allein zuschreiben, als ihr eigen-
tiimlich. ,,Die der irascibilis eigentiimliche Unterscheidung be-
steht darin, dafs die Leidenschaften sich scheiden, je nachdem
der Gegenstand die Fihigkeit des Begehrenden iiberragt oder
nicht iiberragt und zwar nach dem Urteile des Begehrenden:
denn diese Bestimmungen scheinen das Schwierige zu teilen als
differentiae per se (oder wesentlich scheidend).“ (De verit. q. 26.
a. 4.) ,Da das Erhabene oder Schwierige das eigentiimliche
Jahrbuch fiir Philosophie ete. II. 29



432 Die Leidenschaften.

Objekt der irascibilis ist, so sind die Differenzen, welche in den
Leidenschaften der irascibilis einen Gegensatz bilden, das die
Fahigkeit iibersteigende Schwierige oder das Nichtiibersteigende:
und beides ist entweder gut oder schlecht.“ (III. dist. 26. q.
1. a. 3. ad 5.) Dem Fritheren ist diese Anschauung nicht
widersprechend, auch hier bleibt das Gute anlockend, das Schlechte
zuriickschreckend. Nur nimmt auf der einen Seite das schwierige
Gute dadurch gleichsam den Charakter des Schlechten an, dals
es iiber die Féhigkeit des Begehrenden hinausgeht und das
schwierige Schlechte erscheint dem Strebenden als etwas Gutes
aus dem Grunde, weil er demselben gewachsen ist und sich gleich-
sam in die Stellung eines Siegers iiber dasselbe setzen kann.

,Die Verzweiflung beachtet das Schlechte nicht unter dem
Gesichtspunkte des Schlechten, sondern beachtet das Schlechte zu-
weilen per accidens, insofern es die Unmoglichkeit des Erreichens
herbeifiihrt; sie kann aber auch hervorgehen aus dem die Fihigkeit
iiberragenden Stand des Guten allein.“ (Sum. theol. I. IL. q. 40. a. 4.
ad 2.) Im Objekte des Zornes findet Thomas eine eigentiimliche
Mischung von schlecht und gut, wie er a. a. O. q. 46. a. 2. aus-
einandersetzt.

Wihvend der concupiscibilis nur die Kontrarietdt von gut
und schlecht zukommt, ist ,,in den Leidenschaften der irascibilis
eine Kontrarietit nach dem Gegensatze von gut und schlecht vor-
handen, wie zwischen Hoffnung und Furcht; und wiederum eine
Kontrarietit secundum accessum et recessum ab eodem termino,
wie zwischen Kiihnheit und Furcht.“ (Sum. theol. I. IL. q. 23. a. 2.)

III. Der Unterschied der Leidenschaften, welcher vor allem
im ersten Teile dieses § behandelt wurde, ist der Grund einer
wirklichen Kontrarietit, eines Gegensatzes, wonach das eine den
Ausschlufs des anderen vom Subjekte fordert. ,,Die Unterscheidung,
welche auf der Kontrarietit der Objekte beruht, bewirkt in den
Leidenschaften in eigentlicher Weise eine Kontrarietit.“ (De
verit. q. 26. a. 4) Wir kommen nun zu einer Unterscheidung,
die wohl mehr eine blols graduelle Verschiedenheit voraussetzt.
Sie bringt eine Einteilung der Leidenschaften hervor riicksicht-
lich eines und desselben Objektes. Zum besseren Verstindnisse



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 433

erinnere man sich daran, dafls die Leidenschaft einer Bewegung
gleicht, welche vom erkannten Objekte als Bewegendem ver-
ursacht wird. Die Bewegung kann nun eine mehr oder weniger
verschiedene sein, je nach der verschiedenen Kraft, welche dem
Bewegenden innewohnt. Eine Verschiedenheit der Bewegung
tritt nicht ein infolge der Verschiedenheit des spezifischen Seins
der bewegenden Dinge, ob sie dieser oder jener Klasse von
Wesen angehoren, sondern auf Grund der verschiedenen Be-
wegungskraft, die gleichsam verschiedene Grade im Bewegungs-
prozesse hervorbringt. Auch hier beruft sich Thomas auf be-
stimmte Erscheinungen beim appetitus naturalis. Da jedoch dieser
appetitus gar keine Selbstbewegung hat, wie frilher gezeigt
wurde, sondern alle Erscheinungen desselben auf das #ulsere
agens zuriickzufiihren sind, so braucht es nicht wunder zu neh-
men, wenn Thomas einfach die Wirkungen aufzihlt, welche ein
agens naturale in seinem patiens hervorbringt. ,Die Verschie-
denheit des thitigen oder bewegenden Wesens riicksichtlich der
Bewegungskraft kann in den seelischen Leidenschaften nach
Ahnlichkeit der agentia naturalia aufgefalst werden. Denn jedes
bewegende Wesen zieht gewissermalsen den leidenden Gegen-
stand an sich oder stofst ihn von sich ab. Zu sich hinziehend
bringt es ein Dreifaches in ihm hervor. Zuerst namlich gibt es
ihm die Neigung oder die Anlage, nach ihm (dem Bewegenden)
zu streben; wie wenn ein oben befindlicher, leichter Kérper dem
hervorgebrachten Korper die ,,Leichtheit” gibt, durch welche dieser
die Neigung oder die natiirliche Anlage fiir ,,nach oben‘ erhiilt.
Zweitens, falls der hervorgebrachte Korper sich aufserhalb des ihm
eigentiimlichen Ortes befindet, gibt es ihm das Bewegtwerden zum
Orte hin. Drittens gibt es ihm das Ruhen, sobald derselbe den Ort
erreicht hat, weil etwas aus demselben Grunde am Orte ruht,
durch den es zum Orte hinbewegt wurde. In &hnlicher Weise
verhiillt es sich mit der Ursache des Zuriickstofsens.“ (Sum,
theol. I. IL. q. 23. a. 4.) Wenn nun auch, wie Cajetan a. a. O,
richtig bemerkt, das hervorbringende agens in dem Hervorge-
brachten durch eine einzige Thatigkeit alle drei Wirkungen
schafft, so konnen wir nach geschehener Hervorbringung das

2y*



434 ' Die Leidenschaften.

agens als ein solches betrachten, von dem das patiens angezogen
wird; dann unterscheidet man ein dreifaches Verhiltnis des er-
steren zum letzteren und infolge davon eine dreifache Stufe in
der Bewegung des patiens. ,Bei den agentia naturalia ist ein
Doppeltes zu beachten, namlich inwiefern sie wirken (hervor-
bringen) und inwiefern sie anziehen. Betrachten wir sie in erster
Hinsicht, so ist offenbar, dals derselbe Hervorbringer des ,leichten
Korpers® sich gleichverhaltend und durch eine einzige Thitigkeit
alles gibt; indem er demselben nadmlich die Natur gibt, teilt er
ihm zugleich ,die Leichtheit“ und die Bewegung zum entfernten
Orte und die Ruhe im erreichten mit. Wenn wir sie aber be-
trachten, sofern sie anziehen (in quantum attrahunt), so zieht die
natiirliche Hervorbringungskraft, die sich oben befindet, an, in-
dem sie sich zum Korper bald so, bald anders verhilt. Denn
schlechthin genommen, zieht sie an nach Weise eines, der die
entsprechende Veranlagung bewirkt (per modum cooptantis),
wiefern sie in der Entfernung steht, durch eigentliche Fort-
bewegung (per motum), sofern sie gegenwirtig ist, durch Ruhe
(per quietem).”“ Bei den agentia, welche nur als erkannte wirken,
konnen wir die Thétigkeit selbst als ein Anziehen betrachten.
,In denjenigen Wesen, welche auf andere wirken, insofern sie
erkannt sind, fallen Thatigsein und Anzieher zusammen.“ Eine
Verschiedenheit in der Anziehungs- oder Bewegungskraft tritt
nun ein nach der verschiedenen Auffassung des Gegenstandes.
,,Die Unterscheidung in der Bewegungskraft richtet sich nach
der verschiedenen Art der Auffa.ssung; indem ein und das-
selbe Ding (der Natur nach) in verschiedener Weise erfalst wird,
nach der Verschiedenheit eines gegenwartigen oder zukiinftigen
oder schlechthin vorhandenen Gutseins oder Schlechtseins. Denn
in anderer Weise bewegt ein als gegenwiirtig, in anderer ein als
zukiinftig aufgefalstes Ubel, jenes bewegt zur Traurigkeit, dieses
zur Furcht. Daraus ist offenbar, dals jenes die wirkende Kraft
hat, erstere Leidenschaft herbeizufiihren, dieses aber die andere,
so dals aus der verschiedenen Art selbst, wie die gleiche Sache
erfalst wird, dieselbe eine verschiedene Kraft besitzt, das Be-
gehren zu erregen. Das driickt der Text aus mit den Worten,



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Teidenschaften. 435

die Leidenschaften unterschieden sich nicht nach der Unter-
scheidung der thitigen Naturen, sondern der Bewegungskrifte,
welche namlich die verschiedene Auffassung betreffen. Ist ja
Objekt des Begehrens der Gegenstand als erkannter. Deshalb
erwiachst der formelle Unterschied der Leidenschaften aus dem
Unterschiede der erkannten Sache, als einer erkannten. Darin
liegt der Grund, dals die Leidenschaft des Hasses, des Zornes
und ihnliche nicht spezifisch verschieden sind infolge der ver-
schiedenen Art der Ubel, wie des Todes, der korperlichen Ziich-
tigung, des Gefingnisses; da wirkt die Verschiedenheit der
Naturen nicht formell ein, sondern nur materiell.“ (Cajetan zu
Sum. theol. I. IL. q. 23. a. 4.) Weil beim sinnlichen Begehren
wesentlich die sinnliche Erkenntnis mitwirkt, so miissen ent-
sprechend dem iber die verschiedenen Stufen beim appetitus
naturalis Gesagten, hier dhnliche Grade hervorgebracht werden
durch die Erkenntnis des anziehenden Gegenstandes nach ver-
schiedenen Gesichtspunkten, ob er ndmlich schlechthin gut ist,
ob er wohl gut ist, aber noch in der Ferne liegend, ob er gut
ist und zwar mit dem Subjekte schon innig verbunden. Die
erste Erkenntnis erzeugt einen Akt der sinnlichen Liebe (amor)
oder des Wohlgefallens an einer Sache, abgesehen von ihrem
Besitze oder Nichtbesitze; die zweite Erkenntnis hingegen weckt
das Streben, die Sehnsucht nach dem wirklichen Besitze (con-
cupiscentia, desiderium), welcher Akt dem einfachen Wohlgefallen
gegeniiber einen hoheren Grad der Vollkommenheit zeigt; endlich
die dritte Erkenntnis bringt den Akt des Ruhens in der er-
reichten Sache hervor, das Lustgefiihl im Besitze derselben.
(Gaudium, delectatio.) ,,In anderer Weise ergibt sich eine
Unterscheidung der Leidenschaften, insofern die vis concupiscibilis
auf dasselbe Objekt hingerichtet ist gemaéls den verschiedenen
Graden, die man im Verlaufe der Begehrungsbewegung beob-
achtet. Denn das Ergotzliche selbst verbindet sich zuerst einiger-
mafsen mit dem Begehrenden, indem es als dhnlich oder zutriglich
erfafst wird; daraus folgt die Leidenschaft der Liebe, die in
einer vom Begehrenswerten hervorgebrachten Gestaltung (For-
mation) des Begehrungsvermogens besteht, weshalb die Liebe



436 Die Leidenschaften.

eine gewisse Vereinigung des Liebenden und Geliebten genannt
wird. Was aber in etwa verbunden ist, dessen wirkliche Ver-
einigung wird erstrebt, damit ndmlich der Liebende den geliebten
Gegeunstand genielse, und so erwichst die Leidenschaft der Sehn-
sucht (desiderium). Der wirklich erreichte Besitz erzeugt die
Freude. Demnach ist in der Bewegung der concupiscibilis das
erste die Liebe, das zweite die Sehnsucht und das letzte die
Freude.“ (De verit. q. 26. a. 4.) Beziiglich des Schlechten
tritt ein dhnlicher Prozels ein, oder vielmehr ein umgekehrter,
da das Schlechte nicht terminus ad quem, sondern a quo ist.
,Diesen entgegengesetzt sind Leidenschaften anzunehmen in der
Beziehung auf das Schlechte, wie der Hafs (odium) gegeniiber
der Liebe, die Flucht (fuga) gegeniiber der Sehnsucht, die
Traurigkeit (tristitia) gegeniiber der Freude.“ (A. a. O.) Das
Grundlegende oder die Wurzel der ganzen Bewegung ist die
Liebe zum Guten, der Hafs gegen das Schlechte, auf beiden bauen
sich die hoheren Grade auf. Wir konnen die Liebe und folglich
die Schnsucht und Freude auch als Wirkungen des begehrens-
werten Gegenstandes betrachten; diese Anschauung tritt im
obigen Texte zu Tage. Das Objekt wirkt in dem Strebevermogen
»eine gewisse Hinneigung oder eine natiirliche Beziehung zum
Guten, was zur Leidenschaft der Liebe gehort.“ (Sum. theol. I.
IL. q. 23. a. 4.) Diese Hinneigung wurde oben eine gewisse
Vereinigung genannt, so dals die Scholastiker zu sagen pflegten, der
geliebte Gegenstand sei im Liebenden, dhnlich wie beim KErken-
nungsprozesse von einer Einheit der erkannten Sache mit dem
Erkennenden gesprochen wird. ,,So ist das Geliebte nicht nur im
(geistigen) Erkenntnisvermogen des Liebenden, sondern auch in
seinem Willen (Strebevermogen), beides jedoch in verschiedener
Weise. Denn im Intellekte ist es nach der Ahnlichkeit seiner
Spezies, im Willen des Liebenden ist es wie der terminus der
Bewegung im Bewegungsgrunde, welcher zu jenem durch eine
zutreffende Anlage ein bestimmtes Verhidltnis hat; gleichwie im
Feuer gewissermafsen der obere Ort schon inliegend ist infolge
der ,Leichtheit, durch welche eine Beziehung und passende
Anlage gerade zu einem solchen Orte begriindet wird.“ (Sum.



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 437

phil. IV. 19.) ,Man sagt, das Geliebte sei im Willen, wie im
Bewegungsgrunde®, bemerkt hierzu Franz von Ferrara, ,,weil es
im Willen befindlich die Sehnsucht nach dem geliebten fernen
Dinge weckt und Ursache und Prinzip jeder anderen Bewegung
ist, durch welche der Liebende zum Geliebten hinbewegt wird.*
Das geliebte Objekt ist im Begehrenden nicht seinem natiirlichen
Sein nach, auch nicht der Ahnlichkeit seiner Natur nach, son-
dern nach Weise eines Gewichtes, welches den Zug zum Objekte
verursacht. Um den eigentlichen Einteilungsgrund besser zu
erkennen, beachte man einen Einwand des heiligen Thomas in
de verit. q. 26. a. 4. Das Gegenwirtige und Zukiinftige, sagt
er, verhalte sich nur per accidens zum Guten und Schlechten,
konne also keine eigentliche Einteilung der Leidenschaften be-
griinden. Die Antwort darauf lautet (a. a. O. ad 3.): ,Das
Gegenwirtige und Zukiinftige werden als Differenzen angenom-
men zur Unterscheidung der Seelenkrifte, insofern das Zukinftige
noch nicht wirklich vereinigt, das Gegenwiirtige aber schon ver-
bunden ist. Vollkommener aber ist die Bewegung des Begehrens
nach dem, was wirklich fern liegt. Deshalb verursachen das
Zukiinftige und Gegenwirtige, obgleich sie einen Unterschied
begriinden, keineswegs eine Kontrarietit, ebensowenig wie das
Vollkommene und das Unvollkommene.“  Der eigentliche Ein-
teilungsgrund liegt demnach nicht in den Differenzen von gegen-
wirtig und zukiinftig, sondern vielmehr in der gréofseren und
geringeren Zugkraft des Guten (resp. Abstofsungskraft des
Schlechten); diese aber fillt sachlich mit dem Unterschiede von
gegenwiirtig und zukiinftig zusammen. Hieraus ergibt sich zu-
gleich, dafs der Unterschied von Liebe, Sehnsucht, Freude und
von Hafs, Flucht, Trauer nur ein gradueller ist, wonach sich bei
der einen Leidenschaft eine vollkommnere Bewegung zeigt, als
bei der anderen. Wenn im Vorstehenden von der Anwesenheit
des Objektes die Rede ist, so darf darunter nicht die Anwesen-
heit verstanden werden, welche nach dem Grundsatze erfordert
wird, dafs etwas nur dort wirkt, wo es ist. Von dieser
Regel weicht auch dasjenige nicht ab, was auf das Begehrungs-
vermogen wirkt.  Vielmehr wird hier von der wirklichen



438 Die Leidenschaften.

Anwesenheit und Abwesenheit gesagt, dafs sie zu einer besonderen
Art der Wirkung beitragen. Treffend, wie immer, sagt Cajetan
zu Sum. theol. I. IT. q. 30. a. 2.: ,,Das Wesen des Objektes
einer sinnlichen Leidenschaft vervollstdndigt sich (integratur)
aus dem Gutsein oder Schlechtsein, der Anwesenheit oder Ab-
wesenheit oder der Indifferenz gegen beide und der Erkenntnis.
Das Gutsein und das Schlechtsein wird von der Natur des
Begehrens gefordert; denn jede Begehrungskraft als solche
strebt nach dem Guten und flieht vor dem Schlechten. Die
Abwesenheit aber oder Anwesenheit entspricht der Besonder-
heit des Vermigens, die Erkenntnis endlich dem Charakter
eines seelischen Vermogens (animalitati ejusdem).
Genannte Leidenschaften finden sich in der concupiscibilis;
bei der irascibilis widerspricht zuweilen eine néhere Bestimmung
des Objekts, als eines gegenwirtigen, der wesentlichen Eigentiim-
lichkeit der Objekte der irascibilis, so dals es iiberhaupt nicht mehr
als arduum erscheint. ,Riicksichtlich des erreichten Guten gibt es
in der irascibilis keine Leidenschaft, weil es den Begriff des
Schwierigen nicht mehr hat (Sum. theol. I. II. q. 23. a. 4.)
Desgleichen liegt in der Bestimmung: schwierig die Bestimmung:
zukiinftig oder auch gegenwiirtig eigentlich mit eingeschlossen,
so dafs von einem Verhiltnisse der irascibilis zu ihrem Objekte
schlechthin, abgesehen von demselben als einem zukiinttigen oder
gegenwirtigen, nicht die Rede ist. Vielmehr ,wird bei den
Leidenschaften der irascibilis die Anlage oder die Neigung, das
Gute zu verfolgen und das Schlechte zu flichen, aus der concu-
piscibilis vorausgesetzt, welche schlechthin auf das Gute und
Schlechte zielt.“ (A. a. 0.) Im iibrigen tritt diese dritte
Unterscheidung der Leidenschaften bei der irascibilis in folgender
Weise ein. ,Die Leidenschaft in der irascibilis kann entweder
das Gute betreffen oder das Schlechte. Wenn das Gute, so ist
zu unterscheiden zwischen dem erreichten oder dem nicht er
reichten.  Riicksichtlich des . erreichten Guten kann in der
irascibilis keine Leidenschaft bestehen, weil das Gute, sofern
es bereits besessen wird, fiir den Besitzenden keine Schwierig-
keit einschlie(st, so dals der Begriff: beschwerlich dabei nicht



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 439

gewahrt bleibt. Riicksichtlich des noch nicht erreichten Guten,
wobei der Begriff: beschwerlich wegen Schwierigkeit des Er-
reichens bestehen kann, ergibt sich, falls jenes Gute angesehen
wird, als die Kraft des Subjekts iibersteigend, die Leiden-
schaft der Verzweilflung, wenn aber als nicht iibersteigend, ergibt
sich die Leidenschaft der Hoffnung. Die Bewegung der irascibilis
zum Schlechten erscheint in doppelter Weise, nadmlich entweder
zum Schlechten, was noch nicht gegenwirtig (nondum habitum)
und weil es schwer zu meiden 1st, als beschwerlich erachtet wird;
oder auch zu dem schon gegenwiirtigen oder verbundenen Schlech-
ten, was den Begriff: beschwerlich in sich enthilt, weil es
schwierig ist, dasselbe zuriickzuweisen. Beziiglich des noch nicht
gegenwirtigen Schlechten wird, falls jenes Schlechte nach dem
Urteile des Subjekts die Fahigkeit iiberschreitet, die Leidenschaft
der Furcht bewirkt, wenn es dieselbe nicht iiberschreitet, die
Leidenschaft der Kiihnheit. Ist aber das Schlechte gegenwilrtig,
so wird es entweder als die Fihigkeit nicht iiberschreitend
erachtet — und so entsteht die Leidenschaft des Zornes, oder
als iiberschreitend und so bringt es keine Leidenschaft in der
irascibilis hervor, sondern es bleibt nur in der concupiscibilis die
Leidenschaft der Traurigkeit.“ (De verit. q. 26. a. 4.

Die ganze Auseinandersetzung stiitzt sich darauf, dals eine
Erkenntnis zukiinftiger Dinge dem Menschen zugesprochen wird,
und zwar auch den sinnlichen Vermogen nach. Dieselben haben
allerdings eine grofsere Vollkommenkeit im Meunschen durch die
enge Verbindung mit den verniinftigen Vermogen, wie friiher
hervorgehoben. Doch lassen sich auch bel den unverniinftigen
Tieren derartige Erscheinungen nachweisen, welche den Schluls
gestatten auf das Vorhandensein von Leidenschaften, wie fiirchten,
hoffen, verzweifeln. Bei der hoheren Stellung, welche die Tiere
unter den lebenden Wesen einnehmen, dirfen wir wohl annehmen,
dafs, ,wie dieselben in seelischer Weise (d. h. nach voraufgehender
Erkenntnis) lieben und hassen, Lust und Traurigkeit emptinden,
bewegt namlich durch die erkannten Objekte jener Leidenschaften,
so auch fiirchten u. dgl.* (Cajetan zu Sum. theol. I. IIL. q.
40. a. 3.) Deshalb ist die Annahme gegriindet, dals auch die



440 Die Leidenschaften,

Tiere Zukiinftiges erkennen. Hier ist nicht der Ort, diese Frage
weitlaufig zu behandeln. Nur sei es gestattet, aus den trefflichen
Bemerkungen Cajetans a. a. O. Folgendes herzusetzen. ,,Es ist
ein grofser Unterschied, ob wir sagen: A ist ein zukiinftiges
(A est futurum) oder: A wird sein (A erit); mit der Wahrheit
des ersten Satzes besteht wohl die Falschheit des zweiten, weil
davon, dafs eine Sache ist oder nicht ist, ein Satz wahr oder falsch
genannt wird. Ahnlich verhilt es sich beim Vorstellen, Ein-
wirken (auf den Sinn) und Erkennen. Denn das erste (A ist
ein zukiinftiges) bezieht sich auf dasjenige, was vom Zukiinftigen
im Gegenwartigen vorliegt, ndmlich auf die Ursachen des Zukiinf-
tigen, das zweite jedoch bezieht sich auf dasjenige selbst, was
sein wird. Wenn wir vom zukiinftigen Regen sprechen, zeigen
wir an, dafs die Ursachen des Regens, fiir ihn vorbereitet, vor-
liegen; wenn wir aber sagen: der Regen wird sein, so heilst
das: der Regen selbst wird ins Sein gesetzt werden miissen.
Hierbei ist offenbar klar, dafls, falls jene Ursachen gehindert
werden, der zweite Ausspruch nicht wahr gewesen ist, sondern
nur der erste. Und weiterhin: ,,Wenn erkannt wird, dafs A
ein zukiinftiges ist, so wird die gegenwiartige Vorbereitung
des Zukiinftigen erkannt. Wird jedoch erkannt, dafs A sein
wird, so wird das Zukiinftige selbst erkannt. Andererseits
widerspricht der sensitiven Erkenntnis nicht das Gegenwirtige,
sondern das Zukiinftige (als solches). Daraus folgt, dals, obgleich
der sensitive Teil nicht erfassen kann, dals der drohende Schlag
wirklich erfolgen oder dals der Fang der Beute wirklich ein-
treten wird, ihn nichts an der Erkenntnis hindert, dafs er (der
Schlag) ein zukiinftiger ist. Wie ndmlich das Lamm beim Anblicke
des Wolfes aus den sinnlich wahrgenommenen Formen den Feind
herauswittert' und erkennt, so wittert der Hund beim Anblick
des fernen Hasen eine zukiinftige Beute heraus.“ Fassen wir
das iiber die Einteilung der Leidenschaften Gesagte zusammen,
so kann folgendes Schema gebildet werden:



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften. 441

Die Leidenschaften der coneupiseibilis

beziiglich des Guten: beziiglich des Schlechten:

|
schlechthin ~ des zukiinftigen  des gegenwirtigen  schlechthin  des zukiinftigen  des gegenwirtigen

Liebe Sehnsucht Freude (Lust) Halfs Flucht Traurigkeit
amor (desiderium) gaudium odium fuga tristitia.
concupiscentia

Die Leidenschaften der irascibilis

beziiglich des bonum arduum : beziiglich des malum arduum:
als terminus ad quem  als terminus & quo  als terminus ad quem  als terminus a quo
# . . —— N —
(zukiinftigen) (zukinftigen) (zukilnftigen) (gegemwirtigen)  (zukiinfiigen)
Hoffnung Yerzweiflung Kiihnheit Zorn Furcht
spes desperatio audacia ira timor.

,Der Art nach unterschiedene Leidenschaften gibt es dem-
nach im Ganzen elf, sechs in der concupiscibilis und fiinf in der
irascibilis; unter diese fallen alle Leidenschaften der Seele.”
(Sum. theol. I. IL. q. 23. a. 4.)

IV. Die bisherige Einteilung der Leidenschaften beruht auf
wesentlichen Differenzen, die das Objekt als solches in seiner
besonderen Einwirkung auf den Begehrenden treffen. ,,So werden
(wie nidmlich vorher auseinandergesetzt) die Leidenschaften der
Seele durch wesentliche Differenzen eingeteilt.“ (LIL. dist. 26. q.
1. a. 3.) Doch ist dieser Einteilung eine andere hinzuzufiigen
die mehr als accidentelle bezeichnet werden kann. ,Der dritte
Unterschied der Leidenschaften ist gleichsam accidentell, und
tritt derselbe in doppelter Weise ein. Einmal nach grofserer
oder geringerer Stirke (die aber nicht durch eine Bestimmung
des Objekts hervorgerufen wird), secundum intensionem et re-
missionem, wie der Eifer (zelus) einen stirkern Grad der Liebe
bezeichnet, und die Wut (furor) einen stirkern Grad des Zornes.
In anderer Weise nach materiellen Differenzen des Guten oder
Schlechten, wie Mitleid und Neid sich unterscheiden als Unterarten
der Traurigkeit. Denn der Neid ist die Traurigkeit iiber fremdes
Gliick, sofern es als eigenes Ungliick erachtet wird. Das Mitleid aber



442 Die Leidenschaften.

Traurigkeit iber fremdes Milsgeschick, sofern es als eigenes
Ungliick geschétzt wird. Und so findet man es bei verschiedenen
anderen.“ (De verit. q. 26. a. 4.) Eine nahere Ausfihrung der
Unterarten der Traurigkeit, wobei zugleich die intensio in ver-
schiedener Weise erlautert wird, gibt Thomas a. a. O. ad 6.
Es eriibrigt noch eine Bemerkung iiber die Namen der Leiden-
schaften. Eine besondere Erwiahnung verdient hier die Leiden-
schaft der concupiscibilis, welche zum Objekt das abwesende
Schlechte hat. Wiéhrend nimlich eine entsprechende Leidenschaft
bei der irascibilis den Namen von der entgegengesetzten Bewegung
zum Guten hin entlehnt, desperatio von spes, wird diese Leiden-
schaft von den Scholastikern namenlos (innominata) genannt.
Weil jedoch eine Wirkung derselben die Flucht vor dem Gegen-
stande ist (fuga), so tritt die Bezeichnung ab effectu ein. Auch
findet man den Namen Furcht (timor) fur dieselbe wegen der
besonderen Ahnlichkeit beider Leidenschaften. ,,Die Leidenschaft,
welche der concupiscentia direkt entgegensteht, ist ohne Bezeich-
nung. Sie verhalt sich zum Schlechten, wie die concupiscentia
zum Guten. Aber weil sie auf ein abwesendes Schlechte
sich bezieht, wie auch die Furcht, setzt man zuweilen dafiir die
Bezeichnung Furcht.“ (Sum. theol. I. IL. q. 30. a. 2. ad 3.)
Die Bezeichnung der ganzen vis concupiscibilis wird von
einer ihrer Spezies entnommen und zwar derjenigen, welche am
deutlichsten empfunden wird und demnach am meisten bekannt
ist. ,,Unter den Leidenschaften der concupiscibilis bewegt die
concupiscentia heftiger und wird mehr als die iibrigen empfunden.*
(Sum. theol. I. IL. q. 82. a. 3. ad 2.) Die Liebe, die Grundlage
aller konkupisciblen Leidenschaften, also auch der concupiscentia
ist, wird mehr empfunden, sagt Thomas, ,wenn sie durch das
Bediirfnis einer Sache hervortritt. Deshalb ist die concupiscentia
unter allen Leidenschaften der concupiscibilis mehr bemerkbar und
wird aus diesem Grunde das Vermogen von ihr benannt.“ (A.
a. 0. q. 25. a. 2. ad 1.) Ahnlich verhilt es sich mit der vis iras-
cibilis, die von der Leidenschaft des Zornes (ira) ihre Bezeichnung
erhilt. Zwar ist der Zorn nicht ihre einzige Bewegung, aber er
1st unter den iibrigen Bewegungen die am meisten offenkundige.



Einteilung der konkupisciblen und irasciblen Leidenschaften., 443

Zugleich finden alle iibrigen in der Bewegung des Zornes gleich-
sam ihr Ziel. (Vgl. a. a. O. q. 46. a. 1. ad 1.)

Cajetan bemerkt im Beginne seines Kommentars zu den Leiden-
schaften, es scheine nicht allen gegeben zu sein, dals sie klar
und richtig iiber die Leidenschaften redeten. Das mufs dem
hl. Thomas unzweifelhaft zugestanden werden. Klar und deutlich
treten bei ihm die einzelnen Teile hervor, das eine Glied greift
in das andere: seine Lehre iiber die Leidenschaften ist ein wohl-
gefiigter Bau, der bei ndherem Einblicke Staunen und Bewunderung
hervorruft.




	Die Leidenschaften : Abhandlung [Fortsetzung]

