
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die philosophische Lehre von der Unterscheidung

Autor: Schmid, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHISCHE LEHRE VON DER
UNTERSCHEIDUNO.

Von
Professor Dr. FRANZ SCHMID.

B. Streitpunkte über die reale Unterscheidung.
14. Nach den bisherigen Erörterungen stehen wir vor der

Frage: Wurden im früheren alle Arten und Unterarten der
Unterscheidung erschöpfend aufgezählt? Diese Frage kann
näherhin in die Doppelfrage zerlegt werden: Gibt es kein
Mittelding zwischen der distinctio realis und distinctio rationis
in oben erklärtem Sinn; und wenn es ein solches Mittelglied
gibt, läfst sich vielleicht dasselbe dennoch am Ende entweder
unter die distinctio rationis oder unter die distinctio realis
einreihen oder mufs es vielmehr neben den gedachten Unterscheidungsarten

als durchaus selbständiges Einteilungsglied bestehen bleiben?
Um die Antwort auf diese Frage vorzubereiten, dienen

folgende mehr historische Notizen. Drei Arten von Unterscheidung

findet man bei den Theologen und Philosophen kirchlicher
Richtung vorgeführt und zum Teile verteidiget, welche allenfalls
auf die bezeichnete Mittelstellung Anspruch machen können. Es
ist dies erstens die sogenannte distinctio modalis, welche in
Suarez ihren ersten oder wenigstens ihren vorzüglichsten
Vertreter gefunden hat; dann die distinctio formalis ex natura rei
im Sinne der alten Scotisten-Schule; und endlich die distinctio
virtualis intrinseca, wie sie von mehreren Thomisten aufgefafst
und verteidiget wurde. (Vgl. Tongiorgi 1. c. ontol. n. 239—246.)

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 24



352 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Dazu vorläufig einige weitere, mehr äufserliche Aufklärungen.
Suarez fafst seine Unterscheidung, für die er übrigens auch die

Bezeichnung distinctio ex natura rei oder distinctio formalis nicht ganz
zurückweist (Vgl. 1. c. sect. 1. n. 16.), als eine Unterart der
distinctio realis auf. Deshalb nennt er sie im Unterschiede zur
gewöhnlichen distinctio realis (major) nicht selten nebst distinctio
modalis auch distinctio realis minor. Übrigens unterscheidet
Suarez in dem, was man gewöhnlich mit dem allgemeinen Namen

Accidens zu bezeichnen pflegt, sorgfaltig zwischen accidentia in

sensu stricto und zwischen modi; und dabei will er seine Lehre

von der distinctio realis minor nur auf letztere (modi) angewendet
wissen. Die Unterscheidung zwischen Substanz und Accidens
im strengen Sinne des Wortes gilt ihm einfachhin als distinctio
realis (major). Neuere Philosophen dagegen, welche teils
einer freien, teils der scholastischen Richtung angehören,

leugnen oder ignorieren die Unterscheidung zwischen Accidens
und modus im Sinne des Suarez und stellen überdies zwischen
Substanz und Accidenz in ihrem Sinne nicht blofs die distinctio
realis major, sondern überhaupt jede distinctio realis, die distinctio
modalis des Suarez mit einbegriffen, entschieden in Abrede.
Man kann auch sagen: Diese neueren Philosophen drücken
zuerst alle Accidenzen zu modi im Sinne des Suarez herab und
machen dann aus der diesbezüglichen distinctio realis minor
oder modalis des letzteren eine einfache distinctio rationis cum
fundamento in re. (Vgl. Gerdil, Institutiones logicae ontol. q.
3. c. 1. apud Zigliara 1. c. 1. 3. n. VII.; Tongiorgi 1. c.

cosmol. n. 214. seqq.; Palmieri 11. cc.)

Die Vertreter der beiden anderen Unterscheidungen

hingegen und namentlich die Scotisten wollen ihrer Unterscheidung
ausdrücklich eine eigentümliche Mittelstellung zwischen der

distinctio realis und der distinctio rationis anweisen. Deshalb

nennt man die beiden gedachten Arten der Unterscheidung
gewöhnlich einfachhin distinctio media; ein Ausdruck, der übrigens
auch von der distinctio modalis des Suarez im Gebrauche ist.

Was zunächst die eigentümliche Unterscheidung der
Scotisten und die ganz verwandte Unterscheidung mehrerer Tho-



Die reale Unterscheidung. 353

misten anbelangt, so verschieben wir die nähere Besprechung
derselben auf den letzten Abschnitt unserer Abhandlung.
Zunächst behandeln wir den ersten Punkt oder die distinctio mo-

dalis. Diese Streitfrage betreffend halten wir vor allem gegen
die gedachten Bestrebungen neuerer Gelehrten mit Entschiedenheit

an dem Satze fest: Zwischen der Substanz und dem Accidens
besteht im allgemeinen eine Art realer Unterscheidung. Zweitens
zweifeln wir auch gar sehr, ob sich der von Suarez aufgestellte
Unterschied zwischen Accidens und modus samt der auf diesen

Unterschied aufgebauten distinctio modalis als distinctio realis
minor im Sinne des Suarez aufrechthalten lasse. Dies sind zwei
wichtige Punkte, die wir im folgenden ernstlich besprechen
müssen.

a. Grad der Unterscheidung zwischen Substanz und
Accidens im allgemeinen.

15. Um in diesem Punkte methodisch vorzugehen und uns
zugleich die Erreichung unseres Zieles zu erleichtern, halten
wir es für gut, in vorliegender Sache im Unterschiede zu dem

gewöhnlichen Vorgehen mit einigen wenigen Auetoren (Vgl.
Tongiorgi, cosmol. n. 220.) eine zweifache Frage oder, wenn
man lieber will, eine zweifache Form derselben Frage zu
unterscheiden. Wir können nämlich zuerst die Sache also fassen.

Denken wir uns vorläufig eine gewisse Substanz, z. B. die
menschliche Seele in voller geistiger Lebensthätigkeit, etwa mit
Gebet oder philosophischer Speculation beschäftiget; dann wollen
wir uns daran erinnern, dafs die nämliche Substanz auch
geschieden von jenem Accidens bestehen, z. B. die nämliche
Seele im Zustande der Blödheit oder des Schlafes sich befinden
kann. Oder wir können uns auch die nämliche Substanz jetzt
mit diesem, dann mit dem entgegengesetzten Accidens behaftet
denken, z. B. ein und denselben Menschen erst von Liebe,
dann von Hafs gegen Gott entbrannt, oder ein bestimmtes
Quantum Wasser erst im kalten, dann im warmen Zustande.
JSun fragen wir — und dies ist unsere Frage in der ersten
Form —: Ist die Unterscheidung zwischen der Substanz mit

24*



354 Die philosphisehe Lehre von der Unterscheidung.

dem Accidens und der Substanz ohne das Accidens oder zwischen
der Substanz mit diesem und mit dem entgegengesetzten
Accidens als eine reale oder als eine blofs gedachte zu betrachten?
Die zweite Form der Frage, welche die eigentliche Kontroversfrage

bildet, lautet: Was besteht für eine Unterscheidung
zwischen der Substanz als solcher und zwischen dem Accidenz,
das augenblicklich an der Substanz haftet; ist dieselbe blofs als
distinctio rationis oder als distinctio realis aufzufassen?

Bevor wir auf die Beantwortung dieser Fragen eingehen,
erklären wir ein für alle Male, dafs wir hier zunächst die

Accidenzen im allgemeinen vor Augen haben. Wenn wir im
Verlaufe der Abhandlung bestimmte Beispiele anführen, so

geschieht dies nur, um die Sache anschaulicher zu machen. In
die speziellen Fragen, was gewisse accidentelle Erscheinungen
an den Substanzen, wie z. B. die Figur oder die Wärme seien,
und näherhin, ob sich manche von ihnen nicht in gewissem
Sinne auf äufsere Beziehungen zurückführen lassen, gehen wir
zunächst nicht ein. Was wir zunächst bestreiten, ist nur der
allgemeine Satz: Den Accidenzen kommt keine von der Substanz

unterschiedene eigene Entität zu oder alle Accidenzen ohne

Ausnahme lassen sich auf rein äufserliche Beziehungen ohne eigene
und innere Realität zurückführen.

Um zu unserem Ziele zu gelangen, stellen wir vor allem
die ganz entschiedene Behauptung auf: Gibt man der

vorliegenden Frage die erste Form, so mufs sie offenbar zu gunsten
der realen Unterscheidung beantwortet werden, d. h. die
Unterscheidung zwischen der Substanz mit einem
bestimmten Acci den s und ohne dasselbe oder zwischen
der Substanz mit diesem und mit dem entgegengesetzten

Accidens ist zum Unterschiede von der
distinctio rationis in einem durchaus wahren Sinne
als distinctio realis zu bezeichnen. Diese Behauptung,
glauben wir, werden im allgemeinen auch diejenigen nicht zu
bestreiten wagen, welche wir im folgenden zu Gegnern haben ;

ja einige von ihnen, die gewifs nicht zu den unentschiedensten
oder zu den unbedeutendsten zählen, lehren dies mit uns ganz



Die reale Unterscheidung. 355

ausdrücklich. (Vgl. Tongiorgi 1. c. n. 222. ; Palmieri 1. c. anthropol.
c. 4. a. 1. p. 445.) Und in der That, der Umstand, dafs eine

Unterscheidung vor jedem menschlichen Denken und unabhängig
von demselben in den Dingen ihren Bestand hat, oder die That-
sache, dafs vor unserem Denken und unabhängig von demselben

zwei Glieder vorhanden sind, von welchen man gestehen mufs,
das eine sei nicht das andere, oder es bestehe zwischen ihnen

keine allseitige Identität, wird allgemein als ein untrügliches
Zeichen der realen Unterscheidung angesehen. Dies trifft aber

im beschriebenen Falle offenbar zu. Das warme Wasser ist als

solches oder in sensu composite wahrlich nicht das kalte und

die ruhende Seele als solche nicht die thätige. Allerdings kann

man die fragliche Unterscheidung in der vorliegenden Auffassung
nicht eine adäquate nennen, weil dabei in beiden Gliedern ein

Element, und zwar das hauptsächlichere, nämlich die Substanz,
identisch ist. Im Falle, wo man zuerst die Substanz mit einem

bestimmten Accidens und dann die Substanz ohne dieses Acci-
dens vor sich hat, kann man unsere Unterscheidung überdies

auch in einem gewissen Sinne eine negative nennen. Wenn
wir ferner bedenken, wie das Accidens nach allgemeiner Lehre
ein viel geringeres Sein besitzt, als die Substanz oder der sub-

stanzielle Teil eines Ganzen ; so weigern wir uns auch nicht,
diese Unterscheidung, die wesentlich auf die Accidenzen

gegründet ist, im Vergleich zu den früheren Fällen und im eben

angedeuteten Sinne distinctio realis minor zu nennen. Aber wie

wir oben die distinctio inadaequata und die distinctio negativa
als Unterarten der distinctio realis hingestellt haben ; so müssen

wir uns auch hier konsequent bleiben und die beschriebene

Unterscheidung aus dem angeführten Grunde trotz aller

verringernden Umstände noch als distinctio realis gelten lassen.

Wenn sich gegen diese Auffassung Zweifel aufdrängen, so

sollen dieselben im folgenden ihre Erledigung finden. Denn es

soll nicht blofs das folgende auf die gegenwärtige Behauptung

gestützt werden, sondern es soll auch das folgende der
gegenwärtigen Behauptung zur Bestätigung dienen. Damit sind wir
beim eigentlichen Kernpunkte der Kontroverse angelangt.



356 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

16. Die zweite Fassung' unserer Frage, welche eine sehr

wichtige Streitfrage bildet, lautet also : Was besteht für eine
Unterscheidung zwischen der Substanz als solcher
und zwischen dem Accidens, das augenblicklich an der
Substanz haftet; ist dieselbe blofs als distinctio ratio-
nis cum fundamento in re oder als distinctio rea-
Iis aufzufassen?

Wir behaupten das letztere. Dabei unterscheiden,

wir vorläufig nicht ängstlich zwischen accidens und modus oder,
wie man auch zu sagen beliebt, zwischen accidentia absoluta
und accidentia relativa sive modalia; oder wenn man lieber
will, wir behalten vorläufig hauptsächlich die sogenannten
accidentia absoluta im Auge. Über dieses V orgehen wird uns billigerweise

niemand tadeln können. Denn vor allem sehen sich auch

die Gegner zu dem Geständnisse genötiget, dafs es mitunter
sehr schwer zu entscheiden ist, ob eine zufällige Bestimmung
der Substanz den eigentlichen Accidenzen oder den modi
beizuzählen sei. Zudem ist es ein allgemein anerkannter logischer
Grundsatz, dafs man von dem Klareren zum Dunkleren
fortschreiten soll. Oder wenn es den Gegnern gestattet ist, zu
ihrem Vorteile immer von jenen Accidenzen auszugehen oder

wenigstens durchaus auf jene am meisten Rücksicht zu nehmen,
bei denen die reale Unterscheidung von der Substanz oder die

eigene Realität am meisten fraglich ist; warum sollte es uns
verwehrt sein, zu unseren Zwecken den entgegengesetzten Weg
einzuhalten

Dies vorausgesetzt leiten wir die Richtigkeit unserer
Ansicht zuerst in ihrer ganzen Allgemeinheit aus dem früheren ab.

Zwischen der denkenden und der ruhenden Seele, zwischen dem

Wasser im kalten und im warmen Zustande, zwischen einem

bestimmten Stück Wachs in runder und in eckiger Form
besteht zugestandener und erwiesenermafsen eine reale
Unterscheidung. Wir fragen: Setzt dies nicht eine reale
Unterscheidung zwischen der Seele und ihrem Denken, zwischen dem
Wasser und seiner Wärme, zwischen dem Körper und seiner
Gestalt voraus? Es scheint dies unzweifelhaft. Oder woher



Die reale Unterscheidung. 357

soll denn im gegebenen Falle die reale Unterscheidung kommen?

Wir fragen, was wohl zu beachten ist, nicht nach der
bewirkenden Ursache (causa efficiens), sondern nach der Formalursache

(causa formalis) der bezeichneten Unterscheidung. Diese

Formalursache kann offenbar nicht in der Substanz als solcher

liegen, d. h. die Unterscheidung kann offenbar nicht von der
Substanz als solcher kommen: denn die Substanz ist ja in

beiden Unterscheidungsgliedern vollkommen dieselbe. Es bleibt
also nichts anderes übrig, als dafs die Unterscheidung von dem

Accidens komme; und zwar von einem solchen Aceidens,
welches eine eigene Realität besitzt. Denn wie sollte ein Accidens
ohne eigene Realität aus sich selbst und im Unterschiede zur
Substanz Grund und Formalursache einer realen Unterscheidung
zu werden vermögen? Hat aber das Accidens eine eigene, von
der Substanz verschiedene Realität; dann ist wahrhaftig nicht
abzusehen, warum zwischen ihm und der Substanz keine reale

Unterscheidung bestehen soll. Dies scheinen auch die Gegner

zuzugeben, weil sie in unserer Frage den Accidenzen mit solcher
Entschiedenheit jede eigene Realität abzusprechen bemüht sind.

Man beachte wohl, was wir behaupten, ist eine reale

Unterscheidung, nicht eine reale Trennung. Denn Unterscheidung
und Trennung sind nicht dasselbe, und die Unterscheidung
fordert an und für sich keine Trennung, wenigstens keine

aktuell gegebene Trennung; die Unterscheidung kann vielmehr,
so lange die Realität des einen Teiles nicht vollständig in die

Realität des andern aufgeht, bei der denkbar innigsten
Vereinigung ungetrübt fortbestehen. Man wird sagen: Die

Unterscheidung hat wenigstens notwendig die Möglichkeit der Trennung

zur Voraussetzung. Auf diese Schwierigkeit werden wir
später zurückkommen. Es wird sich zeigen, dafs gegen die

Möglichkeit einer vollständigen oder beiderseitigen Trennung
zwischen Substanz und Accidens im allgemeinen nichts

Stichhaltiges vorgebracht werden kann. Jedenfalls liegt die
Möglichkeit der einseitigen Trennung hier am Tage. Warum sollte
diese letztere zu einer distinctio realis inadaequata et negativa
nicht hinreichen?



358 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Höchstens könnte man sagen: Wegen der Unmöglichkeit
einer vollständigen oder beiderseitigen Trennung der beiden

Unterscheidungsglieder sowie wegen der innigen Einheit von
Substanz und Accidens kann jedenfalls nicht von einer aktuellen,
sondern blofs von einer potenziellen Unterscheidung die Hede
sein. Darauf erwidern wir: Wie aus der oben vorgelegten
Entwicklung der Begriffe hervorgeht, sind rein gedachte
Unterscheidung (distinctio rationis) und potenzielle Unterscheidung
(distinctio potentialis) keineswegs als vollkommen gleichbedeutend
zu betrachten. Offenbar ist die potenzielle Unterscheidung,
welche in unserem Falle vorliegt oder vorliegen soll, nicht für
eine Abart der distinctio rationis oder virtualis, sondern für
eine Abart der distinctio realis anzusehen. Denn es gehört zum
Wesen der distinctio rationis oder virtualis, dafs zwischen den

beiden Unterscheidungsgliedern in concreto nie und nimmer eine

objektive Scheidung vorgenommen werden kann, selbst eine

solche nicht, welche man als eine einseitige (separatio non

mutua) zu bezeichnen pflegt, d. h. auch keine solche, welche

in dem objektiven und realen Verschwinden des einen Teiles

bei realem und objektivem Fortbestande des anderen Teiles

gelegen ist. Zwischen Substanz und Accidens kann aber mit
gröfster Leichtigkeit eine solche Scheidung stattfinden.

Man bemerkt weiter: Das Accidens ist nicht eine Realität

für sich, sondern es ist seiner ganzen Wesenheit nach nur ein

modus der Substanz. Auf diese Behauptung werden wir später

genauer eingehen. Für jetzt zur vorläufigen Aufklärung folgendes.

Das Accidens ist allerdings keine Realität für sich, wenn

man unter Realität eine Entität verstehen will, wie sie der

Substanz eigen ist; sonst hätten wir an ihm eben nicht ein

Accidens, sondern eine Substanz. Aber es wäre von Seite der

Gegner noch zu beweisen, dafs es keine Entität oder Realität

geben kann, die vom Wesen der Substanz ganz verschieden ist.

Auch mag man das Accidens einen modus der Substanz nennen;
ist es ja nach dem Ausdrucke der Alten ein ens entis. Aber
es ist eben ein modus und nicht ein Nichts, und mufs daher

eine ihm eigentümliche Realität besitzen, wodurch es befähigt



359

ist, ens entis und modus substantiae zu sein. Doch dieses soll
in dem folgenden Argumente noch klarer ans Licht treten.

17. Der handgreiflichste Beweis für unsere Behauptung ist
folgender. Denken wir uns zuerst einen Menschen, der zwar
lebt, aber dabei lahm, blind und geistesgestört ist. Auf einmal

wird er sehend und bekommt den vollen Gebrauch seiner
Glieder sowohl, als auch seiner Geistesfähigkeiten. Wer wird
da leugnen, dafs dieser Mensch nun weit vollkommener ist, als

er früher war? Doch nicht genug. Der junge Mann, der bisher

aller körperlichen und geistigen Ausbildung entbehrt, wird
nach und nach ein ausgezeichneter Gymnastiker, Musiker,
Philosoph, und was noch mehr ist, ein höchst edelgesinnter und

tugendhafter Charakter. Will man es bezweifeln, dafs er
dadurch viel an Vollkommenheit gewonnen hat? Nein, es ist dies

allzu offenkundig und wird auch von manchen unserer Gegner
ausdrücklich zugegeben. (Vgl. Palmieri 1. c.) Nun fragen wir:
Was ist Vollkommenheit? Alle Philosophen, unsere Gegner
selbst nicht ausgenommen, lehren, dafs Vollkommenheit und

Sein oder Realität durchaus unzertrennliche Begriffe sind,
insofern nämlich jede Vollkommenheit notwendig ein entsprechendes

Sein zur Voraussetzung hat. Da schliefsen wir nun weiter:
Also wo gröfsere Vollkommenheit vorliegt, da mufs auch mehr
Sein oder mehr Realität vorhanden sein; und wenn wir dies

auf das frühere Beispiel anwenden, also mufs bei dem Menschen

in der oben beschriebenen zweifachen Entwicklung oder

Vervollkommnung zum früheren Sein neues Sein und neue Realität

hinzukommen. Folglich mufs das, was wir am Menschen den

freien Gebrauch seiner Glieder und Fähigkeiten oder was wir
an ihm Bildung, Wissen und Tugend nennen — lauter Dinge,

die von allen Philosophen den Accidenzen beigezählt werden —

eine eigene Realität besitzen.

Was von dem vorgeführten Beispiele gilt, mufs auch von
allen anderen Vorgängen gelten, wo eine entschiedene innere

Veränderung zum Besseren oder zum Schlechteren stattfindet,
ohne dafs dabei substanzielle Bestandteile entweder von aufsen

aufgenommen, oder von innen ausgeschieden werden. Weil beim



360 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Wachsen und Altern der organischen Wesen unleugbar dieses

letztere der Fall ist, so können wir uns auf diese Vorgänge
hier direkt nicht berufen. Aber indirekt scheinen auch diese

Vorgänge unserer Behauptung zur Bestätigung zu dienen. Denn

gerade aus dem Umstände, weil das Wachstum organischer
Wesen, welches auf den ersten Blick ein rein accidentelles zu
sein scheint, aber bei näherer Betrachtung sich als ein sub-

stanzielles herausstellt, nicht ohne Hinzukommen neuer sub-

stanzieller Teile zustande kommt; müssen wir durch einen

naheliegenden Analogieschlufs folgern, dafs jedes Wachstum, soweit
es sich als wahres Wachstum charakterisiert, nicht ohne
Hinzukommen einer neuen Realität vor sich gehen kann. Nun ist
es aber unleugbar, dafs bei Menschen und Tieren in der
Zunahme der inneren Kraft und Geschicklichkeit nicht blofs ein
solches Wachstum wahrhaft stattfindet, sondern auch mit dem

substanziellen Wachsen, neben dem es in der Hegel einhergeht,
durchaus nicht immer vollkommen gleichen Schritt hält.

Auf die Veränderungen in den Dingen, welche weder
auffallend zum Bessern, noch auffallend zum Schlechtem

ausschlagen, werden wir bei Besprechung der distinctio modalis
zurückkommen. Bei den rein äulserlichen Veränderungen, z. B.

wenn etwas aufhört, zur Rechten oder zur Linken eines anderen

oder unter mehreren das Gröfste oder das Kleinste zu sein,
mufs ebenfalls das in Betracht gezogen werden, was wir später
über die modi sagen werden. Hier erlauben wir uns nur, darauf

hinzuweisen, dafs sich dieselben nicht selten in Wahrheit
durch eine durchaus reale Veränderung in der Aufsenwelt z. B.

durch das Aufhören oder das Entstehen des entsprechenden
Terminus erklären und so ebenfalls durch Analogie dem

Gesagten in gewissem Sinne zur Bestätigung dienen können.
18. Hiermit ist auch bereits den zwei gewöhnlichstell

Ausflüchten der Gegner vorgebeugt. (Vgl. Palmieri 1. c. ontol.
thes. 17.; anthropol. c. 4. art. 1.) Denken, Gestalt, Wärme,
Ausdehnung u. dgl., so bemerken sie, sind allerdings reale und
nicht blofs gedächte Dinge ; aber sie sind eben real nicht durch
eine ihnen eigene, von der Substanz verschiedene Realität,



Die reale Unterscheidung. 361

sondern durch die Realität der Substanz selbst; d. h. ihre
Realität deckt sich vollkommen mit der Realität der Substanz,

an der sie haften. Aber das ist es gerade, was wir, auf den

früheren Beweis gestützt, durchaus leugnen müssen. Sonst

mufs man entweder behaupten, dafs in den vorgeführten Fällen
entweder keine reale Vervollkommnung stattfindet oder dafs es

eine reale Vollkommenheit geben kann ohne entsprechende
Realität. Kurz, wie einerseits die Vollkommenheit und mithin
die Realität einer Sache wahrhaft wachsen und gröfser werden
kann und andererseits dennoch das, was schliefslich die ganze
und volle Realität der Sache ausmacht, sich vollkommen gleich
bleiben soll; das ist uns durchaus unbegreiflich.

Weiters behauptet man: Alle Veränderungen an den Dingen

lassen sich durch das Entstehen neuer modi oder neuer
Beziehungen (relationes) erklären, welche angeblich nach der

richtigen und jetzt allgemein angenommenen Lehre keine

neue Realität zur Substanz hinzufügen sollen. Wir wollen
die modi unterdessen beiseite lassen und unser Augenmerk
einzig auf die Beziehungen richten. Dies können wir um so

leichter thun, weil die Gegner in unserer Frage und namentlich
bei dem Versuche, unsere Beweisgründe zu entkräften, diese

beiden Begriffe (modus et relatio) ganz zu identifizieren scheinen.

(Vgl. Tongiorgi, cosmol. n. 220 seqq.; Palmieri, ontol. thes.

17.) Um nun näher auf die Sache einzugehen, sagen wir: Es

mag sein, dafs manche Veränderungen, z. B. die Veränderung
der Gestalt, auf neu entstehende innere oder äufsere Beziehungen
der Substanz zurückgeführt werden können. Aber alle

Veränderungen an den Substanzen und namentlich die allerauffallend-

sten, wie die Steigerung der Kräfte im lebendigen Wesen, die

Ausbildung des Verstandes und die Veredlung des Willens im
Menschen oder das aktuelle Denken und Wollen im Vergleich
zum ruhenden Vermögen, mit äufseren oder inneren Beziehungen
vollkommen identifizieren zu wollen, ist offenbar nicht blofs ein

kühner, sondern auch ein vergeblicher Versuch. Derlei
Veränderungen und Vervollkommnungen mögen an den Dingen
gewisse Beziehungen zur Folge oder zur Voraussetzung haben;



362 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

sie selbst als reine Beziehungen ohne reale, von der Substanz

verschiedene Unterlage hinzustellen, ist nicht blofs gegen die

ganze alte Schule, sondern nach unserer Überzeugung auch

gegen jedes besonnene Denken. Dies wird im folgenden noch

klarer zu Tage treten. Doch geben wir zu, es gelänge, alle diese

Dinge als reine Beziehungen zu erweisen, so würden wir immer
noch durch die vorgebrachten Beweisgründe genötiget sein, ein
Zweifaches festzuhalten, nämlich erstlich, dafs diese Beziehungen
selbst als solche und im Unterschiede von der Substanz einer
realen inneren Steigerung oder Vervollkommnung fähig sind,
und zweitens, dafs eine derartige Steigerung oder Vervollkommnung

ohne die Annahme einer neu hinzukommenden Bealität
durchaus unerklärlich bleibt. So kommen wir am Ende auch

unter dieser Voraussetzung auf das alte Argument zurück; denn

dafs man bei den fraglichen Veränderungen im allgemeinen nicht
an das Hinzukommen substanzieller Teile denken kann, wird
als selbstverständlich wohl auch von den Gegnern zugestanden
werden.

19. Nachdem wir unsere Lehre durch positive Beweisgründe

erhärtet und dieselben gegen alle Angriffe gesichert
haben, müssen wir noch die direkten Gründe der Gegner für
ihre Lehre zu entkräften suchen. Diese Beweisgründe haben

erstlich, wie wir gelegentlich schon bemerkt haben, fast alle
den Mangel, dafs sie von solchen accidentellen Zuständen der
Substanz ausgehen, bei welchen die eigene Bealität am schwächsten

hervortritt oder am meisten fraglich erscheint, wie bei der

Gestalt der Körper, der Buhe und Bewegung und überhaupt
bei allen jenen Bestimmungen, welche entweder in sich selbst,
oder in ihrem Gegensatze der Substanz nie fehlen können.

Die Gegner dürften vielleicht hier zu ihren Gunsten vorbringen,
dafs sie eben zunächst nur von den sogenannten modi sprechen,
welche sie von den accidentia absoluta unterscheiden. Allein
es ist nicht zu vergessen, dafs unsere Frage eine allgemeine
ist und dafs von vielen unserer Gegner zugleich die Existenz
von accidentia absoluta sehr in Zweifel gezogen wird. Und in
der That treffen alle ihre Gründe nicht blofs die modi im Unter-



Die reale Unterscheidung. 363

schiede zu den accidentia absoluta, sondern überhaupt alle Acci-
denzen. Ferner ist nicht zu übersehen, dafs mehrere
Argumente unserer Gegner nur gegen diese oder jene unwesentliche
Annahme oder eigentümliche Redeweise dieses oder jenes
Auetors gerichtet sind. Endlich fühlen sich mehrere Verteidiger
der von uns bekämpften Lehre gezwungen, selbst zu bekennen,
dafs ihrer Beweisführung volle apodiktische Kraft nicht zukommt.

(Vgl. Tongiorgi, cosmol. 1. c. 4. art. 3. n. 215. 216.; Palmieri,
anthropol. thes. 14. p. 317—399. 446—448.)

Was nach all dem noch der Beachtung wert erscheint,
können wir auf folgende Punkte zurückführen — Nimmt man

an, das Accidenz habe eine eigene, von der Substans verschiedene

Realität; so mufs man zugleich zeigen, wie diese Realität
bei ihrem Entstehen nicht geschaffen oder aus dem Nichts

hervorgebracht, sondern aus der vorliegenden Substanz hervorgezogen

wird (accidens educitur ex subjecto). Denn schaffen kann
nach allgemeiner Lehre nur Gott allein, während die Acci-
denzen in der Regel eine weit niedrigere Ursache aufweisen

und überhaupt von einem Erschaffen der Accidenzen nach

allgemeiner Anschauung keine Rede sein kann. Der verlangte
Nachweis aber, wie das Accidens aus der Substanz als aus

seinem Subjekte herausgebildet wird, will nicht gelingen. Und

warum soll man das Hervorbringen einer neuen Realität nicht
ein Erschaffen zu nennen berechtiget sein? (Vgl. Tongiorgi,
cosmol. n. 215.) Zur Hebung dieser Schwierigkeit kommt am

Ende alles darauf an, zu zeigen, wie man bei unserer Ansicht

durchaus nicht gezwungen ist, von einem eigentlichen Erschaffen

der Accidenzen zu reden. Dies ist aber sehr leicht. Nach der

von uns vertretenen Lehre mufs man durchaus daran festhalten,
dafs es zwei Hauptgattungen oder vielmehr zwei Hauptabstufun-

gen im Sein gibt; nämlich das Sein der Substanz, welche als

solche sich einer eigenartigen Selbständigkeit erfreut (ens per se

et in se), und das Sein des Accidens, welches seiner ganzen
Natur nach mit einer eigentiimlichén Hinfälligkeit und Abhängigkeit

von der Substanz behaftet ist (ens entis, ens in alio

tamquam in subjecto inhaesionis). Diese Unselbständigkeit und



364 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Abhängigkeit des Aecidens von der Substanz erstreckt sich

über das ganze Sein desselben und mufs folglich nicht blofs auf
seinen Fortbestand, sondern auch auf sein Entstehen Anwendung
finden. Dabei ist die Substanz in Rücksicht auf die Entstehung
des Aecidens nicht so fast als die bewirkende Ursache, sondern

vielmehr als das aufnehmende Prinzip und als der eigenartige
Träger des Aecidens (subjectum inhaesionis) aufzufassen. (Vgl.
Zigliara, ontol. 1. 3. c. 2. n. IV. p. 356.) Dies vorausgesetzt,
erinnere man sich, wie man das Schaffen oder Erschaffen

allgemein zu definieren pflegt. Die zwei gewöhnlichsten und dabei

allgemein für gleichbedeutend ausgegebenen Definitionen lauten:
creatio est produetio rei ex nihilo sui et subjecti; creatio est

produetio rei secundum totam suam substantiam. Von diesen

beiden Definitionen kann die zweite offenbar nie und nimmer
auf das Accidenz passen, so sehr man letzterem auch eine

eigene, von der Realität der Substanz unterschiedene Realität
zuschreibt. Dies bleibt selbst dann noch wahr, wenn man

voraussetzt, das Accidenz werde durch ein Wunder für sich allein
und sine substantia seu sine subjecto et extra subjectum
hervorgebracht. Aber auch bei der zweiten Definition sieht man

aus dem Beisatze ex nihilo subjecti auf das deutlichste, dafs

man dabei nur an substanzielle Wesen denken kann. Soll ja
der ganze Ausdruck ex nihilo sui et subjecti nach der
allgemeinen Erklärung nichts anderes besagen, als beim Schaffen

müsse nicht blofs wie immer ein früher nicht dagewesenes Sein

hervorgebracht werden, sondern es dürfe auch der Träger des

ganzen Seins d. h. die Substanz früher nicht vorhanden
gewesen sein, damit auch sie neben den accidentellen Eigenschaften
als Ergebnis des fraglichen Hervorbringens dastehe. Infolgedessen

ist es undenkbar, dafs diese Definition auf das Hervorbringen

eines Accidenz angewendet werden könne.

Zur vollen Lösung der vorgelegten Schwierigkeit bleibt
höchstens noch zu erklären, wie das Aecidens nach dem
Ausdrucke der Alten aus der Substanz gleichsam herausgebildet
oder aus ihr hervorgezogen werde (quomodo aecidens educatur
ex subjecto). Man kann gestehen, dafs dieser ganze Vorgang



Die reale Unterscheidung. 365

für uns höchst dunkel bleibt. Deshalb aber sind wir, wenn wir
logisch vorgehen wollen, keineswegs gezwungen, das zu leugnen,

was wir anderwärts mit voller Klarheit als richtig erkannt und

mit unwiderleglichen Gründen bewiesen haben. Dann könnte

man auch darauf hinweisen, dafs der Ausdruck der alten Schule

educi ex subjecto keine vollkommen bestimmte Auslegung
gefunden hat und nicht allzusehr zu premieren ist. Kür unseren
Zweck genügt es, daran festzuhalten, dafs einerseits jedes Acci-
dens nicht blofs in seinem gegenwärtigen Seih und in seinem

Fortbestande, sondern auch in seinem ersten Entstehen eine

eigentümliche Abhängigkeit von der Substanz bekundet, anderseits

aber auch in der Substanz eine gewisse natürliche
Empfänglichkeit für das Accidens gegeben ist. Diese Gesichtspunkte

reichen hin, um in einem gewissen, wahren Sinne mit
den Alten sagen zu können : Accidens e subjecto seu e substantia

subjecti educitur. Die weitere Erklärung dieses Vorganges
können wir getrost spezielleren Studien oder dem Belieben des

einzelnen überlassen.
20. Weiters kann mau sagen: Das, was wir Accidens

nennen, modifiziert die Substanz nicht etwa blofs äufserlich,
sondern durchaus innerlich und gibt derselben eine durchaus innerliche

Benennung. So z. B. haftet die Wärme nicht blofs wie immer

an der Substanz des Wassers, sondern durch die Wärme ist
eben das Wasser selbst warm. Koch viel weniger haftet das

Denken und das Wollen blofs mehr äufserlich an der Seele,

sondern die Seele selbst ist es, welche denkt und will, so dafs

man die Seele in ihrem innersten Sein denkend und wollend

zu nennen gezwungen ist. Wie aber die Substanz durch eine

von ihr unterschiedene und verschiedene Realität in der

beschriebenen Weise innerlich modifiziert werden soll, ist vollends

unbegreiflich. — Zudem ist der Verstand, wie niemand leugnen
wird, in einem wahren Sinne die bewirkende Ursache des

Gedankens. Infolgedessen haben wir beim Denken drei Dinge
oder drei Momente zu unterscheiden, nämlich den thätigen Geist,
die hervorgebrachte Thätigkeit und endlich die Verbindung
beider oder die Information des Geistes von Seite seiner Thätig-



366 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

keit. Da fragt man in unserer Untersuchung fast unwillkürlich :

Besteht die vorgebliche reale Unterscheidung blofs zwischen dem

ersten und dem letzten von den aufgezählten Momenten oder
zwischen allen dreien? Und diese vorgebliche reale
Unterscheidung vorausgesetzt, fragt man weiter: Welchem von den

drei real unterschiedenen Teilungsgliedern soll am Ende das

Denken formell zugeschrieben werden? Man wird sich vielleicht
nicht lange besinnen und für das erste Glied, nämlich für den

Geist, die Entscheidung treffen. Aber da kommt gleich wieder
das Bedenken: Der fertige Gedanke soll ja erst im dritten
Momente gegeben sein; wie kann aber der Geist durch ein von
ihm real unterschiedenes Etwas formell denkend sein und formell
denkend heifsen (Vgl. Palmieri 1. c. ontol. thes. 17. p. 398,
anthropol c. 4. a. 1. p. 446—448.)

Wir geben gerne zu, dafs es nicht leicht ist, auf alle Fragen
und Zweifel, welche hier aufgeworfen werden, mit voller Klarheit

und Bestimmtheit Aufschlufs zu geben. Doch wollen wir
eine Antwort versuchen, erlauben uns aber nochmals, zuerst auf
eine schon oben gemachte Bemerkung hinzuweisen. Es ist nicht
vollkommen logisch, eine klar erkannte und unwiderleglich
bewiesene Lehre einzig aus dem Grunde zu verwerfen, weil man
nicht alle Folgen oder nicht alle Punkte an derselben

vollständig aufzuklären imstande ist. Doch zur Sache. Wir
entgegnen Folgendes: Das Accidens ist allerdings als etwas von
der Substanz Unterschiedenes und von ihr Verschiedenes, aber

durchaus nicht als etwas von der Substanz Geschiedenes und
Getrenntes oder als etwas der Substanz ganz Anfserliches zu
betrachten. Das Accidens ist vielmehr als etwas mit der
Substanz innigst Geeintes und der Substanz höchst Innerliches
aufzufassen. Es mag nun allerdings, wie wir gerne zugeben, nicht
blofs höchst unbegreiflich, sondern geradezu unmöglich sein, dafs

die Substanz durch eine ihr ganz äufserliche und von ihr förmlich
geschiedene oder getrennte Bealität innerlich modifiziert und
infolgedessen formell und, wie man sagt, in recto von ihr benannt
werde. Auch bekennen wir gerne, dafs die fragliche, innerliche
Modifikation samt der entsprechenden Benennung der Substanz



Die reale Unterscheidung.

von Seite des real unterschiedenen Accidens, selbst wenn wir
letzteres als etwas mit der Substanz innigst Geeintes aufzufassen

bemüht sind, immer noch keine geringe Schwierigkeit bietet.

Aber eine absolute Unmöglichkeit oder einen offenen Widerspruch

vermögen wir darin nicht zu entdecken. Da also unser

philosophisches Denken, wie die oben angeführten Gründe zeigen,

unwidersprechlich zu dieser Annahme hingetrieben wird, so

müssen wir trotz der gröfseren oder geringeren Schwierigkeit
bei derselben stehen bleiben.

Es sei uns erlaubt, das Gesagte durch den Hinweis auf die

Analogie mit dem Geheimnisse der Menschwerdung zu beleuchten
und zu bekräftigen. Wie uns der Glaube unwidersprechlich lehrt,
muls der Sohn Gottes, das ewige Wort (Verbum Patris), infolge
der hypostatischen Vereinigung mit der Menschheit, die wahrhaft
eine von der göttlichen Natur und vom Verbum selbst verschiedene

und unterschiedene Realität besitzt und diese Realität in
der Vereinigung beibehält, mit Rücksicht auf diese mit ihm
geeinte Menschheit wahrhaft und in recto und in gewissem Sinne

innerlich Mensch genannt werden. Alan beachte, dafs es sich

hier nicht um die Einigung einer accidentellen und naturgemäfs
an ein anderes Wesen angelehnten Realität, sondern um die

Einigung eines substanziellen Seins handelt. Demungeachtet
müssen infolge der gedachten Einigung alle menschlichen

Handlungen, Zustände und Leiden, wie die Theologen sich ausdrücken,
in concreto ganz eigentlich und in recto von dem ewigen Worte

ausgesagt werden. Alan erwidert vielleicht: Die Aussage in

concreto mit Ausschlufs derselben Aussage in abstracto ist nicht

vollkommen eigentlich oder wenigstens kann bei den Accidenzen

in Rücksicht auf die Substanz die Aussage nicht blofs in

concreto, sondern auch in abstracto angewendet werden. Allein
weder das eine, noch das andere ist strenggenommen richtig.
Denn das eigentlichste Subjekt der Aussage ist und. bleibt das

konkrete Suppositum oder die Person. Auch kann man nicht

sagen: Die Seele ist der Gedanke, oder der Gedanke ist die
Seele. Sonst müfste man schlufsweise auch sagen können: Also
ist der menschliche Gedanke etwas Unsterbliches und Unvergäng-

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 25



368 Dio philosophische Lehre von der Unterscheidung.

liches, oder umgekehrt, die menschliche Seele etwas höchst

Flüchtiges und Vergängliches.
Auf die weitere Frage, welches von den drei vorgeführten

Momenten oder Teilungsgliedern denn eigentlich und formell als

denkend zu bezeichnen sei, könnten wir vor allem einfaehhin

antworten : Keines für sich allein, sondern ' alle drei zusammen
als Ganzes, oder das konkrete Ganze. Näherhin kann man sagen:
Das formelle oder eigentlichste Subjekt des menschlichen Denkens

ist der konkrete Mensch, oder, wenn man will, die Seele; der
formelle Grund aber, warum der Mensch oder die menschliche
Seele aktuell denkend ist und denkend genannt wird, ist der

fertige Gedanke; frägt man endlich, warum auf Grund dieses

bestimmten Gedankens nicht Paulus, sondern Petx'us, oder näher-

hin, warum an Petrus nicht der Leib, sondern die Seele denkend
heifse und denkend sei, so lautet die Antwort: Weil der
Gedanke eben nicht von Paulus, sondern von Petrus und in Petrus
nicht vom Leibe, sondern von der Seele ausgeht und nicht in
Paulus, sondeim in der Seele des Petrus seinen Sitz hat. Gerade

so ist es auch bei Christus. Fragt man schlechthin: Wer leidet,
so kann man, wenn man ganz eigentlich antworten will, nur
sagen : Christus als Ganzes, oder der Logos, die zweite göttliche
Person, sofern sie nämlich infolge der Menschwerdung auch die
menschliche Natur in sich schliefst. Fragt man näher: An
welcher Natur leidet Christus, so ist zu antworten: An der
menschlichen. Will man endlich wissen, warum dieses Leiden
einer göttlichen Person und zwar gerade der zweiten, oder dem

Sohne zukommt, so lautet die richtige Antwort: Weil die menschliche

Natur samt ihrem Leiden mit einer göttlichen und zwar
gerade mit der zweiten göttlichen Person hypostatisch vereiniget
ist. (Vgl. Gutberiet a. a. 0. K. 3. § 4. S. 43 f.)

21. Der dritte und wohl auch der voi'züglichste Beweisgrund
unserer Gegner ist folgender. Wenn die Accidenzen eine eigene,

von der Substanz verschiedene Realität besäfsen, so müfsten
dieselben auch, wenigstens durch Gottes Allmacht, von der Substanz
wirklich getrennt werden können, so dafs sie im Zustande der

Trennung für sich allein fortbeständen. Wer aber erkennt



Die reale Unterscheidung. 369

darin nicht ein Ding der absoluten Unmöglichkeit? Oder wer
ist imstande, sich eine Figur ohne Körper oder einen menschlichen

Gedanken ohne denkende Seele irgendwie vorzustellen

(Vgl. Palmieri, anthropol. 1. c.)
Auf diese Schwierigkeit können wir eine mehrfache

Antwort geben. Zuerst müssen wir den allgemeinen Satz, welcher

der ganzen Beweisführung zu Grunde liegt, ernstlich beanstanden.

Derselbe sagt: Von zwei Dingen, welche real von einander

unterschieden sind, mufs wenigstens durch Gottes Allmacht
immer das erste von dem zweiten und das zweite vom ersten

in der Weise getrennt werden können, dafs beiderseits das eine

ohne das andere noch fortbesteht. Wir fragen: Wo ist die
reale Unterscheidung so auffallend und unwidersprechlich wie
zwischen Gott und Welt? Dennoch kann letztere ohne Gott
nicht blofs nicht entstehen, sondern auch nicht einen Augenblick
fortbestehen. Will man ein ähnliches Beispiel, welches gänzlich
der geschaffenen Natur angehört, so können wir auf das Denken
und Wollen im geschaffenen Geiste hinweisen. Denn so sehr

Denken und Wollen der Welt der Accidenzen angehören und

so das Beispiel in gewissem Sinne auf den ersten Blick in
unserer Sache als petitio principii erscheinen mag, so wird man
am Ende das Beispiel doch nicht ohne weiteres verwerfen
können. Wir haben es in demselben ja nicht mit der
Unterscheidung zwischen Substanz und Accidens, sondern mit der

Unterscheidung zwischen zwei positiven Accidenzen zu tliun.
Wer will leugnen, dafs das Denken etwas ganz Positives ist,
und dafs durch das Wollen ein neues, positives Moment zum

Denken hinzukommt? Und dennoch kennzeichnet sich das

Fortbestehen des Wollens ohne entsprechendes Erkennen als ein

Ding absoluter Unmöglichkeit. Es mag also schwer begreiflich
sein, wie von zwei Dingen, deren jedes seine eigene Realität
besitzt, das eine zu seinem Dasein und zu seinem Fortbestande
des andern wesentlich bedürfe ; absolut undenkbar oder unmöglich
kann es keineswegs genannt werden. Dafs namentlich das menschliche

Denken von der Seele und überhaupt jede Lebens-

thätigkeit (actus Vitalis) von der lebenden Substanz absolut un-
25*



370 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

trennbar sei, geben wir gerne zu. Denn wie soll es begreif lich
sein, dafs ein menschlicher Gedanke ohne denkenden Menscnen-

geis't zustande komme oder ohne Seele fortbestehe? Indessen der
entscheidende Grund für diese Unmöglichkeit ist nicht in der
gemeinsamen Natur der Accidenzen überhaupt, sondern er ist in dem

eigentümlichen Wesen des Denkens als Lebensthätigkeit zu suchen.

Die Lebensakte nämlich fordern ihrem innersten Wesen nach, dafs
sie aus der lebenden Substanz wie aus ihrer Wurzel hervor-
wachsen und dafs sie mit dieser Wurzel, wie mit ihrem Lebens-

grnnde, in beständiger Verbindung bleiben. (Vgl. Zigliara 1. c.
1. 2. c. 2. n. IX.) Ahnlich mag es unsertwegen auch bei der

Figur der Körper oder bei der Bewegung sein, sofern man sich
diese Dinge oder diese Zustände der Substanz nicht blofs von
der Substanz selbst, welche ihren letzten Träger bildet, sondern

zugleich auch von der Quantität d. h. von der aktuellep
Ausdehnung als von ihrem unmittelbaren Subjekte losgelöst denken

soll. Aber damit ist noch nicht erwiesen, dafs man die
gedachte Untrennbarkeit durchaus verallgemeinern müsse.

Wir bestreiten vielmehi', um die vorliegende Schwierigkeit
allseitiger zu widerlegen, auch die Richtigkeit oder die
hinreichende Sicherheit der weiteren Behauptung, welche in dem

vorgebrachten Argumente den Untersatz bildet. Dieselbe muls in
der zur Richtigkeit des Argumentes geforderten Allgemeinheit also

lauten: Es ist durchaus unmöglich und undenkbar, dafs irgend
eines von jenen Dingen, welche man allgemein als Accidenzen

zu bezeichnen pflegt, von der Substanz in der Weise losgetrennt
werde, dafs es nach der Trennung für sich allein fortbesteht.
Wir leugnen diesen Satz auch nicht ohne Grund. Denn vor
allem kann es keinem Theologen oder Philosophen von einiger
Bildung unbekannt sein, dafs der so eben beanstandete Satz in
seiner Allgemeinheit genommen sozusagen der ganzen alten Schule

widerspricht; denn die species sacramentales in der hl. Eucharistie
wurden in der alten Schule bekanntlich allgemein als accidentia separata

aufgefafst. Und wenn die Alten die Trennbarkeit der Accidenzen
im allgemeinen oder wenigstens gewisser Accidenzen z. B. der Quantität

für möglich hielten, so hatten sie dafür gewifs ihre guten Gründe.



Die reale Unterscheidung. 371

Denn für's erste hielten sie, wie aus dem Früheren hervorgeht,
aus den triftigsten Gründen an der "Wahrheit fest, dafs den

Accidenzen als solchen im allgemeinen eine eigene Realität oder
Entität zukommt, welche von der Entität der Substanz verschieden

ist So steht von dieser Seite, welche die wichtigste ist, der
Trennbarkeit der Accidenzen kein unüberwindliches Hindernis

entgegen; ja, aus dieser unumstöfslichen Wahrheit entsteht
vielmehr in anbetracht der Allmacht Gottes ein mächtiges Vorurteil
zu gunsten der Trennbarkeit der Accidenzen.

Aber — so entgegnet man — die wesentliche Bestimmung
der Accidenzen ist es ja, die Substanz zu modifizieren und ihr
eine durchaus innerliche Bestimmung zu geben. Daher setzen

die Accidenzen ihrer ganzen Natur nach die Substanz voraus, um
an ihr, wie an ihrem notwendigen Träger, zu haften, und von
ihr, wie von ihrem natürlichen Subjekte, getragen zu werden.

Wir erwidern : So lange man nur von natürlicher Bestimmung
oder von natürlicher Notwendigkeit redet, ist dies alles
vollkommen richtig. Gerade deshalb mufs an der allgemeinen Lehre
der alten Schule festgehalten werden, dafs die Trennung der
Accidenzen von der Substanz nicht anders, als durch ein Wunder
der göttlichen Allmacht möglich ist. Aber weiter zu gehen, ist
man nach unserer Überzeugung aus keinem Grunde berechtigt.
Man darf nämlich nicht vergessen, dafs einerseits natürliche und

absolute Notwendigkeit nicht das gleiche ist, und dafs andererseits

Gott in seiner Allmacht auch solches wirken kann, was

über die Natur der Dinge hinausgeht und in gewissem Sinne

der natürlichen Anlage der Dinge widerstreitet.

Dies kann durch folgende Erwägung noch genauer erklärt
werden. Es ist allgemein zugestanden, dafs Gott alle und jede
Kausalität der geschaffenen Ursachen mit Leichtigkeit ersetzen

kann, die sogenannte formelle und materielle Ursächlichkeit

(causalitas causae formalis et materialis) allein ausgenommen.
Dies vorausgesetzt, beachte man, dafs bei der Substanz den

Accidenzen gegenüber eine zweifache Funktion untersehieden
werden kann. Die erste besteht darin, dafs die Substanz im
Vereine mit der bewirkenden Ursache zum Entstehen und im Yer-



372 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

eine mit den anderen erhaltenden Faktoren zum Fortbestehen der
Accidenzen fördernd mitwirkt, wie man dies z. B. beim Entstehen
und bei der Erhaltung der Wärme an einem bestimmten Körper
beobachten kann. Diese Funktion läfst sich offenbar unter die
Wirksamkeit der Wirkursache (causa efficiens) subsumieren.
Daher läfst sich auch kein Grund ausfindig machen, warum hier
Gottes Allmacht nicht ersetzend und ergänzend eingreifen könnte.
Aber die Substanz bildet überdies auch noch das Subjekt, welches
durch das Accidens innerlich modifiziert wird und infolgedessen
einer bestimmten Benennung unterliegt. So z. B. wird der Stein
durch die Wärme, die an ihm haftet, selbst warm, durch die

Ausdehnung und ihre Gestalt so und so grofs und so oder so

gestaltet. Diese zweite Funktion fällt unter den Begriff der
materiellen Ursache. Weil es unmöglich ist, dafs Gott in seinem

Sein von was immer für einem Accidenz modifiziert und namentlich,

dafs er in sich selbst weifs oder rund oder warm werde;
so kann Gott diese Art der Kausalität allerdings nicht supplieren.
Aber dies ist auch zum Zwecke unserer Trennung der Accidenzen

nicht gefordert. Denn die fragliche Trennung vorausgesetzt,
müssen wir allerdings bekennen und behaupten, dafs z. B. durch
Gottes Allmacht irgendwo in der Welt eine widerstandsfähige

Ausdehnung besteht mit viereckiger Gestalt und weifser Farbe
ohne die entsprechende, ausgedehnte, viereckige und weifsgefärbte
Substanz; aber wir sind durchaus nicht gezwungen, Gröfse,

Gestalt und Farbe von Gott selbst auszusagen.

Was endlich die in dem Einwurfe angezogenen Beispiele

betrifft, so ist die Antwort darauf bereits gegeben. Was nämlich

von dem Gedanken ohne denkenden Geist oder von der
Gestalt ohne Ausdehnung oder Gröfse gesagt ist, können wir
zugeben. Aber was von diesen Accidenzen gilt, das gilt nicht

notwendig von jedem anderen Accidens. Namentlich gilt dies

nicht von jenem Accidens, welches die Alten als Quantität zu

bezeichnen pflegten. Warum, so fragen wir, soll dieses
eigentümliche Accidens durch Gottes Allmacht nicht von der Substanz

getrennt werden und, ohne selbst Substanz zu werden, im

Zustande der Trennung Träger mancher anderer Accidenzen,



Die reale Unterscheidung. 373

wie der Gestalt, der Farbe u. dgl. bleiben können? (Vgl. Egger
1. c. n. 279 seqq.-, Zigliara 1. e. 1. 3. c. 2. n. IX.)

22. Endlich wird gegen unsere Lehre von manchen noch

Folgendes vorgebracht. Haben wir in Substanz und Accidens
zwei unterschiedene und verschiedene Realitäten, von denen

durch Gottes Allmacht auch die letztere gegen ihre natürliche

Bestimmung getrennt bestehen kann, so müssen diese zwei
Realitäten offenbar, so lange beide im naturgemäfsen Zustande sich

befinden, in besonderer Weise unter sich geeint oder verbunden
sein. Da drängt sich nun, namentlich in der von uns vertx-etenen

Anschauung, die Frage auf: Wodurch sind denn diese beiden

Realitäten geeiniget, oder was haben wir unter dieser Einigung
uns zu denken? Etwa ein neues Accidens oder einen neuen
modus? Und wenn dem also ist, liegt dieser modus oder dieses

neue Accidens ganz auf Seite des ersten Accidens oder auf
Seite der Substanz oder steht es gleichsam in der Mitte zwischen
beiden? Was man immer sagen mag, jedenfalls ist man

gezwungen, zur Erklärung der vorgedachten Vereinigung
konsequenter Weise ein oder mehrere weitere modi oder weitere
Accidenzen anzunehmen. Denn wenn man z. B. das erste Accidens

im Zustande der Trennung mit sieh selbst im Zustande

der Vereinigung vergleicht, so verhält es sich gewifs in dem

ersten Zustande ganz anders, als im anderen; durch die Trennung
von der Substanz z. B. mufs das Accidens gewifs eine neue

Modifikation erleiden. Von der Substanz kann dasselbe mit dem

gleichen Rechte wiederholt werden. So haben wir wieder zwei

neue Accidenzen oder zwei neue modi, den einen an der
Substanz und den anderen am ersten Accidens. Diese aber müssen

offenbar wieder mit ihrem nächsten Subjekte irgendwie geeint
sein. So kehrt über diese zweite Reihe von Accidenzen und

ihre Einigung die nämliche Frage wieder und man kommt

konsequenter Weise mit diesem Prozesse nie ans Ende. Will man
also diesem Übelstande entgehen, so bleibt nichts anderes übrig,
als überhaupt kein Accidens und keinen modus zuzulassen, der
eine eigene und von der Substanz unterschiedene Realität besäfse.

— Überdies gehört zu den Accidenzen, für die man gerne eine



374 Dio philosophische Lehre von dor Unterscheidung.

eigene Realität und eine reale Unterscheidung gegenüber der
Substanz in Anspruch nehmen möchte, fast an erster Stelle
auch unser Denken und unser Wollen. Dabei hat es aber
eine besondere Schwierigkeit. Da nämlich diese Dinge nicht
blos in uns selbst gelegen sind, sondern auch mit voller
Deutlichkeit in unser Bewufstsein treten, so ist nichts natürlicher, als

dafs wir über ihr inneres Wesen und über ihr Verhältnis zur
Seele an erster Stelle das Selbstbewufstsein zu Rate ziehen.

Run ist aber im Selbstbewufstsein von einer realen Unterscheidung

zwischen der Seele einerseits und zwischen dem Denken
und Wollen andererseits offenbar keine Spur zu entdecken;
vielmehr scheint das Selbstbewufstsein nicht undeutlich das

Gegenteil zu bezeugen. (Vgl. Gutberiet a. a. 0. § 5. S. 52.)
Wir gestehen gerne, dafs hier ernste Schwierigkeiten

vorliegen, aus denen die Folgerung sich ergibt, zwischen Acci-
denzen und Accidenzen, oder, wenn man will, zwischen Acci-
denzen und modi zu unterscheiden. Wer nämlich über die

Accidenzen mit Rücksicht auf die vorgebrachte Schwierigkeit
etwas nachdenkt, der wird unschwer folgende Beobachtung
machen. Einige Accidenzen kommen zur Substanz hinzu, nachdem

ihnen früher in derselben nichts anderes, als die reine
Potenz voranging. Infolgedessen können sie auch in der Weise

von der Substanz getrennt werden, dafs in letzterer nach ihrem

Verschwinden nur die entsprechende Privation nebst dem

Vermögen zu deren Wiedererlangung zurückbleibt. Deshalb mufs

solchen Accidenzen auch in voller Wahrheit und ohne Widerrede

eine Vervollkommnung der Substanz zugeschrieben werden.

Dergleichen sind z. B. im Menschen die Tugend und das

Wissen, oder am Körper die aktuelle Ausdehnung oder die Quantität

mit aktueller Resistenz. Andere Zustände der Substanz

hingegen sind von der Art, dafs an einer bestimmten Substanz

entweder sie selbst, oder ihr relatives Gegenteil unmöglich fehlen

können. Dergleichen sind z. B. am Körper mit aktueller
Ausdehnung eine bestimmte Figur, eine bestimmte Stellung im Räume,

und was damit zusammenhängt, Ruhe oder Bewegung u. dgl. Von

derartigen Zuständen kann nicht ohne weiteres einfachhin be-



Die reale Unterscheidung. 375

hauptet werden, sie vervollkommnen die Substanz, oder der eine

Zustand sei besser als sein Gegenteil. Denn wer wollte z. B. nicht
blofs behaupten, sondern auch hinlänglich beweisen, dafs eine

bestimmte Figur, z. B. die runde, oder ein bestimmter Platz, z. B.

zur Rechten eines anderen, nicht blofs zu gewissen Zwecken

vorteilhafter, sondern überhaupt und einfachhin vollkommener
oder besser sei als das Gegenteil?

Diese Erklärung vorausgesetzt, müssen wir den modus

unionis, von dem in vorliegender Schwierigkeit die Rede ist,
offenbar zur letzten Art der Accidenzen rechnen. Denn das zu

einigende Accidens mufs offenbar entweder den gedachten modus

unionis oder sein Gegenteil besitzen, d. i. den modus sive status

separations, der dem Accidens eine gewisse Selbständigkeit zu

geben scheint. Ähnliches ist auch von dem Verhalten der
geeinigten Substanz zu sagen. Dabei dürfte es schwer zu
entscheiden sein, welcher von den zwei angedeuteten modi einfachhin

als der vollkommnere oder bessere zu gelten habe. Denn

wenn die Substanz im Vereine mit einem gewissen Accidenz der
ersten Art, z. B. der Körper mit aktueller Ausdehnung und aktueller

Resistenz oder der Geist, wenn er mit Wissen und Tugend
ausgestattet ist, vollkommener erscheint, als ohne die genannten
Eigenschaften, so kommt diese gröfsere Vollkommenheit zunächst

offenbar nicht von dem modus unionis, sondern vielmehr von den

genannten Accidenzen her, welche durch den fraglichen modus

unionis an der Substanz haften. Kun sagen wir, um der Lösung

unserer Schwierigkeit näher zu kommen: \on den Accidenzen

der zweiten Art, oder wenn man dieselben ausschliefslich so

nennen will, von den modi mufs jedenfalls behauptet werden,
dafs sie unmittelbar und ohne Bindeglied an der Substanz haften.

Auch steht nach dem Gesagten der Annahme nichts entgegen,
dafs derartige modi nie und nimmer von der Substanz in dem

Sinne getrennt werden können, dafs sie nach der Trennung im
Zustande dieser Trennung fortbeständen. Ob ihnen demunge-
achtet eine eigene Realität zukomme und ob die Unterscheidung,
welche wir zwischen ihnen und der Substanz immerhin zu machen

gezwungen sind, als eine reale aufzufassen sei, soll im folgenden



376 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Punkte genauer untersucht werden. Von der früheren Klasse
der Accidenzen hingegen mag man zugeben, dafs sie des mehr-

gedaehten Bindegliedes bedürfen.
Dabei geben wir wieder gerne zu, dafs an der Sache eine

gewisse Dunkelheit zurückbleibt. Aber die Schwierigkeit ist
eine derartige, dafs derselben auch die Gegner nicht gänzlich
entgehen können. Es handelt sich nämlich schiefslich darum,
begreiflich zu machen, wie die Substanz unmittelbar und ohne

Bindeglied für verschiedene modi reales d. h. für solche modi

empfänglich ist, welche sich nicht als etwas rein Gedachtes, sondern
als etwas objektiv an der Substanz Gegebenes herausstellen. Was
schliefslich zur Lösung der vorgebrachten Schwierigkeit streng
gefordert werden kann, ist nur der Nachweis, dafs man auch bei
der Annahme von real unterschiedenen Accidenzen nicht
notwendig zu einem processus in infinitum hingedrängt wird.
Diesen Nachweis glauben wir zur Genüge erbracht zu haben.

Die Berufung auf das Selbstbewufstsein endlich kann in
unserer Sache wohl nicht entscheidend sein. Denn dasselbe gibt
zunächst nur über das Vorhandensein innerer Thatsachen, nicht
aber über deren Natur oder über ihren Ursprung, noch über die
Natur ihres Prinzipes Aufschlufs. Zudem tritt es in gegenwärtiger
Erage jedenfalls nicht mit der geforderten Klarheit und Bestimmtheit

zu gunsten unserer Gegner auf. Dies wird demjenigen um

so klarer werden; der die obigen Erklärungen (n. 20.) zu würdigen
und im Auge zu behalten bestrebt ist. (Vgl. Gutberiet a. a. 0.)
So scheinen alle Bedenken, welche gegen unsere Ansicht erhoben

werden können, hinlänglich gehoben. Daher können wir in
unserer Untersuchung einen Schritt weiter gehen.

b) Die modi und die distinctio modalis des Suarez.

23. Um den gegenwärtigen Kontroverspunkt abzuschliefsen,
müssen wir noch die oben (n. 14.) angedeutete Theorie des
Suarez einer Kritik unterziehen. Suarez also hält — was nicht
zu vergessen ist — mit der ganzen alten Schule durchaus an
der Lehre von Accidenzen mit eigener B,ealität fest. Infolgedessen
nimmt er ohne das geringste Bedenken zwischen diesen Accidenzen



Die reale Unterscheidung. 377

und der Substanz eine reale Unterscheidung an und nennt dieselbe

sogar distinctio realis major. (Vgl. 1. c. sect. 1. n. 1.) Aber
diesen Accidenzen, die man im engeren Sinne so nennen mul's,

stellt er andere Accidenzen zur Seite, die er näherhin mit dem

Namen modi bezeichnet. Diese sollen nach ihm in zwei Stücken

wesentlich, oder doch höchst namhaft sich von den gewöhnlichen
Accidenzen unterscheiden. Nämlich fürs erste sollen sie von der
Substanz durchaus untrennbar sein; zweitens — und das bildet
den Grund für das erste — sollen sie, streng genommen, keine

eigene Realität besitzen. Zu diesen modi rechnet Suarez unter
anderem die Gestalt (figura), das Geeintsein (unio) von zwei
trennbaren, aber in Wirklichkeit geeinten Dingen (1. c. sect. 1. n. 17.),.

das Einnehmen eines bestimmten Platzes (ubi, ubicatio), die

Bewegung (motus), die Abhängigkeit eines Dinges von einem
anderen (dependentia), die Selbständigkeit einer bestimmten Natur,
wodurch dieselbe zum Einzelwesen (suppositum) wird (subsistentia).

(Vgl. 1. c. n. 18.) Dabei fühlt er sich gelegentlich (1. c. sect. 2.

n. 21.) zum Geständnisse gezwungen, dafs es mitunter sehr schwer

zu entscheiden ist, ob ein bestimmter Zustand an der Substanz

den eigentlichen Accidenzen oder den modi beizuzählen sei.

Zudem drückt sich Suarez über die letzte von den beiden

angegebenen Eigentümlichkeiten der modi immer höchst vorsichtig
aus. Er fühlt sich fort und fort genötigt, eine gewisse Beschränkung
einfliefsen zu lassen. So zeigt er sich z. B. (1. c. sect. 1. n. 19.).

mit Fonseca vollkommen einverstanden, wenn derselbe lehrt,
modum hune non esse proprie rem seu entitatem, nisi late et

généralissime vocando ens, quidquid non est nihil. Und an einer
anderen Stelle schreibt er selbst (1 c. n. 27.): Datur modus entis,

qui neque est merum ens rationis neque est ens reale in eo

rigore et proprietate sumptum, ut a nobis declaratum est. (Vgl.
1. c. n. 29. et disp. 32. sect. 1. n. 13.) Gutberiet, der in diesem

Punkte auf Seite des Suarez steht, will (a. a. 0. S. 50.) den modi

„ein wenn auch noch so geringes Sein" zugeschrieben wissen.

Diese Einteilung der Accidenzen im allgemeinen in Accidenzen

im engeren Sinne des Wortes und in modi wird von den neueren
Vertretern der scholastischen Philosophie fast allgemein als richtig



378 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

angenommen. (Vgl. Egger 1. c. n.280.; Zigliara c.1.1.3. c.2. p. 355.;
Kleutgen a. a. 0. n. 617 S. 145 des 2. Bandes der 1. Aufl.;
Gutberiet a. a.O.S. 48. ff.) Einige fügen zu den zwei aufgezählten Merkmalen

der modi noch ein drittes hinzu, nämlich dafs dieselben nicht
unmittelbar an der Substanz, sondern zunächst an einem Accidens
haften oder wenigstens an einem solchen haften können. Dabei

wird die Sache nicht selten so dargestellt, dafs man glauben
möchte, die von Suarez vertretene Anschauung und Einteilung
der Accidenzen sei der ganzen alten Schule ohne weiteres
geläufig und genehm gewesen. Hierzu müssen wir vorläufig einige
nicht unwichtige Bemerkungen folgen lassen.

24. Fürs erste sind die modi des Suarez weder mit den

rein äufserlichen Benennungen, wie „gesehen werden" oder
„geliebt sein", (denominationes extrinsecae), noch mit dem, was man

allgemein Beziehungen (relationes) zu nennen pflegt, wie „rechts",
„links", „gröfser", „kleiner" u. dgl. zu identifizieren. Dies ist bei

den rein äufserlichen Benennungen vollkommen klar und

selbstverständlich; dieselben bilden jedenfalls in den zufälligen
Bestimmungen oder Benennungen der Substanz neben den

Accidenzen und den modi im Sinne des Suarez für sich eine eigene
Klasse. (Vgl. Egger 1. c.) Käher mag die Identifizierung der
modi mit den relationes liegen. Derselben begegnet man nicht
blofs bei jenen neueren Philosophen, deren Theorie über die

Accidenzen im allgemeinen von uns so eben zurückgewiesen
wurde, sondern sie scheint auch vielen anderen Gelehrten der

streng scholastischen Richtung vorzuschweben, wenn sie den

sogenannten accidentia absoluta die modi als ausschliefsliches

Einteilungsglied entgegenstellen, gleichsam als wären die modi

lauter relationes oder accidentia relativa. Dem ist aber durchaus

nicht also. Die accidentellen Bestimmungen der Substanz, die man
relationes nennt, bilden vielmehr eine gewisse Unterabteilung
der Accidenzen im allgemeinen oder teilweise auch der modi nach
der Auffassung des Suarez. Werden daher in unserer Frage die
modi ohne weiteres mit den relationes identifiziert, so wird der

ganze Fragepunkt verrückt.
Es fragt sich nämlich hier zunächst nicht um die Realität



Die reale Unterscheidung. 37!>

der sogenannten Beziehungen, welche als solche der Substanz

mehr äufserlich anzuhaften scheinen und in gewissem Sinne mit
den rein äufserlichen Benennungen auf die gleiche Linie gestellt
werden können. Wir beschäftigen uns vielmehr zunächst mit
solchen Bestimmungen, welche für sich die Substanz innerlich
affizieren (modi absoluti) und an derselben Zustände und

Benennungen begründen, welche sich zunächst in keiner Weise als

Beziehungen darstellen. Warum soll z. B. die Subsistenz oder

die Gestalt (figura) oder die Axendrehung (motus circularis sine

translatione) eines Körpers u. dgl. eine reine Beziehung sein?

Dafs die modi alle ohne Ausnahme auf reine Relationen zurückgeführt

werden können, wird zwar von den Philosophen, die wir
im früheren Punkte bekämpft haben, wiederholt behauptet; aber

es ist ihnen bisher nicht gelungen, diese Behauptung auch

hinlänglich zu begründen oder annehmbar zu machen. Dabei wollen
wir nicht in Abrede stellen, dafs es in manchen Fällen schwer
ist, zu entscheiden, ob wir einen modus absolutus oder einen

modus relativus, d. h. eine relatio vor uns haben. Ebenso mag
es in gewissen Fällen zweifelhaft bleiben, ob die fragliche relatio
auf beiden Seiten (ex utraque parte) oder nur auf der einen

(ex una tantum parte) real sei, oder ob wir es bei ihr am Ende

gar nur mit einer rein gedachten Relation (relatio rationis, mere
logica) zu thun haben. In diesbezügliche Einzelfragen, z. B. ob

nicht etwa die Figur oder Gestalt des Körpers am Ende auf
eine Art Beziehung zurückgeführt werden könne, dürfen wir uns
hier nicht einlassen. Im folgenden werden wir bestrebt sein,

die Beispiele soviel als möglich vorsichtig zu wählen. Sollte

indessen manchem das eine oder das andere von den anzuführenden

Beispielen dennoch nicht als modus absolutus, sondern eher als

relatio erscheinen, so möge er wissen, dafs wir uns dessen blofs

zur Veranschaulichung der Sache bedienen wollen und in keinem

Falle die Frage nach dem Einzelnen mit der allgemeinen Frage
identifizieren möchten.

Überdies gestehen wir gerne zu, dafs nach Umständen ein

Ding nicht blofs rein äufsere Benennungen, sondern auch in

gewissem Sinne durchaus reale Beziehungen verlieren oder von



380 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

neuem bekommen iann, ohne dafs zunächst an dem Dinge selbst,

von dem die neue Beziehung oder der Verlust einer gehabten

Beziehung ausgesagt wird, eine reale Veränderung vor sich geht.
Dies gilt indessen nur, so lange man blöfs eines von den betreffenden
•Gliedern (termini) der Relation für sich im Auge behält. Sieht

man hingegen auf das Ganze, d. h. auf die Beziehung, sofern
dieselbe aus beiden Gliedern, d. h. aus dem terminus qui und
dem terminus ad quem und zugleich aus dem beiderseitigen
Beziehungsgrunde (fundamentum relationis) oder dem beiderseitigen
Zusammenhange (nexus inter utrumque terminum) sich zusammensetzt;

so gestaltet sich die Sache anders. Da müssen wir, wie
aus dem Folgenden noch klarer hervorgehen wird, durchaus an
der Lehre festhalten, dafs eine wahrhaft reale Benennung ohne

entsprechende, reale Veränderung des Ganzen, welches dabei in
Betracht kommt, weder von neuem entstehen, noch in Abfall
kommen kann. So z. B. kann allerdings Petrus aufhören, von
Paulus gesehen oder geliebt zu werden, oder dem Paulus ähnlich,

oder von ihm abhängig, oder zu dessen Rechten zu sein,
ohne dafs an Petrus selbst eine reale Veränderung vor sich geht.
Aber dafür mufs notwendig in Paulus eine entsprechende reale

Veränderung angenommen werden, indem er z. B. stirbt oder
•sich entfernt, oder an seinen Gesichtszügen auffallend verändert
wird, oder durch einen inneren Willensakt, der auch äufserlich
seinen Ausdruck findet, den Petrus aus seinen Diensten entläfst.
So kehrt in unserer Sache am Ende der Kernpunkt der Frage
immer wieder, d. h. durch die Identifizierung der modi reales
mit den relationes reales würde unsere Frage nach der Realität
und Unterscheidung der modi, welche ähnlichen Veränderungen
zu Grunde liegen, nicht gelöst, sondern blofs verschoben werden.
Kurz wenn in der Welt vielfache Veränderungen vor sich gehen,
•so ändern sich zunächst die Dinge selbst und zwar in der Regel
wahrhaft real und innerlich; daraus ergeben sich dann auch
verschiedene Veränderungen an den mehr oder weniger innerlichen
Beziehungen der Dinge samt den entsprechenden Benennungen.
Daher müssen wir in unserer Frage zunächst bei den inneren
Veränderungen stehen bleiben. Dies ist auch in dem bekannten



Die rèale Unterscheidung. 381

Axiom der Alten ausgesprochen: Ad relationem per se non datur
motus sive actio. (Vgl. Gutberiet a. a. 0. § 9. S. 66.)

Allerdings gab es Gelehrte, welche an den Beziehungen,

z. B. an der Beziehung der Ähnlichkeit neben den Dingen und
ihren Eigenschaften, welche die Ähnlichkeit begründen, noch eine

weitere Entität annehmen zu sollen glaubten, welche zu den

Dingen samt ihren Eigenschaften als formelle Ähnlichkeit
hinzukommt und zwischen beiden gleichsam in der Mitte liegt. Wir
brauchen wohl kaum ausdrücklich hervorzuheben, dafs wir diese

Anschauung keineswegs teilen. Sie ist auch für unsere Lehre

keineswegs nötig, noch wäre sie dafür besonders dienlich. Aber
eins müssen wir ausdrücklich hervorheben : Die so eben gekennzeichnete

Anschauung über die Beziehungen bekämpfen, heifst noch lange
nicht, die Realität der modi oder auch der relationes überhaupt und
noch viel weniger die Realität aller Accidenzen in Zweifel ziehen.

An zweiter Stelle dürfen wir folgende Beobachtung nicht
unerwähnt lassen. Die Verteidiger der modi gestehen nicht blofs,
dafs es im allgemeinen sehr schwer ist, zwischen den modi und
den Accidenzen im engeren Sinne des Wortes die richtige
Ausscheidung zu treffen, sondern sie sind auch dort, wo sie eine

solche Ausscheidung getroffen haben, weder untereinander, noch

mit sich selbst, immer in vollem Einklänge. So scheinen sie

z. B. die actio oder die Gestalt am Körper bald den Accidenzen,
bald den modi beizuzählen; ja manche von ihnen wollen, wie es

scheint, sogar das aktuelle Denken im denkenden Geiste blofs

als einen modus und nicht als ein strenges Accidenz aufgefafst
wissen. (Vgl. Gutberiet a. a. 0. S. 51.; Suarez u. Egger 11. cc.)

Ferner läfst sich die Annahme einiger Auetoren, wornach

die Accidenzen unmittelbar an der Substanz, die modi

hingegen unmittelbar an einem Accidenz haften sollen, wohl
schwerlich ausnahmslos durchführen. Denn einerseits haften

einige Bestimmungen, welche von den Verteidigern der modi

allgemein als modi aufgefalst werden, wie z. B. der modus

unionis animae ad corpus oder der modus subsistentiae im
Einzelwesen, jedenfalls unmittelbar an der Substanz, und warum
soll es andererseits unmöglich sein, dafs der Annahme vieler



382 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Scholastiker gemäfs ein wahres Accidens, z. B. die Farbe, an
einem anderen Accidens, z. B. an der Ausdehnung oder Quantität,

sein unmittelbares Subjekt findet?
Was endlich die historische Seite unserer Frage anbelangt,

so wäre es ganz gewifs unrichtig zu behaupten, die Theorie,
welche zwischen Accidenzen cum propria entitate seu realitate
und modi sine realitate seu entitate propria unterscheidet und
letztere mit den realen Beziehungen oder gar mit rein äufserlichen

Benennungen identifiziert, sei in den katholischen Schulen älterer
Zeit allgemein angenommen gewesen. Mit mehr Wahrheit kann

man sagen: Yor Suarez war diese Anschauung in den Schulen
entweder gänzlich unbekannt, oder sie fand wenigstens vor ihm

nur sehr vereinzelte Begünstiger. Wenigstens konnte Suarez,
dem es gewifs weder an Belesenheit, noch an gutem Willen
fehlte, für seine nun zum erstenmale als eigentliche Theorie

vorgetragene Lehre nur sehr wenige Vertreter namhaft machen.

Dabei werden manche erst mühsam und mit sehr zweifelhaftem

Erfolge von ihm in seinem Sinne ausgelegt, oder es mufs das,

was der eine oder andere Theologe über die höchst schwierige
Unterscheidung zwischen der Éatur (natura, essentia) und der
Persönlichkeit oder dem Suppositum (subsistentia, personalitas)
in besonderer Rücksicht auf die Inkarnation geschrieben hat, erst
berechtigter oder unberechtigter Weise hierhergezogen und
verallgemeinert werden. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 19.) Auf
der anderen Seite bekennt Vasquez (in 3. p. S. Thom. disp. 31. n. 31.

seqq.) in betreff des von ihm mit Suarez und vielen späteren
Theologen verteidigten modus realis subsistentiae ziemlich offen,

es sei von demselben nicht blofs bei den Kirchenlehrern, sondern
auch bei den älteren Theologen keine sichere Spur zu entdecken.
Auch nach Suarez konnte seine Lehre in den katholischen Schulen
nie zur vollen Alleinherrschaft gelangen. Vielmehr fand dieselbe
alsbald an Männern, wie Claudius Tiphanus, Ptolemäus und
anderen, sei es im allgemeinen oder im besonderen, gewichtige
und entschiedene Widersacher. (Vgl. Tongiorgi, I. c. cosmol.

n. 219.; Franzelin, De Verbo incarn. thes. 30.) An solchen
fehlt es, wie schon aus der vorigen Kontroverse zur Genüge



Die reale Unterscheidung. 383

hervorgeht, auch heutzutage nicht; und dieselben gehören zum
Teile jenen Kreisen an, die sonst als Freunde der alten Schule

gelten müssen.

Doch zur Sache. Um in dem vorliegenden Fragepunkte die
gehörige Klarheit zu erzielen, stellen wir folgende zweiteilige
Behauptung auf.

25. Die Unterscheidung zwischen accidentia cum
propria entitate seu realitate und zwischen modi sine
realitate seu entitate propria im Sinne des Suarez und
seiner Anhänger ist philo sophisch unberechtiget; und
es mufs auch den Zuständen, die man als modi reales
zu bezeichnen pflegt, im allgemeinen gleich den übrigen

Accidenzen eine eigene Realität zuerkannt werden;

infolgedessen mufs auch die Unterscheidung
zwischen den gedachten modi und der Substanz ein-
fachhin als eine reale Unterscheidung angesehen
werden.

Zur Vermeidung jedes MifsVerständnisses gestatte man uns,
bevor wir für diesen Satz den Beweis antreten, noch folgende
Aufklärungen. Wir reden hier zunächst von den modi intrinseci et
absoluti. Wie wir in gegenwärtiger Frage über die denomina-
tiones extrinsecae und über die relationes denken, kann aus dem

oben (n. 24.) Gesagten mit Leichtigkeit entnommen werden.
Weiters sind die Eigenschaften und Benennungen der Substanz,
die näherhin als propria bezeichnet zu werden pflegen und von
der Substanz in keiner Weise getrennt werden können, wie

z. B. im Menschen die Fähigkeit zu sprechen oder die verschiedenen

Seelenvermögen, in unserem Satze' direkt nicht einbegriffen.
Dabei darf man nicht vergessen, dafs die Streitfrage über die

Stellung der letzteren (propria, potentiae) zur Substanz von der

gegenwärtigen Frage verschieden ist. Wir reden also zunächst
und eigentlich nur von solchen Bestimmungen oder modi der
Substanz, welche einerseits an den Dingen vorhanden sein oder
fehlen können und andererseits, solange sie an den Dingen haften,
denselben eine wahre, innerliche, in ihrer Weise absolute und

von unserem Denken unabhängige Determination und Benennung
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 26



384 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

geben. Als solche mögen beispielsweise die Gestalt, oder ein

bestimmter Platz im absoluten Räume, oder die Axendrehung
eines Körpers in sich selbst ohne Rücksicht auf die Umgebung,
das Geeintsein eines Teiles mit dem anderen in einem Natur-

ganzen und ähnliche Dinge gelten. — Was dann den zweiten

Teil des aufgestellten Satzes anbelangt, so haben wir in
demselben, wie aus dem ersten Teile ersichtlich ist, nicht etwa blofs

eine distinctio realis negativa, d. h. die Unterscheidung zwischen

ens und non ens, sondern, ähnlich wie oben bei Substanz und

Accidens, eine gewisse Art der distinctio realis positiva, d. h.

die Unterscheidung zwischen der Substanz und einem modus

realis et positivus im Auge. (Vgl. n. 13. 15. 16.) Übrigens
haben wir nichts einzuwenden, wenn man die vorliegende
Unterscheidung im Vergleich zur Unterscheidung zwischen zwei sub-

stanziellen Dingen oder substanziellen Teilen, oder auch im

Vergleich zur Unterscheidung zwischen der Substanz und dem

Accidens der ersten Ordnung distinctio realis minor oder minima

nennen will.
Was dann den Beweis des aufgestellten Satzes anbelangt,

so gestehen wir, dafs wir hier das durchschlagendste von den

oben (n. 17. ff) zu gunsten der eigenen Realität der Accidenzen

angeführten Argumenten direkt nicht verwenden können. Denn

die modi, von denen wir hier handeln, sind im allgemeinen von
der Art, dafs entweder der fragliche modus selbst oder sein

Gegenteil, d. h. ein zweiter modus, der mit dem ersten neben

einer gewissen Verwandtschaft einen bestimmten Gegensatz bildet,
an der gegebenen Substanz unmöglich fehlen kann. Oder wie
sollte z. B. eine körperliche Substanz mit aktueller Ausdehnung
ohne bestimmte Stellung im absoluten Räume oder ohne bestimmte

Figur möglich oder denkbar sein? Dabei ist es, wie wir
gelegentlich schon bemerkt haben, schwer zu entscheiden, welcher
modus, d. h. welcher Platz oder welche Figur schlechthin der
beste oder der bessere sei. So fehlt hier, wie man sieht, für
das oben verwertete Argument zunächst die notwendige Unterlage.

Übrigens mag man, um dies im Vorbeigehen zu bemerken,
in dem soeben hervorgehobenen Umstände eine annehmbare Norm



385

finden, um in einem gewissen Sinne zwischen Accidenzen der
ersten Ordnung und modi oder Accidenzen der zweiten Ordnung
zu unterscheiden. Ebenso liegt hierin ein guter Grund, um den

modi eine noch geringere Entität als den Accidenzen und

überhaupt nur eine sehr geringwertige Entität (entitatem minimam,
realitatem entitate accidentium inferiorem) zuzuschreiben. Den

Grad der Trennbarkeit hingegen können wir für die gedachte

Unterscheidung zwischen Accidens und modus unter anderem

deshalb nicht als Eorm gelten lassen, weil auch die Accidenzen

der ersten Ordnung nach unserer Überzeugung nicht alle
vollkommen trennbar sind. Wir sagen dies vorzüglich wegen der
vitalen Akte, die wir einerseits wegen ihrer inneren Vollkommenheit

und der daraus entspringenden Vervollkommnung der
Substanz entschieden zu den Accidenzen der ersten Ordnung
rechnen und dennoch auf der anderen Seite nicht als vollkommen
trennbar ansehen können. (Vgl. n. 21.)

Um nun noch einmal auf das angezogene Argument
zurückzukommen, so glauben wir dasselbe dennoch in gewissem Sinne

und gleichsam auf Umwegen auch hier mit Eutzen verwenden

zu können. Sehen wir also näher zu. Es ist allgemein anerkannt,
dafs der Akt vollkommener ist, als das blofse Vermögen. Oder
sollte es z. B. nicht besser sein, wirklich zu denken, als blofs
denken zu können; nicht besser, schon wahrhaft tugendhaft zu

sein, als es blofs werden zu können? Auf Grund dieser
Vollkommenheit haben wir oben den Seelenthätigkeiten der Substanz

der Seele und den Seelenvei'mögen gegenüber eine eigene Realität

zugeschrieben und infolgedessen zwischen der Substanz und
dem Akte, z. B. zwischen dem denkenden Geiste und dem

Gedanken eine reale Unterscheidung angenommen. Diese Untex--

scheidung nun liegt beim Menschen, der häufig von der Potenz

zum Akte übergeht, ganz offen am Tage. Aber dieselbe Lehre
mufs offenbar auch bei einem Wesen, welches seine Lebens-

thätigkeit nie einstellt, ihre Richtigkeit behalten. Der Engel
z. B. ist zwar nie ohne Gedanke und nie ohne entsprechende
Willensthätigkeit; aber er geht dabei dennoch von einem
Gedanken zum anderen, von einem Willensakte zum anderen über,

26*



386 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Gibt man also zu, dafs dem Denken und Wollen in ihrer
Unterscheidung von der Substanz oder in ihrer Unterscheidung von
dem blofsen Vermögen eine eigene Vollkommenheit oder Realität
zukommt; dann mufs man auch daran festhalten, dafs im Engel
bei den vorkommenden Veränderungen nacheinander die eine

Realität der anderen Platz macht. Wohlan, Ähnliches finden wir
an allen veränderliehen Substanzen in bezug auf die so genannten
modi. Der Körper kann allerdings, solange er der aktuellen
Ausdehnung sich erfreut, einer bestimmten Gestalt nicht
entbehren ; aber fürs erste kann er, wie selbst die Gegner
zugestehen, der aktuellen Ausdehnung durch Gottes Allmacht ganz
verlustig werden; fürs zweite kann er, selbst während er im
Besitze der aktuellen Ausdehnung verharrt, ganz naturgemäfs
von der einen Gestalt zur anderen übergehen. Die Gründe also,

welche uns zwingen, im Engel oder auch im Menschen dem

aktuellen Denken oder Wollen als solchem der blofsen Substanz

oder dem blofsen Vermögen gegenüber eine eigene Realität
zuzuschreiben und infolgedessen zwischen Akt und Substanz eine

reale Unterscheidung anzunehmen, drängen uns am Ende auch

dahin, am Körper nicht blofs der aktuellen Ausdehnung, sondern

auch einer bestimmten Gestalt, welche von den Gegnern ganz
gewöhnlich den modi beigezählt wird, und anderen ähnlichen
Zuständen und Beschaffenheiten eine gewisse eigene Realität
beizulegen und infolgedessen zwischen ihnen und der Substanz eine

Art realer Unterscheidung aufrecht zu erhalten. Dieses Argument
scheint auch in der schwankenden Ausdrucksweise der Gegner
seine Bestätigung zu finden; denn trotz alles Widerstrebens finden,
wie wir bereits bemerkt haben, sich Suarez und seine Anhänger
genötiget, ihren modi ein gewisses Sein zuzuschreiben. (Vgl. n. 23.)

Mit noch entschiedenerem Erfolge können wir das erste von
den oben zu gunsten der realen Accidenzen aufgestellten
Argumenten (n. 16.) auch auf die modi ausdehnen. Denn zwischen der
Substanz mit einem bestimmten modus und derselben Substanz
ohne diesen modus oder mit dem entgegengesetzten modus,

z. B. zwischen einem Stück Wachs mit runder Gestalt, oder
einem Rade mit der Axendrehung nach rechts, und demselben



Die reale Unterscheidung. 387

Stück Wachs mit viereckiger Gestalt oder demselben Rade mit
der Axendrehung nach links, besteht sicher, wie selbst von den

namhaftesten Gegnern offen zugestanden wird, eine wahrhaft
reale Unterscheidung. Aus der soeben angedeuteten Unterscheidung

aber haben wir oben, wie uns scheint, in durchaus

konsequenter W eise, auf eine ähnliche Unterscheidung zwischen der
Substanz und zwischen jenen Bestimmungen selbst geschlossen,
welche den formellen Grund der erstgenannten Unterscheidung
bilden und aus diesem Grunde eine eigene Realität besitzen

müssen.

Fast auf das Gleiche kommt es hinaus, wenn man also

argumentieren wollte. Die Accidenzen und nicht weniger die

modi, von denen hier zunächst die Frage geht, sind das Ergebnis
einer realen und positiven Wirksamkeit. Denn was bringen denn

am Ende die Geschöpfe, denen >man auch aufser der Zeugung
eine reale Wirksamkeit nicht absprechen kann, die Zeugung von
Wesen ihresgleichen abgerechnet, anderes hervor, als modi oder
Accidenzen? Warum soll aber das Ergebnis einer realen und

positiven Wirksamkeit nicht wieder etwas Reales und Positives
sein? Oder will man etwa behaupten, dafs die geschaffenen
Ursachen aufser der Zeugung eigentlich nichts bewirken oder nur
zerstören (Vgl. Liberatore, metaphys. gener. c. 2. art. I. prop.2. et 3.)

Durch diese Gründe halten wir den aufgestellten Satz in
seinen beiden Teilen für hinreichend begründet. Prüfen wir noch

kurz die Gegengründe. Dabei ist alles, was wir oben über die

Accidenzen im allgemeinen gesagt haben, beständig im Auge zu

behalten.
26. Was Suarez und seine Anhänger für ihre spezielle

Lehre vorbringen, steht nach unserem Urteile auf ziemlich

schwachen Füfsen. Suarez stützt sich erstlich mit Rachdruck
auf die absolute Untrennbarkeit der modi von der Substanz ;

dann auf den ohne die modi nicht zu vermeidenden processus
in infinitum. (Vgl. n. 22.) Auf diesen letzten Punkt wurde
oben (a. a. 0.) hinreichend geantwortet. Dazu könnten wir
dem grofsen Denker, um diese Schwierigkeit in seinen Augen
(ad hominem) noch mehr abzuschwächen, folgende zwei Fragen



388 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

vorlegen. Erstlich: Warum sollen die modi sine entitate propria

unmittelbar an der Substanz haften können und die Acci-
denzen nicht? Eine eigene Realität besitzen und unmittelbar
an einem anderen Dinge haften, sind doch nicht formelle
Widersprüche. Zweitens: Wie soll das wahrhaft an einem anderen

haften und zwischen zwei real unterschiedenen Dingen (Substanz,
und Accidens) eine reale Verbindung herstellen, was in sich

ganz und gar keine Realität besitzt?
Was dann die TJntrennbarkeit anbelangt, so darf man

dieselbe vor allem, solange man einigermafsen auf dem Boden der
alten Schule stehen will, auch bei Bestimmungen der Substanz,
die Suarez modi nennt, nicht allzu absolut nehmen. Denn nach

der gewöhnlichen Anschauung der alten Schule haften mehrere-

von diesen modi, z. B. Gestalt, Eai'be, Bewegung zunächst an der

Quantität, und diese wurde allgemein als von der Substanz trennbar

angesehen. So können also diese modi nach der Lehre der Alten
und des Suarez selbst, absolut gesprochen, wenigstens im Vereine

mit der Quantität von der Substanz abgelöst und im Zustande

der Trennung weiterhin erhalten werden. Dazu haben wir schon

oben (n. 21) in unwidersprechlicher Weise an Beispielen dar-

gethan, wie für ein beliebiges Ding das Besitzen einer eigenen
Realität nicht notwendig dessen vollständige Trennbarkeit von

jedem anderen Dinge zur Eolge hat. Suarez scheint allerdings
auch an der absoluten Trennbarkeit der Lebensakte, z. B. des

Denkens von der Seele festzuhalten. (Vgl. 1. c. sect.. 2. n. 7.

8. 22.) Aber zu einer solchen Annahme können wir uns nicht

verstehen; und dann blieben immer noch die anderen Beispiele
aufrecht. Gutberiet hingegen scheint aus diesem Grunde, nämlich

wegen der absoluten Untrennbarkeit, das Denken nicht den

Accideuzen, sondern den modi beizuzählen. Wir fragen: Will
man denn dem aktuellen Denken als solchem, um es aus der
Reihe der eigentlichen Accidenzen zu streichen, jede
Vervollkommnung der Substanz absprechen? Dazu können wir uns
nicht verstehen. Wir sagen also: Es mag schwer sein, bei
gewissen Bestimmungen der Substanz, deDen wir eine eigene Realität

zuzuschreiben genötiget sind, den eigentlichen Grund ihrer



389

absoluten Untrennbarkeit ausfindig zu machen; aber denselben

ausschliefslich in dem vollkommenen Mangel jeder eigenen Realität

zu suchen, ist man nicht berechtiget. Oder hiefse dies am Ende

nicht, anstatt den fraglichen Grund zu suchen, das eine Glied
und mithin das ganze Frageobjekt als solches zerstören?

Dann schreibt Suarez (1. c. sect. 1. n. 19.), wie er glaubt,
zur Begründung seiner Lehre also: Ratio a priori esse

videtur, quia cum creaturae sint imperfectae ideoque vel depen-
dentes vel compositae vel limitatae vel mutabiles secundum

varios status praesentiae, unionis aut terminationis, indigent his

modis, quibus haec omnia in ipsis compleantur. Quia nec per
entitates omnino distinctas haec semper fieri necesse est, imo

nec commode intelligi potest; neque etiam fieri potest per id, quod
est omnino nihil; et ideo requiritur saltern modus realis. In
dieser ganzen Beweisführung, welche einerseits sichtlich mit
einer gewissen Schüchternheit auftritt, anderseits aber die ganze
Theorie, soweit sie von der gewöhnlichen Lehre verschieden
sein soll, wieder geradezu aufhebt oder in Frage stellt (denn
was soll „modus realis" und „non omnino nihil" in der wirklichen
Ordnung der Dinge anders sein, als ens reale, entitas seu rea-
litas?); in dieser Beweisführung, sagen wir, liegt aufser der schon

besprochenen Scheu vor dem processus in infinitum und dem

erneuten Hinweise auf die absolute Untrennbarkeit der modi
nichts vor, als die unerwiesene und eine petitio principii
enthaltende Behauptung : Haec omnia (seil, mutationes variique status

dependentiae, praesentiae, unionis aut terminationis) per entitates

omnino distinctas non semper fieri necesse est, imo nec fieri

potest, (sic.) Hier könnte man zuerst fragen: Was soll das

„omnino" in dem Ausdrucke „per entitates omnino distinctas"

sagen Nimmt Suarez nicht zwischen der Substanz und den

modi immerhin noch eine Unterscheidung an, die er unter die
distinetio realis et actualis subsumieren zu sollen glaubt? Im
übrigen ist man infolge der ganzen Auseinandersetzung eher
versucht, den Stil umzukehren und also gegen Suarez zu
argumentieren. Mutationes reales qualescumque, sive in melius
sive in pejus sive in aequale fieri intelligantur, et ea, quae ex



390 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

hujusmodi mutationibus enascuntur (exceptis iis, quae ad meras
denominationes extrinsecas sive entia rationis reduci possunt);
sine novis entitatibus sive aequalis sive inaequalis perfectionis
ad substantiate accedentibus aut ab eadem recedentibus aut in
eadem sibi invicem succedentibus intelligi nequeunt, sive enti-
tates istae aliunde perfecta separabilitate gaudeant sive ob ig-
notam nobis causam eadem penitus careant. Was wir also als

Ergebnis unserer bisherigen Beweisführung festhalten können, ist
folgendes. Man ist vollkommen berechtiget, einfachhin an einer
realen Unterscheidung zwischen Substanz und Accidens
festzuhalten, ohne dabei auf die Unterscheidung zwischen modus und

Accidens, oder auf die vollständige Trennbarkeit beider von der
Substanz besondere Rücksicht zu nehmen.

Andere, besonders neuere Gelehrte, argumentieren zu gunsten
der modi reales sine entitate propria in folgender Weise. Ich
brauche mir nur eine körperliche Substanz zu denken und mag
dabei noch so sehr von jeder anderen Realität (ab omni entitate

superaddita) abzusehen mich bestreben; so mufs ich mir dieselbe

dennoch immer als an einem bestimmten Orte befindlich oder
mit einer bestimmten Gestalt behaftet denken. Die Bestimmungen
des Ortes, die Gestalt u. s. w. haben also keine von dem Sein

der Substanz verschiedene Entität. Darauf antworten wir: Es

ist ganz richtig, denkt man sich die körperliche Substanz auch

jeder weiteren Entität vollkommen entkleidet; so hat sie immer
noch das Vermögen, oder wenn man will, auch das Bestreben,
eine Gestalt und zwar eine bestimmte Gestalt anzunehmen, oder

einen Ort und zwar einen bestimmten Ort im eigentlichen und

gewöhnlichen Sinne des Wortes einzunehmen. Aber unrichtig
ist es nach der Anschauung des Suarez und der ganzen alten

Schule, die wir durchaus für richtig halten, dafs die körperliche
Substanz unter der vorgedachten Voraussetzung in Wirklichkeit
eine eigentliche Gestalt an sich trägt, oder im eigentlichen und

gewöhnlichen Sinne des Wortes einen bestimmten Ort einnimmt.
Die ganze alte Schule dachte sich ja die Quantität als ein von
der Substanz vollkommen trennbares Accidens; und man glaubte
sich durch das Geheimnis der hl. Eucharistie zu dieser Annahme



Die reale Unterscheidung. 391

durchaus genötiget. Wo bleibt aber, so fragen wir, ohne die

Quantität die Möglichkeit einer aktuellen Gestalt, wo bleibt die

Möglichkeit, aktuell und im gewöhnlichen Sinne des Wortes
einen bestimmten Ort einzunehmen? Aus dem eben angedeuteten
Grunde kann der Beweis der Gegner nicht einmal auf die rein
äufserlichen Beziehungen unwidersprechlich Anwendung finden.

Auf die gedachte Unterscheidung zwischen der Substanz des

Körpers und seiner Ausdehnung und auf ihre gegenseitige
Trennbarkeit gestützt, begründeten die Alten die Möglichkeit der

gegenseitigen Durchdringung und der Bilokation körperlicher
Dinge, die übrigens auch teils in dem Berichte der hl. Evangelien,
teils in der Geschichte der Heiligen, teils in dem Geheimnisse

der hl. Eucharistie ihre Bestätigung findet. (Vgl. Gutberiet a.

a. 0. § 30.) Man kann also nicht unter jeder Voraussetzung
also schliefsen: Wenn diese oder jene körperliche Substanz

existiert, so mufs sie notwendig einen und nur einen bestimmten

Ort einnehmen, eine bestimmte Gestalt haben, sie mufs entweder
über oder unter oder neben mir ihren ausschliefslichen Platz
haben u. dgl. So lange also die Ansicht der Gegner nicht
besser begründet erscheint und unsere Beweisgründe nicht
stichhaltiger widerlegt werden, mufs es bei unserer Lehre sein

Bewenden haben.

Eine einzige Frage könnte man hier noch aufwerfen, nämlich

: Ist die Unterscheidung zwischen Substanz und Aecidens

oder zwischen Substanz und modus als eine aktuelle oder blofs

als eine potenzielle im oben (n. 4) erklärten Sinne aufzufassen?

Auf diese Frage, die uns indessen nicht besonders wichtig zu

sein scheint, antworten wir folgendermafsen. Wenn man zur
aktuellen Unterscheidung nicht blofs zwei verschiedene Realitäten,
sondern überdies noch zwischen beiden eine gewisse aktuelle

Trennung fordert, dann mufs die gedachte Unterscheidung als

eine rein potenzielle und nicht als eine aktuelle bezeichnet werden.

Betrachtet man es hingegen für die aktuelle Unterscheidung, der

gewöhnlichen Definition der realen Unterscheidung entsprechend,
für genügend, dafs schon vor unserem Denken und unabhängig
von demselben zwei Realitäten vorhanden sind, von denen die eine



392 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

nicht die andere ist und die eine von der anderen wenigstens
durch Gottes Allmacht in gewissem Sinne getrennt werden kann,
dann müssen wir diese Unterscheidung eine aktuelle nennen.
Übrigens haben wir nicht gefunden, dafs von Suarez seine distinctio
modalis oder von anderen Scholastikern die Unterscheidung
zwischen der Substanz und dem Accidens irgendwo im Unterschiede

zur gewöhnlichen distinctio realis mit Nachdruck als distinctio
potentialis hingestellt würde.

27. Aus dem Gesagten ergibt sich auch, wie man den Grad der
Unterscheidung zwischen verschiedenen Accidenzen oder zwischen
verschiedenen modi zu bemessen habe. Fragt es sich nämlich

um den Grad der Unterscheidung zwischen Accidenzen oder modi,
die an ganz verschiedenen oder real unterschiedenen Substanzen

haften, so teilen dieselben offenbar mit den Substanzen den Grad
der Unterscheidung. Denn da die Accidenzen und die modi
zunächst zur Substanz gehören, so ist in einem solchen Falle die

Unterscheidung zweier Accidenzen oder zweier modi zunächst

auf die Unterscheidung der Substanzen zurückzuführen, an denen

sie als an ihrem Subjekte haften. Aus diesem Grunde kommt

z. B. die Unterscheidung zwischen dem Denken des Petrus
und dem Denken des Paulus oder zwischen der Gestalt oder
Gröfse der Sonne und der Gestalt oder Gröfse des Mondes der
distinctio suppositi a supposito gleich; die Unterscheidung
zwischen dem Denken in der Seele des Petrus und seiner sitzenden

Leibesstellung hingegen kann nicht als solche, sondern blofs als

einfache distinctio realis gelten. Haften dann zwei Accidenzen
oder zwei modi nicht blofs am nämlichen Suppositum, sondern
auch an der nämlichen Substanz, oder wenn von zusammengesetzten

Substanzen die Hede ist, auch am nämlichen substan-

ziellen Teile derselben; so ist wieder zu unterscheiden. Sind
nämlich die Accidenzen oder die modi von der Beschaffenheit,
dafs der eine ohne den anderen auf natürlichem Wege fortbestehen

kann und umgekehrt, wie dies z. B. bei Tugend und
Wissenschaft am nämlichen Menschen oder bei Gestalt und
Wärme am nämlichen Körper der Fall ist; so haben wir es

offenbar wieder mit einer Unterscheidung zu thun, die sich in



Die reale Unterscheidung. 393

ihrer Art als durchaus reale charakterisiert. Diese Unterscheidung
ist sogar in gewissem Sinne gröfser oder tritt wenigstens viel
aulfallender hervor, als die Unterscheidung zwischen der Substanz

und dem an ihr haftenden Accidens. Sind dann zwei Accidenzen
oder zwei modi, die an der nämlichen Substanz haften, oder auch

der modus an dem Accidens, so geartet, dafs zwar der eine

ohne den anderen fortbestehen kann, aber nicht umgekehrt, wie

z. B. die Ausdehnung ohne die gegebene Gestalt, aber nicht die
Gestalt ohne jede Ausdehnung oder das Denken ohne Wollen,
aber nicht das Wollen ohne Denken; so müssen wir zwischen
ihnen eine Unterscheidung annehmen, welche der Unterscheidung
zwischen Substanz und Accidens oder zwischen Substanz und
modus analog ist und dem Gesagten zufolge unter den Abarten
der realen Unterscheidung den letzten Platz einnimmt. Wollte
man noch eine Stufe heruntersteigen, so wäre man bei der blofs

gedachten Unterscheidung (distinctio rationis) angelangt. (Vgl.
Suarez 1. c. sect. 1. n. 22. 25.)

C. Kennzeichen der realen Unterscheidung.

28. Zum Abschlüsse der bisherigen Untersuchungen über
die reale Unterscheidung bleibt noch zu erklären, durch welche
Merkmale sich dieselbe, sei es in ihrem Unterschiede zur blofs

gedachten Unterscheidung, sei es in ihren hauptsächlichsten
Abstufungen, zu erkennen gibt. Dafür sind die nötigen Gesichtspunkte

im obigen bereits gegeben. Es kann daher hier der

Hauptsache nach nur darauf ankommen, die fraglichen Merkmale
übersichtlich zusammenzustellen und einige praktische Winke für
die Anwendung derselben beizufügen. Dabei wird es an den

Aufstellungen anderer Auetoren manches zu ergänzen oder zu

berichtigen geben.
Vor allem sind nach allgemeiner Lehre zu jeder

Unterscheidung, welche diesen Namen wahrhaft verdient, und daher
namentlich zu jeder realen Unterscheidung zwei objektiv oder
formell verschiedene Begriffe erforderlich. (Vgl. Suarez
1. c. sect. 2. n. 1.; Egger 1. c.) Dieser Grundsatz ist bei der
realen Unterscheidung im allgemeinen nicht blofs durchaus richtig,



394 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

sondern auch keinem Mifsverständnisse ausgesetzt. Eine gewisse
Ausnahme davon macht indessen der besondere Fall, wo wir in
zwei vollkommen gleichen Einzeldingen eine Unterscheidung vor
uns haben, die man pure numerica zu nennen pflegt. Allerdings
mufs auch in diesem Falle zwischen den beiden Unterscheidungsgliedern,

z. B. zwischen zwei ganz gleich geformten, gleich
grofsen und gleich gefärbten Eiern, nach unserer Überzeugung
ein innerer Unterschied vorhanden sein. (Vgl. G-utberlet a, a.

O. § 2. S. 17.) Aber derselbe bleibt uns in sich gänzlich
unbekannt: wir können die fraglichen Eier in keiner Weise durch
innerliche Merkmale, sondern müssen sie nur nach rein äufser-

lichen Umständen, z. B. nach ihrer Herkunft oder nach ihrer
Lage, oder nach einem eigens zu diesem Zwecke angebrachten
Zeichen auseinanderhalten. Da haben wir also in der That zwei

Dinge, welche real von einander unterschieden sind, obgleich
deren Begriffe, von ganz zufälligen äufserliehen Umständen

abgesehen, sich vollkommen decken. Die verschiedenen Theorieen über
das sogenannte Individuationsprinzip machen hier keinen wesentlichen

Unterschied. Es hat dieser eigentümliche Fall nach unserer
Überzeugung allerdings nur in unserem schwachen Denkvermögen
seinen Grund; aber weil unsere Philosophie gerade für das

menschliche Denken berechnet ist, so darf man ihn nicht gänzlich
unbeachtet lassen.

Doch wie es sich auch immer bei der realen Unterscheidung
mit diesem ersten Erfordernisse oder Kennzeichen verhalten mag;
gewifs ist, dafs dasselbe für sich allein zur Begründung einer
solchen Unterscheidung keineswegs hinreicht. Wenn wir uns
also nach weiteren Kennzeichen umsehen, so finden wir bei

Suarez (1. c. sect. 2. n. 13.) unter anderen auch folgende drei

besprochen. 1. Quae realiter distinguuntur, habent distinctas

existentias; 2. ea dicuntur realiter distincta, quae diversa gene-
ratione et corruptione generantur et corrumpuntur ; 3. quando
unum se habet ut producens, alterum ut productum, est sufficiens

signum distinctionis realis. Vom ersten unter ihnen bemerkt
Suarez, dafs es wenig verwendbar sei ; denn — so bemerkt er
weiter — wird es in der Weise aufgefafst, dafs jede Unrichtigkeit



Die reale Unterscheidung. 395

ausgeschlossen bleibt; dann erseheint es ebenso dunkel oder noch

dunkler, als die gesuchte Sache selbst, d. h. man rnufs dabei das

Zusuchende als bereits gefunden voraussetzen. Hierin stimmen

wir Suarez vollkommen bei. Vom zweiten schreibt Suarez fast im

gleichen Sinne also (1. c. n. 15.): Non censeo hoc signum esse

falsum, si débita proportione intelligatur ; censeo tarnen esse fere

inutile ad cognoscendam distinctionem, nisi quatenus aliquo modo

includit signum separationis. Auch hierin stimmen wir ihm wieder

gerne bei. Beim dritten macht er vor allem die ganz richtige
Bemerkung, dals es in keinem Falle als notwendiges und
universelles Merkmal der realen Unterscheidung anzusehen sei, d. h.
dafs es jedenfalls nur im positiven und nicht im exklusiven Sinne

genommen werden müsse. Die weiteren Bemerkungen und
Beschränkungen, welche Suarez hier für nötig erachtet, sind für
uns nutzlos, weil sie einzig in der Rücksicht auf die von uns
bekämpften modi ihren Grund haben. Wir können daher die

Thatsache des realen Ursprungs (origo realis unius ab

altero) im positiven Sinne für ein durchaus richtiges und

untrügliches Kennzeichen der realen Unterscheidung gelten lassen.
Dasselbe findet auch bekanntlich in der geoffenbarten Lehre von
der hochheiligen Dreieinigkeit in Gott eine höchst wichtige
Anwendung. Indessen abgesehen von der Offenbarung oder von
dem äufseren Zeugnisse überhaupt und auf dem Gebiete des rein
spekulativen Denkens scheint auch dieses Kennzeichen mehr
oder weniger an dem Fehler der beiden früheren zu leiden; dafs

nämlich das vorgebliche Merkmal kaum klarer ist, als die

gesuchte Sache. Denn wer ernstlich an der realen Unterscheidung
zweier seinem Denken begegnenden Momente oder Formalitäten

zweifelt, der wird.auch leicht in der Überzeugung vom realen

Ursprünge des einen aus dem anderen irre werden. (Vgl. Pal-
mieri 1. c. ontol. thes. 7. pag. 311.)

29. So bleibt nach Suarez (1. c. n. 6. 9. 21.) für die di-
stinctio realis major oder distinctio realis simpliciter im
Unterschiede zur distinctio modalis oder realis minor nur mehr das

Kennzeichen der gegenseitigen und vollständigen
Trennbarkeit (separatio sive separabilitas mutua) übrig. Diese Trenn-



396 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

barkeit besteht darin, dafs von zwei gedachten und für den

Augenblick geeinten Dingen A und B, sei es auf natürlichem

Wege oder durch ein Wunder der göttlichen Allmacht, das eine

von dem anderen in der Weise getrennt werden kann, dafs

beide im Zustande der Trennung fortbestehen oder — was am

Ende auf das Gleiche hinauskommt — dafs je nach Umständen

A bleibt, während B zu Grunde geht und auch umgekehrt. So

ist es nicht blofs bei Leib und Seele im Menschen, sondern nach

der Lehre der alten Schule auch bei der Substanz und dem

Accidens, wie es durch das Geheimnis der hl. Eucharistie
hinreichend bewiesen wird. Als Kennzeichen der distinctio realis
minor oder der distinctio modalis gilt dem Suarez die blofs einseitige
oder unvollständige Trennbarkeit (separatio seu separabilitas non

mutua), welche darin besteht, dafs zwar A ohne B fortbestehen

kaun, aber nicht umgekehrt. Da wir die eigentümliche Lehre
des Suarez über die modi nicht teilen, so sind wir auch nicht

gezwungen, hier mit ihm diesen Unterschied zu machen. Wir
betrachten vielmehr auch die einseitige Trennung, vorausgesetzt, dafs

durch dieselbe wahrhaft eine reale Veränderung vor sich geht, als

ein untrügliches Merkmal einer Unterscheidung, welche einfachhin
als distinctio realis zu bezeichnen ist. (Vgl. Gutberiet a. a. 0.
§ 10. S. 72.) Die Begründung des hier Gesagten mufs, soweit

es nicht von selbst klar erscheint, im obigen gesucht werden.
30. Zu den aufgezählten Kennzeichen der realen

Unterscheidung müssen wir ein weiteres hinzufügen, welches von den
meisten Auetoren und selbst von Suarez gänzlich übergangen
wird. Es ist das Kennzeichen widersprechender
Eigenschaften oder unverträglicher Prädikate. Wir legen
auf dasselbe grofses Gewicht und finden es bei Palmieri (1. c.

p. 30 b. coli. 310. 311) mit folgenden Worten angegeben: Ea

quoque realiter distinguuntur, quorum conceptus objectivi con-
stituuntur notis invicem repugnantibus. Zur Erklärung und
Begründung dieses Satzes wird dann Folgendes beigebracht.
Adverte, dictum essein thesi: cum duo conceptus objectivi con-
stituuntur notis invicem repugnantibus; nempe cum notae, quae
essentiam unius constituunt, repugnant cum notis constituentibus



Die reale Unterscheidung. 397

essentiam alterius. Considerantur ergo notae constituentes essen-

tiam. Quodsi notae sive praedicata repugnantia non constituant

essentiam, quae concipitur; sed solum consequantur notas

constituentes, tum vero indicium hoc adhiberi nequit, ut ex sequenti

parte (theseos, seil, de distinetione scotistica) patebit. Itaque
valere indicium eo modo propositum constat; quia nequit aliqua
essentia constitui notis invicem repugnantibus; hujusmodi ergo
notae àd aliam et aliam essentiam speetare debent: et proinde
hae notae reales constituent distinetas essentias reales. Ita
novimus distinguere animam a corpore, mundum a Deo, huic

alteri indieio innixi non priori (seil, de separatione mutua), quo
in his rebus uti non possumus. Auch G-utberlet fuhrt (a. a. 0.)
dieses Kennzeichen an, indem er zugleich in Kürze auf eine

gewisse Schwierigkeit in der Anwendung hinweist. Gewifs tritt
aus den von Palmieri angeführten Beispielen und der beigefügten
Bemerkung der Nutzen, ja die Notwendigkeit dieses Kennzeichens
neben den früher angeführten recht auffallend ans Licht. Es

ist wahr, Gott und Welt sind nicht blofs in gewissem Sinne

trennbare, sondern vielmehr in einem höchst wahren Sinne ganz
getrennte Dinge. Aber können wir vielleicht die Trennbarkeit
oder das Getrenntsein beider auf dem Wege der Erfahrung
darthun? Nichts weniger als das. Man bemerkt vielleicht;
Die Unterscheidung zwischen Gott und Welt erschliefsen wir
aus dem Verhältnisse der Wirkung zur Ursache. Wir erwidern:
Es mag sein; aber was wir immer versuchen mögen, um die

richtige und volle Unterscheidung zwischen Gott und Welt
festzustellen und aufrecht zu erhalten, wir werden am Ende immer

wieder auf die grundverschiedenen, ja widersprechenden
Eigenschaften beider zurückgedrängt. Denn woher anders wissen wir,
dafs die Welt nicht Gott, sondern eine Wirkung Gottes ist?
Ebenso entzieht sich auch die volle Trennbarkeit von Leib und
Seele unserer Erfahrung. Eolglich sind wir auch hier, um den

eigentlichen Grad der Unterscheidung, nämlich von zwei sub-

stanziellen Bestandteilen desselben Einzelwesens unwiderleglich
festzustellen, nicht zum geringsten Teile auf das gegenwärtige
Merkmal angewiesen.



398 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

31. Das Beispiel der Unterscheidung zwischen Gott und
Welt und die, distinctio suppositi a supposito überhaupt finden
wir für wichtig genug, um auf diese Sache noch etwas näher

einzugehen; und dies um so mehr, da uns ihre Besprechung zu
mancher nützlichen Erwägung führen wird. Wir haben schon

einmal betont, dafs zwischen Gott und der Welt nicht blofs was
immer für eine reale Unterscheidung, sondern der höchste Grad
derselben, d. h. die distinctio suppositi a supposito festzuhalten
ist. Diesen höchsten und in vieler Hinsicht sehr wichtigen Grad
der Unterscheidung nehmen wir bei den meisten Dingen zunächst

daher, dafs uns dieselben überall nicht blofs als trennbare,
sondern geradezu als getrennte Dinge entgegentreten. So ist es

erfahrungsgemäfs bei uns selbst im Verhältnisse zu der Aufsen-
welt oder zu unserem Hebenmenschen, so ist es auch bei zwei
Bäumen oder bei zwei Steinen u. dgl. Es wäre vielleicht nicht
schwer, zu zeigen, dafs auch in solchen Fällen bei Erkenntnis
der genannten Unterscheidung von Seite unseres Verstandes das

gegenwärtige Merkmal zur Verwendung kommt. Aber bei der

Unterscheidung zwischen Gott und Welt ist man am Ende ganz
an dieses Merkmal angewiesen. Oder wie kommen wir denn

eigentlich zur Unterscheidung zwischen Gott und Welt?
Bei fortgesetztem Nachdenken über Welt und Gott finden

wir uns am Ende zum Geständnisse genötiget: Die Eigenschaften
der Welt und die Eigenschaften Gottes sind derart grundverschieden,

dafs sie nicht blofs unmöglich an der nämlichen Entität
oder B,ealität haften, sondern auch nie und nimmer in einem

wahrhaft einheitlichen Einzelwesen (in uno supposito) naturgemäfs
sich zusammenfinden können. Nicht so ist es bei Leib und
Seele im Menschen. Wir sehen es klar ein, Eigenschaften, wie
Materialität und Geistigkeit, Sterblichkeit und Unsterblichkeit,
Teilbarkeit und Unteilbarkeit sind unter sich so verschieden und

entgegengesetzt, dafs sie unmöglich an ein und derselben, in
jeder Hinsicht ungeteilten und unteilbaren Substanz oder Entität
haften können. Aber dennoch sind wir noch nicht berechtiget,
zu behaupten : Diese Eigenschaften können sich nie und nimmer
naturgemäfs in einem wahrhaft einheitlichen Einzelwesen zusammen



Die reale Unterscheidung. 399

finden, d. h. wir sind nicht berechtiget, den Satz aufzustellen:
Zwei real unterschiedene Entitäten oder Teilsubstanzen, von denen

zunächst der einen diese, der anderen jene Eigenschaften
zukommen, können unmöglich so zu einem einheitliehen Subjekte
vereinigt werden, dafs von demselben in concreto alle diese

Eigenschaften trotz aller Verschiedenheit in Wahrheit auszusagen
sind. Um dies letztere behaupten zu können, müfsten die
fraglichen Eigenschaften sich nicht blofs wie immer konträr
gegenüberstehen, sondern die entsprechenden Prädikate müfsten der
Ordnung der îvaturen gemäfs im vollen Sinne und absolut, d. h.

nicht blofs in abstracto, sondern auch in concreto den Charakter
von kontradiktorischen Prädikaten an sich tragen. Dies wäre
der Fall, wenn ich z. B. sagen könnte: Dieses konkrete Wesen,
wie es als naturgemäfses Ganze vor mir leibt und lebt oder
wie es nach allen Seiten hin betrachtet vor meinem Geiste steht,
ist in jeder Hinsicht materiell, sterblieh und teilbar; jenes andere

hingegen ist im gleichen Sinne wenigstens in einer Hinsieht
wahrhaft unmateriell oder geistig, unsterblich und unteilbar. Zur
Begründung der distinctio suppositi a supposito also sind auf
beiden Seiten derartige Eigenschaften nachzuweisen, welche sieh

in ihrer Vergleichung absolut, d. h. in concreto und in abstracto
als kontradiktorische, oder wenn man will, als kontradiktorischen
vollkommen gleichwertige Prädikate charakterisieren. So ist es

in Wirklichkeit bei Mensch und Tier, wovon letzteres durchaus

unvernünftig und sterblich ist, ersterer aber wahrhaft vernünftig
und in gewissem Sinne unsterblich; oder bei Petrus und Paulus,

wovon der eine für diesen Augenblick diesen, der andere für
den nämlichen Augenblick einen geradezu widersprechenden
Gedanken hat oder haben kann. Da mufs man also nicht blofs

wie immer an verschiedene Entitäten oder substanzielle Bestandteile,

sondern notwendig an verschiedene Einzelwesen denken.

Dies ist bei Bekämpfung des Pantheismus wohl zu beachten.
Denn derselbe hätte offenbar vieles, ja, in gewissem Sinne alles

gewonnen, wenn er der Uberzeugung Eingang verschaffen könnte,
die Welt und Gott oder auch die Welt für sich könne als ein

grofses Einzelwesen, etwa als ein grofses Sinnenwesen oder als
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 27



400 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

ein grofser Mensch aufgefafst werden, in dem alle Vorzüge und

Eigenschaften, welche man nach der gewöhnlichen Auffassung
dem persönlichen Gott und der Welt oder den verschiedenen

Einzelwesen, wie Mensch und Tier, Petrus und Paulus, zuschreibt,
als dessen verschiedene Eigenschaften und Lebensäufserungen
ineinanderfliefsen.

Zum Schlüsse erlaube man uns hier noch eine weitere
Bemerkung. Selbst mit transcendentell verschiedenen Begriffen
ist in gegenwärtiger Erage nicht für jeden Eall geholfen. Denn
die allerdings höchst wunderbare und einzige, aber immerhin
mögliche und thatsächlich verwirklichte Annahme der Inkarnation
vorausgesetzt, fliefsen bei Christus dem Gottmenschen in concreto
transcendentell verschiedene Eigenschaften oder Prädikate, d. h.

Menschliches und Göttliches, Endliches und Unendliches wahrhaft

in Ein Subjekt oder in Eine Person zusammen. Was
absolut richtig bleibt, ist nur der Satz : Bei transcendentell
verschiedenen Begriffen oder Eigenschaften schliefst man naturgemäfs
auf die distinctio suppositi a supposito. Der Fall der Inkarnation
Gottes ist so wunderbar und für den menschlichen Verstand so

unbegreiflich, dafs wir denselben ohne bestimmte Offenbarung
nie positiv für möglich erachten könnten. Deshalb braucht man
denselben in unserer Frage philosophisch kaum ernstlich zu

berücksichtigen. In diesem Sinne kann man sagen: Die transcen-
dentelle Verschiedenheit in den Begriffen zwischen Gott und

Welt bringt auch die gröfste und durchgreifendste Unterscheidung

zwischen beiden, d. h. die distinctio suppositi a supposito
mit sich.

32. Übrigens hat Palmieri nach unserer Überzeugung dieses

hochwichtige Kennzeichen für die reale Unterscheidung in allzu

enge Grenzen eingeschlossen. Nach ihm soll dasselbe nur von
solchen Prädikaten gelten, welche das innere Wesen der Dinge
ausmachen. Dies ist allerdings insofern richtig, als man in diesem
Falle bei Anwendung dieses Kennzeichens keine weitere Vorsicht
zu haben braucht. Wo man nämlich findet, dafs zwei Dinge,
die sich unserem Denken darbieten, ihrem inneren Wesen nach
zwei ganz widersprechende Merkmale aufweisen; da mufs mau



Die reale Unterscheidung. 401

ohne weiteres aut' eine reale Unterscheidung zwischen ihnen
schliefsen. Wir aber gehen noch weiter. Vorausgesetzt, dafs

von gleichzeitig neben einander bestehenden und unabhängig von

unserem Denken in den Dingen vorfindliehen Eigenschaften die

Kede ist, glauben wir, dafs überhaupt alle wahrhaft widersprechenden,

d. h. den Charakter des Kontradiktorischen in sich

schliefsenden Eigenschaften oder Prädikate als ein untrügliches
Zeichen realer Unterscheidung gelten müssen. Oder warum sollte
ich dort, wo trotz der anscheinenden Einheit bei genauer
Betrachtung gleichzeitig ganz widersprechende Eigenschaften (pro-

prietates) oder Erscheinungen (accidentia, operationes) oder auch

blofs objektiv begründete Beziehungen (relationes reales) dieser

Art zu Tage treten, nicht berechtiget sein, mit voller Sicherheit
auf zwei real unterschiedene Subjekte oder Entitäten zu schliefsen?
Die Schwierigkeit kann am Ende nur darin liegen, zu zeigen, dafs

gewisse Prädikate wahrhaft kontradiktorisch, d. h. nicht blofs in
abstracto, sondern auch in concreto widersprechend sind. Erhärten
wir unsere Behauptung an einem nahegelegenen Beispiele. Der
Leib des Menschen zeigt sich auf das alleroffenste als sichtbar',
bewegbar und teilbar; währenddem sich unsere Seele oder das

Prinzip des Denkens und Wollens durchaus als etwas Unsichtbares,

Unbewegbares und Unteilbares darstellt. Dabei kann man nicht
behaupten, dafs die genannten Eigenschaften das eigentliche Wesen
des Leibes und der Seele ausmachen. Wir fragen: Will man etwa
deshalb leugnen, dafs uns diese Eigenschaften einen genügenden

Anhaltspunkt bieten, um im Menschen mit voller Sicherheit auf
zwei real unterschiedene Bestandteile zu schliefsen? Gewifs nicht.
Ja, aus ganz widersprechenden Erscheinungen oder Eigenschaften
schliefst man sogar in der Regel auf ganz getrennte Einzeldinge.
Man hört z. B. in der Ferne gleichzeitig eine höhere und eine

tiefere menschliche Stimme; da schliefst man ganz richtig auf
zwei geschiedene Personen.

So tritt am Ende die Frage in den Vordergrund: Was ist
zur wahren Kontradiktion erfordert? Ut affirmetur et negetur
idem de eodem sub eodem respectu, antwortet die genaue Logik.
Wir behaupten also: Wo ein und dasselbe Prädikat ganz im

27*



402 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

gleichen Sinne und ganz unter der gleichen Rücksicht in Wahrheit

bejaht und verneint werden mufs; da müssen wir auf zwei
real unterschiedene Subjekte schliefsen. Es ist klar, dafs die

Bedingung „unter der gleichen Rücksicht" auch dann zutrifft,
wenn das betreffende Prädikat das eine Mal zum wenigsten
unter einer gewissen Rücksicht zu bejahen, das andere Mal aber

eipfachhin und unter jeder Rücksicht zu verneinen ist. Um also

z. B. zu beweisen, dafs Petrus nicht Paulus oder der linke Fufs

nicht der rechte ist, wird es notwendig sein und. genügen zu

beweisen, dafs Petrus oder der rechte Fufs für den Augenblick
einen ganz bestimmten Schmerz fühlt, während Paulus oder der
linke Fufs denselben Schmerz entweder überhaupt nie empfunden
hat oder wenigstens für den Augenblick in keiner Weise empfindet.

Unwidersprechlich zu konstatieren, ob etwas wirklich genau
unter der gleichen Rücksicht bejaht und verneint wird, hat bei

accidentellenund mehr äufserlichen Prädikaten oft grofse Schwierigkeit,

währenddem man bei wesentlichen Prädikaten dieser Sorge
überhoben ist. Dies ist der Grund, warum sich Palmieri bei dem

vorliegenden Kennzeichen der realen Unterscheidung mit mehr
äufserlichen Prädikaten nicht begnügen will. Besonders grofs
ist die Schwierigkeit dort, wo man nicht durchaus konkrete

Subjekte noch durchaus reale Prädikate oder Eigenschaften,
sondern vielmehr solche Subjekte und solche Prädikate oder,

allgemeiner gesprochen, solche Sätze vor sich hat, welche eine

gewisse logische Färbung an sich tragen. Diese hat Palmieri,
wie aus seinem Hinweise auf die Distinction der Scotisten

hervorgeht, vorzüglich im Auge. Erläutern wir die Sache an

Beispielen. Die Sätze: „Der Mensch ist dem Tiere ähnlich" oder

„das Sinnliche am Menschen macht ihn dem Tiere gleich" oder

„die Sinnlichkeit im Menschen und die Sinnlichkeit im Tiere

tragen den Charakter des Eindeutigen an sich (sunt univoca)",
sind ganz richtig. Man kann ihnen aber folgende Sätze, die

ebenfalls mit Grund auf Richtigkeit Anspruch machen können,
mit ganz widersprechenden Prädikaten gegenüberstellen: „Der
Mensch ist dem Tiere unähnlich" oder „das Geistige im Menschen

erhebt ihn weit über das Tier" oder „die Sinnlichkeit und die



Die distinctio media. 403

Vernünftigkeit im Menschen sind ganz verschiedene Eigenschaften".
Ist man etwa gezwungen, aus diesen Sätzen mit ihren

widersprechenden Prädikaten zu folgern, dafs im Menschen zwischen

dem Sinnlichen und dem Geistigen oder zwischen dem, was ihn
dem Tiere ähnlich und was ihn dem Tiere unähnlich macht, eine

reale Unterscheidung anzunehmen sei? Gewifs nicht. Und was
ist der Grund davon? Etwa, wie Palmieri zu glauben scheint,
weil das aufgestellte Merkmal blofs bei wesentlichen Prädikaten

Geltung hat? So möchte es auf den ersten Anblick scheinen,
aber wir leugnen es dennoch und finden bei näherer Betrachtung
den Grund dafür in zwei ganz anderen Umständen. Der erste

dieser Umstände ist, weil wir es hier nicht mit vollkommen
konkreten, sondern mit mehr abstrakten Sätzen, d. h. mit mehr
oder weniger abstrakten Subjekten oder Prädikaten zu thun
haben. Der zweite Umstand ist, weil man hier bei genauer
Betrachtung nirgends einen vollen Widerspruch oder eine eigentliche

Kontradiktion zu entdecken imstande ist. Dies wird sich

im Folgenden, wo wir von der Distinktion der ScotistCn zu

handeln haben, noch deutlicher zeigen.
Hier genügt es uns, zum Schlüsse den wichtigen Satz

hervorzuheben: So lange man es nicht mehr oder weniger mit
logischen Abstraktionen, sondern mitrealen Subjekten
und mit realen Prädikaten zu thun hat, schliefst man
aus Prädikaten, die wahrhaft widersprechend oder
kontradiktorisch sind, immer richtig auf zwei real
unterschiedene Subjekte oder Entitäten.

IV.
Gibt es eine Unterscheidung, welche zwischen der realen und

rein logischen in der Mitte liegt?

33. Wenn auch Suarez seine distinctio modalis mitunter
als distinctio media bezeichnet, so rechnet er dieselbe doch, wie
wir schon öfter wiederholt haben, am Ende zur realen

Unterscheidung. Es gibt aber, wie wir gleichfalls im Vorbeigehen
schon angedeutet haben, manche andere Philosophen oder speku-



404 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

lative Theologen, welche im strengen Sinne des Wortes für ein

Mittelding zwischen der realen und rein logischen Unterscheidung
(distinctio media inter distinctionein realem et distinctionem
rationis sive virtualem) einstehen. Es gilt dies vorzüglich von
der Scotistenschule und in einem etwas verschiedenen Sinne
auch von mehreren Thomisten. Wir hingegen halten uns an die

grofse Mehrzahl der scholastischen Theologen und kirchlich
gesinnten Philosophen, welche keinen Platz für eine solche

Mittelstellung linden. Indem wir diesen unseren Standpunkt
rechtfertigen, werden wir die ganze Untersuchung zu ihrem sach-

gemäfsen Abschlüsse bringen.
Zu diesem Ende ist es vor allem notwendig, die entgegengesetzten

Anschauungen, d. h. die mit grofsem Scharfsinn
ausgedachten Unterscheidungen, welche auf die bezeichnete

Mittelstellung Anspruch erheben, genau zu charakterisieren; darauf
müssen wir diese Anschauungen auf ihre Wahrheit prüfen. Da

jedoch heutzutage nach dem Zeugnisse kompetenter Männer

(vgl. Zigliara 1. c. ontol. 1. 2. c. 2. art. 2. n. 11.) die Unhalt-
barkeit dieser mittelstelligen Unterscheidungen fast allgemein
anerkannt ist, so wollen wir uns hier möglichst kurz zu fassen

versuchen. Beginnen wir also mit einer getreuen und genauen
Darlegung der fraglichen Unterscheidungen. Wenn dieselbe

dunkel und geschraubt erscheinen sollte, so ist die Schuld davon
der Sache selbst zuzuschreiben.

34. Die äufsersten Umrisse der scotistischen sowie der mit
ihr ganz verwandten Unterscheidung mehrerer Thomisten
bestehen eben darin, dafs dieselbe zwischen der rein logischen
Unterscheidung (distinctio rationis ratiocinatae sive distinctio vir-
tualis) im oben bezeichneten Sinne und zwischen der realen

Unterscheidung (distinctio realis) in der Mitte liegt, die

Unterscheidung zwischen Substanz und Accidens (distinctio inter sub-

stantiam et accidens sive modum realem) mit einbegriffen. Die

vorgebliche Unterscheidung soll auf der einen Seite gröfser sein,
als jede blofs gedachte, und auf der anderen Seite kleiner, als

jede reale Unterscheidung; somit soll sie von beiden wesentlich
verschieden sein. Haben wir es nämlich bei dieser Unterscheidung



Die distinctio media. 405

auch nicht mit zwei verschiedenen und trennbaren Realitäten zu

thun, so ist sie dennoch nicht erst von unserem Denken in die
Sache hineingetragen, sondern sie ist vielmehr von jeder Be-

thätigung unseres Geistes unabhängig und rein objektiv in den

Dingen selbst gegeben.
Des weiteren pflegen die Scotisten zur näheren Erklärung

ihrer Unterscheidung Folgendes vorzubringen. Die beiden

Unterscheidungsglieder sind im gegebenen Falle allerdings nicht zwei

geschiedene, noch auch zwei in Wirklichkeit trennbare Entitäten,
wie dies z. B. bei Leib und Seele im Menschen oder nach der

obigen Lehre bei der Substanz und dem Accidens der Fall ist.

Wir haben es hier vielmehr blofs mit zwei verschiedenen
Formalitäten ein und derselben Sache zu thun, welche der Entität
oder der Realität nach vollkommen zusammenfallen und folglich
nicht einmal durch Gottes Allmacht getrennt werden können.
Demungeachtet aber mufs man daran festhalten, dafs diese

Unterscheidungsglieder als zwei verschiedene Formalitäten wirklich
und aktuell, und zwar vor unserem Denken und unabhängig von
demselben, in der Sache selbst vorhanden sind. Infolgedessen
kann und mufs man, auch rein objektiv gesprochen, in aller
Wahrheit sagen: Die eine Formalität ist nicht die andere. Eine
weitere Folge davon ist, dafs das eine und durchaus unteilbare

Subjekt auf Grund seiner verschiedenen Formalitäten in aller
Wahrheit für vollkommen kontradiktorische Prädikate empfänglich
ist. Als Beispiele für diese eigenartige Unterscheidung gelten
den Scotisten vorzüglich die verschiedenen Grade des substan-

ziellen Seins, als da sind: Erstlich die Substanzialität im

allgemeinen, dann der Reihe nach das vegetative und das sinnliche

Leben und endlich die Vernünftigkeit, welche sich bekanntlich
alle im Menschen vorfinden und zu einer untrennbaren Einheit
verschmolzen sind. Wer will es leugnen, sagt man, dafs die

aufgezählten Grade oder Momente des substanziellen Seins im

Menschen, konkret gesprochen, so innig verwachsen, ja so

vollkommen identifiziert erscheinen, dafs sie selbst durch die Allmacht
Gottes unmöglich auseinandergerissen werden können? Und
dennoch, so bemerkt man weiter, mufs man wieder, selbst wenn



406 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

man ganz objektiv und in concreto sprechen will, in aller Wahrheit

bekennen: Das, was dem Menschen das einfache, substan-

zielle Sein gibt, ist nicht das, was ihn zu einem organischen
oder zu einem mit Sinnen begabten Wesen macht und umgekehrt-,
oder das, was den Menschen dem Tiere gleichstellt, ist nicht
identisch mit dem, was ihn den Engeln ähnlich macht. Dies

ist der Hauptsache nach die Beschreibung, welche die Scotisten
selbst von ihrer einst so viel besprochenen Unterscheidung geben.

Ob schon der erste Begründer der Scotistenschule, d. h.

Scotus selbst, seine distinctio formalis in diesem Sinne aufgefafst
habe, ist höchst zweifelhaft. Mit noch weniger Recht wollen
einige diese Unterscheidung schon bei Aristoteles angedeutet
finden. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 13. 14.; Palmieri 1. c.

ontol. thes. VII. p. 312. in nota.)
Was endlich die Benennung anbelangt, so heifst die

beschriebene Unterscheidung bald einfach distinctio formalis, bald
näherhin distinctio formalis ex natura rei, bald auch distinctio
actualis ex natura rei; Benennungen, welche in der gegebenen

Beschreibung und im Gegensatze zur virtuellen Unterscheidung
' ihren Grund und ihre Erklärung finden. Am gewöhnlichsten

gibt man ihr nach der Schule, in welcher sie sozusagen
einheimisch geworden ist, den Namen distinctio scotistica. (Vgl.
Suarez 1. c. sect. 1. n. 12.; Joannes a S. Thom. 1. c. ; Tongiorgi
1. c. n. 238.; Palmieri 1. c.; Zigliara 1. c. 1. 2. c. 2. n. 11.)

35. Von der soeben beschriebenen Unterscheidung ist die

sogenannte distinctio virtualis intrinseca sive distinctio virtualis

ex natura rei, wie sie von einigen Anhängern der Thomisten-

schule dargelegt und verteidiget wurde (vgl. Tongiorgi 1. c. n.

241. 242.), im Grunde wenig verschieden. Dieselbe soll nach

der Lehre ihrer Urheber und Verteidiger darin bestehen, dafs

ein und dasselbe Ding oder ein und dieselbe unteilbare Realität
bei seiner eigentümlichen Vollkommenheit, Fülle und Intensität
des Seins, auch ganz unabhängig von unserem Denken und rein

objektiv gesprochen, für durchaus entgegengesetzte und wahrhaft

kontradiktorische Prädikate empfänglich ist. Daher die

Bezeichnung virtualis mit den entsprechenden Beisätzen. Zur



Die distinct» media. 407

gröfseren Aufklärung und zur Verschärfung der Sache wird noch

bemerkt : Dabei hat man etwa nicht notwendig an rein logische
Prädikate oder an blofs äufserliche Beziehungen zu denken ;

sondern es kann und mufs diese Empfänglichkeit vielmehr auch

auf wahrhaft reale und ganz innerliche Prädikate ausgedehnt
werden. Denn die menschliche Natur z. B. — so bemerken
auch sie — ist bei aller inneren Einheit ihres Wesens der
sinnlichen Natur des Tieres und der Geistigkeit des Engels
wahrhaft gleichwertig; und obgleich im Menschen das Sinnliche

vom Vernünftigen physisch in keiner Weise zu trennen ist, so

kann und mufs man dennoch, auch wenn man die Sache ganz
objektiv nimmt, in aller Wahrheit sagen: Der Mensch ist dem

Löwen ähnlich und er ist dem Löwen unähnlich. Wer aber
sieht nicht ein, dafs „ähnlich" und „unähnlich", wie es auf der
einen Seite gaDZ reale Eigenschaften oder vollkommen objektive
Prädikate sind, so auf der anderen Seite sich wahrhaft
widersprechen und den Charakter des Kontradiktorischen in sich
schliefsen? (Vgl. Tongiorgi 1. c.)

36. In der bisherigen Auseinandersetzung und namentlich
in den vorgebrachten Beispielen soll auch die ganze Begründung
für die Bichtigkeit und für die eigentümliche Mittelstellung der
beiden vielbesprochenen Unterscheidungen enthalten sein. Durch
diese und andere, den angeführten ganz ähnliche Beispiele soll
nämlich erwiesen sein, dafs nicht selten ein und dieselbe unteilbare

Sache, objektiv genommen, für grundverschiedene, ja
widersprechende Prädikate empfänglich ist. Wir müssen es also hier
mit einer Unterscheidung zu thun haben, welche gröfser ist als

die virtuelle, weil diese von kontradiktorischen Prädikaten nichts

wissen will; und kleiner als die reale, welche ja eine gewisse
Trennbarkeit der Glieder voraussetzt.

Um den Weg zur Widerlegung anzubahnen, heben wir
vorläufig aus dem bisherigen zwei Punkte hervor. Fürs erste-sind die
beiden vorgeführten Unterscheidungen nicht blofs unter sich sehr
nahe verwandt, sondern sie erscheinen, die Benennungen
abgerechnet, sowohl der Sache als auch der Begründung nach unserer
Uberzeugung gemäfs geradezu identisch. Daher ist es selbst-



408 I)ie philosophische Lehre von der Unterscheidung.

verständlich, dafs wir sie nicht abgesondert zu bekämpfen brauchen.
Zweitens liegt am Ende der ganze Unterschied zwischen der

gewöhnlichen logischen Unterscheidung (distinctio rationis ratio-
cinatae sive virtualis in sensu communiter recepto) und zwischen
diesen zwei eigentümlichen Unterscheidungen darin, dafs die

erste im Gegensatze zu den beiden letzteren an ein und
demselben unteilbaren Subjekte oder dort, wo keine reale
Unterscheidung zugegeben werden kann, durchaus keine Empfänglichkeit
für kontradiktorische Prädikate und namentlich für kontradiktorische

Prädikate von vorherrschend realem und objektivem
Charakter anerkennen will. Hierin also ist der eigentliche
Kernpunkt der ganzen Streitfrage zu suchen.

Es kann sich bei diesem Streite und dessen Entscheidung
natürlich nur um wahrhaft kontradiktorische und nicht auch um
blofs scheinbar kontradiktorische Prädikate handeln. Hierin
glauben wir in der sonst ganz richtigen und sehr gründlichen
Erörterung dieses Streitpunktes bei Palmieri (1. c.) eine kleine

Ungenauigkeit zu entdecken. Denn derselbe scheint bei Besprechung

dieser Frage erstlich zuzugeben, dafs Gott als das unendliche

Sein namentlich in Rücksicht auf seine geheimnisvolle
Dreipersönlichkeit in gewissem Sinne für kontradiktorische
Prädikate empfänglich ist. Bald darauf aber begegnen wir der

Erklärung, dafs es sich auch hier nur um scheinbar kontradiktorische

Prädikate handelt. Wenn dem also ist — und auch wir
sind entschieden dieser Ansicht — so ist es besser, auch in Gott
nie und nimmer von einer derartigen Empfänglichkeit zu reden.

37. Legen wir nun zuerst die Gründe dar, warum wir die
beiden fraglichen Unterscheidungen und überhaupt jede
Unterscheidung zurückweisen, welche zwischen der realen
Unterscheidung nach ihrer ganzen Ausdehnung und zwischen der blofs

logischen, d. h. der distinctio virtualis im gewöhnlichen Sinne

oder der distinctio rationis ratioeinatae cum fundamento in re
nach der obigen Erklärung in der Mitte liegen soll. Wir sagen:
Jede Unterscheidung hat entweder schon vor dem menschlichen
Denken und unabhängig von demselben in den Dingen ihren

objektiven Bestand; oder sie wird erst, sei es mehr oder weniger



Die distinctio media. 409

willkürlich oder ganz naturgemäfs und aus den oben (n. 8.)

angegebenen Gründen fast notgedrungen, durch unser Denken in
die Dinge hineingetragen. Im ersten Falle haben wir es immer
im wahren Sinne des Wortes mit einer realen Unterscheidung
zu thun; im zweiten kommen wir über die blofs gedachte
Unterscheidung (distinctio rationis) nicht hinaus. Ein Mittelding ist
und bleibt hier für den richtig denkenden Verstand unerfindlich.

Dies wird auch durch die Erfahrung augenscheinlich
bestätiget. Denn alle, welche es bisher versucht haben, eine

Unterscheidung, welche zwischen der rein logischen und der realen

in der Mitte liegt, auszudenken und zu verteidigen, haben sich

in Widersprüche verwickelt und genötiget gesehen, die
allerersten und klarsten Denkgesetze umzustofsen. Oder ist das

Prinzip des Widerspruches, welches ja nichts anderes besagt,
als dafs ein und dasselbe Subjekt nicht für kontradiktorische
Prädikate empfänglich ist, nicht das allererste und das allerklarste
unter allen Denkgesetzen? Ist es ferner nicht ein Widerspruch,
wenn man auf der einen Seite behauptet, eine gewisse Sache

sei in sich vollkommen Eins und durchaus unteilbar; und auf
der anderen Seite wieder lehrt, in dieser nämlichen Sache seien

in Wirklichkeit, und zwar rein objektiv und unabhängig von
unserem Denken, zwei Momente oder zwei Formalitäten, oder

wie man es nennen mag, vorfindig, von denen die eine nicht
die andere ist? Oder kann man unabhängig von der
Betrachtungsweise unseres Geistes und rein objektiv gesprochen,
überhaupt von Formalitäten reden?

38. Aber was sollen wir auf die Beweise der Gegner
antworten? Wir haben schon bemerkt, dafs diese Beweise lediglich
in gewissen Beispielen, oder besser gesagt, in gewissen Aussagesätzen

bestehen, in denen unsere Gegner die so künstlich

ausgedachte Unterscheidung, sowie die vorgebliche Empfänglichkeit
ein und desselben Subjektes für kontradiktorische Prädikate
gefunden zu haben glauben. Wir sind also genötiget, auf diese

Beispiele näher einzugehen. Beginnen wir mit dem nächstgelegenen.
Man sagt : Unabhängig von jedem Denken bleiben folgende

zwei ganz objektiven Sätze ebenso richtig, als aneinander wahr-



410 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

haft entgegengesetzt: Der Mensch ist dem Löwen ähnlich und

er ist dem Löwen unähnlich. Dabei wird niemand leugnen
können, dafs wir es am Menschen mit einem einheitlichen und
im Sinne der gegenwärtigen Frage wahrhaft unteilbaren
Subjekte zu thun haben. Wir haben also in ein und demselben

Subjekte wahrhaft kontradiktorische und dazu ganz objektive
Prädikate. Darauf könnten wir zuerst erwidern : „Ähnlich" und

„unähnlich" — vorausgesetzt, dafs man den letzten Ausdruck
in seiner natürlichen Bedeutung nimmt — sind nach der richtigen
Logik keineswegs kontradiktorische, sondern vielmehr konträre
Gegensätze. Um kontradiktorische Gegensätze oder Prädikate
zu haben, müfsten die beiden Aussagen also lauten: Der Mensch ist
dem Löwen ähnlich; under ist dem Löwen nicht ähnlich, oder
deutlicher ausgedrückt, er ist demselben in keiner Weise ähnlich. Da

sieht nun jeder, dafs der letzte Satz nicht mehr wahr ist. Man
bemerkt vielleicht: Aber es ist und bleibt doch immer wahr, dafs der
Mensch dem Löwen in einem gewissen Sinne oder nach einer
gewissen Seite hin ähnlich, und in einem gewissen Sinne oder nach

einer anderen Seite hin unähnlich und folglich auch nicht ähnlich
ist. Diese Gegenbemerkung führt uns zur eigentlichen Antwort.
Denn um direkt nicht zu untersuchen, ob und inwieweit bei

dieser Gegenbemerkung das rein logisch distinguierende Denken
und Prädikate mit mehr logischer Färbung, die wir in dieser

Streitfrage zunächst beiseite lassen wollten, mit ins Spiel kommen ;

so ist es gewifs beim Anhören der vorgebrachten Sätze für
den gebildeten Logiker sofort klar, dafs dieselben keineswegs
kontradiktorisch sind. Denn zur eigentlichen Kontradiktion
verlangt die richtige Logik: Ut affirmetur et negetur idem de eodem

sub eodem respectu. Spricht man nun vom Mensehen das eine Mal
nach dieser, z. B. nach seiner sinnlichen, das andere Mal nach

jener, z. B. nach seiner geistigen Seite, so fehlt offenbar das

sub eodem respectu. Sagt man aber, der Mensch sei dem

Löwen in gewissem Sinne ähnlich und in gewissem Sinne nicht
ähnlich, so fehlt ebenso offenbar das idem im Sinne der gesunden

Logik, d. h. das gleiche Prädikat, weil die Ähnlichkeit das eine

Mal als eine vollkommene, das andere Mal als unvollkommen



Die distinctio media. 411

genommen wird. Man könnte auch das eine Mal das Sinnliche
und das andere Mal das Geistige im Menschen zum Subjekte
der Aussage machen und etwa also sagen: Das Sinnliche
im Menschen ist dem Löwen ähnlich, das Geistige hingegen
nicht In diesem Falle haben wir im Sinne der Logik im

ersten und im zweiten Satzgliede nicht mehr das nämliche

Subjekt; es fehlt hier somit das de eodem. Der Grund dafür
ist leicht einzusehen. In diesem Falle hat der Satz und näher-

hin das Subjekt des Satzes offenbar eine mehr logische oder

abstrakte Färbung; in der logischen Ordnung aber sind und
bleiben „Sinnlich" und „Geistig oder Vernünftig" verschiedene
und trennbare Begriffe, und mithin auch verschiedene Subjekte.

Die nämlichen Bemerkungen lassen sich auch auf das

Beispiel anwenden, welches von den Scotisten oder den sogenannten
Formalisten vorgebracht zu werden pflegt. Es ist — so sagen
sie — ein und dieselbe unteilbare Realität, welche dem
Menschen vor allem das substanzielle Sein, dann das vegetative und
das sinnliche Leben und endlich die Vernünftigkeit gibt;
und dennoch ist das einfache, substanzielle Sein im Menschen

keineswegs das vegetative Sein und Leben, sowie das
vegetative Leben nicht das sinnliche, und das sinnliche Leben nicht
die Vernünftigkeit ist. Oder hat der Mensch nicht das
vegetative Leben mit der Pflanze gemein, und ist er nicht in diesem

Leben der Pflanze ähnlich, während er sich durch das sinnliche
Leben vielmehr von der Pflanze unterscheidet?

Darauf antworten wir also: Wer in solchen und ähnlichen

Ausdrücken von dem Menschen redet; den müssen wir fragen,
ob er nur in affirmativem Sinne und zugleich ganz objektiv
und durchaus konkrete, oder aber mehr oder weniger in
abstracto und dabei auch im exklusiven Sinne sprechen wolle.

Im ersten Falle wird uns niemand widersprechen können, wenn
wir behaupten: Dieses substanzielle Sein, wie es konkret in
diesem Einzelwesen, das wir Petrus nennen, vor uns steht,
schliefst in seiner ungeteilten und unteilbaren Einheit zugleich
das vegetative, das sinnliche und das geistige Leben in sich;
oder mit anderen Worten: Es ist ein und dieselbe, in ihrer



412 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Weise unteilbare Realität, welche diesem Einzeldinge all' diese

unter sich durchaus nicht unvereinbaren Eigenschaften gibt.
Infolgedessen ist dieses konkrete Wesen der Pflanze teilweise
ähnlich und teilweise wieder unähnlich. Wir fragen: Wo ist
da nach dem Gesagten eine Spur von der vorgeblichen Empfänglichkeit

für kontradiktorische Prädikate? Den zweiten Pall
fanden wir genau und richtig ausgeprägt, wenn jemand also

spräche: Das vegetative Leben im Menschen mit Ausschlufs des

sinnlichen ist dem Leben der Pflanze ähnlich oder gleich; das

sinnliche im Unterschiede zum vegetativen hingegen nicht. In
diesem Satze mag man allerdings die Prädikate als widersprechend
gelten lassen. Aber infolge einer gewissen Abstraktion, welche
an diesem Satze unverkennbar ist, haben wir jetzt in dieser
Rede zwei abstrakte und in der abstrakten Ordnung ganz
verschiedene Subjekte. Wenn man sinnliches Leben und vegetatives
Leben als solches ganz als ideale Begriffe fafst, so ist dies

sonnenklar; denn so können ja beide Begriffe auf zwei real
verschiedene Dinge, nämlich auf Tier und Pflanze angewendet
werden. Aber auch wenn man die Sache etwas mehr in
concreto nimmt und zuerst vom vegetativen und dann vom
sinnlichen Leben im Mensehen redet, bleibt unsere Behauptung noch

vollkommen richtig. Weil nämlich im Menschen selbst nach
dem Geständnisse unserer Gegner dieses zweifache Leben zu
einer einheitlichen Realität verwachsen ist, so bedarf es unter
jeder Bedingung einer gewissen Abstraktion, um vom vegetativen
Leben im Menschen die Sinnlichkeit abzutrennen. Es bleibt
also immerhin wahr, dafs in diesem Falle unser Denken zuerst
das objektive Untrennbare auseinanderreifst und dann das eine

Teilungsglied zum Gegenstande seiner Aussage macht. Wir
haben also hier nach den für das menschliche Denken geltenden

Regeln der Logik zwei Subjekte. So sind wir den Gegnern
gegenüber keineswegs zu dem Geständnisse gezwungen, dafs

wir im gegebenen Falle ein einheitliches Subjekt vor uns haben,
welches für kontradiktorische Prädikate empfänglich erscheint.
(Vgl. Joan. a. S. Thoma 1. c.; Palmieri 1. c.; Tongiorgi, ontol. 1.

c. n. 236—252.; Gutberiet a. a. 0. S. 69 f.)


	Die philosophische Lehre von der Unterscheidung

