Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus
Autor: Schell, Herman
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AR R @A AR

DER GOTTESBEGRIFF IM KATHOLIZISMUS UND
PROTESTANTISMUS.

Von

Dr. HERMAN SCHELL,

PROFESSOR DER ATOLOGETIK AN DER UNIVERSITAT WURZBURG.

o@0

§ 1.

Allgemeiner Charakter der protestantischen Theologie
und Polemik.

Die Zuriickfiilhrung der protestantischen Theorieen iiber die
einzelnen Momente im Werke der Heiligung auf den Gottesbegriff
ist erschwert durch die eigentimliche Methode der protestan-
tischen Theologie, insbesondere in der Polemik. Dieselbe lilst
sich am besten als die Methode der Hiresis bezeichnen und im
einzelnen wie folgt bestimmen:

1. Sie liebt es, sich in der Wiirdigung der einschligigen
W ahrheitsmomente auf einen besonderen Gesichtskreis oder Ge-
sichtspunkt zu beschrinken, diesem einseitig gewiirdigten Moment
absolute Geltung mit Ausschluls jeder Einschrinkung durch
andere gleichberechtigte und sogar iibergeordnete Momente, so-
wie normierende Bedeutung fir alles andere zuzuerkennen. Es
war und ist dies die Aneignung des Heils, niher die gottliche
Vergewisserung des Heils fiir das religiose Gemiit. Was diesem
Zwecke dient, nimlich objektiv Christi Verdienst und Gottes
Gnadenwille, und subjektiv die fides als dpyavor Iprrixdy ist
Wahrheit, was ihm hinderlich ist, wird riicksichtslos abgewiesen
und unschidlich gemacht; was in entfernterem Zusammenhang



242 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

damit stand, wie die Gotteslehre und die Christologie, unver-
andert heriibergenommen. Daher hat der Protestantismus ein
Materialprinzip, wihrend der Katholizismus desselben entbehrt,
es sei denn in dem Sinn wie Exod. 19, 8: Cuncta, quae locutus
est Dominus, faciemus. Allerdings sucht der Protestantismus auch
dem Katholizismus ein Materialprinzip unterzuschieben, nidmlich
anstatt der fides sola oder dem gldubigen Anschlufs an Christus
allein die Ecclesia sola, und zwar als sichtbare Organisation.
Doch mit Unrecht. Der Katholizismus steht dem sich offen-
barenden Gott mit unbedingter Empfanglichkeit gegeniiber und
mafst sich nicht an, an einem mitgebrachten Materialprinzip den
Wert oder Unwert der einzelnen Offenbarungsschriften oder
Lehren zu beurteilen; er ist entschlossen, jede Auffassung nach
allen in der Offenbarung enthaltenen Momenten zu ergéanzen;
nicht zu schulmeistern, sondern zu lernen. Loquere Domine,
quia audit servus tuus. I Reg. 3, 9. 10.

Der Katholizismus geht eben von der Voraussetzung einer
objektiv vorliegenden Offenbarungslehre Gottes aus und bestimmt
hiernach das Recht und den Wert des subjektiven religiosen
Bediirfoisses, sowie die Mittel und Weise seiner Befriedigung.
Der Protestantismus dagegen geht von dem michtig erregten
subjektiven Bediirfnis des religiosen Gemiites aus und entnimmt
nach Malsgabe dessen der hl. Schrift die passenden Lehrmomente,
um sie zu einem religiosen System auszugestalten; die hiefiir
geeigneten Lehren und Schriften dienen ihm sodann als Stand-
punkt fiir die mehr oder minder anerkennende oder abfillige
Beurteilung der iibrigen biblischen Lehren (insbesondere der
historischen Fakta, z. B. des Lebens Jesu) und Schriften.

Die Schrift wird als Formalprinzip angenommen, weil man
das Materialprinzip in ihr findet. — Das lautere Evangelium
ist im eigentlichen Sinn die Formel fiir das neue Verstindnis
des Christentums als einer religigsen Erfahrung im Gegensatz
zu dem historischen Glauben, welcher vor allem den Inhalt der
alten Gkumenischen Symbole bildet. cf. Lipsius Dogm. § 209.

2. Das subjektive religiose Bediirfnis bildet die erste Norm
fiilr die Bestimmung der Wahrheit; indem sich sodann der



Allgemeiner Charakter der protest. Theologie und Polemik. 243

kritische Verstand geltend macht, um den objektiven Wert der
religiosen Wahrheit zu untersuchen, kommen die Lehrbegriffe
in einen Prozefs unsteter Umbildung, so dafs es unmoglich ist,
irgend einen zu fixieren. Unstetigkeit, Fliissigkeit ist der Cha-
rakter der protestantischen Begriffe: eine ruhelose Bewegung,
welche der objektiven Wahrheit nicht zustrebt, sondern auszu-
weichen sucht, doch so, dals sie dieselbe weder definitiv erreichen,
noch ganz preisgeben will. Dadurch wird, wenn auch ohne
eigentliche Absicht, den vielen Abstufungen des religiosen Be-
wulstseins im Protestantismus vom orthodoxen Glauben bis zur
negativen Skepsis entsprochen; denn trotz der nachfolgenden
verstandesmilsigen Umbildung der reformatorischen Lehre bleibt
die urspriingliche Anerkennung derselben unangetastet, selbst
wenn die Dogmatik bis zur Auflosung des personlichen Gottes-
begriffs und der Unsterblichkeit fortschreitet.

Die hier geltende Methode entspricht durchaus der sub 1
angegebenen Voraussetzung: es ist die Methode der Entgegen-
setzung, die Betonung der Verschiedenheiten bis zur unverein-
baren Gegensiitzlichkeit: ihre Voraussetzung ist die Nichtan-
erkennung einer objektiven Wahrheit.

Hingegen ist die Methode der katholischen Schrifterklirung
und Systematik diejenige der Ubereinstimmung, der Ausgleichung
vorhandener Divergenzen, beziehungsweise deren Beriicksichti-
gung, um zu einer hoheren Auffassung des Dogma zu gelangen,
nicht aber zu seiner Auflosung. Diese Methode beruht auf der
Voraussetzung der objektiven Wahrheit in der gegebenen Offen-
barung und Bibel.

3. In riicksichtslosester Weise wird die charakterisierte
Methode bei der Polemik gegen den Katholizismus angewandt.
Dasjenige wird als katholisch angenommen, was an der populiren
oder individuellen Darstellung mythologisch, sinnlich, geistlos,
aufserlich, iibertrieben, selbstsiichtig, hierarchisch, heuchlerisch
ist, mag es auch noch so sehr als unmalsgebliche Nebensache,
Aulsenwerk, Vorstellungsform charakterisiert und von der kirch-
lichen Glaubenslehre unterschieden, ja sogar als ganz fremd
ausgeschieden werden. Was in untergeordneter oder abgeleiteter

&



244 Der (Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Weise wahr ist, wird als unabhéingig und gleichgeordnet hin-
gestellt. cf. die Behauptung: Das Verdienst Christi tilge nur
die Erbsiinde, nicht die Thatsiinden; daher sei die Wiederholung
des Opfers Christi im Melsopfer notwendig. In der Wiirdigung
der geschichtlichen Lehrentwickelung werden die verschiedenen
Tendenzen, welche sich gegenseitig milsigen und einschridnken
sollen, um so im Gesamtbewulstsein der kirchlichen Theologie
der Allseitigkeit und Hohe der gottlichen Wahrheiten moglichst
nahe zu kommen, hinter welcher die Einzelauffassung immer
zuriickbleibt, so dargestellt, als ob die vorherrschenden Gesichts-
punkte exklusiv und absolut geltend gemacht werden wollten.
Der Schwerpunkt jedes Systems wird in seine Spezifica gelegt
und in seine letzten Auslédufer. So entstehen Gegensitze, Wider-
spriiche, dogmatische Anderungen; die Wahrheit verlernt ihre
Stetigkeit und Bestimmtheit, kommt in den Fluls einer inneren
dialektischen Entwickelung. So wird die vorwiegende Auffassung
des Christentums seitens der Griechen als himmlische Weisheit,
im romischen Abendlande als kirchliche Heilsanstalt, im germa-
nischen Protestantismus als Heilsgut so dargestellt, als ob die-
selbe die Berechtigung der iibrigen Momente vollstindig ver-
kenne. Dasselbe gilt von der Darstellung der verschiedenartigen,
scheinbar kontriren Lehren, welche im katholischen Dogmen-
system vereinigt enthalten sind, wie Virginitdt und Ehe, Glaubens-
quelle und Glaubensregel (der Katholik miisse der Kirche auch
dann glauben, wenn sie mit der heiligen Schrift in Widerspruch
stiinde), die Anerkennung der Sufficienz des Verdienstes Christi
und die Wertschiitzung der. Verdienste der Heiligen, sowie der
guten Werke. Diese Polemik ibersieht, dals nur die hdchste
Wahrheit und Giite von absoluter Giiltigkeit ist und keines
Gegensatzes, keiner Einschrinkung und Mélsigung bedarf, und
dafs allen sekundidren Wahrheiten und Giitern nur relative Be-
rechtigung zukommt, dals sie ihr logisches und ethisches Recht
einbiilsen, sobald sie einseitig ins Extrem getrieben werden.
Jede Richtigstellung der katholischen Lehre wird als Ab-
schwiichung derselben abgethan. Die Wiirdigung, welche im Ver-
lauf der Darstellung und bei der Abschleifung der konfessionellen



Allgemeine Bestimmung des dem Protestantismus ete. 245

Hiérten und irrationalen Ubertreibungen des Protestantismus der
katholischen Lehre zuteil wird, #ndert an der unabénderlich
festgestellten Fixirung und Verdammung des selbstgemachten
katholischen Schreckbildes nichts. Durch die Entstellung der
katholischen Lehre gewinnt die protestantische Theologie zudem
den Vorteil, dafs sie die wirklich katholischen Momente wiirdigen,
in sich aufnehmen und innerlich befestigen kann, ohne ihren
protestantischen Charakter formell zu verleugnen.

§ 2.
Allgemeine Bestimmung des dem Protestantismus zu Grunde
liegenden Gottesbegriffs.

Unsere Absicht geht nicht dahin, den Gottesbegriff zu
fixieren, welchen die protestantische Theologie lehrt, sondern
denjenigen, welcher ihre Voraussetzung bildet; denn das erste
und hauptsiichlichste Interesse der reformatorischen Theologie
geht auf die Lehre vom Heil in Christo, seiner Vergewisserung
im Glauben. Wenn die Umgestaltung des iiberlieferten Kirchen-
glaubens in diesem Teile auch anfangs zu einer Umgestaltung
der Gotteslehre fiihrte, so schreckte die deutsche Reformation
des Gemiites doch bald davor zuriick und iiberliels die Aus-
bildung dieser Konsequenzen dem verstandesmifsigen Calvinismus.

In der spiteren Phase des dogmatischen Protestantismus
hatte man faktisch das protestantische Prinzip aufgegeben und
behandelte die iiberlieferte Lehre der Reformation nach katho-
lischer Methode.

Der Rationalismus minderte ohnedies die eigentlichen Gegen-
siitze konfessioneller Art, und so kam es, dafs die Theologie
keine wesentlichen Anderungen erfuhr. In der neueren Be-
handlung ist die oben geschilderte Methode der Umbildung und
Umdeutung der Begriffe herrschend geworden, so dafs eine
Fixierung des objektiven Lehrsystems nicht moglich ist. Mit der
zeitgeschichtlichen Fassung flielst auch der Lehrinhalt: wavra
oet. Da in dieser unsteten Darlegung auch den katholischen
Lehrmomenten ihr Recht wird, — natiirlich ohne Absicht, —
80 bleibt auch die Moglichkeit, die alte Gotteslehre der Kirche



246  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

beizubehalten, soweit nicht ein Zuriicksinken unter den Mono-
theismus der ersten christlichen Jahrhunderte zu einem Goftes-
begriff stattfindet, der eine notwendige Beziehung zur Welt
einschlie(st.

Daher miissen wir den Gottesbegriff fiir jede Form der
protestantischen Lehrentwickelung anders fassen: er ist ebenso
unstet wie diese. Doch bleiben die Grundziige der Lehre, welche
die Reformatoren der hiretischen Entwickelung gegeben haben,
immer erkennbar; diese Grundziige einer eigentiimlichen Lehr-
fassung des Werkes der Heiligung sind es, von denen aus wir
den vorausgesetzten Gottesbegriff des Protestantismus bestimmen,
den er wohl theoretisch abweisen mag, den er jedoch praktisch
anwendet.

Tschackerts Behauptung (Polemik p. 107), der Gott der
Katholiken sei ein anderer als derjenige der Protestanten, ist
daher begriindet, insoweit jede Verschiedenheit in der Bestim-
mung des gottlichen Wirkens auf eine andere Fassung der
Gottesidee zuriickfiihrt; doch folgen wir Tschackert nicht in der
weiteren Behauptung, dals der Gott, dem der Protestantismus
dienen will, ein anderer sei, als der wahre Gott. Die Ver-
schiedenheit des Gottesbegriffs kann bestehen, unbeschadet des
Willens, den iiberbegrifflichen, allein wahren Gott und Vater Jesu
Christi in seinem Geiste anzubeten.

Der Gottesbegriff wird von der protestantischen Theologie
so vorausgesetzt, dals neben Gott die selbstindige Kreatur keine
Stelle und Bedeutung findet, dals Gott alles, die Kreatur nichts
oder blofser Schein, oder blofses Werkzeug, oder blofse Gelegen-
heit des gottlichen Wirkens ist, dafs Gottes Ehre und Macht
entzogen scheint, was der Kreatur zugeschrieben wird.

Der Protestantismus ist seiner Methode zufolge geneigt, das
Denkmogliche einseitig und exklusiv zu fassen, und demgemils
die Kreatur entweder nur neben oder nur unter Gott stehend
zu denken, d. h. neben ihm, so dals sie nicht mehr wahrhaft
und schlechthin unter ihm steht, oder unter ihm, so dals
sie keine eigentliche Selbstindigkeit mehr hat. Ersteres ist
rationalistisch ; das religiose Interesse dagegen giebt lieber die



Allgemeine Bestimmung des dem Protestantismus ete. 247

Selbstindigkeit des endlichen Geistes als die absolute Macht
Gottes preis. Der Calvinismus fiihrt diesen exklusiv- absoluten
Gottesbegriff konsequent und systematisch aus; der lutherische
Protestantismus dagegen begniigte sich damit, alle kreatiirlichen
Faktoren des Heiles moglichst unbestimmt zu fassen, sofern er
mit Riicksicht auf die Bibel und die Vernunft nicht den Mut
fand, ihnen (auf die Dauer) geradezu alles Recht abzusprechen.
Er fiirchtet eben, wenn sie wirklich als Faktoren des Heils ge-
dacht werden, sei dies auch nur infolge gottlicher Anordnung
und Einsetzung, sie wirden sich dem gottlichen Machtbereich
entziehen oder entzogen werden; die wirksamen Kausalitaten
seien minder in Gottes absoluter Dienstbarkeit befangen, als die
scheinbaren Occasionalursachen; Gott habe etwas von seinem
ausschlielslichen Majestatsrecht aus der Hand gegeben, wenn
Freiheit und Sittengesetz, Kirche und Sakramente, gute Werke,
Verdienste und Heilige wirklich etwas sind und bedeuten. Es
ist daher Charakteristicum der protestantischen Auffassung der
Heilslehre, dals der Protestantismus sich einerseits mit Riick-
sicht auf die exklusiv-absolute Gottesidee scheut, die gott-
gesetzten Mittel des Heils ernst und folgerichtig als das zu
nehmen, was sie sein wollen und sollen, und andererseits mit
Riicksicht auf die positiven und inneren Griinde sie nicht ganz
abweisen und entwerten kann. Hieraus ergibt sich jenes eigen-
timliche dialektische Spiel, durch welches die kreatiirlichen
Faktoren des Heils moglichst bemingelt oder entwertet werden,
sei es durch Beanstandung ihres gottlichen Rechts, oder durch
die Zersetzung ihrer Bestimmtheit — doch so, dals sie doch
beibehalten werden; ein unstetes Annidhern und Zuriickweichen
von der objektiven Wahrheit.

So gelangt der Protestantismus zu den buntschillernden
Theorieen von einem Willen, der eigentlich nur Fiahigkeit zum
Bésen, Schuld und Verdammnis ist, ohne Féahigkeit und Verdienst
des Guten, aber doch verpflichtet zur Mitwirkung mit der Gnade
von einem Gesetz, welches nichts als Knechtschaft, und einer
evangelischen Freiheit, welche doch lauter Verpflichtung ist, von
einer Kirche, welche gottgewollt, aber ohne gottliche Verfassung,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1l 17



248 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

eine columna veritatis und doch faktisch von Anfang an mensch-
licher Irrlauf und Abfall ist, stete Unbestindigkeit in dem Ver-
stdndnis ihrer gottlichen Heilsaufgabe; von Sakramenten, welche
als objektive Medien der Gnade verworfen werden, weil dies
Zauber ist, die aber doch wieder objektive Gnadenmittel sein
sollen, unbeschadet der sola fides und ihres Privilegiums, das
ausschliefsliche opyavov Anatixév des Heiles zu sein; endlich
von einem Himmel ohne Verdienst, ohne Thétigkeit und wirk-
same Bedeutung fiir die Forderung des Reiches Gottes auf
Erden.

Aus dieser Fassung des Gottesbegriffes erkliren sich die
beiden Hauptanklagen des Protestantismus gegen den Katholizis-
mus. Derselbe bedeute die Vereinigung der beiden moglichen
Depravationsformen des Christentums durch Paganismus oder
Materialisierung des Gottlichen, und Judaismus oder Riickkehr
zur Gesetzesreligion anstatt der Gnadenreligion. Paganismus
sel der Abfall von dem Bewulstsein der absoluten Erhabenheit
Gottes iiber alles Kreatiirliche. Judaismus bedeute den Abfall
vom Glauben an die Gnade als das ausschliefsliche Prinzip der
Gotteinigung.

Gegen den Paganismus der katholischen Kirche protestiere
insbesondere der Calvinismus, indem er die alleinige Bedeutung
des Ewigen und des Geistigsittlichen, der ewigen Priidestination
und der sittlichen Beharrlichkeit im Gnadenstande betone und
sich gegen alles Herabziehen des Gottlichen in das raumszeitliche
Geschehen verwahre; sein Prinzip ist: finitum non est capax
infiniti; er entkleidet daher die dulseren Mittel der Heiligung,
Amter, Personen und Sachen riicksichtslos ihres mystischen
Wertes. .

Gegen den Judaismus der katholischen Kirche protestiere
der lutherische Protestantismus d. 1. gegen alles Vertrauen auf
menschliche Vermittelung und Mitwirkung im Heilswerk, indem
er die unmittelbare mystische Gnadenherablassung Gottes in die
erlosungsbediirftige Seele, deren unvermittelte gliubige Hingabe

an Christus und unmittelbare Heilsgewilsheit durch den Glauben
allein betone.



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen etc. 249
Er gibt zwar zu: finitum capax infiniti; homo capax divinitatis,
aber nur passive recipiendo, nicht auch meritorie utendo. Er
protestiert vorziiglich gegen den selbstdndigen Wert der inneren
Mittel |der Heiligung, gegen Gesetz, Freiheit und Verdienst; be-
ziiglich der dufseren Heilsvermittlung sucht er seinem subjektiven
Prinzip und der objektiven biblischen Gottessatzung, zwischen
beiden hin und herschwankend, gerecht zu werden.

§ 3.

Der Gottesbegriff und die protestantische Lehre von den
Quellen der Offenbarung.

,Uber die Autoritit der hl. Schrift gehen anfangs zwei ver-
schiedene Ansichten, eine unmittelbar religiose und eine
dogmatische nebeneinander her. Erstere, besonders von Luther
vertreten, falst ,,Wort Gottes“ im Sionne von Evangelium (oder
Materialprinzip) und griindet das Ansehen der Schrift darauf,
dals sie dieses Evangelium enthilt oder , Christum treibt. —
Letztere, vornehmlich von Melanchthon und den Reformierten
entwickelt, doch auch von Luther frithzeitig gegen romische und
schwarmgeistige Widersacher geltend gemacht, schreibt den
biblischen Biichern um ihres prophetischen und apostolischen
Ursprungs willen eine unfehlbare Lehrautoritdt zu. Das Mittel-
glied beider Vorstellungen ist dieses, dafs unter ,,Wort Gottes
eine unmittelbar gottliche Belehrung verstanden wurde. Urspriing-
lich wird der Begriff des verbum Dei auf die ausdriicklich als
Gottesspriiche oder Ausspriiche Christi bezeichneten Schriftworte
beschrinkt; sofern aber Propheten und Apostel als inspiriert
vom hl. Geiste gelten, iibertrigt sich der Begriff des Wortes
Gottes frithzeitig auf den gesamten Umfang der hl. Schrift.«

., Eine verschiedene Schitzung des alten und neuen Testa-
mentes findet sich anfangs bei Luther, neben andern Aufserungen,
die auf villige Gleichstellung hinauslaufen. Irgendwie hat
namentlich die lutherische Kirche auch nach vélliger Ausbildung
der Inspirationstheorie zwischen der Autoritidt beider Testamente
thatsiichlich geschieden.“ Lipsius, Dogm. § 180 (1876)

17*



250 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Der Gedanke Luthers und die religidose Wiirdigung der
Schrift um des in ihr enthaltenen Evangeliums willen ist die
echt protestantische; ihr entspricht die in der lutherischen Kirche
vorwiegende Betrachtung der hl. Schrift als Gnadenmittel.

Die Theorie Melanchthons und der Reformierten ist im Grunde
katholisch und #ulsert sich in der Wiirdigung der hl. Schrift
als Lehr- und Lebensnorm, der sich der subjektive Sinn unter-
ordnen mulfs,

Die Tradition wnrde als Glaubensquelle zur Verbiirgung, Er-
ganzung und Erklarung der hl. Schrift verworfen, weil die mensch-
liche Vermittelung naturnotwendig die gottliche Wahrheit
tritben muls.

Daher mulste der Protestantismus die hl. Schrift als unmittel-
bares Gotteswort darstellen, dessen Autor Gott allein sei, wahrend
die Propheten und Apostel nur die mechanischen Amanuenses
waren: eine Inspirationslehre, welche ebenso den Gottesbegriff
beeintrichtigt, wie sie historisch unwahr und psychologisch un-
moglich ist. Sie setzt einen Gott voraus, welcher unfihig ist,
die lebendige und freie Geistesthdtigkeit so zu erleuchten, zu
befruchten und zu lenken, dals sie, wenn auch in charakteristischer
Weise, doch unverfilscht seine Offenbarung und Tendenz wieder-
gibt. Dann ist jedoch die ‘mechanische Dienstleistung der Pro-
pheten und Apostel bei der gottlichen Herstellung der hl. Schrift
nicht minder bedenklich; denn wenn der lebendige Geist, das.
Ebenbild Gottes, unfdhig ist, ein reines Medium géttlicher Offen-
barung zu sein, wie viel weniger ist dann das sinnliche Wort,
der Buchstabe dazu geeignet? Ohnedies sind auch die Spriiche
Christi durch sein menschliches Bewulstsein ermittelt, also getriibt,
alle Gottesspriiche aber durch sinnliches Wort, Bild und Schrift,
also simtlich unzuverldssig — wenn die kreatiirliche Vermittelung
die (rottlichkeit triibt.

,Stehen sich Schriftwort und Kirchenlehre wie Gotteswort
und Menschenwort gegeniiber, so mufs jeder aktive menschliche
Anteil an der Entstehung der hl. Schrift absolut ausgeschlossen
sein“, Lipsius § 185.



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre ven den Quellen ete. 251

,,Ist die Schrift auch nur zum allergeringsten Teil Menschen-
‘wort, so ist sie nicht mehr absolute Autoritit” l. c.

Um die Abweisung der katholischen Tradition mit theolo-
gischen Griinden zu rechtfertigen, hatte man den Gottesbegriff
beeintriichtigt; dieser Modifizierung des Gottesbegriffs mulste die
Inspirationstheorie entsprechend ausgestaltet werden; nachdem dies
geschehen, war sie durch sich selbst widerlegt. Ein Gott, welcher
nicht imstande ist, die lebendige Uberlieferung seiner Offenbarung
zu garantieren, vermag auch nicht durch ein geschriebenes Wort
zur Menschheit zu sprechen, ohne dafs seine Gedanken getriibt
und sein Licht gebrochen wiirde. Wie sehr der Protestantismus
die Reinerhaltung des Gottlichen bei seinem Durchgang durch das
Kreatiirliche fiir unmoglich hilt, ergibt sich aus der lehrreichen
Ubersicht von Lipsius D. § 190. , Nur macht man sich selten
die Konsequenzen klar, welche (aus der notwendigen Ablehnung
der altprotestantischen Inspirationslehre) folgen. Absolute Un-
fehlbarkeit kommt der Schrift nur unter der Voraussetzung zu,
dals sie wirklich von Anfang bis Ende ausschliefslich Gotteswort
und in keiner Beziehung Menschenwort ist. Wird irgendwelche
menschliche Mitthitigkeit bei ihrer Entstehung eingeriumt, so hort
sie auf, absolut infallibel zu sein; dann aber fordert es gerade
das protestantische Prinzip, die Unterscheidung von Gotteswort
und Menschenwort auch irgendwie auf das Schriftwort zur An-
wendung zu bringen. Dies wulsten die Calov und Quenstedt
recht gut, wenn sie gegen Georg Calixt die Verbalinspiration der
biblischen Biicher vertraten. War einmal die entscheidende
Fraée gestellt, so konnte auch die Position von Johann Muséus,
der die iltere unbestimmmte Lehre erneuerte, nur als hilflose
Halbheit erscheinen. Mit Melanchthon und der éltern Lehre auf
die Infallibilitit der Propheten und Apostel rekurrieren, reichte
nicht aus, da hiermit noch nicht der unmittelbar gottliche Ur-
sprung der biblischen Biicher gesichert war. Uberdies wire
die Unfehlbarkeit menschlicher Schriftsteller erst
recht ein absolutes Wunder: mufs man also einmal zu
supranaturalistischen Voraussetzungen greifen, so erscheint die
orthodoxe Lehre trotz ihrer psychologischen und historischen



202 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Unmoglichkeiten noch immer als die verniinftigste. Wird dieselbe
aber einmal aufgegeben, so ist nirgends ein Halt, bis man dabei
angekommen ist, die Inspiration der Biicher als solcher einfach
aufzugeben und dieselben lediglich als menschliche Literatur-
produkte zu betrachten.

Die mit dem Namen des Greisteszeugnisses bezeichnete reli-
giose Erfahrungsthatsache verbiirgt wohl die seligmachende Kraft
des Evangeliums, aber darum noch lange nicht die unfehlbare Lehr-
autoritdt oder den gottlichen Ursprung des Schriftganzen. So
sah man sich denn genétigt, eine Position nach der andern zu ver-
lassen. Die Verbalinspiration wurde zunéichst auf die ausdriicklich
als ,,Wort Gottes“ eingefithrten Spriiche beschrdnkt, dann vollig
aufgegeben und auf eine positive gottliche Leitung beim Nieder-
schreiben des iibernatiirlich Offenbarten, diese dann wieder auf
eine rein negative Bewahruug vor Irrtum zuriickgefiihrt. Aber
auch die Unfehlbarkeit der Schrift ward Stiick fiir Stick preisge-
geben. Zuerst schrinkte man sie auf die heilsnotwendigen Dogmen,
dann auf den wesentlichen religiosen Grehalt des Dogma ein; ebenso
wurde die personliche Unfehlbarkeit der biblischen Schriftsteller
auf die Unfehlbarkeit Christi reduziert und auch diese wieder auf
das Gebiet der rein religiosen Wahrheiten beschrinkt.

Wenn Materialprinzip und religioser Gehalt, sowie test.
Spiritus sancti wirklich nur Umschreibungen fir Subjektivismus.
sind, so wird sich dies bestitigen miissen in der Konsequenz,
dafs die hl. Schrift dem Urteil des Glaubigen untersteht. In
der That zieht der Protestantismus diese Konsequenz, wie sie
Luther bereits praktisch bethitigt hat.

Der Protestantismus, welcher dem Katholizismus den Vorwurf
macht, er iibersehe den Unterschied, der zwischen innerer Auto-
ritat der hl. Schrift und der dufseren Bezeugung derselben durch
die Kirche, bezw. Tradition obwalte zu Ungunsten der selbstiin-
digen und objektiven Gottlichkeit der hl. Schrift, erkennt dem
privaten Urteil das Recht zu, nach dem Mals des Material-
prinzips den gottlichen Ursprung, bzw. Wertder einzelnen biblischen
Schriften oder Abschnitte zu bejahen oder zu verneinen: ein Recht,
welches nicht einmal die Kirche der heil. Schrift gegeniiber



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen ete. 253

haben kann; sie ist nur &ufsere Biirgin, steht aber materiell
ausschliefslich im Verhiltnis des Lernenden zur Schriftlehre.
Luthardt sagt hievon: ,Die Kirche bezeugt und vermittelt die
Schrift nur ministerialiter; ihre Stellung zur Schrift ist @hnlich,
wie die des samaritanischen Weibes zu Christo: Jo. 4, 29. 39. 42.
Die Schrift mufls im letzten Grunde sich selbst bezeugen.” p. 311.
Abgesehen von dem Unpassenden des Vergleichs, wie palst diese
Behauptung zu dem, was Luthardt auf derselben Seite sagt, und
wie ganz anders ist das Verhdltnis des Einzelnen zu dem schrift-
lichen Christus, wie unbegriindet die Schméahung dér katholischen
Lehre von dem Urteil der Kirche iiber die Schrift? ,,Die Schrift
ist judex controversiarum, als die Stimme des hl. Geistes selbst.
Die Kirche ist nur judex inferior et ministerialis, sofern das
kirchliche Lehramt die Schrift auszulegen hat; aber auch jeder
Glaubige hat nach dem Mals der gottlichen Gabe das Recht,
zwar nicht iiber jede Streitfrage, aber iiber die Heilswahrheiten
zu urteilen; nur dals die publica decisio controversiarum den
Lehrern der Kirche zusteht. (Wer ist hiezu gottlich befugt?)
Aber man mufs das Urteil der Schrift anch erkennen und an-
erkennen wollen, so dafs, wenn es nicht zu einer schriftgeméilsen
Feststellung der Wahrheit kommt, die Schuld nicht auf seiten
der Schrift, sondern der Menschen liegt. Deshalb ist der romische
Satz von der Notwendigkeit eines bestimmten, sichtbaren Richters
iiber alle in der Kirche entstehenden Streitigkeiten zu verwerfen,
und weder der romische Bischof, noch die V. V. noch die
Konzilien als ein solcher Richter anzuerkennen . . . Fragt man
nun aber: Wer deutet und versteht die Entscheidung der Schrift
richtig? so ist zu antworten: Dies Verstidndnis vollzieht sich auf
geschichtlichem Wege im Zusammenhang der allméhlichen kirch-
lichen Entwicklung und Aneignung der in der Schrift nieder-
gelegten Wahrheit. So wird die Schrift fir die Kirche geschichtlich
die Autoritit immer mehr, die sie ihr von vornherein ist.” |, c.
Wie viele sic et non sind hier vereint?

Vgl. auch Kahnis, Christentum und Luthertum 1871. insb.
p. 108: ,Er (Luther) war eine zu innerliche Natur, um alle
Biicher der hl. Schrift auf gleiche Stufe zu stellen,“ d. h. von



254 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

zu gewaltthatiger Subjektivitidt, um von der hl. Schrift zu lernen,
wo sie seine Ansichten nicht begiinstigt, und 113: ,In dem
Grade aber, in welchem ein Mann des Geistes an der hl. Schrift
sein Geistesurteil iibt, wird er auch imstande sein, zwischen den
verschiedenen Schriften des alten und neuen Bundes zu unter-
scheiden. Weils ein Christ, der in der Geschichte des Kirchen-
liedes heimisch ist, wohl zu unterscheiden zwischen dem kern-
haften Ton der Reformétionszeit, und dem weichen, breiten, ge-
fiihligen der Pietistenzeit, wie sollte ein Christ, der in der Schrift
lebt, nicht zu unterscheiden wissen zwischen Jesaya und Daniel,
zwischen Paulus und Jakobus! Man kann mit grofster Bestimmt-
heit sagen, dafs jene massive Art der Orthodoxie, die alle Biicher,
weil sie einmal im Kanon stehen, fiir gleichberechtigte Einge-
bungenf des hl. Geistes hélt, in einem grofsen Mangel an Er-
fahrung im hl. Geiste und an geistlicher Urteilsfihigkeit ihren
Grund hat®.

Das wire anzuerkennen, wenn die Individualitit der Denk-
und Darstellungsformen gemeint ware; allzu massiv aber ist die
Subjektivitit des religiosen Gefiihles, wenn es iber Jesaya und
Daniel, Paulus und Jakobus richten und doch bibelgliubig sein will.

Auch Dorner, System der christlichen Glaubenslehre II.
1, p. 795: ,Jede Generation, der es um Klarheit und Sicherheit
des christlichen Bewuf(stseins zu thun ist, mufs die Uberzeugung
von der Kanonizitit der hl. Schriften sich reproduzieren und hat
ein Recht, dariiber sich selbst das Urteil zu bilden, wobei fest-
zuhalten, dafls keine Schrift kanonisch sein kann, die dem Glauben
widerspricht. Der christliche Glaube ist also an das Werk der
Kritik des Kanon mit herzubringen ... Widerspricht eine Schrift
diesem Grundsatze nicht (d. h. dem, was die Urgewilsheit des
christlichen Glaubens ausmacht) und ist sie zugleich durch glaub-
wiirdige historische Zeugnisse als dem Kreise apostolischer Médnner
zugehorig beglaubigt, so kommt ihr normative Autoritit zu. Sie
hat diese Autoritit gerade fiir den Glauben, nicht fiir andere.
Die Kirche hat aber diese Autoritit bei den Ihrigen geltend
zu machen®,



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen ete. 259

Dem von Luther vertretenen Grundgedanken des Prote-
stantismus entspricht es, der hl. Schrift nicht eine dogmatische
Bedeutung als Lehr- und Lebensnorm, sondern eine religiose
als subjektive Heils- und Gnadenmittel zuzuerkennen. Nachdem
die dogmatische Phase des Protestantismus iiberwunden ist, ist
es trotz aller engern Bibelkritik dem Protestantismus maoglich,
in der Konsequenz seines Grundgedankens zu verharren und der
hl. Schrift eine religiose Klassizitit und Normativitit beizu-
legen, aber die dogmatische d. h. objektive Inspiration und Ka-
nonizitdit — Luthers Prinzip getren — ihr abzusprechen. Der
Ausdruck, durch welchen das Peinliche im Subjektivismus verhiillt
wird, lautet: religidser Gehalt der Bibel oder der Christ;
die entsprechende Ubersetzung hinsichtlich der hl. Schrift und
des Beweisgrundes ihrer religiosen Wahrheiten lautet testimonium
internum Sps. sti., der einzige gottliche Beweisgrund, da dem
geschichtlichen Zeugnis der ersten Kirche nur historische Be-
weiskraft innewohnt; der Sache nach ist dasselbe nichts anderes,
als das Bewulstsein, auf dem von der hl. Schrift gezeigten Wege
wirklich aus der Gottentfremdung zur Gottgemeinschaft gelangt
zu sein.

. Diese Biicher bezeugen das in der Person Jesu offenbarte
gotteinige Leben, indem sie uns das Bild seiner Personlichkeit
und den in seinen Worten niedergelegten Ausdruck seines per-
sonlichen Selbstbewuf(stseins entrollen; und sie bezeugen weiter
das in dem Glauben an ihn der éltesten Christenheit als eine
Thatsache innerer religioser Erfahrung aufgeschlossene neue
religiose Leben als ein Leben, welches aus der Gottentfrem-
dung durch Demut und Glauben zur Gottesgemeinschaft hindurch
gedrungen ist ...“ Indem nun die neutestamentlichen Schrift-
steller dieses in der Person Jesu Christi offenbarte Heil als eine
Thatsache ihrer eigenen religiosen Erfahrung bezeugen, bezeugen
sie zugleich die geschichtlich offenbarte gottliche Ordnung dieses
Heils (NB. um das alte Testament zu retten!) in ihrem untrenn-
baren Zusammenhang mit der geschichtlich offenbarten, sittlichen
Weltordnung Gottes, also die religios-sittlichen Bedingungen, unter
denen sie selbst dieses Heiles teilhaftig geworden sind, und unter



256 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

denen allein dieses Heil auch ein (Gegenstand personlicher Er-
fahrung fiir andere zu werden vermag. Hierdurch aber sichern sie
allen denen den Heilsbesitz, welche bereit sind, diese Bedingungen
zu erfiillen. Ihre Normativitdt beruht also darauf, dafls sie uns das
Evangelium, dieses Evangelium aber in seinem untrennbaren Zu-
sammenhange mit dem Gesetze als das gottlich dargebotene
Heilsgut und als den gottlich geordneten Heilsweg beurkunden.
Die Sprache und Vorstellungsweise, in der sie dies thun, ist
die Sprache und Vorstellungsform ihres Volkes und ihrer Zeit;
aber die innere geistige Geschicht2, von welcher sie Urkunde
geben, ist eine Geschichte, die sich in allen Gldubigen immer
aufs neue wiederholen soll“. Lipsius, Dogm. § 196.

,Die Einwendung von Strauls, dals die friiheste Form des
christlichen Glaubens, statt die vollkommenste, vielmehr die un-
vollkommenste sei, beruht auf der Verwechslung des religiosen
Gehaltes der biblischen Biicher mit den geschichtlich bedingten
Vorstellungsformen, in welchen sie jenen Gehalt ausgepragt haben.
Die urspriingliche theoretische Form, in welche der -eigentiim-
lich religiose Gehalt der biblischen Biicher gekleidet ist, ist
allerdings nicht fiir alle Zeiten normativ.“ L c.

In dieser Beschrinkung, wie sie der protestantische Grund-
gedanke gebietet, soll die Autoritit der hl. Schrift festgehalten
werden. § 191: ,Die gegeniiber dieser Auflosung des altpro-
testantischen Schriftprinzips immer wieder hervortretenden Ver-
mittelungsversuche haben trotz ihrer wissenschaftlichen Unhalt-
barkeit ihr relatives Recht in einem dreifachen religiosen Interesse :
a) in der protestantischen Forderung einer unbedingten Gewilsheit
des gottlichen Heilswillens, b) in der Berufung auf die erfahrungs-
malsige Wirksamkeit der hl. Schrift als specifischen Gnaden-
mittels, und ¢) in der geschichtlichen Notwendigkeit fiir die
christliche Kirche, in ihrer geschichtlichen Entwicklung der ste-
tigen Ubereinstimmung mit ihrem urspriinglichen Wesen sich zu
versichern.*

Allein ist es moglich, zwischen religiosem Gehalt und dog-
matischer Form sicher zu unterscheiden? Und wenn es moglich
wire, wiirde nicht das eigentliche Thema des alten Testamentes



Der Gottesbegriff u. die protestant. Lehre von den Quellen ete. 257

mit der dogmatischen Form wegfallen? Was soll der Gnadenbund
unter der Hiille des Werkbundes fiir das religiose Bewulstsein
der damaligen Zeiten bedeutet haben? Das Ganze des Wertes
des alten Testamentes ldge in dem schlichten Satz, dals die
Gnadenreligion nicht Antinomismus sein darf.

Gehort der Anschlufs an Christus in irgend einer ethischen
oder mystischen Weise, der Glaube an ihn, seine Gottessohnschaft,
sein Verdienst und Mittlertum zu dem Inhalt des religisen
Gedankens oder ist er dogmatisch? Wenn letzteres, dann ist
nicht zu begreifen, wie die hl. Schrift der klassische, kanonische,
unentbehrliche Ausdruck und Erwecker des religiosen Ge-
dankens sein soll, der schon durch die Verbindung mit einer
singulidren, wenn auch noch so religios bedeutenden Personlichkeit
getriibt wiirde; wenn letzteres nicht zugegeben wird, so ist damit
die positive Bedeutung Christi fiir das religiose Heil vermoge
gottlichen Ratschlusses, also ein Dogma behauptet und die ganze
Schrifttheorie, welche auf Grund der Unterscheidung religiser
und dogmatischer Wahrheit aufgebaut ist, hinfillig. Denn die
dogmatische Wahrheit setzt objektive gottliche Inspiration voraus;
diese aber kann dem subjektiven Urteil des religiosen Sinnes
nicht untergeordnet werden.

So lange die dogmatische Wahrheit des Mysteriums Christi
iiber alle Diskussion und Skepsis erhaben ist, mag die Unter-
scheidung von religios und dogmatisch ihrem Zweck geniigen,
die Autoritit der hl. Schrift scheinbar zu wahren; allein die
Reflexion stellt nicht blofs den Zusammenhang zwischen der reli-
giosen Aufgabe an sich, dem Heilsinteresse und der Person Christi
in Frage, sondern auch diejenige der Erb- und Thatsiinde, des
personlichen Gottes und seiner Eigenschaften, Unsterblichkeit
und fiihrt zu der Behauptung, dals alle diese Lehren dogmatische
Formen seien, in welche sich der religiose Gedanke gekleidet
habe. In der That lifst sich ja die Frage stellen: Verlangt
das religiose Bediirfnis in der That die Beziehung zu einem
personlichen Gott, seiner Vorsehung, Gnade, jenseitige Vergeltung ?
Schliefslich tritt der eigentliche Sinn der Unterscheidung klar zu
Tage: religiose Wahrheit nennt man die psychologische



258  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Thatsache des religiosen Bediirfnisses nach irgend etwas (Trans-
cendentem) Hoherm, welches gefiihlt wird; zur Befriedigung
desselben geniigt eine subjektive Heilsgewilsheit.

Dogmatische Bestandteile nennt man die erkenntnismilsig,
d. h. objektiv vorgestellten und angenommenen metaphysischen
und theologischen Wahrheiten, Thatsachen, Beziehungen, welche
dem subjektiv religiosen Gefiihl, bezw. seiner subjektiven Befrie-
digung eine intellektuelle Bestimmtheit geben.

Daher hat das testimonium Spiritus Sancti oder das apothe-
osirende Gefiihl religioser Befriedigung keinen bestimmten Inhalt,
es bezeugt kein objektives Etwas, auch nicht bei der hl. Schrift
selbst; es ist eben durchaus wie das Gefithl — unfalsbar, un-
bestimmt in allem, was iiber die subjektive psychologische That-
sache hinausgeht. Kann der Protestantismus von seinem subjek-
tiven Prinzip aus irgend einem geingstigten Gemiit das Recht
bestreiten, in Maria sich mit Gott versohnt zu glauben?

Luthardt weist das religiocse Moment dem KEinzelgliabigen,
das dogmatische der Kirche zu, insbesondere beziiglich der heil.
Schrift und der Gewilsheit von ihr: ,Allerdings beweist die
Schrift sich selbst und dies ist der letzte und eigentliche Beweis
fiir sie. Aber wir werden unterscheiden miissen zwischen der
Gewilsheit, welche der Einzelne und welche die Kirche von der
Schrift hat, entsprechend der verschiedenen Bedeutung, welche
die Schrift fiir beide hat. Denn wie die Schrift in der geschicht-
lichen Gestalt, in der sie vorliegt, fir die Kirche absolut not-
wendig ist zur Erfiillung ihrer Aufgabe, so hat auch zu-
nichst die Kirche die gottlich gewirkte Gewilsheit,
dafs diese Schrift ihr von Gott gegeben sei, damit sie an ihr
das notige Licht auf ihrem Wege habe. Fiir den Einzelnen als
solchen aber ist zuniéichst das Wort der seligmachenden Wahrheit,
welches die Schrift enthilt, absolut notwendig. So wirkt ihm
der Geist Gottes auch zunachst die Gewilsheit, dafs der Inhalt
der Schrift die seligmachende Wahrheit sei, die er braucht
(ecce: Gefiihl!), bezeugt ibr also die Gottlichkeit ihres Inhaltes,
nicht zunichst die besondere gottliche Bewirkung ihres Ursprungs.
Erst von jener Gewilsheit aus und im Zusammenhang mit der



Der Gottesbegriff und die protest. Lehre von den Quellen ete. 259

(laubensgewilsheit der Kirche wird dem Einzelnen, je nach seinem
Bediirfnis und Beruf, auch gewils, dals dies Wort der Wahrheit
nicht blofs seinem Inhalt, sondern auch seinem Ursprung nach
in dieser Gestalt von Gott gewirkt sei”* Dogm. 6. Aufl. 1832.
p- 311,

Zum Richter iiber Kanonizitit wird bald die Kirche, bald
der Einzelgldubige berufen, doch so dals sie sich der Autoritit
der Schrift unterwirft und zwar, wie Dorner Glaubenslehre IL
1. p. 794 beschreibt, also: ,,Da der christliche Glaube Werk des
hl. Geistes ist, der hl. Geist sich aber in seinen Produkten nicht
widersprechen kann, so kann auf Kanonizitit keine Schrift An-
spruch machen, die den christlichen Glauben verletzt, oder
,,Christam nicht treibt. Mit dieser kanonbildenden Thatigkeit
macht sich keineswegs die Kirche zur Richterin iiber die
Apostel, vielmehr unterwirft sie sich den allgemeinen Gesetzen
wissenschaftlicher, historischer Kritik, sie hat aus dem Thatbestand
ihr Urteil zu schopfen und ist diesem unterworfen; sie verleiht.
keiner Schrift die kanonische Autoritit, sondern spricht nur den
Thatbestand aus, wie er aus historischem und dogmatischem Ge-
sichtspunkt sich darstellt, vom Belieben des Subjekts aber un-
abhidngig ist“. Was versteht denn Dorner unter dem Amt eines
Richters? Ist nur derjenige Richter iiber die Schrift, der ihr
die Kanonizitdt gibt? (eniigt es nicht, den Thatbestand zu kon-
statieren oder zu negieren? Wird dem privaten Urteil und der
protestantischen Kirche nicht viel mehr Macht iiber den Kanon
zuerkannt, als der katholischen Kirche? Wie lélst sich sodann
der Satz Dorners mit dem eben aufgestellten Satz vereinen, dafs
das Glaubensbewulstsein ein solches Werk des hl. Geistes ist,
dafs man an seinem Inhalt die Kanonizitit der hl. Schriften
priifen kann? ,,Die Kirche hat aber diese Autoritit bei den
Ihrigen geltend zu machen“. p. 795. Malst sie sich damit nicht
an, von einem andern Standpunkt aus als demjenigen des per-
sonlichen Glaubensbewulstseins die Kanonizitit einer Schrift zu
bestimmen und dem hl. Geiste, welcher dieses Glaubensbewuf(stsein
wirkte, entgegenzutreten, ihn zu meistern?



260 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Wie lifst sich dieses Richteramt des privaten und kirch-
lichen Glaubensbewulstseins iiber die Kanonizitit der apostolischen
Schriften mit der gleichzeitig behaupteten Klassizitit derselben
im Ausdruck der religiosen Heilswahrheiten vereinigen? Ent-
weder ist es moglich, diese religiose Wahrheit reiner und lebens-
kriftiger zum Ausdruck zu bringen — dann ist das Recht,
zwischen den biblischen Antoren hinsichtlich des Wertes und
Unwertes zu unterscheiden, ein begreiflicher Anspruch; oder es
ist nicht moglich, dann ist es auch nicht zuldssig, irgend einen
biblischen Autor, Daniel oder Jakobus als minderwertig zu be-
urteilen; denn das Urteil setzt voraus, dals man besser als diese
Autoren das religiose Bewufstsein in heilskriftiger Weise dar-
stellen kann.

$ 4.
Der Gottesbegrifi’ und die Lehre vom Heilswerk in seiner
inneren Vermittlung.

Der lutherische Protestantismus protestiert vor allem gegen
den angeblichen Judaismus im katholischen Christentum, um der
gottlichen Gnade und dem Verdienst Christi die ausschliefsliche
Ehre in der Verursachung unseres Heiles zu wahren, welche er
dadurch beeintriichtigt glaubt, dafs dem Gesetz, der freien Mit-
wirkung und den verdienstlichen Werken, also der innern Ver-
mittlung der Heiligung ein selbstindiger Wert zuerkannt werde.
Das Breviloquium des lutherischen Protestantismus lautet daher:
Sola fides als Bereitwilligkeit gegeniiber der allein wirkenden
Gnade Gottes und dem Verdienst Christi. Sola gratia, solus
Christus, sola fides.

Die erste Funktion des theologischen Protestantismus ist die
Zurechtlegung der katholischen Lehre in Vergangenheit und Ge-
genwart, so dafs sie geeignet ist, den finstern Schatten fiir das
Licht der Reformation, oder das erforderliche Dunkel fiir das

sophistische Begriffsspiel des sic et non zu bilden. Dorner sagt
uns klar und deutlich:



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 261

e — et

,Bei den Orientalen und in der romischen Kirche gewann
trotz der paulinischen Lehre der Lehrtypus die Oberhand, welcher
Glaube und Werke koordiniert und aus beiden zusammen die
Rechtfertigung oder Siindenvergebung ableitet. Abgesehen von
den Nachwirkungen des Judaismus, welcher sogar das Kvan-
gelium zu einer lex nova machte, kommt dabei die dem natiir-
lichen Menschen so nahe liegende Voraussetzung in Betracht,
dals er das Gute und den sittlichen Wert sich selber verdanken,
und dafs auch die Tilgung der Schuld, wenigstens zum Telil,
sein Werk oder Verdienst sein miisse. Allein bei solcher Koor-
dination von Glauben und Werken mufste der Glaube seine
grundlegende Bedeutung fiir das Heil verlieren, oder doch ver-
flacht, auf die Kunde von der christlichen Wahrheit im allge-
meinen (notitia) und die Zustimmung zu ihr (assensus) beschrinkt
werden. Denn als Glaube im neutestamentlichen Sinne, d. h.
als Vertrauen auf Christi Mittlerschaft wiirde er von selbst fiir
die Rechtfertigung das entscheidende Wort gefiihrt und einen
ihm gleichen Anteil der Werke zur Versohnung ausgeschlossen
haben. Die Forderung der Werke fiir die Siindenvergebung
mufste aber eine neue Gesetzlichkeit, ewige Unsicherheit iiber
den Gnadenstand und eine Pein des Gewissens wirken, welche
zu einer Lehre von siindetilgenden Bufsiibungen und von dem
Fegfeuer fihrte, als Ergiinzung zu der auf Erden doch immer un-
vollkommenen Reinigkeit und Lebensgerechtigkeit, ohne deren
Vollkommenheit die Rechtfertigung iiberhaupt nicht sollte voll-
stdndig sein konnen. Selbst Augustinus, welcher der Gnade
eine grifsere Stelle liefs, hat die Rechtfertigung und Heiligung
noch nicht bestimmt unterschieden, hat das neue, allerdings von
Gott zu setzende Leben des Glaubens zum Grund der Recht-
fertigung gemacht, und ihm nach auch im allgemeinen die Mystik
des Mittelalters. Die fides als Tugend, als prinzipielles, neues
Leben ist ihm justifizierend. Erst die Reformation hat die
paulinische Lehre, in der wir die Spitze der neutestamentlichen
Lehrtypen und die klarste Ausprigung des christlichen Lebr-
gedankens sahen, wieder aufgenommen“. System der christl.
Glaubensl. II. 1. Berl. 1880. p. 735 sq.



262  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Wie lang hat es also gedauert, bis Christus seine Verheilsung
beziiglich des eigentlichen Inhaltes seines Evangeliums erfiillte
und die Seinigen durch den hl. Geist in diese Wahrheit ein-
fiihrte? Nur in der Unmittelbarkeit des religiosen Glaubens
blieb sie bewahrt, lehrt uns Luthard, dem dogmatischen Bewulst-
sein ist sie bald entschwunden. Nicht zu verwundern, da sie
sogaf dem dogmatischen Bewufstsein Jesu (cf. Luc. 7, 36 sq.)
nicht in reformatorischer Klarheit vorschwebte! cf. Komp. der
Dogm. 6. Aufl. p. 269. 271 sq.

Die Rechtfertigung kraft des Verdienstes Christi, nicht
durch eigene Verdienste war natiirlich im steten Bewulstsein
des katholischen Glaubens im Altertum wie im Mittelalter, aber
nicht die Rechtfertigung durch den von der Liebe, Bufsfertigkeit
und sittlichen Mitwirkung isoliert gedachten Glauben. Nicht der
Glaube, sondern das sola wird von der kath. Kirche negiert,
welche keineswegs, wie Luthardt p. 274 zum Schlusse der
historischen Ubersicht ganz unvermittelt beifiigt, eine Gesetz-
und Werkgerechtigkeit lehrt, es sei denn im Sinne der Johannes-
predigt; cf. Luc. 3, 9 sq. der Bergpredigt insb. Mt 7, 21;
Lue. 7, 37—50, wo weder die Liebe in ihrer Isolierung vom
Glauben v. 50 oder von den Werken 44—46, noch der Glaube
in seiner Isolierung von der Liebe, und alles Menschliche nicht
mit Beeintrichtigung der causa prima justificationis (v. 42: non
habentibus illis, unde redderent, donavit utrisque) als Ursache
der Rechtfertigung bezeichnet wird. Luthardt sagt: | Der Schluls:
0Tt yanncer mwoAv bezeichnet nicht den Grund der Vergebung
selbst, sondern den Erkenntnisgrund, dafs sie im Stande der Ver-
gebung sei®; allein die Rechtsprechung folgt erst v. 48, sodann
des Gerichtsspruches Mat., 25, 31 sq. und des Jakobusbriefes.
Was zur Entschuldigung der Lutherschen Textfilschung Rom. 3, 28
gesagt wird, die ¥goya wopov seien der einzig mogliche Gegen-
satz, so wird iibersehen, dafs es die nicht aus dem Glauben hervor-
gehenden Gesetzeswerke sind, keineswegs aber die mit dem
heilskriftigen Glauben sofort gegebene sittliche Mitbethitigung der
Freiheit, welche Luther durch das sola ausschliefsen will, jene



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 263

Mitbethdtigung, welche infolge der menschlichen Gebrechlichkeit
wieder aufhdren kann, und darum der Heilsgewilsheit hinderlich ist,

Die Ehre der Gottesgnade in Christo, der Trost der Ge-
wissen, die evangelische Freiheit im Gegensatz zu neutestament-
licher Gesetzlichkeit waren die drei Ideale der Reformation. Ihr
Interesse war und ist in erster Linie darauf gerichtet, die an-
gebliche Beeintriachtigung des Ruhmes der Gnade und der Ehre
Christi, sowie der persionlichen Heilsgewilsheit fiir Gegenwart
und Zukunft absolut auszuschliefsen und endlich den gesetz-
lichen Charakter der neutestamentlichen Heiligung abzuwehren.
Dies kann offenbar nur gefiirchtet werden, wenn die Wirksamkeit
der causa principalis divina durch die sittliche Mitwirkung der
causa secundaria humana beeintrichtigt wird, was wiederum nur
moglich ist, wenn die letztere nicht ganz von der géttlichen Ur-
sichlichkeit getragen, durchdrungen und umfalst, sondern als
aufser und neben ihr thitig gedacht wird.

Welches sind nun im einzelnen die sittlichen Faktoren, welche
beim Heilswerke in Betracht kommen? Vor allem die Freiheit
als solche, welche sodann das Verdienst der eigenen Mitwirkung
mit der Gnade, welche mit dem Verdienst Christi zu konkurrieren,
und endlich das Gesetz, welches durch Werkgerechtigkeit den
Gnadenbund aufzuheben scheint. Ohne die Mitwirkung der sittlich-
religiosen Freiheit, mag sie durch die zuvorkommende Gnade
neu hergestellt oder nur gekriftigt sein, wire die Rechtfertigung
kein sittlicher Vorgang; allein kann die personliche Heilsgewilsheit
fiir Gegenwart und Zukunft unbedingt zuverlissig sein, wie das
religiose Gemiit begehrt, wenn die freie Mitwirkung bis zum Ende
Bedingung des endlichen Heiles ist? Dorners Ausflucht (p. 723),
die Freiheit des Wiedergebornen sei doch kein schwankendes
Wahlvermogen, welches fiir die entgegengesetzten Moglichkeiten
immer und ewig gleich zuganglich wire, ,dals sie ebenso gut
von Christus abfallen, wie mit ihm in Gemeinschaft bleiben konne®,
gewilhrt keine Rettung aus dem Dilemma, denn die Heilsge-
wifsheit ist schon durch die Moglichkeit der Untreue aufgehoben,
auch wenn sie nicht gleich ist der Richtung zum Guten. cf. Lip-
sius 1. ¢. § 754, 755. Der Vergleich mit den Seligen hilft

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 11. 18



264 Der Gotteshegriff im Katholizismus und Protestantismus.

wiederum nichts, denn mit dem Besitz Gottes in der Liebe seiner
Anschauung ist die Freiheit zum Bosen aufgehoben.

Es ist absolut unméglich, der freien Mitwirkung einen Platz
im Heilswerke, und diesem den sittlichen Charakter zuzuerkennen,
nachdem man der alten Kirchenlehre gegeniiber den Vorwurf
erhoben hatte, sie raube der Gnade Gottes und Christi Verdienst
die Ehre als Vollursache des Heiles, mit der theologischen Be-
griindung, die freie Mitwirkung des Geschiopfes beeintrichtige
die gottliche Allwirksamkeit. Keine Entstellung der katholischen
Lehre, und kein sophistisches Begriffsspiel, wie es die lutherischen
Dogmatiken bieten (cf. Dorner 1. ¢. und 735—778), kann das
Unvereinbare vereinen, nur das Zugestiandnis, dals die Bethatigung
der sittlichen Freiheit die gottliche Gnadenwirksamkeit nicht be-
eintrachtigt, dafs die Freiheit nicht entweder unter oder neben
der Gnade, sondern in beiderlei Weise zumal wirkt, dafs also die
gegen den Katholizismus erhobene Anklage auf Semipelagianismus
unberechtigt war. ’

Ein zweites Moment ist der verdienstliche Charakter des
Glaubens. Um dem Verdienst des Christus fiir uns und der
Gerechtigkeit Christi aufser uns die ausschliefsliche Ehre als
Motiv der Rechtfertigung zu wahren, unterscheidet die lutherische
Dogmatik zwischen dem Glauben als 0gyavor Ayatixdv, welches
Christum ergreift, und als religios-sittliche, gottliche Tugend. Nur
die fides receptiva sei Instrumentalursache der Rechtfertigung,
nicht aber der sittlich-religivse Akt, weil sonst die Ehre Christi
und der Trost der Gewissen beeintrachtigt wiirde. ,,Die fides
ist als rechtfertigender Glaube fiducia promissionis (Apol. 68), die
Gewifsheit jedes Einzelnen, dafs ihm die Siindenvergebung und
Versohnung zugesprochen werde propter Christum. Sie ist nicht
blofs allgemeine Ueberzeugung von der durch Christus gestifteten
Versohnung iiberhaupt, sondern die subjektive Aneignung dieser
Versohnung von seiten des Individuums, die Zuversicht desselben,
dals diese Verschnung auch ihm personlich gilt, Diese fides
proprie dicta ist streng zu unterscheiden von der neuen ethischen
Regung, der fides caritate formata. Die fides kommt nicht als
religios-sittlicher Habitus oder als principium oder initium justi-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 265

ficationis in Betracht, sondern lediglich als subjektiver Akt der
Aneignung der objektiven Gmadenverheifsung (fides, quae gratiam
apprehendit), also per fidem, non propter fidem justificamur. Der
Glaube ist nicht causa meritoria, sondern instrumentum justifi-
cationis“. ,,Denn nur der ,Christus fiir uns‘ oder die objektive Ver-
sohnung, nicht der ,Christus in uns‘ oder das angefangene neue
Leben (mit seiner Liebe und neuem Gehorsam) gewihrt dem
bekiimmerten Gewissen einen festen Trost“. Lipsius 1. c.
§ 670. 669. Allein man mag die fides receptiva noch so intensiv
als passives Entgegennehmen des von Gott dargebotenen Christus
denken, niemals kann sie anders, denn als sittlich-religioser, iiber-
natiirlicher Tugendakt gedacht werden, welcher positive Mitbe-
dingung d. h. Mitursache der Rechtfertigung ist. Ein Glaube,
der nicht zugleich Werk 1st, ist undenkbar; indem er gottgewollte
Bedingung der individuellen Rechtfertigung ist, wird er nicht
blofs im Hinblick auf seinen Inhalt, Christus, sondern auch als
Ergreifen dieses Inhaltes, als Akt, als Werk gefordert und ihm
eine Bedeutung fiir das Heilswerk zuerkannt. Diese Bedeutung
heifst in der Sprache der katholischen Theologie: Verdienst.
Verdienst kann allerdings &ulserlich, mechanisch, juristisch
genommen werden; allein dies liegt nicht in dem katholischen
Gedanken.!) Bei dem Verdienst, welches dem Glaubensakt fiir
die Rechtfertigung, und den guten Werken iiberhaupt fiir die
Seligkeit zuerkannt wird, denkt die katholische Lehre nicht an
eine Handlung, welche einen Anspruch auf gottliche Gegenleistung
in rechtlich erzwingbarer Weise begriindet, sondern an den
Anteil, welchen die betreffende Handlung fiir die Herbeifiihrung
des gottverheilsenen Zielgutes hat. Jede selbstméchtige Beniitzung
einer gottgegebenen Befiahigung fiihrt nidher zum ersten oder
letzten Ziele; darin liegt das Verdienst; es bedeutet den inneren
Zusammenhang zwischen Gnadenbeniitzung und Gnadenziel. Die
protestantische Leugnung der Verdienstlichkeit fiihrt zum Occa-
sionalismus d. h. Mechanismus in der religiésen Ordnung insbe-

1) Manche Ausdriicke konnen dulserlich gefalst werden — ebenso die
(Gleichnisse des Herrn iiber den Lohn des Reiches Gottes.

18*



266 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

sondere der Gnade. Gott wirkt eigentlich allein; der Apparat
der zweiten Ursachen ist nur Biihnenspiel und Schein; Gott kann
keine Krifte schaffen, keine Gnadenkrifte geben, welche wirklich
etwas aus sich heraus bewirken, d. h. in effektiver oder meri-
torischer Weise ein Gut herbeifithren. Verdienst ist nichts an-
deres als eine Wirkung, welche nicht sachlich von der Ursache
hervorgebracht wird, sondern nur vorbereitungsweise (dispositive)
durch Erfiillung der gottgewollten Bedingungen fiir eine weitere
belohnende oder beseligende Wirksamkeit Gottes. Beruht diese
nachfolgende Gnadenspendung aufeiner bestimmten, gesetzmifsigen.
Verheifsung Gottes, und bewegt sich Werk und Verdienst in
derselben Ordnung, so ist das meritum de condigno. Ist kein
bestimmter Zusammenhang von Gott hergestellt und demnach
eine gewisse Ungleichartigkeit vorhanden, so ist das meritum de
congruo.

Es war demnach eine Verkehrung des Gottesbegriffs, welche
zur Leugnung der Verdienstlichkeit des Glaubens und der Werke.
fihrte.

Doch obliegt uns nicht die Losung des Bedenkens, ob nicht
die Ehre der gottlichen Gnade und des Verdienstes Christi ver-
dunkelt werde ? — In keiner Weise: sufficit ad meritum scire,
quod non sufficiant merita, citiert Luthardt selbst 1. ¢. p. 273
als Wort des hl. Bernhard. Es gibt kein Verdienst hinsichtlich
des Heiles, dem nicht die Gnade Gottes und das Verdienst Christi
zu Grunde lige oder ursdchlich vorausginge. Es gibt also kein
Verdienst, welches diesen prinzipalen Faktoren koordiniert wiire;
es ist ihnen deshalb jedoch nicht so subordiniert, dals es nicht
aus wahrer und sittlicher Freiheit stammte.

3. Der Protestantismus erklirt die guten Werke zwar als not-
wendige Friichte der Wiedergeburt; aber nur um der gerecht-
fertigten Person willen, nicht um ihrer selbst willen seien sie
Gott wohlgefallig; daher konnten sie auch kein Verdienst be-
griinden. Zudem bleiben sie immer unvollkommen und seien
als Erfillung gottlicher Gebote einfache Schuldigkeit.

Dafs die Pflicht das Verdienst nicht aufhebt, wird sich wohl
leicht aus der gegebenen Darstellung seines Wesens ergeben:



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 267

Die Pflicht stammt aus dem Zusammenhang einer Handlungs-
weise mit dem Zielgut; wird sie erfiillt, so ist die Verwirklichung
des Zielgutes dispositive weitergefiihrt; darin liegt das Verdienst.
Der Katholizismus denkt dabei nicht an sog. Nebenverdienste,
sondern an die Beziehung zu dem einzigen und héochsten Gute,
zu Gott und seiner Anschauung.

Der lutherische Protestantismus hebt die absolute Verpflich-
tung hervor, welche das sittliche Konnen unbegrenzt fiir Gott
absorbiert, um die Verdienstlichkeit zu widerlegen; ein anderes
Interesse dringt ihn zu dem gleichzeitigen Widerspruch gegen
die Auffassung des neuen Bundes als lex nova, des neuen Ge-
horsams der Gerechtfertigten als Gesetzesgehorsam; die Gesetz-
lichkeit bedroht ihm sein drittes Ideal, die evangelische Freiheit.

Auch diese Furcht und die Widerspriiche, zwischen welchen
sie den Protestantismus hin und her treibt, ist nur verstindlich
aus der geschilderten Fassung des Gottesbegriffs. Der Protestan-
tismus leugnet den gesetzlichen Charakter des neuen Gnaden-
lebens, weil ihm das Gesetz Gottes nur eine #dufsere, fremd-
herrliche Norm ist und bleibt, auch wenn es mit dem prinzipiellen
Gehorsam der Liebe inmerlich angeeignet ist: es bleibt doch
Heteronomie. Sobald daher nach protestantischer Anschauung das
Prinzip des Sittengesetzes zum innern Eigentum und Ziel des
Gerechtfertigten geworden ist, glaubt der Protestantismus den
Charakter des Gesetzes abgethan, der Stand der sittlichen, bzw.
evangelischen Freiheit ist gewonnen, der Wiedergeborne steht
nicht mehr unter, sondern im Gesetze. Freiheit ist Autonomie.
Luther verpont sogar Redensarten, so im Gesetz gebriuchlich,
wie: ,,Ein Gliubiger soll gute Werke thun.” cf. Luthardtl. c. p. 284

Hieraus ergibt sich: der Protestantismus kann sich den
Menschen nicht sittlich frei und zugleich dem gottlichen Sitten-
gesetz unterstellt denken, ohne dals die Freiheit durch das Be-
wulstsein getriibt wiirde, einer Lebensnorm folgen zu miissen,
deren Ursprung nicht im eigenen Wesen liegt. Er kennt nur
knechtlichen Gesetzesgehorsam und kindliche Gesetzesfreiheit,
peinlichen Gegensatz und andererseits volle Identitit mit der gott-
lichen Norm, nicht aber strenge Subordination unter die Majestit



268 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

eines uns iibergeordneten Gesetzes, welches uns metaphysisch
und objektiv gegeniibersteht, nicht blofs Ubereinstimmung, sondern
Gehorsam fordernd, aber ethisch angeeignet wird, und zwar
prinzipiell, wegen seines Ursprungs aus Gott und dessen weiser
Giite, welche fiir die hochste Angemessenheit des (resetzes mit
unserer Natur biirgt. Das Gesetz kommt von oben, bewahrt
seinen iibergeordneten Charakter, und wird innerlichst zum Prinzip.
der Gesinnung und der That,

Es ist eine der vielen protestantischen Paradoxieen, den ge-
setzlichen Charakter des neuen Bundes zu scheuen, und doch
unbefangen von neuem Gehorsam, von Pflicht und ewiger Strafe
zu reden. Wo sittliche Notwendigkeit ist, die ihren Grund nicht
in uns hat, da waltet das Gesetz mit Majestit und bewahrt sie
als iibergeordnete Norm auch dann, wenn die Erfilllung nicht
aus dulsern und fremden Motiven, sondern aus dem Grundge-
danken der sittlichen Notwendigkeit erfolgt. Die Liebe ist die
Erfiillung, in keiner Weise die Negation des Gesetzes.

4. Wihrend der Protestantismus das Gesetz so sehr scheut,
betont er die allesumfassende Pflichtma(sigkeit der hochsten Leistung
dermalsen, dafs fiir evangelische Rite und opera supererogatoria
nicht mebr Raum bleibt. Die evangelische Freiheit absorbiert
das Gesetz, und wird dafiir von der Pflicht so absorbiert, dals
gerade das freie Hinausstreben iiber das Mals des Gebotenen,
welches ihr so verwandt zu sein scheint, ausgeschlossen wird,
desgleichen alle freiwilligen Bulfsiibungen und Andachtswerke
fir sich und andere, endlich die kirchlichen Gebote, welche die
Ubung des nicht an sich Pflichtmifsigen seitens aller Christen
in einem gewissen Mals herbeifiithren wollen. , Zugleich aber
wird die Erfiillung der gottlichen Gebote von der Beobachtung
kirchlicher Satzungen streng unterschieden, da jene auch ohne
die kirchliche Autoritit den Christen verpflichten, diesen gegen-
iiber aber die evangelische Freiheit jedes Einzelnen gewahrt
bleiben mufs.“ Lipsius, Dogm. p. 672. Wie soll noch evange-
lische Freiheit iibrig bleiben, wenn der Mensch in ungemessener
Tragweite zur hochsten Vollkommenheit verpflichtet ist? Oder
folgt nicht daraus, dafs der Mensch schlechthin von der Ver-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 269

pflichtung Gott gegeniiber verschlungen ist, dals er stets das
wihlen miisse, was am besten ist, wobei es gleichgiiltig ist, ob
auf einem ,,vom gewohnlichen Christenstand abbeugenden, aparten
Wege“, oder auf dem gewdohnlichen? Oder will Luthardt viel-
leicht die édelodonoxeia, das vom Heiland so oft empfohlene frei-
willige Heraustreten aus den natiirlichen Pflichtverhiltnissen der
Familie, des Berufes und des Besitzes verbieten? cf. 1 ec.
p. 284, 286.

Es muls jedenfalls ein schwerwiegendes theologisches Motiv
gewesen sein, welches die Reformation der so weltfliichtigen
Sittenlehre Christi gegeniiber unempfindlich machte, so dafs sie
die Réte und supererogatorischen Verdienste verwarf. Wird ja
von der modernen Religionsphilosophie gerade das an der Moral
Christi getadelt, dals sie nicht in der Kultur- und Berufsarbeit
in der Welt, sondern nur in dem Zerreifsen der familidren und
sozialen Bande das Ideal der Vollkommenheit finde. (John
Stuart Mill, F. A. Lange.)

In der That ist das Motiv dieser evangelischen Polemik
gegen die evangelischen Réte in dem Centrum aller religitsen
Systeme, in der eigentiimlichen Fassung des Gottesbegriffs be-
griindet. Gott, welcher in dem Sinne absolut ist, dafs die Kreatur
keine selbstindige Bedeutung neben ihm gewinnen kann, ohne
seine Majestiitsrechte zu beeintrichtigen, ist auch exklusiv als
die Quelle der sittlichen Giite und Verpflichtung gedacht. Die
objektiven Lebens- und Weltverhiltnisse werden nicht als inner-
lich gut, sondern nur als positive Anordnungen Gottes gedacht.
Sie sind gut, nicht auch weil sie selbst einen objektiven Wert
fir die Verwirklichung der sittlichen Ordnung haben, sondern
nur weil sie ,gottlich geordnete Pflichtverhiltnisse’ sind, so dafs,
wer sie verachtet, Gott verachtet. Fassen wir jedoch abweichend
von Duns Scotus die sittlichen Lebens- und Pflichtverhiltnisse
nicht unmittelbar als Anordnungen des gesetzgebenden Willens
Gottes, welcher mit alleiniger Riicksicht auf die Person des
Gerechtfertigten Gelegenheiten zur Ubung der von ihm ge-
forderten Tugenden schaffen wollte, sondern einfach als Folgen
der natirlichen Konstitution der Dinge, so gewinnen sie damit



270 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

allerdings eine innere und selbstindige Giite, welche jedoch nicht
so unmittelbar auf Gott zuriickgefiihrt, demnach auch leichter
als eine relative und beschrinkte Gite begriffen wird. Die
Lebens- und Pflichtverhéltnisse, welche die Arena des sittlichen
Strebens bilden, sind ja schliefslich ein gebrochener Abglanz des
gottlichen Wesens, und insofern gut. Allein es ist schon von
grofsem Belang, dals sie nicht als unmittelbare Anordnungen des
gottlichen Willens erscheinen, auch nicht in dem Sinne, dals sie
mit innerer Notwendigkeit aus dem der sittlichen Menschheit ge-
steckten Ziele folgen, als ob sie die einzig berechtigten Formen
des sittlichen Menschenlebens wiiren, iiber welche hinauszugehen,
eine Siinde gegen die gottliche Ordnung wére.

Die sittliche Wiirde und der Pflichtenkreis der Familie er-
gibt sich aus der Natur des Menschen; allein er erschopft sie
nicht, da der Mensch auch naturfreie, geschlechtsfreie Persin-
lichkeit ist, und als solche das Prinzip und Centrum einer Sphire
hoherer, dem rein geistigen Leben sich annéhernder Tugenden
ist, bezw. werden kann. Indem er diese zu erfiillen sucht, leugnet
er die sittliche Giite der natiirlichen Pflichtverhéltnisse nicht, so
wenig als die Geltendmachung der Personlichkeit eine Negation
der geschlechtlichen Natur ist. Sobald demnach die objektiven
Verhiltnisse selbst als innerer néichster Grund der sittlichen Giite
der entsprechenden Pflichten, z. B. der Mifsigkeit, erkannt werden,
ist auch die Moglichkeit fiir eine hohere Form der Sittlichkeit
gegeben. Wenn Gott nicht direkt der Urheber der sittlichen
Verhiltnisse ist, sondern mittelst der von ihm geschaffenen Natur
der Dinge, ist auch die Sittlichkeit nicht einformig und gleich-
artiz, sondern entsprechend dem innern Wert der objektiven
Verhiltnisse abgestuft. Da nun die menschliche Persionlichkeit
in dem geschlechtlichen Naturwesen nicht aufgeht, so ist auch
die vollkommene Verzichtleistung auf all' die sinnlichen und
sozialen Giiter, welche die eheliche Lebensweise in sich birgt,
sittlich moglich und sittlich berechtigt. Analoges gilt vom Besitz.

Wenn ein Christ um der ungehemmten Hingabe an Gott
und Nachfolge Christi willen dem Worte Christi Luc. 14, 33
geméfs sein Vermogen hingibt und auf das Familienleben



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 271

verzichtet, so hat er demnach mehr gethan, als die sittliche Norm
vom Menschen fordert, die natiirlichen Funktionen geisteswiirdig
zu ordnen. Allein hat er auch vor Gott ein pflichtfreies Ver-
dienst? Nimmt¢ nicht der absolute Schiopfer und Gnadenspender
jede hohere Regung des Geistes als die Frucht seines Eigentums,
als ihm verpflichtet und schuldig von vornherein in Anspruch? —

Zweifellos gehort alles Gott, insofern er erstes Prinzip jeder
guten Regung und deren letztes Zielgut oder hdchster Beweg-
grund ist; allein ist ihm die Kreatur die hchste Anstrengung so
schuldig, dafs ein Zuriickbleiben Pflichtverletzung wire? Miissen
wir immer das Beste wollen, diirfen wir uns nie mit dem Guten
begniigen? Miissen wir unser Vermogen verteilen, was ja un-
beschadet der Rechte Dritter durchfithrbar wire, diirfen wir
uns nicht mit den Tugenden begniigen, welche die Verwaltung
von Besitz und Erwerb regeln und verkldren?

Zweifellos konnte Gott im allgemeinen wie im einzelnen die
hiochste sittliche Erhebung als pflichtschuldige Leistung fordern;
allein nur dann miilste er die ganze sittliche Fahigkeit seines
Geschopfes absorbieren und auch sachlich die sittliche Hingabe
mit unbegrenzter Intensitat in Anspruch nehmen, wenn er selbst
unendliche Naturmacht ware, die mufs, was sie kann.

Allein da er dem theistischen Gottesbegriff zufolge freie,
sclbstméichtige Personlichkeit ist, so kann er das Gebiet der
Pflicht auf das Naturnotwendige beschrinken und die hoheren
Ideale als pflichtfreie Sittlichkeit der durch keine Furcht vor
Siinde und Strafe beeinflulsten evangelischen Freiheit iiberlassen.
Natiirlich ist er auch hier der Herr der Ernte, weil Spender
der Gnade: Gesetz und Freiheit, Pflicht und Rat sind Wege zu
ihm. — Der Protest gegen die Unterscheidung von Pflicht und
Rat hat demnach einen naturalistischen Gottesbegriff zur Vor-
aussetzung, analog der naturalistischen Auffassung der mensch-
lichen Sittlichkeit mit Verkennung des Rechtes der freien Per-
sonlichkeit.

5. Aus dieser Erorterung ergibt sich auch, warum der
Katholizismus auch dem #ufsern Werk, der vollbrachten That
im Unterschied, aber nicht losgelist von der guten Gesinnung



272 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus,

einen sittlichen Wert zuerkennt, der Protestantismus dagegen
nicht. Jener sieht eben in der &dulsern Welt nicht blols Gelegen-
heiten zur Erweckung und Bekundung von innerer sittlicher
Gesinnung, sondern eine objektive Verherrlichung Gottes und
Verwirklichung seiner Giite. Daher die katholische Wertschitzung
dulserer Leistungen der Bufse und Liebe, sogar analog Maria’s
Liebeserweis Mec. 14, 3—9 und trotz der beharrlichen prote-
stantischen Unterstellung blols dufserlicher und kindischer Ubung.
Andererseits offenbart die protestantische Geringschitzung der
aulfsern Werke die Furcht, es mochte die Alleinursichlichkeit
Gottes hinsichtlich des Guten verdunkelt werden, wenn auch die
Kreatur in selbstindiger Weise sekundire Quelle des Guten ist.

Mit der relativen Geringschéitzung des dufsern Werkes mag
es zusammenhéangen, dafls der lutherische Protestantismus geneigter
ist, die materielle Welt in der Endvollendung vernichtet zu
denken, wie ein Baugeriist abgebrochen wird, nachdem der
Bau vollendet ist. ﬁbrigens soll durch den Ausdruck ,Werk¢
nicht blofs der selbstindige Wert der dufsern That auf dem
Grunde der innern Gesinnung gewahrt, sondern die Forderung
der Thatkraft und Energie an das Menschenherz gerichtet
werden, welches sich oft mit kraftlosen Gefiihlen begniigt.

6. Vou hier aus tritt auch die protestantische Abweisung
des jenseitigen Léuterungsstandes in ein neues Licht. Nicht
mehr durch aktiv-verdienstlichen, sondern durch passiv-biilsenden
Gehorsam sollen die Unvollkommenen der Gerechtigkeit und der
Heiligkeit Gottes volle Geniige leisten; nicht als ob Christi Ver-
dienst unzureichend wire, um eine vollkommene Bekehrung schon
auf Erden zu bewirken und volle Genugthuung fiir ewige und
zeitliche Siindenstrafe zu leisten, wie die protestantische Dogmatik
—- von der Polemik Hases und Tschackerts ganz zu schweigen —
es darzustellen beliebt, sondern weil die aktive und passive Mit-
arbeit der Erlosten mit dem Erloser um des sittlichen Charakters
der Erlosung willen unentbehrlich ist. Darum geniigt die prinzi-
pielle Gottergebenheit des Willens nicht, sie mufs bis in die
geringste Gedankenrichtung konsequent durchgefiihrt sein; daher
geniigt die innere Heiligung nicht, auch der dulsern Gerechtig-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 273

keit mufs durch reelle Leistung diesseits oder jenseits Geniige
geschehen: denn auch die dufsere Ordnung ist Offenbarung, nicht
blofs Gelegenheit der Idee des Sittlich-Guten. Wenn aber dem
so ist, so ist auch die fiirbittweise Genugthuung fiir die armen
Seelen berechtigt.

Die Fassung des Gottesbegriffs modifiziert demnach die ganze
Heilslehre bis ins Jenseits hinaus: aus ihr wird verstdndlich,
warum der Protestantismus die Alleinwirksamkeit der gottlichen
Gnade und die hierauf basierte unbedingte Heilsgewilsheit durch
die menschliche Freiheit, die Ehre und Suffizienz des Ver-
dienstes Christi durch das Verdienst der menschlichen Mit-
wirkung, die evangelische Freiheit durch das Gesetz bedroht
glaubt.

§ 9.
Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk in seiner
dufsern Vermittlung.

Es ist der furchtbare Vorwurf der Materialisierung des
Gottlichen oder des Paganismus, welcher von der Reformation
gegen die katholische Anschauung iber die dulseren Mittel des
Heiles erhoben wird. Der Protest gegen diese Verirrung des
Katholizismus sei das innere Recht des reformierten Protestantis-
mus, wiahrend das Luthertum teils katholisiere, oder zwischen
katholischen und protestantischen Prinzipien hin und her schwanke.
Was als dufsere Vermittlung des Heiles in Betracht kommt, sind
die Sakramente, das Priestertum mit dem Mittleramt, welches
auch die Heiligen irgendwie ausiiben, und die Kirche: also
sachliche, personliche und soziale Mittel des Heils.

Wenden wir uns zuerst zur Lehre von der Kirche, deren
juristische Geltendmachung so eifrig als Materialprinzip dem
Katholizismus unterschoben wird. Die erste Frage geht natiirlich
dahin, wie sich die protestantischen Theologen die katholische
Auffassung von der Kirche zurechtlegen, um sie erfolgreich ver-
dammen zu konnen.

,Der romischen Lehre ist die hierarchisch verfalste, im
Papsttum gipfelnde kirchliche Institution, d. h. die Kirche im



274  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

juridisch-politischen Sinne unmittelbar selbst Glaubensgegenstand ;
die dulsere Anstalt in ihrer priesterlichen und sakramentalen Ge-
staltung ist schlechthin iibernatiirlich und gottlich, ihre Lehre
unfehlbar, ihre Heilsvermittlung ein gottlicher Gnadenzauber.’
Lipsius 1. ¢. § 877. Die Idee des gottlichen Reiches gehe in
der geschichtlichen Organisation der etablierten Kirche vollig auf;
,diese selbst wird daher in ihrer sichtbaren, irdisch-menschlichen
Erscheinung nach Verfassung, Lehre und Kultus als unmittelbar
und ausschliefslich gottliche, daher unfehlbar vollkommene und
alleinseligmachende Stiftung vorgestellt, welche kraft der dem
Papsttum und dem unter dem papstlichen Universal-Episkopat
hierarchisch gegliederten Priestertum iibertragenen gottlichen
Gnadenfiille den Einzelnen das Heil an Gottes Staat zumittelt.’
l. ¢. § 866. Nach Tschackert: ,Das romisch-kath. Denken haft
seinen Ausgangspunkt in der Lehre von der Kirche, welche das
Heil erzeugt‘ Polemik p. 14. ,Die Kirche ist vorwiegend
Heilsanstalt. Dals sie auch Personengemeinde ist, kommt erst
in zweiter Linie in Betracht; die Anstalt braucht nidmlich Men-
schen, denen sie die Sakramente spenden kann, Allein der
Bestand der Kirche hiingt von ihnen nicht ab. — Anders der
gesamte kirchliche Protestantismus. Fiir ibn ist das Wesen der
Kirche Personengemeinschaft, und nur, weil dieselbe nicht exi-
stieren kann ohne Mittel der Stirkung, Reinigung und Ausbreitung,
sind ihr, der Gemeinde der Christusgldubigen, Gnadenmittel an-
vertraut: Das  Wort Gottes und die beiden Handlungen der
Taufe und des Abendmahls. 1. c¢. p. 65. Der zornglilhende
Polemiker bemerkt nicht, dals die katholische Lehre den Begriff
der Heilsanstalt nur deshalb an erster Stelle betont, weil sie die
Kirche als eine objektiv-giottliche Stiftung zur Vermittlung
des Heiles durch festbestimmte Amter erkennt; die also gestiftete
Heilsanstalt Gottes tritt in die Menschheit und die Geschichte
ein, um, wie es im Begriff einer Heilsanstalt liegt, dies ihr Wesen
in der geheiligten Personengemeinschaft zu erfiillen. Liegt denn
nicht im Begriff der Heilsanstalt die Zweckbestimmung fiir die-
jenigen, denen das Heil bestimmt ist?

,Die Sittlichkeit des Xatholizismus besteht im Gehorsam



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 275

gegen die Kirche; und die Sittlichkeitslehre wird driiben eine
Summe von Disziplinarvorschriften, ,weil das Reich Gottes in
dem priesterlichen Kirchentum volle Wirklichkeit habe.* ,Ist
die Kirche das Reich Gottes, so ist alles menschliche Leben
aufserhalb ihres Verbandes ungéttlich, unheilig, siindig. ,Da
aber der Priesterstand wieder im Papsttum seinen tragenden
Grund hat, so ergibt sich als einzige sittliche Gesinnung des
romischen Katholizismus der Gehorsam gegen den Papst. Diese
200 Millionen Menschen haben alle nur ein einziges Gewissen;.
es schligt in Rom, im Vatikan, in der Brust des jeweiligen
Papstes.* ,Die Sittlichkeit des romischen Katholizismus besteht
in der Willenlosigkeit; Willenlosigkeit aber ist die Vernichtung
der Personlichkeit. So wird der romische Katholizismus im
tiefsten Sinne unsittlich.” — ;Wie tief geht dieser Unterschied
zwischen pépstlicher und evangelischer Sittlichkeit! Driiben er-
strebt man mittelst des Kadavergehorsams ein Reich Gottes,
dessen Einheit der Ruhe des Kirchhofs gleicht: nach einer
Richtung sind alle Grabhiigel gebettet — durch die Hand des
Totengribers. Das evangelisch aufgefalste Reich Gottes dagegen
ist ein wunderbarer Blumengarten; es bliithen die Blumen darin
in bunter Mannigfaltigkeit, jede gemils ihrer Eigenart, wie der
himmlische Girtner sie zieht.‘ 1 c. p. 164 —167. O welch’
eigenartige Bliiten evangelischer Wahrheits- und Néchstenliebe !
Welchem Giirtner sind so wunderliche Blumen zu danken?
,Wir haben hier die wunderbar hohe evangelische Lebens-
aufgabe von der Verwirklichung des hichsten Gutes vorangestellt,
weil eine ihr entsprechende romische Lehre iberhaupt nicht vor-
handen ist. Der romische Christ darf an der Hervorbringung
des Reiches Gottes iiberhaupt nicht mitarbeiten, er findet es be-
reits vor; die romische Kirche ist ja das Reich Gottes selbst.
Wenn also die romischen Christen auch kein einziges Paternoster
beten und keinen Finger zu einem guten Werke riihren wiirden,
das Reich Gottes wire doch da. Es ist ferner da als ein immer
fertiges. In der priesterlichen Sakramentsanstalt findet kein
inneres Wachstum statt. . . . So sind wir Evangelische ,Mit-
arbeiter Gottes’; da driiben aber schopfen die Getreuen des



276  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Papstes wie Danaiden in ein bodenloses Fals. Wo bleiben da
noch die romischen Verdienste?‘ p. 176.

Das ist das Bild, wie es von protestantischer Hand als
Portrdt des katholischen Kirchenbegriffs gezeichnet wird: eine
Heilsanstalt, welche das fertige Reich Gottes ist und keinen
Heilszweck in der Menschheit zu erfiillen hat, welche das Licht
gottlicher Gnade und Wahrheit in ihrem hierarchischen System
so vollstdndig absorbiert, dafs aufser ihrem sichtbaren Bereich
schlechthin kein Heil ist, nur Satansherrschaft und ewiger Tod.
Eine Heilsanstalt, welche andererseits das religios-sittliche Leben
ihrer Glieder so ganz absorbiert, dals nur Kadavergehorsam als
Inbegriff der Heiligkeit iibrig bleibt, den sie mit der absoluten
Biirgschaft des ewigen Heiles belohnt, das von keiner andern
Bedingung abhingig ist, als der legalen Kirchlichkeit. Kein
Whunder, wenn die Katholiken sich wehren, dieses Bild als treues
Portriit ihres Kirchenbegriffs anzuerkennen; doch die Striubenden
zwingt Delitzsch in gelehrtester Weise ihr eigenes Anathema zu
unterschreiben: vgl. Lehrsystem der romischen Kirche p. 66—83.
Auch Kahnis, Christentum und Luthertum p. 295—297. TUnd
doch vergilst sich sogar Lipsius zu einem Satz, der fast das-
selbe sagt: ,Hiermit soll nicht behauptet sein, dafs aulserhalb
der christlichen Gemeinschaft die Idee des gottlichen Reiches
in keiner Weise sich wirksam erweise, dals es also aufserhalb
derselben auch kein Heil und kein Heilsbewulstsein zu geben
vermoge; wohl aber ist einerseits die individuelle Heilsgewils-
heit nur durch die Zugehorigkeit zur christlichen Heilsgemein-
schaft wirklich verbiirgt und vor Tiuschung gesichert,
andererseits gewinnt sie nur in letzterer ihren eigentiimlichen
Gehalt als Zugehorigkeit zu dem universellen Reiche der gott-
lichen Liebe‘. 1. ¢. § 919.

Das protestantische Bewufstsein hat sich dermafsen in das
Vorurteil eingelebt, die hierarchische Kirche nehme die Ehre in
Anspruch, das fertige Reich Gottes zu sein, dals Hase in seiner
Polemik auf die diesbeziigliche Richtigstellung durch die Katho-
liken (1864. April. Mai) ausruft: ,Allein dann schwindet auch
der prinzipielle Unterschied zwischen protestantischer und katho-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 277

—_— - o _— -

lischer Kirche. Denn ,findet die wahre Kirche nur allméhlich
ihre Verwirklichung’, ist Eph. 5, 27 nur vom Ideal der Kirche
zu verstehen, und die ,wirklich bestehende Kirche nur die Grund-
legung jener zukiinftigen Herrlichkeit der Kirche‘: so ist nicht
einzusehen, nach welcher Folgerichtigkeit diese Kirche unfehlbar
und alleinseligmachend sein will.¢ 1. ¢. 4. Aufl. 1878. p. 8.

Das Ideal ist verwirklicht, wenn die der Heilsanstalt an-
vertraute unfehlbare Wahrheit und Gnade in vollkommener Weise
das Erkenntnis- und Willensleben aller — lebendigen — Glieder
der Kirche erfiillt.

Nicht die unfehlbare Wahrheit und Gmnade soll durch die
kirchliche Entwicklung hergestellt werden, sondern ihre konse-
quente Aneignung in den Seelen. Die Frage geht demnach
dahin: Ist es moglich, dals Gott der Kirche die Wahrheit und
Gnade so anvertraue, dals sie selbst ein sicheres Bewulstsein
derselben als eines objektiven gottlichen Depositum besitzt und
jede der Offenbarung widerstrebende Lehre als unwahr ver-
werfen, sowie die Bedingungen der Gnadenvermittlung sicher —
nicht statuieren, sondern als gottlich festgesetzt — angeben kann?

Hase schreibt hiezu: ,Zur Verwirklichung jener Unfehlbar-
keit gehort ein bestimmtes, anerkanntes Organ, welches allezeit,
wenn die Kirche durch Glaubenszweifel oder — Streitigkeiten
bewegt wird, untriiglich ausspricht, was die christliche Wahrheit
sel. Dieses Organ kann nur die hochste Macht selbst in der
Kirche sein, denn es ist die Souverinitit hinsichtlich des Glaubens;
auch kann es nur eins sein, denn zwei verschiedene Organe
derselben Berechtigung wiren in Gefahr, einander widersprechend
sich gegenseitig aufzuheben, was nur dann nicht stattfinde, wenn
sie sicher wiiren, stets dasselbe zu sprechen, also nur ein zwei-
facher Mund desselben Organs zu sein. — Die Macht wider-
sprechender Thatsachen und Interessen hat erst spét eine kirch-
liche Satzung, niemals ein einmiitiges Bewulstsein iiber diesen
Grundbegriff des Katholizismus, die Unfehlbarkeit der Kirche und
ihr Organ, aufkommen lassen.‘ 1. c. p. 15—16.

Uns ist der Grundbegriff des Katholizismus ein héoherer,
nimlich der ernstliche Glaube, welcher die Voraussetzung der



278  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus,

Diskussion ist, ob Christus eine Kirche mit unfehlbarem Wahr-
heitsbesitz geschaffen habe, dals Gott allein ein solches Wunder
geistiger Art wirken konne, durch seinen menschgewordenen
Sohn im lebendigen und lebendigmachenden hl. Geiste. Da das
katholische Denken von diesem Grundgedanken einer objektiven
Gottesoffenbarung ausgeht, so liegt ihm der Schwerpunkt dieser
Untersuchung in dem Nachweise der biblischen Gottesverheils-
ungen und Schopferworte einer Kirche, welche Grundfeste der
Wabhbrheit ist. Dafs ihm diese Schopfung moglich sei, steht dem
katholischen Denken von vornherein fest, ehe iiber die méglichen
Organe der Unfehlbarkeit Umschau gehalten ist; denn Gott ist
nach katholischem Begriff so geistesméichtig, dals er ebenso leicht
wie durch den einen Mund des Papstes, auch wenn er allen
menschlichen Einflissen entzogen gedacht wiirde, durch die oft
stiirmischen Beratungen eines allgemeinen Konzils die Wahrheit
zur Verkiindiguong bringt, und zwar ohne die psychologischen
Motive, welche das individuelle Denken beherrschen, und ohne
die theoretischen Gesichtspunkte, welche die Parteien und Schul-
richtungen bestimmen, in ihrer natiirlichen Wirksamkeit storen
‘oder aufheben zu miissen. Aftingit a fine usque ad finem for-
titer et disponit omnia suaviter. Sap. 8, 1. Wenn wir uns der
Verheifsung fiir die Kirche sicher sind: Ego rogabo Patrem et
alium Paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in aeternum
(el Tov aldva, wihrend Hase das Charisma des Geistesbeistandes
auf die Apostel beschrinken mochte p. 37) Spiritum veritatis
Jo. 14, 16: ob der gottliche Geist in gottes- und menschen-
wiirdiger Weise der Wahrheit die wirkliche Verkiindigung sichern
konne, daran lafst unser Gottesbegriff kein Bedenken zu: denn
seiner iibergreifenden Macht entzieht sich keine Regung mensch-
lichen Denkens und Strebens, alles Dichten und Sinnen weils
er so zu disponieren, dafs er iibernatiirliche Erfolge erzielt, ohne
andere als natiirliche Mittel anzuwenden.

Dagegen scheint die protestantische Theologie von der Mei-
nung auszugehen, dals Gott mit einem Konzil schwerere Miihe
habe, wenn nicht gar auf ein uniiberwindliches Hindernis stolse,
seine Wahrheit unverfilscht im Strudel menschlicher und kirch-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 279

licher Zwiste zu erhalten und ans Tageslicht zu stellen, dals er
nur in mechanischer Weise das unfehlbare Organ funktionieren
lassen konne, also leichter eine Personlichkeit, welche durch
centrale Gewalt ohnedies die sicherste Aussicht auf willfahrige
Glaubensunterwerfung habe, als ein vielkopfiges Konzilium. Ins-
besondere spricht aus Hases und anderer Beanstandung die An-
schauung, dals es sich schlielslich nur darum handle, wie am
besten der Schein einer unfehlbaren Lehrautoritit erzeugt werden
konne. Sachlich ist es ja nicht ein iiberweltlicher und iiberkirch-
licher Gottesgeist, sondern der subjektive Genius des Christen-
tums, welcher die Entwicklung des Glaubens in dieser oder jener
konfessionellen Fassung, In dieser oder jencr formellen Einfiihrung
mit der Konsequenz der Geschichte bewirkt.

Auch hier liegt also eine Verschiedenheit des Gottesbegriffes
der verschiedenartigen Betrachtung der Kirche und ihrer geistigen
Ausstattung zu Grunde. Dafs der hochsten und iibergreifenden
Wirksamkeit des hl. Geistes auch durch die allwochentlich von
Rom nach Trient geschickten Instruktionen nicht vorgegriffen
oder eine Schranke gesetzt wiirde, war der pipstlichen Kurie
keinen Moment zweifelhaft; wohl aber bekundet es ein geringes
Mafls von Pietit — um von der Nichstenliebe zu schweigen
— wenn man den katholischen Glauben an die Assistenz des
hl. Geistes fast in allen protestantischen Besprechungen nach Art
jenes frivolen Witzes des franzosischen Gesandten in Trient ver-
zerrt dargestellt und behaglich wiederholt findet, durch welche
der Ehrfurcht vor der Gottheit mindestens ebensoviel geschadet
wird, als dem Ansehen des Katholizismus, der sich mit Grauen
von den ihm beharrlich zugemuteten Blasphemien abwendet.

Als zweite Eigenschaft, welche ohne absolute Identifikation
der Kirche mit dem in Gott vollendeten Reiche der Gnade nicht
in Anspruch genommen werden konne, wird das ,Alleinselig-
machend® bezeichnet; der Satz: extra ecclesiam nulla salus, Man
erkennt an, wie dieser Anspruch in der hl. Schrift, von den
dltesten Kirchenlehrern erhoben werde, wie theoretisch und
praktisch eine milde und frele Auslegung von katholischen
Autorititen gegeben worden sei, insbesondere durch das Aus-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 11, 19



280  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

einanderhalten der Exkommunikation aus der Kirchengemeinschaft
und der Ubergabe an Satan und Hélle; sodann durch die Unter-
scheidung von materieller und formeller Hiresie.

Allein die protestantische Polemik, welche die Konsequenz
nur in exklusiver Einseitigkeit findet, erklirt beide Unterschei-
dungen, sowie alles als unkatholisch, was der Behauptung irgend-
wie hinderlich ist: ,Nach katholischer Lehre konnen nur gesetz-
liche Glieder der Kirche selig werden, alle anderen fallen in
irgend einer Form der Verdammnis anheim. ,In dieser Unter-
scheidung liegt eine gewisse Billigkeit; auch entspricht sie einem
in katholischer Theologie stark betonten Grundsatze, dals nur
der bose Wille zur Hélle fithre. . . . Dennoch ist es ein un-
katholisches oder doppelziingiges Zugestdndnis. Ernsthaft und
aufrichtig genommen wiirde es den Begriff der Ketzerei fast
aufheben, jedenfalls seine Anwendung auf die protestantische
Kirche.* Hase 1. c. p. 53. Ja Delitzsch erklirt geradezu: ,Es
ist nicht schwer einzusehen, dafs diese Unterscheidung auf dem
Standpunkt des Romanismus eine pure Ketzerei ist. I c. 79,
cf. 67—91. Die Anwendung der Grundsidtze auf praktische
Fille kann rigoros oder mild, pessimistisch oder optimistisch sein;
Fehler in der Anwendung beeintrichtigen das Recht der Prin-
zipien nicht. Uber eine Seele zu urteilen, steht in unfehlbarer
Weise nur dem gottlichen, weil allwissenden Richter zu, dessen
hochstes und endgiltiges Richteramt durch die von ihm selbst
eingesetzte Richtergewalt der Kirche nicht im mindesten be-
schrankt wird.

Wer den Satz: Extra ecclesiam nulla salus beurteilt, muls
notwendig die andern Sitze hinzunehmen, wornach jeder Ge-
taufte und zwar baptismo fluminis, flaminis sive sanguinis zur
Kirche gehort, und diese Zugehorigkeit nur durch formelle
Haresie verliert, d. h. durch eine That, welche vor Gott den
Charakter einer Todsiinde hat. Mag es fir Menschen schwer
sein, diese Kriterien anzuwenden, die katholische Kirche iiberliefs
deren Anwendung allezeit demjenigen, der allein das Urteil ewigen
Todes sprechen kann,



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 281

Es ist von grifster Wichtigkeit, um dem gottlichen Heils-
werke selbst wie der katholischen Kirche gerecht zu werden,
dafs man die Gnade und die Institute der Gnade, das freie und
organisierte Wirken der Gnade, die Heilsfiirsorge Gottes fiir jede
Menschenseele und fiir die Menschheit nicht identifiziere — und
dementsprechend den Begriff der Kirche als des Wirkungskreises
der Gnade doppelt fasse. Fiir die Kirche im weitern und ethisch-
mystischen Sinn ist mafsgebend: Ubi Spiritus Dei, ibi ecclesia
et omnis gratia; fiir die Kirche im historisch-juristischen Sinn
gilt der andere Teil des Irenaeischen Wortes: Ubi ecclesia, ibi
Spiritus. Adv. haer. 3, 40. Das natiirliche Recht geht nicht in
den positiven Rechtsordnungen auf, die sittliche Idee nicht in
den formulierten Sittengesetzen, die Gnade nicht in den #ulsern
Gnadeneinrichtungen. Es ist nicht eine notgedrungene, unter
dem Druck des Zeitgeistes erfolgte Abschwichung des alten
Satzes: Extra ecclesiam nulla salus. Habere jam non potest
Deum patrem, qui ecclesiam non habet matrem (Cyprian de unit.
eccl.), wenn neben ihm seit den Tagen Cyprians die Lehre von
der Moglichkeit des Heiles fiir Andersgliubige mehr oder minder
vermittelt ausgesprochen wurde. Es ist der grofse Gedanke
der Objektivitit der Einrichtungen Gottes, welcher das katho-
lische Specificum ist, und mit Konsequenz durchgefiihrt wird.
Daher die Behauptung der Alleinberechtigung der einen Kirche,
in welcher die objektive Stiftung Christi besteht; daher aber
auch die Anerkennung der Sakramente, nicht blols der Taufe,
auch aufserhalb der katholischen Kirche im juristischen Sinn, wo
immer die objektive Anordnung Christi beobachtet wird, und die
geforderte objektive Weihebeféhigung vorhanden ist. Nicht nur
die gottliche Gnade, auch die sakramentale Heilsordnung umgibt
den engern und innersten Kreis der alleinberechtigten Kirche,
wie die Atmosphdre den Erdball. In seinen objektiven Institu-
tionen wirkt Christus, und gilt in weiterm Sinne das Wort: Non
est in alio salus. Act. 4, 12. Aber auch hier ist die Beschrin-
kung eingeschlossen, dafs die sakramentalen Einrichtungen Christi
ausschliefslich das Heil vermitteln nach ordentlicher Vorsehung;
unter aulserordentlichen Umstinden, d. h. in jenen Regionen, in

19%



282  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

welchen das Evangelium nicht hinreichend verkiindigt ist, wirken
die natiirlichen Sakramente: Bufse und Reue, Fasten und Almosen,
Opfer und Riten, sittliches Streben und Sehnen (Begierdtaufe),
Gebet und Geduld als Vehikel der Gnade, welche aus dem Ver-
dienste Christi allen Seelen auf allen Wegen zustromt, die
ihrer religiosen Natur zufolge dafiir geeignet sind und von Gottes
Weisheit fiir angemessen erachtet werden. Das ist die dulserste
Atmosphire, welche den theokratischen Kern umgibt.

Die Kirche absorbiert demnach in keiner Weise die Gnade
des ewigen Heiles, oder die Freiheit der gottlichen Erbarmung,
indem sie sich als die Trégerin objektiver Gottesgewalten erklirt;
sie betrachtet sich nicht als Gefingnis der gottlichen Wahrheit und
Gnade (cf. Delitzsch 1. ¢. 66); das thut nur die protestantische
Verkiimmerung des Gottesbegriffs, derzufolge ein selbstindiges und
wahres Wirken der Kreatur im Dienste Gottes und der Gnade
mit den von Gott empfangenen Gewalten und nach den von
ihm gegebenen Gesetzen, also ein wahrer Dienst der Kirche im
Hause Gottes unmoglich ist, weil ihm relative Selbstindigkeit
ebenso undenkbar ist, als relative Heiligkeit: entweder ist sie
nur scheinbare Selbstindigkeit und thatsdchlich Unselbstindigkeit,
oder sie beeintrichtigt die Majestitsrechte Gottes. cf. Delitzsch
Lehrsystem der romischen Kirche p. 119: ,Man macht hiegegen
allerdings geltend: dadurch, dafs der Virginitit eine hohere
Heiligkeit als der Ehe zugeschrieben werde, konne letzterer
nichts von ihrer Heiligkeit -génommen werden. Allein abgesehen
davon, dafs, wie schon oben geltend gemacht worden ist, eine
relative Heiligkeit nicht mehr ist als Unheiligkeit’, u. s. w. —
Wir haben hier keine Riicksicht genommen auf die protestan-
tischen Charakterisierungen des katholischen Wesens als Anti-
christentum, Gotzendienst, Babel u. dgl. in Schriften von sym-
bolischer Bedeutung, noch auf die intolerante Engherzigkeit des
lutherischen und calvinischen Protestantismus, nicht etwa, weil
derselbe nach Hase (p. 45) sich von diesen Siinden seiner katholi-
sierenden Jugend bekehrt hitte, sondern weil man es uns zur
Siinde anrechnen wiirde, wollten wir nicht die Schméhungen in
protestantischem Munde als heiligen Zorneseifer bewundern und



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etec. 283

verehren, mit denen man iiberreichlich Aufserungen der Intoleranz
von katholischer Seite iiberboten hat.

2. Mit nicht geringerer Bitterkeit richtet sich der Vorwurf
des Paganismus und der Materialisierung des Géttlichen auf die
katholische Sakramentenlehre. Miissen wir hier vielleicht bufsfertig
die protestantische Begeisterung fiir Gottes Majestit und Heilig-
keit anerkennen, wenn wir die Vorwiirfe derselben vernehmen?

Sie lassen sich folgendermafsen zusammenfassen:

a) Nach katholischer Lehre wirken die Sakramente in dem
Sinn ex opere operato, dafs die sittliche Gesinnung und Mitwir-
kung des Empfingers nicht weiter in Betracht kommt, wenn er
nur keinen Riegel (obex) vorschiebt. Das verstolse gegen den
sittlichen Charakter des Heilswerkes.

Um die protestantische Berechtigung zu diesem Vorwurf zu
verstehen, empfiehlt sich das Studium der Rechtfertigungslehre
in dem Abschnitt, wo gezeigt werden soll, wie das passive Nicht-
widerstreben des Willens gegen die dargebotene Gnade das Hochste
sei, was der Wille leisten konne, und vollgeniigend, um den
sittlichen Charakter des Heilswerkes zu wahren.

Man beachtet nicht, dafs die Sakramente der katholischen
Kirche den Menschen nicht in gleichformiger Verfassung an-
treffen, weder hinsichtlich der sittlichen Gesinnung noch der Be-
fahigung. Es kommen ja auch Unmiindige in Betracht. Wenn
man nun in katholischer Weise von der Kongruenz der Gnade
mit der Natur iiberzeugt, in den protestantischen Hypothesen
iiber den Glauben der zu taufenden Kinder nur theologischen
Nonsens finden kann, so bleibt nichts iibrig, als das Minimum
zum wirksamen Sakramentenempfang entsprechend dem zu be-
stimmen, was die Schwichsten zu leisten imstande sind, denen
die Gabe des Heils mitgeteilt werden soll. Dieses Minimum
gilt jedoch weder fiir die Taufe der Erwachsenen, noch weniger
fir die andern Sakramente; fiir alle, welche sich sittlicher Dis-
positionsfahigkeit erfreuen, gilt die sittliche Pflicht der sittlichen
Vorbereitung als Bedingung der sittlichen Segnungen des Sakra-
mentes; bei dem Bufssakrament fiir die Giiltigkeit des Sakra-
mentes iiberhaupt. Der ethische Erfolg des Sakramentes ist



284  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

immer von der ethischen Mitwirkung des Empféngers abhéngig;
der mystische dagegen nicht. Denn, da der Mensch ohne seine
personliche Mitwirkung der Segnungen des urspriinglichen Heiles.
verlustig geworden ist, kann er auch ohne personliche Mitwir-
kung derselben wieder teilhaftig werden. Daher ist es berechtigt,
die Wohlthat der Taufgnade auch denjenigen zuzuwenden, welche
keines Glaubensaktes fdhig, (cf. Lipsius 1. c¢. § 822.), aber des.
objektiv fiir alle erworbenen Verdienstes Christi bediirftig sind.
Mit Riucksicht auf diejenigen, qui non habent perfectum usum
rationis, wird gelehrt, das Sakrament wirke ex opere operato,
kraft des objektiven Vollzugs der Anordnung Christi, und so,
dals ein bonus motus interior non requiritur (als unerlilsliche Be-
dingung), und Hase entschuldigt Speil gegeniiber die {riihere
Auslassung u. a. des Satzes in dem Citate aus G. Biel: sufficit,
quod suscipiens non ponat obicem . .. sic baptismus, confirmatio,
extrema unctio conferunt gratiam ei, qui non habet usum
perfectum rationis, indem er sagt: ,Ich hatte sie ausgelassen,
weil  nichts darauf ankommt. Denn die erste Hilfte ist nur
Wiederholung des Angefiihrten, alle Gnade, die eine Wiirdigkeit
de condigno bewirkt, ist nach katholischem Dogma verdient, also
ist hier ausgesagt, dafls nicht der bonus motus interior diese Gnade
verdiene, sondern schon das dufserliche Werk; in der zweiten
Hiilfte sind beispielsweise einige Sakramente angefiihrt, bei denen
nach kirchlicher Praxis Momente vorkommen, in denen der bonus
motus interior gar nicht moglich ist“ p. 347. Wer sollte das
katholische Dogma in Hases Unterstellung wiedererkennen: der
sakramentale Akt verdiene die Gnade des Sakramentes? Ist
denn Verdienen und werkzeugliche Vermittlung gleichwertig ?
Kommt nichts darauf an, dafs die sittliche Vorbereitung nur unter
der Voraussetzung des mangelnden Vernunftgebrauches fiir ent-
behrlich erkldrt wird?

Dals die ohne Bewufstsein und sittliche Mitwirkung empfan-
gene Sakramentsgnade stets — nicht erst infolge der lutherischen
Verlegenheit wegen der Kindertaufe -— als Samenkorn neuen
Lebens auf die kiinftige, sittliche Bethidtigung bezogen worden
sei, ist doch wohl selbstverstindlich. Glaubt Hase wirklich, der



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 285

Vorwurf des Gnadenzaubers hafte infolge seiner Entdeckung
l. c¢. p. 357 nur an der katholischen Kindertaufe, nicht an der
protestantischen ?

b) Magisch sei die katholische Sakramentenlehre, weil sie
der sakramentalen Materie eine geistliche Kraft zuschreibe, so dals
die Elemente ihren Kriften nach in etwas Hoheres umgewandelt
wiirden, die eucharistischen Elemente sogar ihrer Substanz nach.

In der That finden wir eine derartige Ausdrucksweise bei
den alten Kirchenlehrern, insbesondere wenn sie vom Taufwasser
und vom Chrisma, vom eucharistischen Brot und Wein sprechen;
wir finden sie aber auch so stark als moglich bei Luther, wenn
er auch anderswo wieder die Handlung dem Glanben gegeniiber
fiir wertlos erklirte. cf. Lipsius 1. c. 823. Es soll dadurch die
objektive und reale Bedeutung der sakramentalen Handlung vor-
stellig gemacht werden, ein Bestreben, das auf der bildlichen
Natur der menschlichen Sprache beruht, aber bei denjenigen,
welche evangelische Liebe um jeden Preis als katholische Heiden
brandmarken will, zum Vorwurf des Gnadenzaubers und der
Materialisierung des Gottlichen geniigt. Was ist Zauber und
Magie? etwa der Glaube an eine iibernatiirliche Wirkung auf
Grund einer gottlichen Anordnung oder apostolischer Bezeugung ?
Dann ist das ganze Christentum, soweit es nicht in rationalistische
Moral aufgeht, Magie und Gnadenzauber. Oder jede Wirkung
geistlicher Art, welche nicht voll und ganz aus der sittlichen
Gesinnung als solcher fliefst? Dann ist den Sakramenten keine
andere als symbolische Bedeutung zuzuerkennen, “wie es der
Calvinismus thut. Das Luthertum will festhalten, dafls die Sakra-
mente die Giiter, welche sie bedeuten, wirklich mitteilen, dals
sie -eine objektive Kraft des hl. Geistes in sich tragen, wie
immer auch die Gesinnung des Spenders und Empfingers sei.
So Kahnis, Christentum und Luthertum p. 195 sq. Dies ist auch
katholischer Glaube, was allerdings lutherischer Eifer nicht duldet:
»In der romischen Lehre, dafs das Sakrament jedem Empfinger
unabhiingig von seiner Gesinnung die Gnade mitteile, ist nur
irrig, dafs mit der objektiven Gmnadenmitteilung ohne weiters die
Gnadenwirkung und das Heil vermischt wird“, , Aber etwas



286 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus,

anderes ist die Mitteilung eines Heilsgutes, etwas anderes die
Aneignung desselben. 1. c¢. 196. Sakramentenempfang und
wiirdiger Sakramentenempfang wird von der kathol. Theorie
und Praxis so intensiv auseinander gehalten, dafs Kahnis’' Ausfall
nur auf unentschuldbare Unwissenheit zuriickzufiihren ist. Denn
fiir die Taufen Unmiindiger mufls auch das Luthertum eine Be-
rechtigung suchen.

Das Magische und der Gnadenzauber liegt unseres Erachtens
darin, dals eine sittliche Wirkung ohne sittliche Mitwirkung,
also in menschenunwiirdiger Weise, und eine gottliche Thatigkeit
in gottesunwiirdiger Art vorgestellt wird.

Allein nicht jede Wirkung, welche religiose Bedeutung hat,
ist im engern Sinn sittlicher Art; die Erhebung und Wieder-
einsetzung in eine hohere Zielordnung, die Berufung, die Erleuch-
tung, die Mitteilung sittlicher Kriifte, Neigungen, Motive, die
Wegridumung von geistlichen Hindernissen, ob sie nun unter
juristischen oder medizinischen Bildern vorgestellt werden, sind
geistliche, religios bedeutende Wirkungen, von hohem sittlichem
Wert, weil sie eine Steigerung der sittlichen Thitigkeit ermog-
lichen. Wie uns entgegengesetate Ubel geistlicher Art ohne
unsere personliche Mitwirkung zugefallen sind, konnen uns auch
geistliche Gaben gewihrt werden. Nur eine Bedingung wird
von dem sittlichen Zweck der Sakramente und des Heiles erfordert,
dafs der Wille des Empfiingers nicht widerstrebe. Sobald jedoch
heiligmachende Gnaden in Betracht kommen, ist fiir den des
Vernunftgebrauchs unbehinderten Empfinger die sittliche Vorbe-
reitung und Mitwirkung erfordert: allein sie verhilt sich zum
Erfolg nur als Bedingung oder Mitursache, nicht als Quelle oder
Hauptursache. Daher ist das Sakrament trotz aller sittlichen
Vorbereitung eine Wirkung nicht ex opere operantis, sondern ex
opere operato.

Daher ist der Vorwurf unbegriindet, die katholische Sakra-
mentenlehre sei Materialisierung des Gottlichen; das Gdéttliche
bleibt trotz der von ihm gewiihlten symbolischen Vehikel in gott-
licher Majestit iiber der objektiven Imstitution unberiihrt von
dem materiellen Klement und Vorgang, ungeschwicht und unbe-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete, 287

schrankt in der Hoheit und Heiligkeit seines ewigen Sittenge-
setzes. Gott wirkt auch in den Sakramenten heilig, gottes- und
menschenwiirdig; die geistige Funktion wird nicht in unheiliger
Weise durch die werkzeugliche materielle Funktion verdriangt;
Gott entzieht seiner Heiligkeit nicht, was er dem Sakramente gibt:
er bleibt transcendent, wenn er als sakramentale Kraft den sakra-
mentalen Handlungen immanent wird; sie binden ihn nicht, materi-
alisieren ihn nicht, sondern er beniitzt, vergeistigt, vergottlicht
die sakramentalen Mittel. Nur wenn man von einem Gottesbegriff
ausgeht, welcher in der objektiven Bedeutung der Kreaturen
eine Beengung, Ausschlielsung oder Kinschliefsung Gottes fiirchtet,
kann man in der katholischen Sakramentenlehre Materialisierung
des Gottlichen und elektrische Geistesleitung finden. Entgeht
denn die hl. Schrift diesem Vorwurf? War es denn eine magische
Uberleitung des Geistes, als Christus seine Jiinger anhauchte und
sprach: Empfanget den hl. Geist? Jo. 20, 22.

¢) Fatalismus lautet der Vorwurf, mit welchem die prote-
stantische Polemik die katholische Sakramentenlehre brandmarkt,
natiirlich nachdem sie dieselbe zweckmilsig verzerrt hat. So
beziiglich der Taufe Lipsius 1. c. § 818.

Hase L. c. p. 351. 358. auch 361, wo er hohnt, wie der
Ceremonienmeister fiir den Katholiken in Sachen des ewigen
Heils eine wichtige Rolle spiele. Im Hinblick auf die Beicht:
,,Die katholische Behauptung, dals nach gottlichem Recht jede
Siinde, oder doch jede Todsiinde nur vergeben werde, wenn sie
einem romischen Priester gebeichtet, oder doch das Verlangen
darnach vorhanden sei, stirbt an ihrer eigenen Geschichte. Wie
fremd ist doch eine solche Bedingung der hl. Schrift, fremd dem
tausendjiahrigen Bewulstsein auch der katholischen Kirche, die
selbst noch immer in ihren Liturgieen um Siindenvergebung betet
und sie verkiindet ohne diese Bedingung. Dazu welche Vor-
stellung von Gott, der an so zufilliges, dulserliches Ding, das
dem Einen, dem Leichtsinnigen und Frechen gerade mundrecht
ist, dem Andern, vielleicht feiner und ernster Gesinnten, widerlich
und wie eine halbe Wiederholung der Siinde, seine Gnade ge-
bunden hiitte!“ p. 374. Im hochsten Grad fatalistisch sei jene



288 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Auslegung der Worte Christi Mat. 16, 16 und 18, 18, welche
Hase die hierarchische nennt: ,mnach welcher die Priester im
Tribunal der Bufse als Richter sitzen, deren Spruch dem Spruche
des Himmels vorangeht, und die dadurch iiber Engeln und Erz-
engeln stehen, denen solche Macht nicht iibertragen ist“. p. 367,

Die Voraussetzung der Anklage auf Fatalismus ist eine
doppelte: dafs die katholische Lehre die necessitas medii, welche
der Taufe zugeschrieben wird, als eine absolute, ausnahmslose,
unbedingte Notwendigkeit betrachte, sodann dals hier die Wasser-
taufe im Gegensatz zur Begierd- und Bluttaufe gemeint sei.

Allein die Notwendigkeit des Mittels, welche auf einer posi-
tiven Anordnung Gottes beruht, ist immer necessitas ordinata,
niemals absoluta; letztere kann nur eintreten bei innerer Not-
wendigkeit. Die necessitas ordinata hort nicht auf eine solche zu
sein, wenn wir iiber die mogliche Art, wie Gott in aulserordent-
licher Weise den status viatoris der Unmiindigen, bzw. seinen
sittlichen Zweck ersetzt, keine befriedigenden Hypothesen auf-
stellen konnen. KEs erscheint weniger als Geheimnis, denn als
Widerspruch mit dem allgemeinen Heilswillen Gottes, wenn die
grofsere Hilfte der Menschheit — welche ja unmiindig stirbt,
jeder Moglichkeit der Aneignung des Heiles wegen Mangels der
Beschneidung, bzw. der Taufe entbehren miilste. Aus dem
Schweigen der Offenbarung folgt nicht das Fehlen einer géttlichen
Fiirsorge fiir diesen Halbteil des erlosten Geschlechtes.

Die necessitas medii ordinata, welche von der Taufe be-
hauptet wird, befleckt den Gottesbegrift durch keinen fatalistischen
Zug; denn das Geordnete dieser Notwendigkeit liegt gerade
darin, dals die sittliche Heiligkeit Gottes als die absolute Norm
aller Auslegung positiver Gottessatzungen wund Heilsbestim-
mungen gewahrt wird, soweit unser Urteil reicht wie dariiber
hinaus. Mit Unrecht glaubt jedoch der Protestantismus, leichter
der Gefahr fatalistischer Auffassung der Heilsordnung zu ent-
gehen: denn diese Gefahr wichst mit der stirkern Betonung des
solus, ob es auf innere oder auf dufsere Bedingungen des Heiles
bezogen wird. Die Gnadenwahl erscheint nur um se hirter fir
die Reprobierten, je weniger sie an eine sittliche oder mystische



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 289

oder geschichtliche Bedingung gekniipft wird: dies ist relativer,
verhiillter, verschamter Fatalismus, die absolute oder schlechthin
bedingungslose Prddestination ist absoluter und unverblimter
Fatalismus. Gilt denn nicht schlielslich dasselbe vom (lauben,
was von der Taufe? ist nicht die Erweckung des Glaubens oder
irgend einer andern religivsen Regung von vielen dulsern Ereig-
nissen abhiingig?

Dafs natiirlich die Begierd- Liebes- oder Bufstaufe zu Gott
fihre, dafs ferner der Logos jeden Menschen mit dem lebendig-
machenden Lichte seines Geistes erleuchte, dessen Woher und
Wohin Menschen nicht bestimmen konnen, ist ein katholisches
Lehrmoment von so hoher, sittlicher Art, dals der Vorwurf des
Fatalismus auch hiedurch widerlegt, weil positiv ausgeschlossen
wird.

Fatalismus ist allerdings eine Gefahr der casuistischen Be-
handlung der Dinge; allein zunédchst nur eine Gefahr, eine Folge
erst dann, wenn die casuistische Behandlung in die protestan-
tische Methode verfillt, exklusiv und einseitig zu werden, jedes
relativ berechtigte Moment so zu betonen, bis es zu absoluter
Geltung hinaufgetrieben ist. Die casuistische Sorgfalt in Theorie
und Praxis, in Frage und Losung entspringt dem Glauben an
objektive Bestimmungen Gottes, und dem Streben, mit genauer
Gewissenhaftigkeit denselben zu entsprechen. Natiirlich kann
sie hinsichtlich des Menschen kleinlich und pharisdisch werden,
sowie fatalistisch hinsichtlich Gottes — allein nur, wenn sie nach
protestantischer Art alles ins Extrem treibt.

Sind es endlich nicht die Schriftworte selbst, welche, wie
Mat. 16 u. 18, die theokratische und hierarchische Funktion des
Apostolats, oder die sakramentale Bedeutung einer Handlung so
stark betonen, dafs der Schein fatalistischer Auffassung ent-
steht ?

3. a) Es fiihrt uns dieser Hinweis bereits auf die person-
lichen Werkzeuge des Heils, deren sich Gottes Gnade nach katho-
lischer Lehre bedient. Der Protestantismus sieht in dem besondern
Priestertum eine Beeintrichtigung des hohen Priestertums Christi
und des allgemeinen Priestertums der Glédubigen, sowie der



290  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Majestit Gottes. Das katholische Priestertum wird gedacht als die
exklusive Bedingung fiir den religiosen Verkehr der Glaubigen
mit Gott iberhaupt, so dals der Priester mehr trennend als ver-
nmittelnd zwischen Gott und der Seele steht, ein Dolmetsch, dessen
beide stets bediirfen! ,,Wo im Katholizismus Hingabe an Gott
stattfindet, mufs sie durch den Priester vermittelt sein; bei uns
verkehrt jeder Christ unmittelbar mit Gott; er ist sich selbst
Priester, indem er das Selbstopfer seines Herzens darbringt,”
belehrt uns Tschackert, Polemik 221. Dann wire die Taufe aller-
dings die Brandmarkung zu geistlicher Sklaverei und Knechtschalft,
so dafs Hase in der katholischen Lehre, alle Getauften gehorten
der katholischen Kirche an, den Versuch fiirchtet, den Freiheits-
brief der Kinder Gottes in ein unausloschliches Malzeichen der
Knechtschaft zu verwandeln. Der Charakter der Taufe mache
den Téaufling zum Sklaven des hierarchischen Priestertums, ob
willfihrig oder widerspenstig, indere an der Sklaverei nichts.
cf. p. 354 sq. Sklaverei wire allerdings ein solches priesterliches
Ministerium, welches trennend zwischen Gott und der Seele
stiinde, eine Beeintrichtigung Gottes, Christi und der Seelen!
Allein der Vorwurf der Entwiirdigung des Gottesbegriffs trifft
nur diejenigen, welche durch exklusive und einseitige Verdrehung
die Widerspriiche der Gegensiitze schafen, die deren priesterliche
Funktion so verzerren, dafs die Priester nicht mehr Diener,
sondern Vormiinder Gottes, nicht mehr Diakone Christi, sondern
gleichgeordnete Mittler, nicht mehr Forderer, sondern Feinde des
allgemeinen christlichen Priestertums und seiner geistlichen Opfer
sind. Schlofs denn das alttestamentliche Priestertum das allge-
meine Priestertum des Bundesvolkes aus (Exod. 19, 6.)?
Werden durch die positiven Institutionen der Gnade die natiir-
lichen Formen des religiosen Verkehrs mit Gott negiert? Soll
und will nicht jede priesterliche Funktion die Anregung zu ge-
steigerter Ubung des religiosen Lebens sein?

Wabhrlich, die hierarchische Auffassung des Priestertums
konnte sich mit gréfserm Recht auf die hl. Schrift stiitzen, als
die protestantische Abweisung. Offenbar lifst sich ein weit-
gehenderer Anspruch, als die Gewalt des Bindens und Lésens mit



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 201

der Folge, dals auch im Himmel gebunden und gelost ist, nicht
denken; wenn nun diese Worte nicht so genommen werden diirfen,
dafs der Gottesbegriff entstellt wird, warum falst der Protestan-
tismus die katholische Theorie und Praxis nicht dem hochsten
Kanon, ndmlich der Unantastbarkeit der absoluten Rechte gott-
licher Majestdt entsprechend?

Wenn Mat. 16 und 18 einen Sinn haben, so beziehen sie
sich auf eine objektive Binde- und Léosegewalt im Sakrament der
Stindenvergebung durch ein priesterliches Bulsgericht. Entspricht
diese Gewalt wahrbaft und wirklich ihrem Namen, so ist das
priesterliche Urteil irgendwie von realer Bedeutung, also fiir den
Himmel oder vor Gott giiltig. Denn was schon gelost ist, gelost
erklidren, heilst weder 16sen, noch weniger so losen, dafs auch
im Himmel gelost ist. Allein ist die Losegewalt dadurch, dals sie
dem Priestertum iibertragen wird, damit als eine souveridne
erklirt, weil sie objektiv wirksam ist? Bleibt sie nicht an den
hochsten Kanon, die Ubereinstimmung mit Gottes Gesetz gebunden,
nicht blofs um wiirdig, sondern auch um giiltig verwaltet zu
werden ? Der Priester 16st wirklich von Siinden; allein nur unter
Voraussetzung der gottgesetzten Bedingungen: ein hievon ab-
weichendes Urteil des Losens und Bindens hat weder eine Wir-
kung auf Erden noch im Himmel, es sei denn in foro externo.
Wenn der Priester 16st, so soll er dies in Geméfsheit der gottlichen
Gesetze thun; weicht er in seinem Urteil von dieser Norm ab,
so ist es nicht giiltig. Allein er ist es, der an Gottes Statt und
in Gottes Auftrag den Akt der Losung vollzieht; — doch unter
Wahrung der unveriulserlichen Majestdtsrechte Gottes. Der
priesterliche Urteilsspruch ist ein selbstthitiger Akt, alléin von
allen Seiten umgeben wund vollstindig durchdrungen von Gott,
als Ideal- und Realprinzip, als substantiellem Grund und Gesetz
der sittlichen Gnadenordnung.

Beziiglich der Art und Weise, wie die priesterliche Hierarchie
die angemalste, Gott entzogene Gewalt iiber die Seelen ausiibt,
belehrt uns Tschackert, der letzte Zweck liege darin, dals sie
als Assekuranzanstalt auf den Himmel jedem frommen Katholiken
das Heil garantiert (p. 133); Hase dagegen, ihr Geheimnis liege



292 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus,

in der Kunst, die dogmatisch geglaubte Unsicherheit des Heiles
stets im #ngstlichen Gemiite wach zu erhalten (p. 378).

b) Zu den personlichen Organen der dulsern Heilsvermittlung
gehoren die Heiligen und Engel der himmlischen Hierarchie,
insbesondere Maria. Bekannt sind die Vorwiirfe paganistischer
Menschenvergotterung, mit welchen die katholische Heiligenver-
ehrung gebrandmarkt wird, zumeist, nachdem man mit der Ge-
schicklichkeit Hases in der Sammlung von Anekdoten eine Gruppe
von dicta und facta hergestellt hat, in welcher alles Unverniinftige,
Aberglaubische, Fanatische und Beschrinkte, was auf katholischem
Boden zu finden war, den Effekt sichert.

Schweigen wollen wir von der albernen Unterstellung, als
ob die pipstliche Hierarchie sich anmafse, die himmlische Hierarchie
der Heiligen durch Rangerteilung und Rangerhdhung zu schaffen,
und so eine neue Art personlicher Mittler des Heils zu gewinnen.
cf. Hase 1. c¢. p. 300 sq.

Durch die Verehrung, die Fiirbitte und Fiirsorge, endlich
durch die Verdienste der Heiligen sieht der Protestantismus die
Majestit Gottes und die Ehre Christi verkiirzt. Die Verehrung
der Heiligen wird so aufgefalst, als ob neben und aufser Gott
sogenannten Mittelwesen, deren Begriff zwischen gottlicher und
kreatiivlicher Bestimmtheit unklar hin und herschwankt, ein Kultus
gewidmet werde, welcher mehr ist als ein Mittel und eine Form
der Gottesverehrung selbst. Analog werden die Nebenaltire
als Heiligenaltire in Gegensatz zu dem Hochaltar als Gottes-
altar gestellt, als ob die katholische Kirche einen Altar kiinnte,
der nicht ganz und ungeteilt Gott gewidmet wire. Die Widmung
an Heilige ist nur eine spezielle Form der Widmung an Gott,
dem alleinigen Ziel alles Kultus und Opfers, in dem Sinn, in
welchem niemand gut ist als Gott allein, der Schipfer, Erloser
und Heiliger der Heiligen, ihr Urbild und Alles in Allem.
Innerlich und &ufserlich soll die Unterordnung des Heiligenkultus
unter den Gottesdienst hervortreten, innerlich durch das Bewnulst-
sein, welches in allen Glidubigen um so lebendiger erhalten werden
muls, dals Gott der Grund und Zweck aller Verechrungswiirdigkeit
der Heiligen ist, dafs sie nicht neben ihm stehen und verehrt



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 293

werden, sondern in ihm und um zu seiner Anschauung zu
gelangen; dulserlich durch das richtige Mals und Verhiltnis, in
welchem die mittelbare Verehrung Gottes in seinen Heiligen zu
seiner unmittelbaren Verehrung steht. Wenn Betrachtung und
Liebe, Gebet und Hoflnung infolge der Heiligenverehrung den
Geschmack und die Lust an Gott selbst, wie er iiber den Heiligen
steht, schwichen und einschrinken wiirde, dann ware sie nicht
mehr Gottes-, sondern Gotzen- oder Menschendienst. Allein wenn
sie, wie dies in der katholischen Kirche sein will, durch das
Ave Maria das Paternoster nicht seltener, sondern haufiger macht,
wenn sie Gott selbst den Gedanken und Begierden nither bringt
und nicht so sehr Maria und die Heiligen, als Gott, die Freude
Marias und der Heiligen, zur Liebe, Freude und Sehnsucht der
Herzen macht, dann ist sie Gottesdienst.

Nicht der Katholizismus wird also von dem Vorwurf der
Schwichung des Gottesbegriffs betroffen, sondern der protestan-
tische Geist, der gegen die Heiligenverehrung protestiert, als ob
Gott nicht so unendlich grofs und heilig wire, dals er in dem
Glanze seiner Heiligkeit minder unvergleichlich leuchtete, wenn
ihn das fromme Auge vom Sternenhimmel seiner Heiligen,
seiner Abbilder umgeben schaut. Wohl miissen die Sterne er-
bleichen, wenn das Sonvenlicht unsere Erde bestrahlt; allein
Gottes Licht ist so gottlich, dafs vor ihm kein geschaffenes
Geisteslicht erblassen und erbleichen mufs; sie leuchten in selb-
stindiger Schonheit und doch nur im Glanz der Gnade am Himmel
der Kirche, und zwar um so heller nicht dann, wenn die Sonne
aller Sonnen unter dem Horizont des andéchtigen Auges ver-
schwunden ware, — dann wire sternenlose Nacht — sondern erst
dann am hellsten, wenn die Ursonne aller Heiligkeit im Zenith des
frommen Kultus steht: denn Gott macht leuchten, nicht er-
blassen; er schafft selbstindige Ebenbilder, nicht Nebenbuhler.

Desgleichen ist es nicht die katholische Anschauung von
der Fiirbitte und Fiirsorge der Heiligen, welche die Majestit
des Gottesbegriffs schiidigt, sondern die protestantische Abweisung.
In ihrem Angriff operiert dieselbe mit den anthropomorphen Vor-
stellungen, als ob die Heiligen ihrem gottlichen Herrn die Kenntnis



294  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

unserer Not und Gebete iiberbriachten, als ob sie ihn erst milder
und gnadiger, geneigter zur Erhorung stimmten, so dafs sie selbst
und Maria insbesondere mehr Wohlwollen fiir uns hegten und
Vertrauen verdienten als Gott, der erst durch sie beeinflulst
werden mufs. Allein kann die menschliche Vorstellung oder die
christliche Sprache sich immer auf jener geistigen Hohe der
Gedanken halten, wo die gldubige Vernunft mehr hinstrebt, als
wirklich ist? Der katholische Glaube weils auch in dem schlichten
Christenverstand, dafs nicht Gott durch die Heiligen unsere Bitten
und Noten erfiahrt, sondern die Heiligen in und durch Gott; dafs
Gottes Erbarmung durch die Einflisse der Heiligen nicht erst
wach gerufen wird, sondern dals sie die Heiligen zur Firbitte
und Firsorge fiir uns wach ruft, wie er die Néchstenliebe in
den irdischen Herzen erweckt, um durch sie der Not zu Hilfe
zu kommen. Alle Liebe und Fiirsorge der Heiligen fir ihre
bedriangten Schiitzlinge auf Erden ist beschlossen in Gottes Liebe,
welche sie erfiillt, beseelt und dringt — zum fiirbittenden Gebet
wie zu thédtiger Hilfe. Die sorgende und thitige Liebe des
Himmels mufs im Herzen Marias und der Heiligen nicht erloschen,
damit wir sie im Herzen Gottes brennen sehen — alles was an
hl, Liebe im Himmel wie auf Erden brennt, ist Feuer aus Gottes
Herzen, und dieses ganze Feuermeer himmlischer Liebe und
Fiirsorge ist nicht nur selbst ganz gottentbrannt, sondern von dem
unbegrenzten Ocean der unerforschlichen -— absolut transcen-
denten — Liebe Gottes umwogt und umschlossen, umgliiht und
durchwidrmt, Wie armselig erschiene dagegen ein Gott, der die
vollendeten Heiligen zu interesseloser Ohnmacht und Unthitigkeit
im Himmel verurteilen miifste, damit seine alleinige Giite nicht
Einbufse erleide, sei es in der That, sei es im Ansehen!

Mige die protestantische Polemik doch endlich fiir die alte
Versicherung zugénglich werden, dals die katholische Heiligenver-
ehrung von dem Grundgedanken erlenchtet ist, dals ihre Fiirbitte
und Fiirsorge nichts anderes als von Gott selbst vorbereitete
Mittel sind, durch welche er in der Zeit die Fiille des Guten
in die Welt ausstromt, welche er in der Ewigkeit seiner Schopfung
zugedacht und vorbestimmt hat.



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 295

Der Glaube an die Verdienste der Heiligen, an ihve iiber-
schiissigen Werke und Leiden, sowie die hierauf fulsende Lehre
vom Schatz der Kirche und dem Ablafs soll die Hoheit Gottes
und Christi Verdienst beeintrichtigen, ersteres, weil der Mensch
Gott mit dem Wahne gegeniiber trete, mehr thun zu konnen
oder gethan zu haben, als er schuldig gewesen; das zweite, weil
zu Christi Verdienst die Verdienste Marii und der Heiligen
hinzugezihlt wiirden. Beziiglich der Verdienste im Vergleich
zur Pflicht haben wir schon gesprochen; dafs sie dem Herrn ge-
horen als vollverpflichtetes Eigentum, ist selbstverstindlich, hebt
aber die gottgewihrte und gewihrleistete Freiheit nicht auf, mehr
an hl. Anstrengung zu leisten, als die strenge Pflicht gefordert
hitte. Zu dem Schatz gottlicher Gnade kann nichts hinzugefiigt
werden, da alle Verdienste ihre Frucht sind: und doch kommen
sie zu der Gnade hinzu — wie die Erfiillung zur gnadenvollen
Absicht und Hilfe. Alle Friichte und Verdienste bleiben in der
Gnade, sie treten nicht neben sie noch iiber sie, sie bleiben um-
schlossen von der Gnade, ihrer Erzeugerin, deren Schofs sie nicht
verlassen, in deren Mutterschols sie indes doch wahre und
eigentliche Verdienste der begnadigten Freiheit und Selbstindigkeit
geworden sind. lst es eine Schwichung der géttlichen Gnade,
wean man in ihren vollendeten Werken, den Heiligen, wahres
Verdienst und selbstindige Verwirklichungen der gottlichen Idee
des Guten anerkennt?

Doch Christi Verdienst! Wenn wir fiir die Berechtigung
eines stellvertretenden Eintretens -der Heiligen und ihrer Ver-
dienste fiir uns auf die stellvertretende Genugthuung Christi
hinweisen, wie Speil p. 237: , Wer die Statthaftigkeit einer stell-
vertretenden Satisfaktion leugnet, muls auch leugnen, dals Christus
wirklich fiir uns genuggethan®, miissen wir als Antwort von
Hase hinnehmen: ,,Gilt das in der kathol. Kirche fiir gleich?“
p. 383. Speil will sagen: Wenn die stellvertretende Genug-
thuung des einen fiir den andern auf sittlich- religidsem Gebiet
iiberhaupt unmaglich ist, so ist auch die stellvertretende Genug-
thuung Christi unméglich; Hase deutet dies, als wolle der katho-
lische Verteidiger das Verdienst eines gottlichen Stellvertreters

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 11, 20



296 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus,

und einer menschlichen Aufopferung gleichstellen! Miilste er
nicht Luthardt dieselbe Entwiirdigung Christi unterschieben, weil
dieser so schon die Moglichkeit des stellvertretenden Leidens
Christi aus der allgemeinen Thatsache der Zuléssigkeit und Not-
wendigkeit der sittlichen Stellvertretung ableitet? Miilste er nicht
Paulus dieselbe Blasphemie unterschieben, wie Speil, weil er sagt:
,Biner trage des andern Last; so erfiillt ihr Christi Gesetz?“
Gal. 6, 2. Wer wollte sich anmaflsen, seines Niichsten Biirde so
auf sich nehmen zu konnen, wie das Lamm Gottes? wer wollte
dem Apostel hinwiederum den Gedanken unterschieben, Christus
habe nicht alle unsere Last auf sich genommen und wir bediirften
noch einer andern Liebe und Hiilfe, um erleichtert zu werden ?
Luthardt schreibt in seiner Apologie IL. 5. p. 80: Aber kann es
eine Stellvertretung geben hier, wo es sich um sittliche Schuld
und Strafe handelt? Kann einer fiir den andern eintreten und
genugthun? Ist Stellvertretung moglich? — Durch alle Stufen
des menschlichen Lebens geht die Idee oder vielmehr die That-
sache der Stellvertretung hindurch, durch Familie, Gesellschaft
und Staat. ,Dieses Gesetz erstreckt sich bis ins einzelne.
Keiner dient dem andern, keiner hilft dem andern wahrhaft,
der sich nicht innerlich in den andern versetzt und dessen Be-
dirfnis in sein inneres Seelenleben aufnimmt. Wir konnen
sagen: alle Liebe hat etwas Stellvertretendes; denn sie eignet
sich innerlich an, was des andern ist. Es gibt ein stellvertre-
tendes Handeln, es gibt ein stellvertretendes Leiden der Liebe
fir andere, in welcher die Liebe innerlich und &ufserlich in ge-
wissem Sinne auf sich nimmt, was auf dem andern ruht, und so
fir denselben eintritt.“ ,Und je gottlicher die Liebe ist, um so
mehr. Je edler ein Mensch ist, und je mehr in ihm der Geist
der Liebe lebt, um so mehr nimmt er den Schmerz der Menschheit
in die eigene Seele auf und trédgt ihn innerlich mit und macht
ihn durch. In allen wahrhaft grofsen Menschen ist etwas Stell-
vertretendes.“

Was in der natiirlichen Ordnung moglich und notwendig
ist, soll es vom Reiche der Gnade ausgeschlossen sein? Was
Christus fir alle und grundlegend gethan, sollen seine Glieder



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 297

nicht von ihm getragen und beseelt auf dem Grunde seiner
stellvertretenden Verdienste fiir einander eintreten konnen? Was
Moses (Exod. 32, 31 sq.) und die Propheten gethan, weil sie
vom Geiste Christi beseelte Vorbilder Christi waren, soll das in
Maria und den Aposteln, soll es in den Heiligen des neuen
Bundes erstorben sein? Was die Jiinger Jesu auf Erden ge-
trieben und was dieser Drang hl. Liebe in ihnen, den Unvoll-
endeten vermocht, soll es dem Himmel fehlen? Muls die stell-
vertretende Liebe im Herzen Marid und der Heiligen erloschen,
damit wir sie in dem Herzen Jesu fiir alle brennend und biifsend
anbeten? Wenn die Nachfolge des Gekreuzigten die grofse Auf-
gabe der Christenheit ist, kann und darf sie ihm nicht in der
Aufopferung fiir andere &hnlich werden?

Doch Christi Verdienst kann und braucht keine Mehrung zu
erfahren. Unzweifelhaft! Das Verdienst des Christus fiir uns
kann keine Mehrung erfahren, wohl aber das Verdienst des
Christus in uns, es will und mufs eine Mehrung ohne Ende
erfahren! Das Verdienst Christi iber der Menschheit ist un-
vermehrbar; das Verdienst Christi in der Menschheit soll tiglich
wachsen und zunchmen, das ist der Schatz der Kirche, das das
Verhiltnis der Verdienste Christi und der Erlosten Christi in
diesem Schatze! Auch die Gnade Gottes konnte keine Mehrung
erfahren, als sie den Eingebornen fiir die Welt dahin gab; das
Verdienst Christi kam nicht als dulsere Mehrung, wohl aber als
innere Erfiillung zu Gottes unendlicher Gnade hinzu. Die
gottliche Hingebung des Logos wurde durch die menschliche
Aufopferung der Seele Christi nicht vermehrt, sondern erfiillt und
in der Weise vollbracht, wic es der angenommenen Menschheit
entsprach; so wird auch das gottmenschliche Verdienst Jesu durch
die Aufopferung des Herzens und der That bei Maria und den
Heiligen nicht dufserlich gemehrt, denn es umgibt, umschlieflst
und trigt ihre Verdienste, sondern nach innen erfiillt und in der
Weise vollbracht, wie es den Gliedern des Gottmenschen, wie
es seiner ersterlosten und daher unbefleckten Mutter, sowie
seinen Jiingern und Gliedern iiberhaupt zukommt. Christi Liebe
und Verdienst schlielst die Aufopferung sciner Heiligen fiir die

20



298  Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus,

unvollendete, streitende und geféhrdete Menschheit nicht aus,
sondern bedingt und bewirkt sie: denn Gott schlielst die freie
Selbstandigkeit seiner Geschopfe nicht ans, sondern bewirkt,
umschliefst und durchdringt sie in ihrer Selbstindigkeit, und in
allen spontanen Regungen derselben; er entzieht dieselben seiner
Allwirksamkeit mit nichten, indem er sie auf eigene Fiilse stellt;
er bleibt mit ungeminderter Majestit und Gnade ganz iiber ihnen,
obschon er sie neben sich stellt: die Unterordnung des Ge-
schopfes mufs nicht zum Schein verfliichtigt werden, um seine
Freiheit wahr zu denken; noch mufls die selbstindige und wahre
Bedeutung der Kreatur im Reiche Gottes, in der innern und duflsern
Vermittlung des Heils preisgegeben werden, um die Majestdt
der Gnade zu wahren. Das ist der katholische Begriff von Gottes
Grofse, von der lebendig- und freimachenden Kraft seiner Gnade:
wir denken um so edler und erhabener von Gott, je grolser wir
von der Freiheit und dem Verdienste der personlichen Mitwir-
kung im innern und von der Dienstleistung der Kirche und ihrer
Organe im &ufsern Gottesreiche denken: Ubi Spiritus Domini,
ibi libertas! 2, Cor. 3. Haec visio similitudinis gloriae Domini:
et vidi et cecidi in faciem meam et audivi vocem loquentis. Et
dixit ad me: Fili hominis: sta super pedes tuos et loquar
tecum! Et ingressus est in me Spiritus, postquam locutus est
mihi, et statuit me supra pedes meos. Ezech. 2, 1 sq.



	Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus

