
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus

Autor: Schell, Herman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER GOTTESBEGRIFF IM KATHOLIZISMUS UND

PROTESTANTISMUS.

Von

De. HERMAN SCHELL,
PROFESSOR DER APOLOGETIK AN DER UNIVERSITÄT WÜRZBURG.

§ H

Allgemeiner Charakter der protestantischen Theologie
and Polemik.

Die Zurücklührung der protestantischen Theorieen über die
einzelnen Momente im W erke der Heiligung auf den Gottesbegriff
ist erschwert durch die eigentümliche Methode der protestantischen

Theologie, insbesondere in der Polemik. Dieselbe läfst
sich am besten als die Methode der Häresis bezeichnen und im
einzelnen wie folgt bestimmen :

1. Sie liebt es, sich in der Würdigung der einschlägigen
Wahrheitsmomente auf einen besonderen Gesichtskreis oder

Gesichtspunkt zu beschränken, diesem einseitig gewürdigten Moment
absolute Geltung mit Ausschlufs jeder Einschränkung durch
andere gleichberechtigte und sogar übergeordnete Momente,
sowie normierende Bedeutung für alles andere zuzuerkennen. Es

war und ist dies die Aneignung des Heils, näher die göttliche
Vergewisserung des Heils für das religiöse Gemüt. Was diesem

Zwecke dient, nämlich objektiv Christi Verdienst und Gottes

Gnadenwille, und subjektiv die fides als OQyavov h^nxixov ist
Wahrheit, was ihm hinderlich ist, wird rücksichtslos abgewiesen
und unschädlich gemacht; was in entfernterem Zusammenhang



242 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

damit stand, wie die Gotteslehre und die Christologie, unverändert

herübergenommen. Daher hat der Protestantismus ein

Materialprinzip, während der Katholizismus desselben entbehrt,
es sei denn in dem Sinn wie Exod. 19, 8: Cuncta, quae locutus
est Dominus, faciemus. Allerdings sucht der Protestantismus auch

dem Katholizismus ein Materialprinzip unterzuschieben, nämlich
anstatt der fides sola oder dem gläubigen Anschlufs an Christus
allein die Ecclesia sola, und zwar als sichtbare Organisation.
Doch mit Unrecht. Der Katholizismus steht dem sich
offenbarenden Gott mit unbedingter Empfänglichkeit gegenüber und
mafst sich nicht an, an einem mitgebrachten Materialprinzip den

Wert oder Unwert der einzelnen Offenbarungsschriften oder
Lehren zu beurteilen ; er ist entschlossen, jede Auffassung nach

allen in der Offenbarung enthaltenen Momenten zu ergänzen;
nicht zu schulmeistern, sondern zu lernen. Loquere Domine,

quia audit servus tuus. I Reg. 3, 9. 10.

Der Katholizismus geht eben von der Voraussetzung einer

objektiv vorliegenden Offenbarungslehre Gottes aus und bestimmt

hiernach das Recht und den Wert des subjektiven religiösen
Bedürfnisses, sowie die Mittel und Weise seiner Befriedigung.
Der Protestantismus dagegen geht von dem mächtig erregten
subjektiven Bedürfnis des religiösen Gemütes aus und entnimmt
nach Mafsgabe dessen der hl. Schrift die passenden Lehrmomente,

um sie zu einem religiösen System auszugestalten ; die hiefiir
geeigneten Lehren und Schriften dienen ihm sodann als Standpunkt

für die mehr oder minder anerkennende oder abfällige
Beurteilung der übrigen biblischen Lehren (insbesondere der
historischen Fakta, z. B. des Lebens Jesu) und Schriften.

Die Schrift wird als Formalprinzip angenommen, weil man
das Materialprinzip in ihr findet. — Das lautere Evangelium
ist im eigentlichen Sinn die Formel für das neue Verständnis
des Christentums als einer religiösen Erfahrung im Gegensatz

zu dem historischen Glauben, welcher vor allem den Inhalt der
alten ökumenischen Symbole bildet, cf. Lipsius Dogm. § 209.

2. Das subjektive religiöse Bedürfnis bildet die erste Rorm

für die Bestimmung der Wahrheit; indem sieh sodann der



Allgemeiner Charakter der protest. Theologie und Polemik. 243

kritische Verstand geltend macht, um den objektiven Wert der

religiösen Wahrheit zu untersuchen, kommen die Lehrbegriffe
in einen Prozefs unsteter Umbildung, so dafs es unmöglich ist,
irgend einen zu fixieren. Unstetigkeit, Flüssigkeit ist der
Charakter der protestantischen Begriffe: eine ruhelose Bewegung,
welche der objektiven Wahrheit nicht zustrebt, sondern
auszuweichen sucht, doch so, dafs sie dieselbe weder definitiv erreichen,
noch ganz preisgeben will. Dadurch wird, wenn auch ohne

eigentliche Absicht, den vielen Abstufungen des religiösen Be-

wufstseins im Protestantismus vom orthodoxen Glauben bis zur
negativen Skepsis entsprochen; denn trotz der nachfolgenden
verstandesmäfsigen Umbildung der reforinatorischen Lehre bleibt
die ursprüngliche Anerkennung derselben unangetastet, selbst

wenn die Dogmatik bis zur Auflösung des persönlichen
Gottesbegriffs und der Unsterblichkeit fortschreitet.

Die hier geltende Methode entspricht durchaus der sub 1

angegebenen Voraussetzung: es ist die Methode der Entgegensetzung,

die Betonung der Verschiedenheiten bis zur unvereinbaren

Gegensätzlichkeit: ihre Voraussetzung ist die
Nichtanerkennung einer objektiven Wahrheit.

Hingegen ist die Methode der katholischen Schrifterklärung
und Systematik diejenige der Übereinstimmung, der Ausgleichung
vorhandener Divei'genzen, beziehungsweise deren Berücksichtigung,

um zu einer höheren Auffassung des Dogma zu gelangen,
nicht aber zu seiner Auflösung. Diese Methode beruht auf der

Voraussetzung der objektiven Wahrheit in der gegebenen
Offenbarung und Bibel.

3. In rücksichtslosester Weise wird die charakterisierte
Methode bei der Polemik gegen den Katholizismus angewandt.
Dasjenige wird als katholisch angenommen, was an der populären
oder individuellen Darstellung mythologisch, sinnlich, geistlos,

äufserlich, übertrieben, selbstsüchtig, hierarchisch, heuchlerisch

ist, mag es auch noch so sehr als unmafsgebliche Nebensache,

Aufsenwerk, Vorstellungsform charakterisiert und von der kirchlichen

Glaubenslehre unterschieden, ja sogar als ganz fremd

ausgeschieden werden. Was in untergeordneter oder abgeleiteter



244 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Weise wahr ist, wird als unabhängig und gleichgeordnet
hingestellt. cf. die Behauptung: Das Verdienst Christi tilge nur
die Erbsünde, nicht die Thatsünden; daher sei die Wiederholung
des Opfers Christi im Mefsopfer notwendig. In der Würdigung
der geschichtlichen Lehrentwickelung werden die verschiedenen

Tendenzen, welche sich gegenseitig mäfsigen und einschränken

sollen, um so im tiesamtbcwufstscin der kirchlichen Theologie
der Allseitigkeit und Höhe der göttlichen Wahrheiten möglichst
nahe zu kommen, hinter welcher die Einzelauffassung immer

zurückbleibt, so dargestellt, als ob die vorherrschenden Gesichtspunkte

exklusiv und absolut geltend gemacht werden wollten.
Der Schwerpunkt jedes Systems wird in seine Spezifica gelegt
und in seine letzten Ausläufer. So entstehen Gegensätze,
Widersprüche, dogmatische Änderungen; die Wahrheit verlernt ihre

Stetigkeit und Bestimmtheit, kömmt in den Flufs einer inneren
dialektischen Entwickelung. So wird die vorwiegende Auffassung
des Christentums seitens der Griechen als himmlische Weisheit,
im römischen Abendlande als kirchliche Heilsanstalt, im
germanischen Protestantismus als Heilsgut so dargestellt, als ob

dieselbe die Berechtigung der übrigen Momente vollständig
verkenne. Dasselbe gilt von der Darstellung der verschiedenartigen,
scheinbar konträren Lehren, welche im katholischen Dogmensystem

vereinigt enthalten sind, wie Virginität und Ehe, Glaubensquelle

und Glaubensregel (der Katholik müsse der Kirche auch

dann glauben, wenn sie mit der heiligen Schrift in Widerspruch
stünde), die Anerkennung der Sufficienz des Verdienstes Christi
und die Wertschätzung der Verdienste der Heiligen, sowie der

guten Werke. Diese Polemik übersieht, dafs nur die höchste

Wahrheit und Güte von absoluter Gültigkeit ist und keines

Gegensatzes, keiner Einschränkung und Mäfsigung bedarf, und
dafs allen sekundären Wahrheiten und Gütern nur relative
Berechtigung zukömmt, dafs sie ihr logisches und ethisches Becht
einbüfsen, sobald sie einseitig ins Extrem getrieben werden.

Jede Richtigstellung der katholischen Lehre wird als Ab-
schwächung derselben abgethan. Die Würdigung, welche im Verlauf

der Darstellung und bei der Abschleifung der konfessionellen



Allgemeine Bestimmung des dem Protestantismus etc. 245

Härten und irrationalen Übertreibungen des Protestantismus der
katholischen Lehre zuteil wird, ändert an der unabänderlich

festgestellten Fixirung und Verdammung des selbstgemachten
katholischen Schreckbildes nichts. Durch die Entstellung der
katholischen Lehre gewinnt die protestantische Theologie zudem

den Vorteil, dafs sie die wirklich katholischen Momente würdigen,
in sich aufnehmen und innerlich befestigen kann, ohne ihren

protestantischen Charakter formell zu verleugnen.

§ 2.

Allgemeine Bestimmung des dem Protestantismus zu Grunde
liegenden Gottesbegriffs.

Unsere Absicht geht nicht dahin, den Gottesbegriff zu

fixieren, welchen die protestantische Theologie lehrt, sondern

denjenigen, welcher ihre Voraussetzung bildet; denn das erste
und hauptsächlichste Interesse der reformatorischen Theologie
geht auf die Lehre vom Heil in Christo, seiner Vergewisserung
im Glauben. Wenn die Umgestaltung des überlieferten
Kirchenglaubens in diesem Teile auch anfangs zu einer Umgestaltung
der Gotteslehre führte, so schreckte die deutsche Reformation
des Gemütes doch bald davor zurück und überliefs die
Ausbildung dieser Konsequenzen dem verstandesmäfsigen Calvinismus.

In der späteren Phase des dogmatischen Protestantismus
hatte man faktisch das protestantische Prinzip aufgegeben und
behandelte die überlieferte Lehre der Reformation nach
katholischer Methode.

Der Rationalismus minderte ohnedies die eigentlichen Gegensätze

konfessioneller Art, und so kam es, dafs die Theologie
keine wesentlichen Änderungen erfuhr. In der neueren
Behandlung ist die oben geschilderte Methode der Umbildung und
Umdeutung der Begriffe herrschend geworden, so dafs eine

Fixierung des objektiven Lehrsystems nicht möglich ist. Mit der
zeitgeschichtlichen Fassung fliefst auch der Lehrinhalt: navra
gel. Da in dieser unsteten Darlegung auch den katholischen
Lehrmomenten ihr Recht wird, — natürlich ohne Absicht, —
so bleibt auch die Möglichkeit, die alte Gotteslehre der Kirche



246 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

beizubehalten, soweit nicht ein Zurücksinken unter den
Monotheismus der ersten christlichen Jahrhunderte zu einem Gottesbegriff

stattfindet, der eine notwendige Beziehung zur Welt
einschliefst.

Daher müssen wir den Gottesbegriff für jede Form der
protestantischen Lehrentwickelung anders fassen : er ist ebenso,

unstet wie diese. Doch bleiben die Grundzüge der Lehre, welche
die Reformatoren der häretischen Entwickelung gegeben haben,
immer erkennbar; diese Grundzüge einer eigentümlichen
Lehrfassung des Werkes der Heiliguug sind es, von denen aus wir
den vorausgesetzten Gottesbegriff des Protestantismus bestimmen,
den er wohl theoretisch abweisen mag, den er jedoch praktisch
anwendet.

Tschackerts Behauptung (Polemik p. 107), der Gott der

Katholiken sei ein anderer als derjenige der Protestanten, ist
daher begründet, insoweit jede Verschiedenheit in der Bestimmung

des göttlichen Wirkeus auf eine andere Fassung der
Gottesidee zurückführt; doch folgen wir Tsehackert nicht in der
weiteren Behauptung, dafs der Gott, dem der Protestantismus
dienen will, ein anderer sei, als der wahre Gott. Die
Verschiedenheit des Gottesbegriffs kann bestehen, unbeschadet des

Willens, den überbegrifflichen, allein wahren Gott und Vater Jesu

Christi in seinem Geiste anzubeten.

Der Gottesbegriff wird von der protestantischen Theologie
so vorausgesetzt, dafs neben Gott die selbständige Kreatur keine
Stelle und Bedeutung findet, dafs Gott alles, die Kreatur nichts
oder blofser Schein, oder blofses Werkzeug, oder blofse Gelegenheit

des göttlichen Wirkens ist, dafs Gottes Ehre und Macht

entzogen scheint, was der Kreatur zugeschrieben wird.
Der Protestantismus ist seiner Methode zufolge geneigt, das

Denkmögliche einseitig und exklusiv zu fassen, und demgemäfs
die Kreatur entweder nur neben oder nur unter Gott stehend

zu denken, d. h. neben ihm, so dafs sie nicht mehr wahrhaft
und schlechthin unter ihm steht, oder unter ihm, so dafs

sie keine eigentliche Selbständigkeit mehr hat. Ersteres ist
rationalistisch ; das religiöse Interesse dagegen giebt lieber die



Allgemeine Bestimmung des dem Protestantismus ete. 247

Selbständigkeit des endlichen Geistes als die absolute Macht
Gottes preis. Der Calvinismus führt diesen exklusiv • absoluten

Gottesbegriff konsequent und systematisch aus; der lutherische

Protestantismus dagegen begnügte sich damit, alle kreatürlichen
Faktoren des Heiles möglichst unbestimmt zu fassen, sofern er
mit Rücksicht auf die Bibel und die Vernunft nicht den Mut

fand, ihnen (auf die Dauer) geradezu alles Recht abzusprechen.

Er fürchtet eben, wenn sie wirklich als Faktoren des Heils
gedacht werden, sei dies auch nur infolge göttlicher Anordnung
und Einsetzung, sie würden sich dem göttlichen Machtbereich
entziehen oder entzogen werden; die wirksamen Kausalitäten
seien minder in Gottes absoluter Dienstbarkeit befangen, als die

scheinbaren Occasionalursachen; Gott habe etwas von seinem

ausschliefslichen Majestätsrecht aus der Hand gegeben, wenn
Freiheit und Sittengesetz, Kirche und Sakramente, gute Werke,
Verdienste und Heilige wirklich etwas sind und bedeuten. Es

ist daher Charakteristicum der protestantischen Auffassung der

Heilslehre, dafs der Protestantismus sich einerseits mit Rücksicht

auf die exklusiv - absolute Gottesidee scheut, die

gottgesetzten Mittel des Heils ernst und folgerichtig als das zu

nehmen, was sie sein wollen und sollen, und andererseits mit
Rücksicht auf die positiven und inneren Gründe sie nicht ganz
abweisen und entwerten kann. Hieraus ergibt sich jenes
eigentümliche dialektische Spiel, durch welches die kreatürlichen
Faktoren des Heils möglichst bemängelt oder entwertet werden,
sei es durch Beanstandung ihres göttlichen Rechts, oder durch

die Zersetzung ihrer Bestimmtheit — doch so, dafs sie doch

beibehalten werden; ein unstetes Annähern und Zurückweichen

von der objektiven Wahrheit.
So gelangt der Protestantismus zu den buntschillernden

Theorieen von einem Willen, der eigentlich nur Fähigkeit zum
Bösen, Schuld und Verdammnis ist, ohne Fähigkeit und Verdienst
des Guten, aber doch verpflichtet zur Mitwirkung mit der Gnade;
von einem Gesetz, welches nichts als Knechtschaft, und einer

evangelischen Freiheit, welche doch lauter V erpflichtung ist, von
einer Kirche, welche gottgewollt, aber ohne göttliche Verfassung,

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 17



248 Der Gottesbegriff im Katholizismus lind. Protestantismus.

eine columna veritatis und doch faktisch von Anfang an menschlicher

Irrlauf und Abfall ist, stete Unbeständigkeit in dem
Verständnis ihrer göttlichen Heilsaufgabe; von Sakramenten, welche
als objektive Medien der Gnade verworfen werden, weil dies

Zauber ist, die aber doch wieder objektive Gnadenmittel sein

sollen, unbeschadet der sola fides und ihres Privilegiums, das

ausschliefsliche oQyavov tyjirixov des Heiles zu sein; endlich

von einem Himmel ohne Verdienst, ohne Thätigkeit und wirksame

Bedeutung für die Förderung des Reiches Gottes auf
Erden.

Aus dieser Fassung des Gottesbegriffes erklären sich die
beiden Hauptanklagen des Protestantismus gegen den Katholizismus.

Derselbe bedeute die Vereinigung der beiden möglichen

Depravätionsformen des Christentums durch Paganismus oder

Materialisierung des Göttlichen, und Judaismus oder Rückkehr

zur Gesetzesreligion anstatt der Gnadenreligion. Paganismus
sei der Abfall von dem Bewufstsein der absoluten Erhabenheit
Gottes über alles Kreatürliche. Judaismus bedeute den Abfall
vom Glauben an die Gnade als das ausschliefsliche Prinzip der

Gotteinigung.
Gegen den Paganismus der katholischen Kirche protestiere

insbesondere der Calvinismus, indem er die alleinige Bedeutung
des Ewigen und des Geistigsittlichen, der ewigen Prädestination
und der sittlichen Beharrlichkeit im Gnadenstande betone und
sich gegen alles Herabziehen des Göttlichen in das raumzeitliehe
Geschehen verwahre; sein Prinzip ist: finitum non est capax
infiniti; er entkleidet daher die äufseren Mittel der Heiligung,
Ämter, Personen und Sachen rücksichtslos ihres mystischen
Wertes.

Gegen den Judaismus der katholischen Kirche protestiere
der lutherische Protestantismus d. i. gegen alles Vertrauen auf
menschliche Vermittelung und Mitwirkung im Heilswerk, indem
er die unmittelbare mystische Gnadenherablassung Gottes in die

erlösungsbedürftige Seele, deren unvermittelte gläubige Hingabe
an Christus und unmittelbare Heilsgewifsheit durch den Glauben
allein betone.



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen etc. 249

Er gibt zwar zu: finitum capax infiniti; homo capax divinitatis,
aber nur passive recipiendo, nicht auch meritorie utendo. Er
protestiert vorzüglich gegen den selbständigen Wert der inneren
Mittel Jder Heiligung, gegen Gesetz, Freiheit und Verdienst;
bezüglich der äufseren Heilsvermittlung sucht er seinem subjektiven
Prinzip und der objektiven biblischen Gottessatzung, zwischen
beiden hin und herschwankend, gerecht zu werden.

§ 3.

Der Gottesbegriff und die protestantische Lehre von den
Quellen der Offenbarung.

„Über die Autorität der hl. Schrift gehen anfangs zwei
verschiedene Ansichten, eine unmittelbar religiöse und eine

dogmatische nebeneinander her. Erstere, besonders von Luther
vertreten, fafst „Wort Gottes" im Sinne von Evangelium (oder
Materialprinzip) und gründet das Ansehen der Schrift darauf,
dafs sie dieses Evangelium enthält oder „Christum treibt." —

Letztere, vornehmlich von Melanchthon und den Reformierten
entwickelt, doch auch von Luther frühzeitig gegen römische und

schwarmgeistige Widersacher geltend gemacht, schreibt den

biblischen Büchern um ihres prophetischen und apostolischen

Ursprungs willen eine unfehlbare Lehrautorität zu. Das Mittelglied

beider Vorstellungen ist dieses, dafs unter „Wort Gottes"
eine unmittelbar göttliche Belehrung verstanden wurde. Ursprünglich

wird der "Begriff des verbum Dei auf die ausdrücklich als

Gottessprüche oder Aussprüche Christi bezeichneten Schriftworte
beschränkt; sofern aber Propheten und Apostel als inspiriert
vom hl. Geiste gelten, überträgt sich der Begriff des Wortes
Gottes frühzeitig auf den gesamten Umfang der hl. Schrift."

„Eine verschiedene Schätzung des alten und neuen
Testamentes findet sich anfangs bei Luther, neben andern ÄufseruDgen,
die auf völlige Gleichstellung hinauslaufen. Irgendwie hat
namentlich die lutherische Kirche auch nach völliger Ausbildung
der Inspirationstheorie zwischen der Autorität beider Testamente
thatsächlich geschieden." Lipsius, Dogm. § 180 (1876)

17*



250 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Der Gedanke Luthers und die religiöse Würdigung der
Schrift um des in ihr enthaltenen Evangeliums willen ist die

echt protestantische; ihr entspricht die in der lutherischen Kirche
vorwiegende Betrachtung der hl. Schrift als Gnadenmittel.

Die Theorie Melanchthons und der Reformierten ist im Grunde
katholisch und äufsert sich in der Würdigung der hl. Schrift
als Lehr- und Lebensnorm, der sich der subjektive Sinn unterordnen

mufs.

Die Tradition wurde als Glaubensquelle zur Verbürgung,
Ergänzung und Erklärung der hl. Schrift verworfen, weil die menschliche

Vermittelung naturnotwendig die göttliche Wahrheit
trüben mufs.

Daher mufste der Protestantismus die hl. Schrift als unmittelbares

Gotteswort darstellen, dessen Autor Gott allein sei, während
die Propheten und Apostel nur die mechanischen Amanuenses

waren: eine Inspirationslehre, welche ebenso den Gottesbegriff
beeinträchtigt, wie sie historisch unwahr und psychologisch

unmöglich ist. Sie setzt einen Gott voraus, welcher unfähig ist,
die lebendige und freie Geistesthätigkeit so zu erleuchten, zu
befruchten und zu lenken, dafs sie, wenn auch in charakteristischer
Weise, doch unverfälscht seine Offenbarung und Tendenz wiedergibt.

Dann ist jedoch die 'mechanische Dienstleistung der
Propheten und Apostel bei der göttlichen Herstellung der hl. Schrift
nicht minder bedenklich; denn wenn der lebendige Geist, das

Ebenbild Gottes, unfähig ist, ein reines Medium göttlicher
Offenbarung zu sein, wie viel weniger ist dann das sinnliche Wort,
der Buchstabe dazu geeignet? Ohnedies sind auch die Sprüche
Christi durch sein menschliches Bewufstsein ermittelt, also getrübt,
alle Gottessprüche aber durch sinnliches Wort, Bild und Schrift,
also sämtlich unzuverlässig — wenn die kreatürliche Vermittelung
die Göttlichkeit trübt.

„Stehen sich Schriftwort und Kirchenlehre wie Gotteswort
und Menschenwort gegenüber, so mufs jeder aktive menschliche
Anteil an der Entstehung der hl. Schrift absolut ausgeschlossen
sein". Lipsius § 185.



D er Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen etc. 251

„Ist die Schrift auch nur zum allergeringsten Teil Menschen-

"wort, so ist sie nicht mehr absolute Autorität" 1. c.

Um die Abweisung der katholischen Tradition mit
theologischen Gründen zu rechtfertigen, hatte man den Gottesbegriff
beeinträchtigt; dieser Modifizierung des Gottesbegriffs mufste die

Inspirationstheorie entsprechend ausgestaltet werden; nachdem dies

geschehen, war sie durch sich selbst widerlegt. Ein Gott, welcher
nicht imstande ist, die lebendige Überlieferung seiner Offenbarung

zu garantieren, vermag auch nicht durch ein geschriebenes Wort
zur Menschheit zu sprechen, ohne dafs seine Gedanken getrübt
und sein Licht gebrochen würde. Wie sehr der Protestantismus
die Reinerhaltung des Göttlichen bei seinem Durchgang durch das

Kreatürliche für unmöglich hält, ergibt sich aus der lehrreichen
Übersicht von Lipsius D. § 190. „Nur macht man sich selten
die Konsequenzen klar, welche (aus der notwendigen Ablehnung
der altprotestantischen Inspirationslehre) folgen. Absolute
Unfehlbarkeit kommt der Schrift nur unter der Voraussetzung zu,
dafs sie wirklich von Anfang bis Ende ausschließlich Gotteswort
und in keiner Beziehung Menschenwort ist. Wird irgendwelche
menschliche Mitthätigkeit bei ihrer Entstehung eingeräumt, so hört
sie auf, absolut infallibel zu sein; dann aber fordert es gerade
das protestantische Prinzip, die Unterscheidung von Gotteswort
und Menschenwort auch irgendwie auf das Schriftwort zur
Anwendung zu bringen. Dies wufsten die Calov und Quenstedt
recht gut, wenn sie gegen Georg Oalixt die Verbalinspiration der
biblischen Bücher vertraten. War einmal die entscheidende

Präge gestellt, so konnte auch die Position von Johann Musäus,
der die ältere unbestimmmte Lehre erneuerte, nur als hilflose
Halbheit erscheinen. Mit Melanchthon und der altern Lehre auf
die Infallibilität der Propheten und Apostel rekurrieren, reichte
nicht aus, da hiermit noch nicht der unmittelbar göttliche
Ursprung der biblischen Bücher gesichert war. Überdies wäre
die Unfehlbarkeit menschlicher Schriftsteller erst
recht ein absolutes Wunder: inufs man also einmal zu
supranaturalistischen Voraussetzungen greifen, so erscheint die
orthodoxe Lehre trotz ihrer psychologischen und historischen



252 Der (rottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Unmöglichkeiten noch immer als die vernünftigste. Wird dieselbe
aber einmal aufgegeben, so ist nirgends ein Halt, bis man dabei

angekommen ist, die Inspiration der Bücher als solcher einfach

aufzugeben und dieselben lediglich als menschliche Literaturprodukte

zu betrachten.
Die mit dem Namen des Geisteszeugnisses bezeichnete

religiöse Erfahrungsthatsache verbürgt wohl die seligmachende Kraft
des Evangeliums, aber darum noch lange nicht die unfehlbare
Lehrautorität oder den göttlichen Ursprung des Schriftganzen. So-

sah man sich denn genötigt, eine Position nach der andern zu
verlassen. Die Yerbalinspiration wurde zunächst auf die ausdrücklich,
als „Wort Gotfes" eingeführten Sprüche beschränkt, dann völlig
aufgegeben und auf eine positive göttliche Leitung beim
Niederschreiben des übernatürlich Offenbarten, diese dann wieder auf
eine rein negative Bewahrung vor Irrtum zurückgeführt. Aber
auch die Unfehlbarkeit der Schrift ward Stück für Stück preisgegeben.

Zuerst schränkte man sie auf die heilsnotwendigen Dogmen,
dann auf den wesentlichen religiösen Gehalt des Dogma ein; ebenso

wurde die persönliche Unfehlbarkeit der biblischen Schriftsteller
auf die Unfehlbarkeit Christi reduziert und auch diese wieder auf
das Gebiet der rein religiösen Wahrheiten beschränkt."

Wenn Materialprinzip und religiöser Gehalt, sowie test.

Spiritus sancti wirklich nur Umschreibungen für Subjektivismus-

sind, so wird sich dies bestätigen müssen in der Konsequenz,,
dafs die hl. Schrift dem Urteil des Gläubigen untersteht. In
der That zieht der Protestantismus diese Konsequenz, wie sie

Luther bereits praktisch bethätigt hat.

Der Protestantismus, welcher dem Katholizismus den Vorwurf
macht, er übersehe den Unterschied, der zwischen innerer Autorität

der hl. Schrift und der äufseren Bezeugung derselben durch
die Kirche, bezw. Tradition obwalte zu Ungunsten der selbständigen

und objektiven Göttlichkeit der hl. Schrift, erkennt dem

privaten Urteil das Hecht zu, nach dem Mafs des Materialprinzips

den göttlichen Ursprung, bzw. Wert der einzelnen biblischen
Schriften oder Abschnitte zu bejahen oder zu verneinen: ein Hecht,
welches nicht einmal die Kirche der heil. Schrift gegenüber



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen etc. 253

haben kann; sie ist nur äufsere Bürgin, steht aber materiell
ausschliefslich im Verhältnis des Lernenden zur Schriftlehre.
Luthardt sagt hievon: „Die Kirche bezeugt und vermittelt die

Schrift nur ministerialiter; ihre Stellung zur Schrift ist ähnlich,
wie die des samaritanischen Weibes zu Christo; Jo. 4, 29. 39. 42.

Die Schrift mufs im letzten Grunde sich selbst bezeugen." p. 311.

Abgesehen von dem Unpassenden des Vergleichs, wie pafst diese

Behauptung zu dem, was Luthardt auf derselben Seite sagt, und

wie ganz anders ist das Verhältnis des Einzelnen zu dem schriftlichen

Christus, wie unbegründet die Schmähung dér katholischen
Lehre von dem Urteil der Kirche über die Schrift? „Die Schrift
ist judex controversiarum, als die Stimme des hl. Geistes selbst.

Die Kirche ist nur judex inferior et ministerialis, sofern das

kirchliche Lehramt die Schrift auszulegen hat; aber auch jeder
Gläubige hat nach dem Mafs der göttlichen Gabe das Recht,
zwar nicht über jede Streitfrage, aber über die Heilswahrheiten
zu urteilen; nur dafs die publica decisio controversiarum den
Lehrern der Kirche zusteht. (Wer ist hiezu göttlich befugt?)
Aber man mufs das Urteil der Schrift auch erkennen und
anerkennen wollen, so dafs, wenn es nicht zu einer schriftgemäfsen
Feststellung der Wahrheit kommt, die Schuld nicht auf Seiten

der Schrift, sondern der Menschen liegt. Deshalb ist der römische
Satz von der Notwendigkeit eines bestimmten, sichtbaren Richters
über alle in der Kirche entstehenden Streitigkeiten zu verwerfen,
und weder der römische Bischof, noch die V. V. noch die

Konzilien als ein solcher Richter anzuerkennen Fragt man

nun aber: Wer deutet und versteht die Entscheidung der Schrift

richtig? so ist zu antworten ; Dies Verständnis vollzieht sich auf

geschichtlichem Wege im Zusammenhang der allmählichen
kirchlichen Entwicklung und Aneignung der in der Schrift
niedergelegten Wahrheit. So wird die Schrift für die Kirche geschichtlich
die Autorität immer mehr, die sie ihr von vornherein ist." 1. c.

Wie viele sic et non sind hier vereint?

Vgl. auch Kahnis, Christentum und Luthertum 1871. insb.

p. 108: „Er (Luther) war eine zu innerliche Natur, um alle
Bücher der hl. Schrift auf gleiche Stufe zu stellen," d. h. von



254 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

zu gewaltthätiger Subjektivität, um von der hl. Schrift zu lernen,
wo sie seine Ansichten nicht begünstigt, und 113: „In dem

Grade aber, in welchem ein Mann des Geistes an der hl. Schrift
sein Geistesurteil übt, wird er auch imstande sein, zwischen den

verschiedenen Schriften des alten und neuen Bundes zu
unterscheiden. Weifs ein Christ, der in der Geschichte des Kirchenliedes

heimisch ist, wohl zu unterscheiden zwischen dem
kernhaften Ton der Reformationszeit, und dem weichen, breiten,
gefühligen der Pietistenzeit, wie sollte ein Christ, der in der Schrift
lebt, nicht zu unterscheiden wissen zwischen Jesaya und Daniel,
zwischen Paulus und Jakobus! Man kann mit gröl'ster Bestimmtheit

sagen, dafs jene massive Art der Orthodoxie, die alle Bücher,
weil sie einmal im Kanon stehen, für gleichberechtigte Einge-
bungen^des hl. Geistes hält, in einem grofsen Mangel an

Erfahrung im hl. Geiste und an geistlicher Urteilsfähigkeit ihren
Grund hat".

Das wäre anzuerkennen, wenn die Individualität der Denk-
und Darstellungsformen gemeint wäre; allzu massiv aber ist die

Subjektivität des religiösen Gefühles, wenn es über Jesaya und

Daniel, Paulus und Jakobus richten und doch bibelgläubig sein will.
Auch Dorner, System der christlichen Glaubenslehre II.

1, p. 795: „Jede Generation, der es um Klarheit und Sicherheit
des christlichen Bewufstseins zu thun ist, mufs die Überzeugung

von der Kanonizität der hl. Schriften sich reproduzieren und hat
ein Recht, darüber sich selbst das Urteil zu bilden, wobei

festzuhalten, dafs keine Schrift kanonisch sein kann, die dem Glauben

widerspricht. Der christliche Glaube ist also an das Werk der

Kritik des Kanon mit herzubringen Widerspricht eine Schrift
diesem Grundsatze nicht (d. h. dem, was die Urgewifsheit des

christlichen Glaubens ausmacht) und ist sie zugleich durch

glaubwürdige historische Zeugnisse als dem Kreise apostolischer Männer

zugehörig beglaubigt, so kommt ihr normative Autorität zu. Sie

hat diese Autorität gerade für den Glauben, nicht für andere.

Die Kirche hat aber diese Autorität bei den Ihrigen geltend
zu machen".



Der Gottesbegriff und die protestant. Lehre von den Quellen etc. 255

Dem von Luther vertretenen Grundgedanken des

Protestantismus entspricht es, der hl. Schrift nicht eine dogmatische

Bedeutung als Lehr- und Lebensnorm, sondern eine religiöse
als subjektive Heils- und Gnadenmittel zuzuerkennen. Nachdem

die dogmatische Phase des Protestantismus überwunden ist, ist
es trotz aller engern Bibelkritik dem Protestantismus möglich,
in der Konsequenz seines Grundgedankens zu verharren und der

hl. Schrift eine religiöse Klassizität und Normativität
beizulegen, aber die dogmatische d. h. objektive Inspiration und Ka-
nonizität — Luthers Prinzip getreu — ihr abzusprechen. Der

Ausdruck, durch welchen das Peinliche im Subjektivismus verhüllt
wird, lautet: religiöser Gehalt der Bibel oder der Christ;
die entsprechende Übersetzung hinsichtlich der hl. Schrift und
des Beweisgrundes ihrer religiösen Wahrheiten lautet testimonium
internum Sps. sti., der einzige göttliche Beweisgrund, da dem

geschichtlichen Zeugnis der ersten Kirche nur historische
Beweiskraft innewohnt; der Sache nach ist dasselbe nichts anderes,
als das Bewufstsein, auf dem von der hl. Schrift gezeigten Wege
wirklich aus der Gottentfremdung zur Gottgemeinschaft gelangt
zu sein.

„Diese Bücher bezeugen das in der Person Jesu offenbarte

gotteinige Leben, indem sie uns das Bild seiner Persönlichkeit
und den in seinen Worten niedergelegten Ausdruck seines

persönlichen Selbstbewufstseins entrollen; und sie bezeugen weiter
das in dem Glauben an ihn der ältesten Christenheit als eine

Thatsache innerer religiöser Erfahrung aufgeschlossene neue

religiöse Leben als ein Leben, welches aus der Gottentfremdung

durch Demut und Glauben zur Gottesgemeinschaft hindurch

gedrungen ist ." Indem nun die neutestamentlichen Schriftsteller

dieses in der Person Jesu Christi offenbarte Heil als eine

Thatsache ihrer eigenen religiösen Erfahrung bezeugen, bezeugen
sie zugleich die geschichtlich offenbarte göttliche Ordnung dieses

Heils (NB. um das alte Testament zu retten!) in ihrem untrennbaren

Zusammenhang mit der geschichtlich offenbarten, sittlichen
Weltordnung Gottes, also die religiös-sittlichen Bedingungen, unter
denen sie selbst dieses Heiles teilhaftig geworden sind, und unter



256 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

denen allein dieses Heil auch ein Gegenstand persönlicher
Erfahrung für andere zu werden vermag. Hierdurch aber sichern sie

allen denen den Heilsbesitz, welche bereit sind, diese Bedingungen
zu erfüllen. Ihre Normativität beruht also darauf, dafs sie uns das

Evangelium, dieses Evangelium aber in seinem untrennbaren
Zusammenhange mit dem Gesetze als das göttlich dargebotene
Heilsgut und als den göttlich geordneten Heilsweg beurkunden.
Die Sprache und Vorstellungsweise, in der sie dies thun, ist
die Sprache und Vorstellungsform ihres Volkes und ihrer Zeit;
aber die innere geistige Geschichte, von welcher sie Urkunde
geben, ist eine Geschichte, die sich in allen Gläubigen immer
aufs neue wiederholen soll". Lipsius, Dogm. § 196.

„Die Einwendung von Straufs, dafs die früheste Form des

christlichen Glaubens, statt die vollkommenste, vielmehr die

unvollkommenste sei, beruht auf der Verwechslung des religiösen
Gehaltes der biblischen Bücher mit den geschichtlich bedingten
Vorstellungsformen, in welchen sie jenen Gehalt ausgeprägt haben.
Die ursprüngliche theoretische Form, in welche der eigentümlich

religiöse Gehalt der biblischen Bücher gekleidet ist, ist
allerdings nicht für alle Zeiten normativ." 1. c.

In dieser Beschränkung, wie sie der protestantische
Grundgedanke gebietet, soll die Autorität der hl. Schrift festgehalten
werden. § 191: „Die gegenüber dieser Auflösung des

altprotestantischen Schriftprinzips immer wieder hervortretenden Ver-
mittelungsversuche haben trotz ihrer wissenschaftlichen Unhalt-
barkeit ihr relatives Recht in einem dreifachen religiösen Interesse :

a) in der protestantischen Forderung einer unbedingten Gewifsheit
des göttlichen Heilswillens, b) in der Berufung auf die erfahrungs-
mäfsige Wirksamkeit der hl. Schrift als speeifischen Gnadenmittels,

und c) in der geschichtlichen Notwendigkeit für die
christliche Kirche, in ihrer geschichtlichen Entwicklung der
stetigen Übereinstimmung mit ihrem ursprünglichen Wesen sich zu
versichern."

Allein ist es möglich, zwischen religiösem Gehalt und
dogmatischer Form sicher zu unterscheiden!' Und wenn es möglich
wäre, würde nicht das eigentliche Thema des alten Testamentes



Der Gottesbegriff u. die protestant. Lehre von den Quellen etc. 257

mit der dogmatischen Form wegfallen? Was soll der Gnadenbund

unter der Hülle des Werkbundes für das religiöse Bewufstsein

der damaligen Zeiten bedeutet haben Das Ganze des Wertes-

des alten Testamentes läge in dem schlichten Satz, dal's die

Gnadenreligion nicht Antinomismus sein darf.

Gehört der Anschlufs an Christus in irgend einer ethischen

oder mystischen Weise, der Glaube an ihn, seine Gottessohnschaft,,

sein Verdienst und Mittlertum zu dem Inhalt des religiösen
Gedankens oder ist er dogmatisch? Wenn letzteres, dann ist
nicht zu begreifen, wie die hl. Schrift der klassische, kanonische,,

unentbehrliche Ausdruck und Erwecker des religiösen
Gedankens sein soll, der schon durch die Verbindung mit einer

singulären, wenn auch noch so religiös bedeutenden Persönlichkeit
getrübt würde; wenn letzteres nicht zugegeben wird, so ist damit
die positive Bedeutung Christi für das religiöse Heil vermöge
göttlichen Ratschlusses, also ein Dogma behauptet und die ganze
Schrifttheorie, welche auf Grund der Unterscheidung religiöser
und dogmatischer Wahrheit aufgebaut ist, hinfällig. Denn die

dogmatische Wahrheit setzt objektive göttliche Inspiration voraus;
diese aber kann dem subjektiven Urteil des religiösen Sinnes

nicht untergeordnet werden.
So lange die dogmatische Wahrheit des Mysteriums Christi

über alle Diskussion und Skepsis erhaben ist, mag die

Unterscheidung von religiös und dogmatisch ihrem Zweck genügen,
die Autorität der hl. Schrift scheinbar zu wahren; allein die
Reflexion stellt nicht blofs den Zusammenhang zwischen der

religiösen Aufgabe an sich, dem Heilsinteresse und der Person Christi
in Frage, sondern auch diejenige der Erb- und Thatsünde, des

persönlichen Gottes und seiner Eigenschaften, Unsterblichkeit
und führt zu der Behauptung, dafs alle diese Lehren dogmatische
Formen seien, in welche sich der religiöse Gedanke gekleidet
habe. In der That läfst sich ja die Frage stellen: Verlangt
das religiöse Bedürfnis in der That die Beziehung zu einem

persönlichen Gott, seiner Vorsehung, Gnade, jenseitige Vergeltung?
Sehliefslich tritt der eigentliche Sinn der Unterscheidung klar zu
Tage: r e Ii gi ö se W ah r h ei t nennt man die psychologische



258 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Thatsache des religiösen Bedürfnisses nach irgend etwas (Trans-
cendentem) Höherm, welches gefühlt wird; zur Befriedigung
•desselben genügt eine subjektive Heilsgewifsheit.

Dogmatische Bestandteile nennt man die erkenntnismäfsig,
d. h. objektiv vorgestellten und angenommenen metaphysischen
und theologischen Wahrheiten, Thatsachen, Beziehungen, welche
dem subjektiv religiösen Gefühl, bezw. seiner subjektiven
Befriedigung eine intellektuelle Bestimmtheit geben.

Daher hat das testimonium Spiritus Sancti oder das apothe-
osirende Gefühl religiöser Befriedigung keinen bestimmten Inhalt,
es bezeugt kein objektives Etwas, auch nicht bei der hl. Schrift
selbst; es ist eben durchaus wie das Gefühl — unfafsbar,
unbestimmt in allem, was über die subjektive psychologische
Thatsache hinausgeht. Kann der Protestantismus von seinem subjektiven

Prinzip aus irgend einem geängstigten Gemüt das Recht

bestreiten, in Maria sich mit Gott versöhnt zu glauben?
Luthardt weist das religiöse Moment dem Einzelgläubigen,

das dogmatische der Kirche zu, insbesondere bezüglich der heil.
Schrift und der Gewifsheit von ihr: „Allerdings beweist die

Schrift sieh selbst und dies ist der letzte und eigentliche Beweis
für sie. Aber wir werden unterscheiden müssen zwischen der

Gewifsheit, welche der Einzelne und welche die Kirche von der
Schrift hat, entsprechend der verschiedenen Bedeutung, welche
die Schrift für beide hat. Denn wie die Schrift in der geschichtlichen

Gestalt, in der sie vorliegt, für die Kirche absolut

notwendig ist zur Erfüllung ihrer Aufgabe, so hat auch
zunächst die Kirche die göttlich gewirkte Gewifsheit,
dafs diese Schrift ihr von Gott gegeben sei, damit sie an ihr
das nötige Licht auf ihrem Wege habe. Für den Einzelnen als

solchen aber ist zunächst das Wort der seligmachenden Wahrheit,
welches die Schrift enthält, absolut notwendig. So wirkt ihm
der Geist Gottes auch zunächst die Gewifsheit, dafs der Inhalt
der Schrift die seligmachende Wahrheit sei, die er braucht
(ecce : Gefühl!), bezeugt ihr also die Göttlichkeit ihres Inhaltes,
nicht zunächst die besondere göttliche Bewirkung ihres Ursprunges.
Erst von jener Gewifsheit aus und im Zusammenhang mit der



Der Gottesbegriff und die protest. Lehre von den Quellen etc. 259-

Glaubensgewifsheit der Kirche wird dem Einzelnen, je nach seinem

Bedürfnis und Beruf, auch gewifs, dafs dies Wort der Wahrheit
nicht blöfs seinem Inhalt, sondern auch seinem Ursprung nach

in dieser Gestalt von Gott gewirkt sei." Dogm. 6. Aufl. 1882.

p. 311.
Zum Bichter über Kanonizität wird bald die Kirche, bald

der Einzelgläubige berufen, doch so dafs sie sich der Autorität
der Schrift unterwirft und zwar, wie Dorner Glaubenslehre II
1. p. 794 beschreibt, also: „Da der christliche Glaube Werk des

hl. Geistes ist, der hl. Geist sich aber in seinen Produkten nicht

widersprechen kann, so kann auf Kanonizität keine Schrift
Anspruch machen, die den christlichen Glauben verletzt, oder
„Christum nicht treibt". Mit dieser kanonbildenden Thätigkeit
macht sich keineswegs die Kirche zur Riehterin über die

Apostel, vielmehr unterwirft sie sich den allgemeinen Gesetzen

wissenschaftlicher, historischer Kritik, sie hat aus dem Thatbestand
ihr Urteil zu schöpfen und ist diesem unterworfen; sie verleiht
keiner Schrift die kanonische Autorität, sondern spricht nur den

Thatbestand aus, wie er aus historischem und dogmatischem
Gesichtspunkt sich darstellt, vom Belieben des Subjekts aber
unabhängig ist". Was versteht denn Dorner unter dem Amt eines

Richters? Ist nur derjenige Richter über die Schläft, der ihr
die Kanonizität gibt? Genügt es nicht, den Thatbestand zu
konstatieren oder zu negieren? Wird dem privaten Urteil und der

protestantischen Kirche nicht viel mehr Macht über den Kanon

zuerkannt, als der katholischen Kirche? Wie läfst sich sodann

der Satz Dorners mit dem eben aufgestellten Satz vereinen, dafs

das Glaubensbewufstsein ein solches Werk des hl. Geistes ist,,

dafs man an seinem Inhalt die Kanonizität der hl. Schriften

prüfen kann? „Die Kirche hat aber diese Autorität bei den

Ihrigen geltend zu machen", p. 795. Mafst sie sich damit nicht

an, von einem andern Standpunkt aus als demjenigen des

persönlichen Glaubensbewufstseins die Kanonizität einer Schrift zu
bestimmen und dem hl. Geiste, welcher dieses Glaubensbewufstsein.

wirkte, entgegenzutreten, ihn zu meistern?



260 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Wie läfst sich dieses Richteramt des privaten und
kirchlichen Glaubensbewufstseins über die Kanonizität der apostolischen
Schriften mit der gleichzeitig behaupteten Klassizität derselben
im Ausdruck der religiösen Heilswahrheiten vereinigen?
Entweder ist es möglich, diese religiöse Wahrheit reiner und
lebenskräftiger zum Ausdruck zu bringen — dann ist das Recht,
zwischen den biblischen Autoren hinsichtlich des Wertes und
Unwertes zu unterscheiden, ein begreiflicher Anspruch; oder es

ist nicht möglich, dann ist es auch nicht zulässig, irgend einen
biblischen Autor, Daniel oder Jakobus als minderwertig zu
beurteilen; denn das Urteil setzt voraus, dafs man besser als diese

Autoren das religiöse Bewufstsein in heilskräftiger Weise
darstellen kann.

§ 4.

Der Gottesbegriff und die Lehre vom Beilswerk in seiner
inneren Vermittlung.

Der lutherische Protestantismus protestiert vor allem gegen
•den angeblichen Judaismus im katholischen Christentum, um der

göttlichen Gnade und dem Verdienst Christi die ausschliefsliche
Ehre in der Verursachung unseres Heiles zu wahren, welche er
dadurch beeinträchtigt glaubt, dafs dem Gesetz, der freien
Mitwirkung und den verdienstlichen Werken, also der innern
Vermittlung der Heiligung ein selbständiger Wert zuerkannt werde.
Das Breviloquium des lutherischen Protestantismus lautet daher:
Sola fides als Bereitwilligkeit gegenüber der allein wirkenden
G-nade Gottes und dem Verdienst Christi. Sola gratia, solus

Christus, sola fides.

Die erste Funktion des theologischen Protestantismus ist die

Zurechtlegung der katholischen Lehre in Vergangenheit und
Gegenwart, so dafs sie geeignet ist, den finstern Schatten für das

Licht der Reformation, oder das erforderliche Dunkel für das

sophistische Begrifisspiel des sic et non zu bilden. Dorner sagt
uns klar und deutlich:



261

„Bei den Orientalen und in der römischen Kirche gewann
trotz der paulinischen Lehre der Lehrtypus die Oberhand, welcher
Glaube und Werke koordiniert und aus beiden zusammen die

Rechtfertigung oder Sündenvergebung ableitet. Abgesehen von
den Kachwirkungen des Judaismus, welcher sogar das

Evangelium zu einer lex nova machte, kommt dabei die dem natürlichen

Menschen so nahe liegende Voraussetzung in Betracht,
dafs er das Gute und den sittlichen Wert sich selber verdanken,
und dafs auch die Tilgung der Schuld, wenigstens zum Teil,
sein Werk oder Verdienst sein müsse. Allein bei solcher
Koordination von Glauben und Werken mufste der Glaube seine

grundlegende Bedeutung für das Heil verlieren, oder doch

verflacht, auf die Kunde von der christlichen Wahrheit im
allgemeinen (notitia) und die Zustimmung zu ihr (assensus) beschränkt
werden. Denn als Glaube im neutestamentlichen Sinne, d. h.
als Vertrauen auf Christi Mittlerschaft würde er von selbst für
die Rechtfertigung das entscheidende Wort geführt und einen

ihm gleichen Anteil der Werke zur Versöhnung ausgeschlossen
haben. Die Forderung der Werke für die Sündenvergebung
mufste aber eine neue Gesetzlichkeit, ewige Unsicherheit über
•den Gnadenstand und eine Pein des Gewissens wirken, welche

zu einer Lehre von sündetilgenden Bufsübungen und von dem

Fegfeuer führte, als Ergänzung zu der auf Erden doch immer
unvollkommenen Reinigkeit und Lebensgerechtigkeit, ohne deren

Vollkommenheit die Rechtfertigung überhaupt nicht sollte

vollständig sein können. Selbst Augustinus, welcher der Gnade

eine gröfsere Stelle liefs, hat die Rechtfertigung und Heiligung
noch nicht bestimmt unterschieden, hat das neue, allerdings von
Gott zu setzende Leben des Glaubens zum Grund der
Rechtfertigung gemacht, und ihm nach auch im allgemeinen die Mystik
des Mittelalters. Die fides als Tugend, als prinzipielles, neues
Leben ist ihm justifizierend. Erst die Reformation hat die

paulinisehe Lehre, in der wir die Spitze der neutestamentlichen
Lehrtypen und die klarste Ausprägung des christlichen
Lehrgedankens sahen, wieder aufgenommen". System der christl.
Glaubensl. II. 1. Berk 1880. p. 735 sq.



262 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Wie lang hat es also gedauert, bis Christus seine Yerheifsung
bezüglich des eigentlichen Inhaltes seines Evangeliums erfüllte
und die Seinigen durch den hl. Geist in diese Wahrheit
einführte? Nur in der Unmittelbarkeit des religiösen Glaubens

blieb sie bewahrt, lehrt uns Luthard, dem dogmatischen Bewufst-
sein ist sie bald entschwunden. Nicht zu verwundern, da sie

sogaf dem dogmatischen Bewufstsein Jesu (cf. Luc. 7, 36 sq.)
nicht in reformatorischer Klarheit vorschwebte! cf. Komp. der

Dogm. 6. Aufl. p. 269. 271 sq.
Die Rechtfertigung kraft des Verdienstes Christi, nicht

durch eigene Verdienste war natürlich im steten Bewufstsein
des katholischen Glaubens im Altertum wie im Mittelalter, aber
nicht die Rechtfertigung durch den von der Liebe, Bufsfertigkeit
und sittlichen Mitwirkung isoliert gedachten Glauben. Nicht der

Glaube, sondern das sola wird von der kath. Kirche negiert,
welche keineswegs, wie Luthardt p. 274 zum Schlüsse der
historischen Übersicht ganz unvermittelt beifügt, eine Gesetz -

und Werkgerechtigkeit lehrt, es sei denn im Sinne der Johannespredigt;

cf. Lue. 3, 9 sq. der Bergpredigt insb. Mt. 7, 21;
Luc. 7, 37—50, wo weder die Liebe in ihrer Isolierung vom
Glauben v. 50 oder von den Werken 44—46, noch der Glaube
in seiner Isolierung von der Liebe, und alles Menschliche nicht
mit Beeinträchtigung der causa prima justificationis (v. 42: non
habentibus illis, unde redderent, donavit utrisque) als Ursache

der Rechtfertigung bezeichnet wird. Luthardt sagt: „Der Schlufs:

ort TjyajctjOev jioXv bezeichnet nicht den Grund der Vergebung
selbst, sondern den Erkenntnisgrund, dafs sie im Stande der
Vergebung sei"; allein die Rechtsprechung folgt erst v. 48, sodann

des Gerichtsspïuches Mat. 25, 31 sq. und des Jakobusbriefes.

Was zur Entschuldigung der Lutherschen Textfälschung Rom. 3,28
gesagt wird, die cçiya vôfiov seien der einzig mögliche Gegensatz,

so wird übersehen, dafs es die nicht aus dem Glauben
hervorgehenden Gesetzeswerke sind, keineswegs aber die mit dem

heilskräftigen Glauben sofort gegebene sittliche Mitbethätigung der
Freiheit, welche Luther durch das sola ausschliefsen will, jene



263

Mitbethätigung, welche infolge der menschlichen Gebrechlichkeit
wieder aufhören kann, und darum der Heilsgewifsheit hinderlich ist.

Die Ehre der Gottesgnade in Christo, der Trost der
Gewissen, die evangelische Freiheit im Gegensatz zu neutestament-
licher Gesetzlichkeit waren die drei Ideale der Reformation. Ihr
Interesse war und ist in erster Linie darauf gerichtet, die

angebliche Beeinträchtigung des Ruhmes der Gnade und der Ehre
Christi, sowie der persönlichen Heilsgewifsheit für Gegenwart
und Zukunft absolut auszuschliefsen und endlich den gesetzlichen

Charakter der neutestamentlichen Heiligung abzuwehren.
Dies kann offenbar nur gefürchtet werden, wenn die Wirksamkeit
der causa principalis divina durch die sittliche Mitwirkung der
causa secundaria humana beeinträchtigt wird, was wiederum nur
möglich ist, wenn die letztere nicht ganz von der göttlichen
Ursächlichkeit getragen, durchdrungen und umfafst, sondern als
aufser und neben ihr thätig gedacht wird.

Welches sind nun im einzelnen die sittlichen Faktoren, welche
beim Heilswerke in Betracht kommen? Vor allem die Freiheit
als solche, welche sodann das Verdienst der eigenen Mitwirkung
mit der Gnade, welche mit dem Verdienst Christi zu konkurrieren,
und endlich das Gesetz, welches durch Werkgerechtigkeit den
Gnadenbund aufzuheben scheint. Ohne die Mitwirkung der
sittlichreligiösen Freiheit, mag sie durch die zuvorkommende Gnade

neu hergestellt oder nur gekräftigt sein, wäre die Rechtfertigung
kein sittlicher Vorgang; allein kann die persönliche Heilsgewifsheit
für Gegenwart und Zukunft unbedingt zuverlässig sein, wie das

religiöse Gemüt begehrt, wenn die freie Mitwirkung bis zum Ende

Bedingung des endlichen Heiles ist? Dorners Ausflucht (p. 723),
die Freiheit des Wiedergebornen sei doch kein schwankendes

Wahlvermögen, welches für die entgegengesetzten Möglichkeiten
immer und ewig gleich zugänglich wäre, „dafs sie ebenso gut
von Christus abfallen, wie mit ihm in Gemeinschaft bleiben könne",
gewährt keine Rettung aus dem Dilemma, denn die Heilsgewifsheit

ist schon durch die Möglichkeit der Untreue aufgehoben,
auch wenn sie nicht gleich ist der Richtung zum Guten, cf. Lip-
8iu8 1. c. § 754, 755. Der Vergleich mit den Seligen hilft

Jahrbuch für Philosophie etc. 11. 18



264 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

wiederum nichts, denn mit dem Besitz Gottes in der Liebe seiner

Anschauung ist die Freiheit zum Bösen aufgehoben.
Es ist absolut unmöglich, der freien Mitwirkung einen Platz

im Heilswerke, und diesem den sittlichen Charakter zuzuerkennen,
nachdem man der alten Kirchenlehre gegenüber den Vorwurf
erhoben hatte, sie raube der Gnade Gottes und Christi Verdienst
die Ehre als Vollursache des Heiles, mit der theologischen
Begründung, die freie Mitwirkung des Geschöpfes beeinträchtige
die göttliche Allwirksamkeit. Keine Entstellung der katholischen

Lehre, und kein sophistisches Begriffsspiel, wie es die lutherischen
Dogmatiken bieten (cf. Dorner 1. c. und 735—778), kann das

Unvereinbare vereinen, nur das Zugeständnis, dafs die Bethätigung
der sittlichen Freiheit die göttliche Gnadenwirksamkeit nicht
beeinträchtigt, dafs die Freiheit nicht entweder unter oder neben

der Gnade, sondern in beiderlei Weise zumal wirkt, dafs also die

gegen den Katholizismus erhobene Anklage auf Semipelagianismus

unberechtigt war.
Ein zweites Moment ist der verdienstliche Charakter des

Glaubens. Um dem Verdienst des Christus für uns und der
Gerechtigkeit Christi aufser uns die ausschliefsliche Ehre als
Motiv der Rechtfertigung zu wahren, unterscheidet die lutherische
Dogmatik zwischen dem Glauben als ôçyavov Xv/jtrixov, welches
Christum ergreift, und als religiös-sittliche, göttliche Tugend. Kur
die fides receptiva sei Instrumentalursache der Rechtfertigung,
nicht aber der sittlich-religiöse Akt, weil sonst die Ehre Christi
und der Trost der Gewissen beeinträchtigt würde. „Die fides

ist als rechtfertigender Glaube fiducia promissionis (Apol. 68), die
Gewifsheit jedes Einzelnen, dafs ihm die Sündenvergebung und

Versöhnung zugesprochen werde propter Christum. Sie ist nicht
blofs allgemeine Ueberzeugung von der durch Christus gestifteten
Versöhnung überhaupt, sondern die subjektive Aneignung dieser

Versöhnung von Seiten des Individuums, die Zuversicht desselben,
dafs diese Versöhnung auch ihm persönlich gilt. Diese fides

proprie dicta ist streng zu unterscheiden von der neuen ethischen
Regung, der fides caritate formata. Die fides kommt nicht als

religiös-sittlicher Habitus oder als principium oder initium justi-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 265

ficationis in Betracht, sondern lediglich als subjektiver Akt der

Aneignung der objektiven Gnadenverheifsung (fides, quae gratiam
apprehendit), also per fidem, non propter fidem justificamur. Der
Glaube ist nicht causa meritoria, sondern instrumentum justifi-
•cationis". „Denn nur der ,Christus für uns' oder die objektive
Versöhnung, nicht der ,Christus in uns' oder das angefangene neue
Leben (mit seiner Liebe und neuem Gehorsam) gewährt dem

bekümmerten Gewissen einen festen Trost". Lipsius 1. c.

§ 670. 669. Allein man mag die fides receptiva noch so intensiv
als passives Entgegennehmen des von Gott dargebotenen Christus

denken, niemals kann sie anders, denn als sittlich-religiöser,
übernatürlicher Tugendakt gedacht werden, welcher positive
Mitbedingung d. h. Mitursache der Rechtfertigung ist. Ein Glaube,
der nicht zugleich "Werk ist, ist undenkbar; indem er gottgewollte
Bedingung der individuellen Rechtfertigung ist, wird er nicht
blofs im Hinblick auf seinen Inhalt, Christus, sondern auch als

Ergreifen dieses Inhaltes, als Akt, als Werk gefordert und ihm
eine Bedeutung für das Heilswerk zuerkannt. Diese Bedeutung
heifst in der Sprache der katholischen Theologie: Verdienst.

Verdienst kann allerdings äufserlich, mechanisch, juristisch
genommen werden; allein dies liegt nicht in dem katholischen
Gedanken.1) Bei dem Verdienst, welches dem Glaubensakt für
die Rechtfertigung, und den guten Werken überhaupt für die

Seligkeit zuerkannt wird, denkt die katholische Lehre nicht an
eine Handlung, welche einen Anspruch auf göttliche Gegenleistung
in rechtlich erzwingbarer Weise begründet, sondern an den

Anteil, welchen die betreffende Handlung für die Herbeiführung
des gottverheifsenen Zielgutes hat. Jede selbstmächtige Benützung
einer gottgegebenen Befähigung führt näher zum ersten oder
letzten Ziele; darin liegt das Verdienst; es bedeutet den inneren

Zusammenhang zwischen Gnadenbenützung und Gnadenziel. Die

protestantische Leugnung der Verdienstlichkeit führt zum Occa-

sionalismus d. h. Mechanismus in der religiösen Ordnung insbe-

0 Manche Ausdrücke können äufserlich gefafst werden — ebenso die
Gleichnisse des Herrn über den Lohn des Reiches Gottes.

18*



266 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

sondere der Gnade. Gott wirkt eigentlich allein; der Apparat
der zweiten Ursachen ist nur Bühnenspiel und Schein; Gott kann
keine Kräfte schaffen, keine Gnadenkräfte geben, welche wirklich
etwas aus sich heraus bewirken, d. h. in effektiver oder meri-
tori8cher Weise ein Gut herbeiführen. Verdienst ist nichts
anderes als eine Wirkung, welche nicht sachlich von der Ursache

hervorgebracht wird, sondern nur vorbereitungsweise (dispositive)
durch Erfüllung der gottgewollten Bedingungen für eine weitere
belohnende oder beseligende Wirksamkeit Gottes. Beruht diese

nachfolgende Gnadenspendung aufeiner bestimmten, gesetzmäfsigen.

Verheifsung Gottes, und bewegt sich Werk und Verdienst in,

derselben Ordnung, so ist das meritum de condigno. Ist kein
bestimmter Zusammenhang von Gott hergestellt und demnach
eine gewisse Ungleichartigkeit vorhanden, so ist das meritum de

congruo.
Es war demnach eine Verkehrung des Gottesbegriffs, welche

zur Leugnung der Verdienstlichkeit des Glaubens und der Werke
führte.

Doch obliegt uns nicht die Lösung des Bedenkens, ob nicht
die Ehre der göttlichen Gnade und des Verdienstes Christi
verdunkelt werde? -— In keiner Weise: sufficit ad meritum scire,,
quod non sufficiant mérita, citiert Luthardt selbst 1. c. p. 273
als Wort des hl. Bernhard. Es gibt kein Verdienst hinsichtlich
des Heiles, dem nicht die Gnade Gottes und das Verdienst Christi
zu Grunde läge oder ursächlich vorausginge. Es gibt also kein
Verdienst, welches diesen prinzipalen Faktoren koordiniert wäre;
es ist ihnen deshalb jedoch nicht so subordiniert, dafs es nicht
aus wahrer und sittlicher Freiheit stammte.

3. Der Protestantismus erklärt die guten Werke zwar als

notwendige Früchte der Wiedergeburt; aber nur um der
gerechtfertigten Person willen, nicht um ihrer selbst willen seien sie
Gott wohlgefällig; daher könnten sie auch kein Verdienst
begründen. Zudem bleiben sie immer unvollkommen und seien
als Erfüllung göttlicher Gebote einfache Schuldigkeit.

Dafs die Pflicht das Verdienst nicht aufhebt, wird sich wohl
leicht aus der gegebenen Darstellung seines Wesens ergebene



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 267

Die Pflicht stammt aus dem Zusammenhang einer Handlungsweise

mit dem Zielgut; wird sie erfüllt, so ist die Verwirklichung
des Zielgutes dispositive weitergeführt; darin liegt das Verdienst.
Der Katholizismus denkt dabei nicht an sog. Nebenverdienste,
sondern an die Beziehung zu dem einzigen und höchsten Gute,

zu Gott und seiner Anschauung.
Der lutherische Protestantismus hebt die absolute Verpflichtung

hervor, welche das sittliche Können unbegrenzt für Gott

absorbiert, um die Verdienstlichkeit zu widerlegen; ein anderes

Interesse drängt ihn zu dem gleichzeitigen Widerspruch gegen
die Auffassung des neuen Bundes als lex nova, des neuen
Gehorsams der Gerechtfertigten als Gesetzesgehorsam; die
Gesetzlichkeit bedroht ihm sein drittes Ideal, die evangelische Freiheit.

Auch diese Furcht und die Widersprüche, zwischen welchen
sie den Protestantismus hin und her treibt, ist nur verständlich

nus der geschilderten Fassung des Gottesbegriffs. Der Protestantismus

leugnet den gesetzlichen Charakter des neuen Gnadenlebens,

weil ihm das Gesetz Gottes nur eine äufsere,
fremdherrliche Norm ist und bleibt, auch wenn es mit dem prinzipiellen
Gehorsam der Liebe innerlich angeeignet ist: es bleibt doch
Heteronomie. Sobald daher nach protestantischer Anschauung das

Prinzip des Sittengesetzes zum innern Eigentum und Ziel des

Gerechtfertigten geworden ist, glaubt der Protestantismus den

Charakter des Gesetzes abgethan, der Stand der sittlichen, bzw.

evangelischen Freiheit ist gewonnen, der Wiedergeborne steht
nicht mehr unter, sondern im Gesetze. Freiheit ist Autonomie.

Luther verpönt sogar Redensarten, so im Gesetz gebräuchlich,
wie : „Ein Gläubiger soll gute Werke thun." cf. Luthardt 1. c. p. 284.

Hieraus ergibt sich: der Protestantismus kann sich deu
Menschen nicht sittlich frei und zugleich dem göttlichen Sittengesetz

unterstellt denken, ohne dafs die Freiheit durch das Be-
wufstsein getrübt würde, einer Lebensnorm folgen zu müssen,
deren Ursprung nicht im eigenen Wesen liegt. Er kennt nur
knechtlichen Gesetzesgehorsam und kindliche Gesetzesfreiheit,
peinlichen Gegensatz und andererseits volle Identität mit der
göttlichen Norm, nicht aber strenge Subordination unter die Majestät



268 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

eines uns übergeordneten Gesetzes, welches uns metaphysisch
und objektiv gegenübersteht, nicht blofs Ubereinstimmung, sondern
Gehorsam fordernd, aber ethisch angeeignet wird, und zwar
prinzipiell, wegen seines Ursprungs aus Gott und dessen weiser
Güte, welche für die höchste Angemessenheit des Gesetzes mit
unserer Natur bürgt. Das Gesetz kommt von oben, bewahrt
seinen übergeordneten Charakter, und wird innerlichst zum Prinzip
der Gesinnung und der That.

Es ist eine der vielen protestantischen Paradoxieen, den

gesetzlichen Charakter des neuen Bundes zu scheuen, und doch

unbefangen von neuem Gehorsam, von Pflicht und ewiger Strafe

zu reden. Wo sittliche Notwendigkeit ist, die ihren Grund nicht,
in uns hat, da waltet das Gesetz mit Majestät und bewahrt sie

als übergeordnete Norm auch dann, wenn die Erfüllung nicht

aus äufsern und fremden Motiven, sondern aus dem Grundgedanken

der sittlichen Notwendigkeit erfolgt. Die Liebe ist die

Erfüllung, in keiner Weise die Negation des Gesetzes.

4. Während der Protestantismus das Gesetz so sehr scheut,
betont er die allesumfassende Pflichtmäfsigkeit der höchsten Leistung
dermafsen, dafs für evangelische Räte und opera supererogatoria
nicht mehr Raum bleibt. Die evangelische Freiheit absorbiert
das Gesetz, und wird dafür von der Pflicht so absorbiert, dafs

gerade das freie Hinausstreben über das Mafs des Gebotenen,
welches ihr so verwandt zu sein seheint, ausgeschlossen wird,
desgleichen alle freiwilligen Bufsübungen und Andachtswerke

für sich und andere, endlich die kirchlichen Gebote, welche die

Übung des nicht an sich Pflichtmäfsigen seitens aller Christen

in einem gewissen Mafs herbeiführen wollen. „Zugleich aber

wird die Erfüllung der göttlichen Gebote von der Beobachtung
kirchlicher Satzungen streng unterschieden, da jene auch ohne

die kirchliche Autorität den Christen verpflichten, diesen gegenüber

aber die evangelische Freiheit jedes Einzelnen gewahrt
bleiben mufs." Lipsius, Dogm. p. 672. Wie soll noch evangelische

Freiheit übrig bleiben, wenn der Mensch in Angemessener

Tragweite zur höchsten Vollkommenheit verpflichtet ist? Oder

folgt nicht daraus, dafs der Mensch schlechthin von der Ver-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk ete. 269

pflichtung Gott gegenüber verschlungen ist, dafs er stets das

wählen müsse, was am besten ist, wobei es gleichgültig ist, ob

auf einem „vom gewöhnlichen Christenstand abbeugenden, aparten

Wege", oder auf dem gewöhnlichen? Oder will Luthardt
vielleicht die edsXo&QtjOxtia, das vom Heiland so oft empfohlene
freiwillige Heraustreten aus den natürlichen Pflichtverhältnissen der

Familie, des Berufes und des Besitzes verbieten? cf. 1. c.

p. 284, 286.
Es mufs jedenfalls ein schwerwiegendes theologisches Motiv

gewesen sein, welches die Reformation der so weltflüchtigen
Sittenlehre Christi gegenüber unempfindlich machte, so dafs sie

die Räte und supererogatorischen Verdienste verwarf. Wird ja
von der modernen Religionsphilosophie gerade das an der Moral
Christi getadelt, dafs sie nicht in der Kultur- und Berufsarbeit
in der Welt, sondern nur in dem Zerreifsen der familiären und
sozialen Bande das Ideal der Vollkommenheit finde. (John
Stuart Mill, F. A. Lange.)

In der That ist das Motiv dieser evangelischen Folemik

gegen die evangelischen Räte in dem Centrum aller religiösen
Systeme, in der eigentümlichen Fassung des Gottesbegriffs
begründet. Gott, welcher in dem Sinne absolut ist, dafs die Kreatur
keine selbständige Bedeutung neben ihm gewinnen kann, ohne

seine Majestätsrechte zu beeinträchtigen, ist auch exklusiv als

die Quelle der sittlichen Güte und Verpflichtung gedacht. Die

objektiven Lebens- und Weltverhältnisse werden nicht als innerlich

gut, sondern nur als positive Anordnungen Gottes gedacht.
Sie sind gut, nicht auch weil sie selbst einen objektiven Wert
für die Verwirklichung der sittlichen Ordnung haben, sondern

nur weil sie ,göttlich geordnete Pflichtverhältnisse' sind, so dafs,

wer sie verachtet, Gott verachtet. Fassen wir jedoch abweichend

von Duns Scotus die sittlichen Lebens- und Pflichtverhältnisse
nicht unmittelbar als Anordnungen des gesetzgebenden Willens
Gottes, welcher mit alleiniger Rücksicht auf die Person des

Gerechtfertigten Gelegenheiten zur Übung der von ihm
geforderten Tugenden schaffen wollte, sondern einfach als Folgen
der natürlichen Konstitution der Dinge, so gewinnen sie damit



270 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

allerdings eine innere und selbständige Güte, welche jedoch nicht
so unmittelbar auf Gott zurückgeführt, demnach auch leichter
als eine relative und beschränkte Güte begriffen wird. Die
Lebens- und Pflichtverhältnisse, welche die Arena des sittlichen
Strebens bilden, sind ja sehliefslieh ein gebrochener Abglanz des

göttlichen Wesens, und insofern gut. Allein es ist schon von
grofsem Belang, dafs sie nicht als unmittelbare Anordnungen des

göttlichen Willens erscheinen, auch nicht in dem Sinne, dafs sie

mit innerer Notwendigkeit aus dem der sittlichen Menschheit
gesteckten Ziele folgen, als ob sie die einzig berechtigten Formen
des sittlichen Menschenlebens wären, über welche hinauszugehen,
eine Sünde gegen die göttliche Ordnung wäre.

Die sittliche Würde und der Pflichtenkreis der Familie
ergibt sich aus der Natur des Menschen; allein er erschöpft sie

nicht, da der Mensch auch naturfreie, geschlechtsfreie Persönlichkeit

ist, und als solche das Prinzip und Centrum einer Sphäre

höherer, dem rein geistigen Leben sich annähernder Tugenden

ist, bezw. werden kann. Indem er diese zu erfüllen sucht, leugnet
er die sittliche Güte der natürlichen PflichtVerhältnisse nicht, so

wenig als die Geltendmachung der Persönlichkeit eine Negation
der geschlechtlichen Natur ist. Sobald demnach die objektiven
Verhältnisse selbst als innerer nächster Grund der sittlichen Güte
der entsprechenden Pflichten, z. B. der Mäfsigkeit, erkannt werden,
ist auch die Möglichkeit für eine höhere Form der Sittlichkeit
gegeben. Wenn Gott nicht direkt der Urheber der sittlichen
Verhältnisse ist, sondern mittelst der von ihm geschaffenen Natur
der Dinge, ist auch die Sittlichkeit nicht einförmig und gleichartig,

sondern entsprechend dem innern Wert der objektiven
Verhältnisse abgestuft. Da nun die menschliche Persönlichkeit
in dem geschlechtlichen Naturwesen nicht aufgeht, so ist auch

die vollkommene Verzichtleistung auf all' die sinnlichen und
sozialen Güter, welche die eheliche Lebensweise in sich birgt,
sittlich möglich und sittlich berechtigt. Analoges gilt vom Besitz.

Wenn ein Christ um der ungehemmten Hingabe an Gott
und Nachfolge Christi willen dem Worte Christi Luc. 14, 33

gemäfs sein Vermögen hingibt und auf das Familienleben



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 271

verzichtet, so hat er demnach mehr gethan, als die sittliche Norm

vom Menschen fordert, die natürlichen Funktionen geisteswürdig
zu ordnen. Allein hat er auch vor Gott ein pflichtfreies
Verdienst? Nimmt nicht der absolute Schöpfer und Gnadenspender

jede höhere Kegung des Geistes als die Frucht seines Eigentums,
als ihm verpflichtet und schuldig von vornherein in Anspruch? —

Zweifellos gehört alles Gott, insofern er erstes Prinzip jeder
guten Regung und deren letztes Zielgut oder höchster Beweggrund

ist; allein ist ihm die Kreatur die höchste Anstrengung so

schuldig, dafs ein Zurückbleiben Pflichtverletzung wäre? Müssen

wir immer das Beste wollen, dürfen wir uns nie mit dem Guten

begnügen? Müssen wir unser Vermögen verteilen, was ja
unbeschadet der Rechte Dritter durchführbar wäre, dürfen wir
uns nicht mit den Tugenden begnügen, welche die Verwaltung
von Besitz und Erwerb regeln und verklären?

Zweifellos könnte Gott im allgemeinen wie im einzelnen die
höchste sittliche Erhebung als pflichtschuldige Leistung fordern;
allein nur dann müfste er die ganze sittliche Fähigkeit seines

Geschöpfes absorbieren und auch sachlich die sittliche Hingabe
mit unbegrenzter Intensität in Anspruch nehmen, wenn er selbst
unendliche Naturmacht wäre, die mufs, was sie kann.

Allein da er dem theistischen Gottesbegriff zufolge freie,
selbstmächtige Persönlichkeit ist, so kann er das Gebiet der
Pflicht auf das Naturnotwendige beschränken und die höheren

Ideale als pflichtfreie Sittlichkeit der durch keine Furcht vor
Sünde und Strafe beeinflufsten evangelischen Freiheit überlassen.

Natürlich ist er auch hier der Herr der Ernte, weil Spender
der Gnade: Gesetz und Freiheit, Pflicht und Rat sind Wege zu
ihm. — Der Protest gegen die Unterscheidung von Pflicht und
Rat hat demnach einen naturalistischen Gottesbegriff zur
Voraussetzung, analog der naturalistischen Auffassung der menschlichen

Sittlichkeit mit Verkennung des Rechtes der freien
Persönlichkeit.

5. Aus dieser Erörterung ergibt sich auch, warum der
Katholizismus auch dem äufsern Werk, der vollbrachten That
im Unterschied, aber nicht losgelöst von der guten Gesinnung



272 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

einen sittlichen Wert zuerkennt, der Protestantismus dagegen
nicht. Jener sieht eben in der äufsern Welt nicht blols Gelegenheiten

zur Erweckung und Bekundung von innerer sittlicher
Gesinnung, sondern eine objektive Yorherrlichung Gottes und

Verwirklichung seiner Güte. Daher die katholische Wertschätzung
äufserer Leistungen der Bufse und Liebe, sogar analog Maria's
Liebeserweis Mc. 14, 3—9 und trotz der beharrlichen
protestantischen Unterstellung blofs äufserlicher und kindischer Übung.
Andererseits offenbart die protestantische Geringschätzung der
äufsern Werke die Eurcht, es möchte die Alleinursächlichkeit
Gottes hinsichtlich des Guten verdunkelt werden, wenn auch die
Kreatur in selbständiger Weise sekundäre Quelle des Guten ist.

Mit der relativen Geringschätzung des äufsern Werkes mag
es zusammenhängen, dafs der lutherische Protestantismus geneigter
ist, die materielle Welt in der Endvollendung vernichtet zu
denken, wie ein Baugerüst abgebrochen wird, nachdem der
Bau vollendet ist. Übrigens soll durch den Ausdruck ,Werk'
nicht blofs der selbständige WTert der äufsern That auf dem

Grunde der innern Gesinnung gewahrt, sondern die Forderung
der Thatkraft und Energie an das Menschenherz gerichtet
werden, welches sich oft mit kraftlosen Gefühlen begnügt.

6. Von hier aus tritt auch die protestantische Abweisung
des jenseitigen Läuterungsstandes in ein neues Licht. Kicht
mehr durch aktiv-verdienstlichen, sondern durch passiv-büfsenden
Gehorsam sollen die Unvollkommenen der Gerechtigkeit und der

Heiligkeit Gottes volle Genüge leisten ; nicht als ob Christi
Verdienst unzureichend wäre, um eine vollkommene Bekehrung schon

auf Erden zu bewirken und volle Genugthuung für ewige und
zeitliche Sündenstrafe zu leisten, wie die protestantische Dogmatik
— von der Polemik Hases und Tschackerts ganz zu schweigen —
es darzustellen beliebt, sondern weil die aktive und passive
Mitarbeit der Erlösten mit dem Erlöser um des sittlichen Charakters
der Erlösung willen unentbehrlich ist. Darum genügt die prinzipielle

Gottergebenheit des Willens nicht, sie mufs bis in die
geringste Gedankenrichtung konsequent durchgeführt sein* daher

genügt die innere Heiligung nicht, auch der äufsern Gerechtig-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 273

keit mufs durch reelle Leistung diesseits oder jenseits Genüge
geschehen: denn auch die äufsere Ordnung ist Offenbarung, nicht
blofs Gelegenheit der Idee des Sittlich-Guten. Wenn aber dem

so ist, so ist auch die fürbittweise Genugthuung für die armen
Seelen berechtigt.

Die Fassung des Gottesbegriffs modifiziert demnach die ganze
Heilslehre bis ins Jenseits hinaus: aus ihr wird verständlich,
warum der Protestantismus die Alleinwirksamkeit der göttlichen
Gnade und die hierauf basierte unbedingte Heilsgewifsheit durch
die menschliche Freiheit, die Ehre und Suffizienz des
Verdienstes Christi durch das Verdienst der menschlichen
Mitwirkung, die evangelische Freiheit durch das Gesetz bedroht
glaubt.

§ 5-

Der Gottesbegriff' and die Lehre vom Heilswerlc in seiner
Umfsern Vermittlung.

Es ist der furchtbare Vorwurf der Materialisierung des

Göttlichen oder des Paganismus, welcher von der Reformation

gegen die katholische Anschauung über die äufseren Mittel des

Heiles erhoben wird. Der Protest gegen diese Verirrung des

Katholizismus sei das innere Recht des reformierten Protestantismus,

während das Luthertum teils katholisiere, oder zwischen
katholischen und protestantischen Prinzipien hin und her schwanke.

Was als äufsere Vermittlung des Heiles in Betracht kommt, sind
die Sakramente, das Priestertum mit dem Mittleramt, welches

auch die Heiligen irgendwie ausüben, und die Kirche: also

sachliche, persönliche und soziale Mittel des Heils.
Wenden wir uns zuerst zur Lehre von der Kirche, deren

juristische Geltendmachung so eifrig als Materialprinzip dem
Katholizismus unterschoben wird. Die erste Frage geht natürlich
dahin, wie sich die protestantischen Theologen die katholische
Auffassung von der Kirche zurechtlegen, um sie erfolgreich
verdammen zu können.

,Der römischen Lehre ist die hierarchisch verfafste, im
Papsttum gipfelnde kirchliche Institution, d. h. die Kirche im



'274 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

juridisch-politischen Sinne unmittelbar selbst Glaubensgegenstand ;

die äufsere Anstalt in ihrer priesterlichen und sakramentalen

Gestaltung ist schlechthin übernatürlich und göttlich, ihre Lehre

unfehlbar, ihre Heilsvermittlung ein göttlicher Gnadenzauber.'

Lipsius 1. c. § 877. Die Idee des göttlichen Reiches gehe in
der geschichtlichen Organisation der etablierten Kirche völlig auf;

,diese selbst wird daher in ihrer sichtbaren, irdisch-menschlichen

Erscheinung nach Verfassung, Lehre und Kultus als unmittelbar
und ausschliefslich göttliche, daher unfehlbar vollkommene und

alleinseligmachende Stiftung vorgestellt, welche kraft der dem

Papsttum und dem unter dem päpstlichen Universal-Episkopat
hierarchisch gegliederten Priestertum übertragenen göttlichen
Gnadenfülle den Einzelnen das Heil an Gottes Staat zumittelt.'
1. c. § 866. Nach Tschackert: ,Das römisch-kath. Denken hat

seinen Ausgangspunkt in der Lehre von der Kirche, welche das

Heil erzeugt.' Polemik p. 14. ,Die Kirche ist vorwiegend
Heilsanstalt. Dafs sie auch Personengemeinde ist, kommt erst

in zweiter Linie in Betracht; die Anstalt braucht nämlich

Menschen, denen sie die Sakramente spenden kann. Allein der
Bestand der Kirche hängt von ihnen nicht ab. — Anders der

gesamte kirchliche Protestantismus. Pür ihn ist das Wesen der
Kirche Personengemeinschaft, und nur, weil dieselbe nicht
existieren kann ohne Mittel der Stärkung, Reinigung und Ausbreitung,
sind ihr, der Gemeinde der Christusgläubigen, Gnadenmittel
anvertraut: Das Wrort Gottes und die beiden Handlungen der

Taufe und des Abendmahls.' 1. c. p. 65. Der zornglühende
Polemiker bemerkt nicht, dafs die katholische Lehre den Begriff
•der Heilsanstalt nur deshalb an erster Stelle betont, weil sie die

Kirche als eine objektiv-göttliche Stiftung zur Vermittlung
des Heiles durch festbestimmte Amter erkennt; die also gestiftete
Heilsanstalt Gottes tritt in die Menschheit und die Geschichte
•ein, um, wie es im Begriff einer Heilsanstalt liegt, dies ihr Wesen
in der geheiligten Personengemeinschaft zu erfüllen. Liegt denn

nicht im Begriff der Heilsanstalt die Zweckbestimmung für
diejenigen, denen das Heil bestimmt ist?

,Die Sittlichkeit des Katholizismus besteht im Gehorsam.



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 275

gegen die Kirche; und die Sittlichkeitslehre wird drüben eine
Summe von Disziplinarvorschriften', ,weil das Reich Gottes in
dem priesterlichen Kirchentum volle Wirklichkeit habe.' ,Ist
die Kirche das Reich Gottes, so ist alles menschliche Leben

aufserhalb ihres Verbandes ungöttlich, unheilig, sündig.' ,Da
aber der Priesterstand wieder im Papsttum seinen tragenden
Grund hat, so ergibt sich als einzige sittliche Gesinnung
desrömischen Katholizismus der Gehorsam gegen den Papst. Diese

200 Millionen Menschen haben alle nur ein einziges Gewissen

es schlägt in Rom, im Vatikan, in der Brust des jeweiligen
Papstes.' ,Die Sittlichkeit des römischen Katholizismus besteht
in der Willenlosigkeit; Willenlosigkeit aber ist die Vernichtung
der Persönlichkeit. So wird der römische Katholizismus im
tiefsten Sinne unsittlich.' — ,Wie tief geht dieser Unterschied
zwischen päpstlicher und evangelischer Sittlichkeit! Drüben
erstrebt man mittelst des Kadavergehorsams ein Reich Gottes,
dessen Einheit der Ruhe des Kirchhofs gleicht: nach einer
Richtung sind alle Grabhügel gebettet — durch die Hand des

Totengräbers. Das evangelisch aufgefafste Reich Gottes dagegen
ist ein wunderbarer Blumengarten ; es blühen die Blumen darin
in bunter Mannigfaltigkeit, jede gemäfs ihrer Eigenart, wie der
himmlische Gärtner sie zieht.' 1. c. p. 164—167. 0 welch'

eigenartige Blüten evangelischer Wahrheits- und Nächstenliebe L

Welchem Gärtner sind so wunderliche Blumen zu danken?

,Wir haben hier die wunderbar hohe evangelische Lebensaufgabe

von der Verwirklichung des höchsten Gutes vorangestellt,
weil eine ihr entsprechende römische Lehre überhaupt nicht
vorhanden ist. Der römische Christ darf an der Hervorbringung
des Reiches Gottes überhaupt nicht mitarbeiten, er findet es

bereits vor ; die römische Kirche ist ja das Reich Gottes selbst.

Wenn also die römischen Christen auch kein einziges Paternoster
beten und keinen Einger zu einem guten Werke rühren würden,
das Reich Gottes wäre doch da. Es ist ferner da als ein immer

fertiges. In der priesterlichen Sakramentsanstalt findet kein
inneres Wachstum statt. So sind wir Evangelische
,Mitarbeiter Gottes' ; da drüben aber schöpfen die Getreuen des



276 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Papstes wie Danaiden in ein bodenloses Fafs. Wo bleiben da

noch die römischen Verdienste?' p. 176.

Das ist das Bild, wie es von protestantischer Hand als

Porträt des katholischen Kirchenbegriffs gezeichnet wird: eine

Heilsanstalt, welche das fertige Reich Gottes ist und keinen

Heilszweck in der Menschheit zu erfüllen hat, welche das Licht
göttlicher Gnade und Wahrheit in ihrem hierarchischen System
so vollständig absorbiert, dafs aufser ihrem sichtbaren Bereich
schlechthin kein Heil ist, nur Satansherrschaft und ewiger Tod.
Eine Heilsanstalt, welche andererseits das religiös-sittliche Leben

ihrer Glieder so ganz absorbiert, dafs nur Kadavergehorsam als

Inbegriff der Heiligkeit übrig bleibt, den sie mit der absoluten

Bürgschaft des ewigen Heiles belohnt, das von keiner andern

Bedingung abhängig ist, als der legalen Kirchlichkeit. Kein

Wunder, wenn die Katholiken sich wehren, dieses Bild als treues

Porträt ihres Kirchenbegriffs anzuerkennen; doch die Sträubenden

zwingt Delitzsch in gelehrtester Weise ihr eigenes Anathema zu
unterschreiben: vgl. Lehrsystem der römischen Kirche p. 66—83.
Auch Kahnis, Christentum und Luthertum p. 295—297. Und
doch vergifst sich sogar Lipsius zu einem Satz, der fast
dasselbe sagt: ,Hiermit soll nicht behauptet sein, dafs aufserhalb

der christlichen Gemeinschaft die Idee des göttlichen Reiches

in keiner Weise sich wirksam erweise, dafs es also aufserhalb

derselben auch kein Heil und kein Heilsbewufstsein zu geben

vermöge; wohl aber ist einerseits die individuelle Heilsgewifs-
heit nur durch die Zugehörigkeit zur christlichen Heilsgemeinschaft

wirklich verbürgt und vor Täuschung gesichert,
andererseits gewinnt sie nur in letzterer ihren eigentümlichen
Gehalt als Zugehörigkeit zu dem universellen Reiche der
göttlichen Liebe'. 1. c. § 919.

Das protestantische Bewufstsein hat sich dermafsen in das

Vorurteil eingelebt, die hierarchische Kirche nehme die Ehre in

Anspruch, das fertige Reich Gottes zu sein, dafs Hase in seiner
Polemik auf die diesbezügliche Richtigstellung durch die Katholiken

(1864. April. Mai) ausruft: ,Allein dann schwindet auch

der prinzipielle Unterschied zwischen protestantischer und katho-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 277

lischer Kirche. Denn ,findet die wahre Kirche nur allmählich
ihre Verwirklichung', ist Eph. 5, 27 nur vom Ideal der Kirche
zu verstehen, und die ,wirklich bestehende Kirche nur die Grundlegung

jener zukünftigen Herrlichkeit der Kirche': so ist nicht
einzusehen, nach welcher Folgerichtigkeit diese Kirche unfehlbar
und alleinseligmachend sein will.' 1. c. 4. Aufl. 1878. p. 8.

Das Ideal ist verwirklicht, wenn die der Heilsanstalt
anvertraute unfehlbare Wahrheit und Gnade in vollkommener Weise
das Erkenntnis- und Willensleben aller — lebendigen — Glieder
der Kirche erfüllt.

Nicht die unfehlbare Wahrheit und Gnade soll durch die

kirchliche Entwicklung hergestellt werden, sondern ihre
konsequente Aneignung in den Seelen. Die Frage geht demnach

dahin: Ist es möglich, dafs Gott der Kirche die Wahrheit und
Gnade so anvertraue, dafs sie selbst ein sicheres Bewufstsein
derselben als eines objektiven göttlichen Depositum besitzt und

jede der Offenbarung widerstrebende Lehre als unwahr
verwerfen, sowie die Bedingungen der Gnadenvermittlung sicher —
nicht statuieren, sondern als göttlich festgesetzt — angeben kann?

Hase schreibt hiezu: ,Zur Verwirklichung jener Unfehlbarkeit

gehört ein bestimmtes, anerkanntes Organ, welches allezeit,
wenn die Kirche durch Glaubenszweifel oder — Streitigkeiten
bewegt wird, untrüglich ausspricht, was die christliche Wahrheit
sei. Dieses Organ kann nur die höchste Macht selbst in der
Kirche sein, denn es ist die Souveränität hinsichtlich des Glaubens ;

auch kann es nur eins sein, denn zwei verschiedene Organe
derselben Berechtigung wären in Gefahr, einander widersprechend
sich gegenseitig aufzuheben, was nur dann nicht stattfände, wenn
sie sicher wären, stets dasselbe zu sprechen, also nur ein
zweifacher Mund desselben Organs zu sein. — Die Macht

widersprechender Thatsachen und Interessen hat erst spät eine kirchliche

Satzung, niemals ein einmütiges Bewufstsein über diesen

Grundbegriff des Katholizismus, die Unfehlbarkeit der Kirche und
ihr Organ, aufkommen lassen.' 1. c. p. 15—16.

Uns ist der Grundbegriff des Katholizismus ein höherer,
nämlich der ernstliche Glaube, welcher die Voraussetzung der



278 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Diskussion ist, ob Christus eine Kirche mit unfehlbarem
Wahrheitsbesitz geschaffen habe, dafs Gott allein ein solches Wunder
geistiger Art wirken könne, durch seinen menschgewordenen
Sohn im lebendigen und lebendigmachenden hl. Geiste. Da das

katholische Denken von diesem Grundgedanken einer objektiven
Gottesoffenbarung ausgeht, so liegt ihm der Schwerpunkt dieser

Untersuchung in dem Nachweise der biblischen Gottesverheifs-

ungen und Schöpferworte einer Kirche, welche Grundfeste der
Wahrheit ist. Dafs ihm diese Schöpfung möglich sei, steht dem

katholischen Denken von vornherein fest, ehe über die möglichen
Organe der Unfehlbarkeit Umschau gehalten ist; denn Gott ist
nach katholischem Begriff so geistesmächtig, dafs er ebenso leicht
wie durch den einen Mund des Papstes, auch wenn er allen
menschlichen Einflüssen entzogen gedacht würde, durch die oft
stürmischen Beratungen eines allgemeinen Konzils die Wahrheit
zur Verkündigung bringt, und zwar ohne die psychologischen

Motive, welche das individuelle Denken beherrschen, und ohne

die theoretischen Gesichtspunkte, welche die Parteien und

Schulrichtungen bestimmen, in ihrer natürlichen Wirksamkeit stören

'oder aufheben zu müssen. Attingit a fine usque ad finem for-

titer et disponit omnia suaviter. Sap. 8, 1. Wenn wir uns der

Verheifsung für die Kirche sicher sind: Ego rogabo Patrem et

alium Paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in aeternum
(slg xov aimva, während Hase das Charisma des Geistesbeistandes

auf die Apostel beschränken möchte p. 37) Spiritum veritatis
Jo. 14, 16 : ob der göttliche Geist in gottes- und menschenwürdiger

Weise der Wahrheit die wirkliche Verkündigung sichern

könne, daran läfst unser Gottesbegriff kein Bedenken zu : denn

seiner übergreifenden Macht entzieht sich keine Regung menschlichen

Denkens und Strebens, alles Dichten und Sinnen weifs

er so zu disponieren, dafs er übernatürliche Erfolge erzielt, ohne

andere als natürliche Mittel anzuwenden.

Dagegen scheint die protestantische Theologie von der

Meinung auszugehen, dafs Gott mit einem Konzil schwerere Mühe

habe, wenn nicht gar auf ein unüberwindliches Hindernis stofse,
seine Wahrheit unverfälscht im Strudel menschlicher und kirch-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 279

licher Zwiste zu erhalten und ans Tageslicht zu stellen, dafs er
nur in mechanischer Weise das unfehlbare Organ funktionieren
lassen könne, also leichter eine Persönlichkeit, welche durch
centrale Gewalt ohnedies die sicherste Aussicht auf willfahrige
Glaubensunterwerfung habe, als ein vielköpfiges Konzilium.
Insbesondere spricht aus Hases und anderer Beanstandung die

Anschauung, dafs es sich schliefslich nur darum handle, wie am
besten der Schein einer unfehlbaren Lehrautorität erzeugt werden
könne. Sachlich ist es ja nicht ein überweltlicher und überkirchlicher

Gottesgeist, sondern der subjektive Genius des Christentums,

welcher die Entwicklung des Glaubens in dieser oder jener
konfessionellen Fassung, in dieser oder jener formellen Einführung
mit der Konsequenz der Geschichte bewirkt.

Auch hier liegt also eine Verschiedenheit des Gottesbegriffes
der verschiedenartigen Betrachtung der Kirche und ihrer geistigen
Ausstattung zu Grunde. Dafs der höchsten und übergreifenden
Wirksamkeit des hl. Geistes auch durch die allwöchentlich von
Rom nach Trient geschickten Instruktionen nicht vorgegriffen
oder eine Schranke gesetzt würde, war der päpstlichen Kurie
keinen Moment zweifelhaft; wohl aber bekundet es ein geringes
Mafs von Pietät — um von der ^Nächstenliebe zu schweigen

— wenn man den katholischen Glauben an die Assistenz des

hl. Geistes fast in allen protestantischen Besprechungen nach Art
jenes frivolen Witzes des französischen Gesandten in Trient
verzerrt dargestellt und behaglich wiederholt findet, durch welche

der Ehrfurcht vor der Gottheit mindestens ebensoviel geschadet

wird, als dem Ansehen des Katholizismus, der sich mit Grauen

von den ihm beharrlich zugemuteten Blasphemien abwendet.

Als zweite Eigenschaft, welche ohne absolute Identifikation
der Kirche mit dem in Gott vollendeten Reiche der Gnade nicht
in Anspruch genommen werden könne, wird das „Alleinseligmachend"

bezeichnet; der Satz: extra ecclesiam nulla salus. Man

erkennt an, wie dieser Anspruch in der hl. Schrift, von den

ältesten Kirchenlehrern erhoben werde, wie theoretisch und

praktisch eine milde und freie Auslegung von katholischen
Autoritäten gegeben worden sei, insbesondere durch das Aus-

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 19



280 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

einanderhalten der Exkommunikation aus der Kirchengemeinschaft
und der Übergabe an Satan und Hölle; sodann durch die

Unterscheidung von materieller und formeller Häresie.

Allein die protestantische Polemik, welche die Konsequenz

nur in exklusiver Einseitigkeit findet, erklärt beide Unterscheidungen,

sowie alles als unkatholisch, was der Behauptung irgendwie

hinderlich ist: ,Nach katholischer Lehre können nur gesetzliche

Glieder der Kirche selig werden, alle anderen fallen in
irgend einer Form der Verdammnis anheim.' ,In dieser

Unterscheidung liegt eine gewisse Billigkeit; auch entspricht sie einem

in katholischer Theologie stark betonten Grundsatze, dafs nur
der böse Wille zur Hölle führe. Dennoch ist es ein
unkatholisches oder doppelzüngiges Zugeständnis. Ernsthaft und

aufrichtig genommen würde es den Begriff der Ketzerei fast

aufheben, jedenfalls seine Anwendung auf die protestantische
Kirche.' Hase 1. c. p. 53. Ja Delitzsch erklärt geradezu: ,Es
ist nicht schwer einzusehen, dafs diese Unterscheidung auf dem

Standpunkt des Romanismus eine pure Ketzerei ist.' 1. c. 79.

cf. 67—91. Die Anwendung der Grundsätze auf praktische
Fälle kann rigoros oder mild, pessimistisch oder optimistisch sein;
Fehler in der Anwendung beeinträchtigen das Recht der
Prinzipien nicht. Über eine Seele zu urteilen, steht in unfehlbarer
Weise nur dem göttlichen, weil allwissenden Richter zu, dessen

höchstes und endgiltiges Richteramt durch die von ihm selbst

eingesetzte Richtergewalt der Kirche nicht im mindesten
beschränkt wird.

Wer den Satz: Extra ecclesiam nulla salus beurteilt, mufs

notwendig die andern Sätze hinzunehmen, wornach jeder
Getaufte und zwar baptismo fiuminis, flaminis sive sanguinis zur
Kirche gehört, und diese Zugehörigkeit nur durch formelle
Häresie verliert, d. h. durch eine That, welche vor Gott den

Charakter einer Todsünde hat. Mag es für Menschen schwer
sein, diese Kriterien anzuwenden, die katholische Kirche überliefe
deren Anwendung allezeit demjenigen, der allein das Urteil ewigen
Todes sprechen kann.



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 281

Es ist von gröfster Wichtigkeit, um dem göttlichen
Heilswerke selbst wie der katholischen Kirche gerecht zu werden,
•dafs man die Gnade und die Institute der Gnade, das freie und

organisierte Wirken der Gnade, die Heilsfürsorge Gottes für jede
Menschenseele und für die Menschheit nicht identifiziere — und

dementsprechend den Begriff der Kirche als des Wirkungskreises
der Gnade doppelt fasse. Für die Kirche im weitern und
ethischmystischen Sinn ist mafsgebend: Ubi Spiritus Dei, ibi ecclesia

et omnis gratia; für die Kirche im historisch-juristischen Sinn

gilt der andere Teil des Irenaeischen Wortes: Ubi ecclesia, ibi
Spiritus. Adv. haer. 3, 40. Das natürliche Recht geht nicht in
den positiven Rechtsordnungen auf, die sittliche Idee nicht in

den formulierten Sittengesetzen, die Gnade nicht in den äufsern

Gnadeneinrichtungen. Es ist nicht eine notgedrungene, unter
dem Druck des Zeitgeistes erfolgte Abschwächung des alten
Satzes: Extra ecclesiam nulla salus. Habere jam non potest
Deum patrem, qui ecclesiam non habet matrem (Cyprian de unit,
eccl.), wenn neben ihm seit den Tagen Cyprians die Lehre von
der Möglichkeit des Heiles für Andersgläubige mehr oder minder
vermittelt ausgesprochen wurde. Es ist der grofse Gedanke
der Objektivität der Einrichtungen Gottes, welcher das katholische

Specificum ist, und mit Konsequenz durchgeführt wird.
Daher die Behauptung der Alleinberechtigung der einen Kirche,
in welcher die objektive Stiftung Christi besteht; daher aber

auch die Anerkennung der Sakramente, nicht blofs der Taufe,
auch aufserhalb der katholischen Kirche im juristischen Sinn, wo
immer die objektive Anordnung Christi beobachtet wird, und die

geforderte objektive Weihebefahigung vorhanden ist. Nicht nur
die göttliche Gnade, auch die sakramentale Heilsordnung umgibt
den engern und innersten Kreis der alleinberechtigten Kirche,
wie die Atmosphäre den Erdball. In seinen objektiven Institutionen

wirkt Christus, und gilt in weiterm Sinne das Wort: Non
est in alio salus. Act. 4, 12. Aber auch hier ist die Beschränkung

eingeschlossen, dafs die sakramentalen Einrichtungen Christi
ausschliefslich das Heil vermitteln nach ordentlicher Vorsehung;
unter aufserordentlichen Umständen, d. h. in jenen Regionen, in

19*



282 Der Gottesbegriff im Katholizismus uu<l Protestantismus.

welchen das Evangelium nicht hinreichend verkündigt ist, wirken
die natürlichen Sakramente: Bufse und Reue, Fasten und Almosen,
Opfer und Riten, sittliches Streben und Sehnen (Begierdtaufe),
Gebet und Geduld als Vehikel der Gnade, welche aus dem
Verdienste Christi allen Seelen auf allen Wegen zuströmt, die
ihrer religiösen Natur zufolge dafür geeignet sind und von Gottes
Weisheit für angemessen erachtet werden. Das ist die äufserste

Atmosphäre, welche den theokratischen Kern umgibt.
Die Kirche absorbiert demnach in keiner Weise die Gnade

des ewigen Heiles, oder die Freiheit der göttlichen Erbarmung,
indem sie sich als die Trägerin objektiver Gottesgewalten erklärt;
sie betrachtet sich nicht als Gefängnis der göttlichen Wahrheit und
Gnade (cf. Delitzsch 1. c. 66); das thut nur die protestantische
Verkümmerung des Gottesbegriffs, derzufolge ein selbständiges und
wahres Wirken der Kreatur im Dienste Gottes und der Gnade

mit den von Gott empfangenen Gewalten und nach den von
ihm gegebenen Gesetzen, also ein wahrer Dienst der Kirche im
Hause Gottes unmöglich ist, weil ihm relative Selbständigkeit
ebenso undenkbar ist, als relative Heiligkeit: entweder ist sie

nur scheinbare Selbständigkeit und thatsächlich Unselbständigkeit,
oder sie beeinträchtigt die Majestätsrechte Gottes, cf. Delitzsch

Lehrsystem der römischen Kirche p. 119: ,Man macht hiegegen

allerdings geltend: dadurch, dafs der Virginität eine höhere

Heiligkeit als der Ehe zugeschrieben werde, könne letzterer
nichts von ihrer Heiligkeit genommen werden. Allein abgesehen

davon, dafs, wie schon oben geltend gemacht worden ist, eine

relative Heiligkeit nicht mehr ist als Unheiligkeit', u. s. w. —
Wir haben hier keine Rücksicht genommen auf die protestantischen

Charakterisierungen des katholischen Wesens als Anti-
christentum, Götzendienst, Babel u. dgl. in Schriften von
symbolischer Bedeutung, noch auf die intolerante Engherzigkeit des

lutherischen und calvinischen Protestantismus, nicht etwa, weil
derselbe nach Hase (p. 45) sich von diesen Sünden seiner katholi-
sierenden Jugend bekehrt hätte, sondern weil man es uns zur
Sünde anrechnen würde, wollten wir nicht die Schmähungen in

protestantischem Munde als heiligen Zorneseifer bewundern und



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 283

verehren, mit denen man überreichlich Äufserungen der Intoleranz
von katholischer Seite überboten hat.

2. Mit nicht geringerer Bitterkeit richtet sich der Vorwurf
des Paganismus und der Materialisierung des Göttlichen auf die

katholische Sakramentenlehre. Müssen wir hier vielleicht bufsfertig
die protestantische Begeisterung für Gottes Majestät und Heiligkeit

anerkennen, wenn wir die Vorwürfe derselben vernehmen?
Sie lassen sich folgendermafsen zusammenfassen:

a) Nach katholischer Lehre wirken die Sakramente in dem

Sinn ex opere operato, dafs die sittliche Gesinnung und Mitwirkung

des Empfängers nicht weiter in Betracht kommt, wenn er
nur keinen Riegel (obex) vorschiebt. Das verstofse gegen den

sittlichen Charakter des Heilswerkes.
Um die protestantische Berechtigung zu diesem Vorwurf zu

verstehen, empfiehlt sich das Studium der Rechtfertigungslehre
in dem Abschnitt, wo gezeigt werden soll, wie das passive
Nichtwiderstreben des Willens gegen die dargebotene Gnade das Höchste

«ei, was der Wille leisten könne, und vollgenügend, um den

sittlichen Charakter des Heilswerkes zu wahren.
Man beachtet nicht, dafs die Sakramente der katholischen

Kirche den Menschen nicht in gleichförmiger Verfassung
antreffen, weder hinsichtlich der sittlichen Gesinnung noch der
Befähigung. Es kommen ja auch Unmündige in Betracht. Wenn
man nun in katholischer Weise von der Kongruenz der Gnade

mit der Natur überzeugt, in den protestantischen Hypothesen
über den Glauben der zu taufenden Kinder nur theologischen
Nonsens finden kann, so bleibt nichts übrig, als das Minimum

zum wirksamen Sakramentenempfang entsprechend dem zu
bestimmen, was die Schwächsten zu leisten imstande sind, denen

die Gabe des Heils mitgeteilt werden soll. Dieses Minimum
gilt jedoch weder für die Taufe der Erwachsenen, noch weniger
für die andern Sakramente; für alle, welche sich sittlicher
Dispositionsfähigkeit erfreuen, gilt die sittliche Pflicht der sittlichen
Vorbereitung als Bedingung der sittlichen Segnungen des

Sakramentes; bei dem Bufssakrament für die Gültigkeit des
Sakramentes überhaupt. Der ethische Erfolg des Sakramentes ist



284 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

immer von der ethischen Mitwirkung des Empfängers abhängig;
der mystische dagegen nicht. Denn, da der Mensch ohne seine

persönliche Mitwirkung der Segnungen des ursprünglichen Heiles,

verlustig geworden ist, kann er auch ohne persönliche Mitwirkung

derselben wieder teilhaftig werden. Daher ist es berechtigt,,
die Wohlthat der Taufgnade auch denjenigen zuzuwenden, welche
keines Glaubensaktes fähig, (cf. Lipsius 1. c. § 822.), aber

desobjektiv für alle erworbenen Verdienstes Christi bedürftig sind.

Mit Rücksicht auf diejenigen, qui non habent perfectum usum
rationis, wird gelehrt, das Sakrament wirke ex opere operato,
kraft des objektiven Vollzugs der Anordnung Christi, und so,
dafs ein bonus motus interior non requiritur (als unerläfsliche
Bedingung), und Hase entschuldigt Speil gegenüber die frühere

Auslassung u. a. des Satzes in dem Citate aus G. Biel: sulficit,
quod suseipiens non ponat obicem sie baptismus, confirmatio,
extrema unetio conferunt gratiam ei, qui non habet usum
perfectum rationis, indem er sagt: „Ich hatte sie ausgelassen,
weil nichts darauf ankommt. Denn die erste Hälfte ist nur
Wiederholung des Angeführten, alle Gnade, die eine Würdigkeit
de condigno bewirkt, ist nach katholischem Dogma verdient, also

ist hier ausgesagt, dafs nicht der bonus motus interior diese Gnade

verdiene, sondern schon das äufserliche Werk; in der zweiten
Hälfte sind beispielsweise einige Sakramente angeführt, bei denen

nach kirchlicher Praxis Momente vorkommen, in denen der bonus

motus interior gar nicht möglich ist" p. 347. Wer sollte das

katholische Dogmain Hases Unterstellung wiedererkennen: der
sakramentale Akt verdiene die Gnade des Sakramentes? Ist
denn Verdienen und werkzeugliche Vermittlung gleichwertig?
Kommt nichts darauf an, dafs die sittliche Vorbereitung nur unter
der Voraussetzung des mangelnden Vernunftgebrauches für
entbehrlich erklärt wird?

Dafs die ohne Bewufstsein und sittliche Mitwirkung empfangene

Sakramentsgnade stets — nicht erst infolge der lutherischen
Verlegenheit wegen der Kindertaufe als Samenkorn neuen
Lebens auf die künftige, sittliche Bethätigung bezogen worden
sei, ist doch wohl selbstverständlich. Glaubt Hase wirklich, der



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 285

Vorwurf des Gnadenzaubers hafte infolge seiner Entdeckung
1. c. p. 357 nur an der katholischen Kindertaufe, nicht an der
protestantischen

b) Magisch sei die katholische Sakramentenlehre, weil sie

der sakramentalen Materie eine geistliche Kraft zuschreibe, so dafs

die Elemente ihren Kräften nach in etwas Höheres umgewandelt
würden, die eucharistischen Elemente sogar ihrer Substanz nach.

In der That finden wir eine derartige Ausdrucksweise bei

den alten Kirchenlehrern, insbesondere wenn sie vom Taufwasser
und vom Chrisma, vom eucharistischen Brot und Wein sprechen;
wir finden sie aber auch so stark als möglich bei Luther, wenn
er auch anderswo wieder die Handlung dem Glanben gegenüber
fur wertlos erklärte, cf. Lipsius 1. c. 823. Es soll dadurch die

objektive und reale Bedeutung der sakramentalen Handlung
vorstellig gemacht werden, ein Bestreben, das auf der bildlichen
Natur der menschlichen Sprache beruht, aber bei denjenigen,
welche evangelische Liebe um jeden Preis als katholische Heiden
brandmarken will, zum Vorwurf des Gnadenzaubers und der

Materialisierung des Göttlichen genügt. Was ist Zauber und

Magie? etwa der Glaube an eine übernatürliche Wirkung auf
Grund einer göttlichen Anordnung oder apostolischer Bezeugung?
Dann ist das ganze Christentum, soweit es nicht in rationalistische
Moral aufgeht, Magie und Gnadenzauber. Oder jede Wirkung
geistlicher Art, welche nicht voll und ganz aus der sittlichen
Gesinnung als solcher fliefst? Dann ist den Sakramenten keine
andere als symbolische Bedeutung zuzuerkennen, wie es der
Calvinismus thut. Das Luthertum will festhalten, dafs die Sakramente

die Güter, welche sie bedeuten, wirklich mitteilen, dafs

sie eine objektive Kraft des hl. Geistes in sieh tragen, wie
immer auch die Gesinnung des Spenders und Empfangers sei.
So Kahnis, Christentum und Luthertum p. 195 sq. Dies ist auch

katholischer Glaube, was allerdings lutherischer Eifer nicht duldet:
„In der römischen Lehre, dafs das Sakrament jedem Empfänger
unabhängig von seiner Gesinnung die Gnade mitteile, ist nur
irrig, dafs mit der objektiven Gnadenmitteilung ohne weiters die

Gnadenwirkung und das Heil vermischt wird". „Aber etwas



286 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

anderes ist die Mitteilung eines Heilsgutes, etwas anderes die

Aneignung desselben". 1. c. 196. Sakramentenempfang und

würdiger Sakramentenempfang wird von der kathol. Theorie
und Praxis so intensiv auseinander gehalten, dafs Kahnis' Ausfall
nur auf unentschuldbare Unwissenheit zurückzuführen ist. Denn

für die Taufen Unmündiger mufs auch das Luthertum eine

Berechtigung suchen.

Das Magische und der Gnadenzauber liegt unseres Erachtens

darin, dafs eine sittliche Wirkung ohne sittliche Mitwirkung,
also in menschenunwürdiger Weise, und eine göttliche Thätigkeit
in gottesunwürdiger Art vorgestellt wird.

Allein nicht jede Wirkung, welche religiöse Bedeutung hat,
ist im engern Sinn sittlicher Art; die Erhebung und
Wiedereinsetzung in eine höhere Zielordnung, die Berufung, die Erleuchtung,

die Mitteilung sittlicher Kräfte, Neigungen, Motive, die

Wegräumung von geistlichen Hindernissen, ob sie nun unter

juristischen oder medizinischen Bildern vorgestellt werden, sind

geistliche, religiös bedeutende Wirkungen, von hohem sittlichem

Wert, weil sie eine Steigerung der sittlichen Thätigkeit ermöglichen.

Wie uns entgegengesetzte Übel geistlicher Art ohne

unsere persönliche Mitwirkung zugefallen sind, können uns auch

geistliche Gaben gewährt werden. Nur eine Bedingung wird
von dem sittlichen Zweck der Sakramente und des Heiles erfordert,
dafs der Wille des Empfängers nicht widerstrebe. Sobald jedoch

heiligmachen de Gnaden in Betracht kommen, ist für den des

Vernunftgebrauchs unbehinderten Empfänger die sittliche
Vorbereitung und Mitwirkung erfordert: allein sie verhält sich zum

Erfolg nur als Bedingung oder Mitursache, nicht als Quelle oder

Hauptursache. Daher ist das Sakrament trotz aller sittlichen

Vorbereitung eine Wirkung nicht ex opere operantis, sondern ex

opere operato.
Daher ist der Vorwurf unbegründet, die katholische

Sakramentenlehre sei Materialisierung des Göttlichen; das Göttliche
bleibt trotz der von ihm gewählten symbolischen Vehikel in
göttlicher Majestät über der objektiven Institution unberührt von
dem materiellen Element und Vorgang, ungeschwächt und unbe-



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 287

schränkt in der Hoheit und Heiligkeit seines ewigen Sittengesetzes.

Gott wirkt auch in den Sakramenten heilig, gottes- und

menschenwürdig; die geistige Funktion wird nicht in unheiliger
Weise durch die werkzeugliche materielle Funktion verdrängt;
Gott entzieht seiner Heiligkeit nicht, was er dem Sakramente gibt :

er bleibt transcendent, wenn er als sakramentale Kraft den
sakramentalen Handlungen immanent wird; sie binden ihn nicht,
materialisieren ihn nicht, sondern er benützt, vergeistigt, vergöttlicht
die sakramentalen Mittel. Nur wenn man von einem Gottesbegriff
ausgeht, welcher in der objektiven Bedeutung der Kreaturen
eine Beengung, Ausschliefsung oderEinschliefsung Gottes fürchtet,
kann man in der katholischen Sakramentenlehre Materialisierung
des Göttlichen und elektrische Geistesleitung finden. Entgeht
denn die hl. Schrift diesem Vorwurf? War es denn eine magische
Überleitung des Geistes, als Christus seine Jünger anhauchte und

sprach: Empfanget den hl. Geist? Jo. 20, 22.

c) Fatalismus lautet der Vorwurf, mit welchem die
protestantische Polemik die katholische Sakramentenlehre brandmarkt,
natürlich nachdem sie dieselbe zweekmäfsig verzerrt hat. So

bezüglich der Taufe Lipsius 1. c. § 818.

Hase 1. c. p. 351. 358. auch 361, wo er höhnt, wie der
Ceremonienmeister für den Katholiken in Sachen des ewigen
Heils eine wichtige Rolle spiele. Im Hinblick auf die Beicht:
„Die katholische Behauptung, dafs nach göttlichem Recht jede
Sünde, oder doch jede Todsünde nur vergeben werde, wenn sie

einem römischen Priester gebeichtet, oder doch das Verlangen
darnach vorhanden sei, stirbt an ihrer eigenen Geschichte. Wie
fremd ist doch eine solche Bedingung der hl. Schrift, fremd dem

tausendjährigen Bewufstsein auch der katholischen Kirche, die

selbst noch immer in ihren Liturgieen um Sündenvergebung betet

und sie verkündet ohne diese Bedingung. Dazu welche

Vorstellung von Gott, der an so zufälliges, äufserliches Ding, das

dem Einen, dem Leichtsinnigen und Frechen gerade mundrecht
ist, dem Andern, vielleicht feiner und ernster Gesinnten, widerlich
und wie eine halbe Wiederholung der Sünde, seine Gnade
gebunden hätte!" p. 374. Im höchsten Grad fatalistisch sei jene



288 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Auslegung1 der Worte Christi Mat. 16, 16 und 18, 18, welche
Hase die hierarchische nennt: „nach welcher die Priester im
Tribunal der Hülse als Richter sitzen, deren Spruch dem Spruche
des Himmels vorangeht, und die dadurch über Engeln und
Erzengeln stehen, denen solche Macht nicht übertragen ist", p. 367.

Die Voraussetzung der Anklage auf Eatalismus ist eine

doppelte: dafs die katholische Lehre die nécessitas medii, welche
der Taufe zugeschrieben wird, als eine absolute, ausnahmslose,

unbedingte Notwendigkeit betrachte, sodann dafs hier die Wassertaufe

im Gegensatz zur Begierd- und Bluttaufe gemeint sei.

Allein die Notwendigkeit des Mittels, welche auf einer
positiven Anordnung Gottes beruht, ist immer nécessitas ordinata,
niemals absoluta; letztere kann nur eintreten bei innerer
Notwendigkeit. Die nécessitas ordinata hört nicht auf eine solche zu

sein, wenn wir über die mögliche Art, wie Gott in aufserordent-
licher Weise den status viatoris der Unmündigen, bzw. seinen

sittlichen Zweck ersetzt, keine befriedigenden Hypothesen
aufstellen können. Es erscheint weniger als Geheimnis, denn als

Widerspruch mit dem allgemeinen Heilswillen Gottes, wenn die

gröfsere Hälfte der Menschheit — welche ja unmündig stirbt,
jeder Möglichkeit der Aneignung des Heiles wegen Mangels der

Beschneidung, bzw. der Taufe entbehren iniifste. Aus dem

Schweigen der Offenbarung folgt nicht das Pehlen einer göttlichen
Piirsorge für diesen Halbteil des erlösten Geschlechtes.

Die nécessitas medii ordinata, welche von der Taufe

behauptet wird, befleckt den Gottesbegriff durch keinen fatalistischen

Zug; denn das Geordnete dieser Notwendigkeit liegt gerade
darin, dafs die sittliche Heiligkeit Gottes als die absolute Norm
aller Auslegung positiver Gottessatzungen und Heilsbestimmungen

gewahrt wird, soweit unser Urteil reicht wie darüber
hinaus. Mit Unrecht glaubt jedoch der Protestantismus, leichter
der Gefahr fatalistischer Auffassung der Heilsordnung zu
entgehen: denn diese Gefahr wächst mit der stärkern Betonung des
solus, ob es auf innere oder auf äufsere Bedingungen des Heiles
bezogen wird. Die Gnadenwahl erscheint nur um so härter für
die Reprobierten, je weniger sie an eine sittliche oder mystische



289>

oder geschichtliche Bedingung geknüpft wird: dies ist relativer,
verhüllter, verschämter Fatalismus, die absolute oder schlechthin

bedingungslose Prädestination ist absoluter und unverblümter
Fatalismus. Gilt denn nicht schliefslich dasselbe vom Glauben,

was von der Taufe? ist nicht die Erweckung des Glaubens oder

irgend einer andern religiösen Regung von vielen äufsern Ereignissen

abhängig?
Dafs natürlich die Begierd- Liebes- oder Bufstaufe zu Gott

führe, dafs ferner der Logos jeden Menschen mit dem
lebendigmachenden Lichte seines Geistes erleuchte, dessen Woher und
Wohin Menschen nicht bestimmen können, ist ein katholisches
Lehrmoment von so hoher, sittlicher Art, dafs der Vorwurf des

Fatalismus auch hiedurch widerlegt, weil positiv ausgeschlossen
wird.

Fatalismus ist allerdings eine Gefahr der casuistischen

Behandlung der Dinge ; allein zunächst nur eine Gefahr, eine Folge
erst dann, wenn die casuistische Behandlung in die protestantische

Methode verfällt, exklusiv und einseitig zu werden, jedes
relativ berechtigte Moment so zu betonen, bis es zu absoluter

Geltung hinaufgetrieben ist. Die casuistische Sorgfalt in Theorie
und Praxis, in Frage und Lösung entspringt dem Glauben an

objektive Bestimmungen Gottes, und dem Streben, mit genauer
Gewissenhaftigkeit denselben zu entsprechen. Natürlich kann
sie hinsichtlich des Menschen kleinlich und pharisäisch werden,
sowie fatalistisch hinsichtlich Gottes — allein nur, wenn sie nach

protestantischer Art alles ins Extrem treibt.
Sind es endlich nicht die Schriftworte selbst, welche, wie

Mat. 16 u. 18, die theokratische und hierarchische Funktion des

Apostolats, oder die sakramentale Bedeutung einer Handlung so

stark betonen, dafs der Schein fatalistischer Auffassung
entsteht

3. a) Es führt uns dieser Hinweis bereits auf die persönlichen

Werkzeuge des Heils, deren sich Gottes Gnade nach
katholischer Lehre bedient. Der Protestantismus sieht in dem besondern
Priestertum eine Beeinträchtigung des hohen Priestertums Christi
und des allgemeinen Priestertums der Gläubigen, sowie der



290 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

Majestät Gottes. Das katholische Priestertum wird gedacht als die

exklusive Bedingung für den religiösen Verkehr der Gläubigen
mit Gott überhaupt, so dafs der Priester mehr trennend als

vermittelnd zwischen Gott und der Seele steht, ein Dolmetsch, dessen

beide stets bedürfen! „Wo im Katholizismus Hingabe an Gott

stattfindet, mufs sie durch den Priester vermittelt sein; bei uns

verkehrt jeder Christ unmittelbar mit Gott; er ist sich selbst

Priester, indem er das Selbstopfer seines Herzens darbringt,"
belehrt uns Tschackert, Polemik 221. Dann wäre die Taufe
allerdings die Brandmarkung zu geistlicher Sklaverei und Knechtschaft,
so dafs Hase in der katholischen Lehre, alle Getauften gehörten
der katholischen Kirche an, denVersuch fürchtet, den Freiheits-
brief der Kinder Gottes in ein unauslöschliches Malzeichen der
Knechtschaft zu verwandeln. Der Charakter der Taufe mache

den Täufling zum Sklaven des hierarchischen Priestertums, ob

willfährig oder widerspenstig, ändere an der Sklaverei nichts,
cf. p. 354 sq. Sklaverei wäre allerdings ein solches priesterliches
Ministerium, welches trennend zwischen Gott und der Seele

stünde, eine Beeinträchtigung Gottes, Christi und der Seelen!

Allein der Vorwurf der Entwürdigung des Gottesbegriffs trifft
nur diejenigen, welche durch exklusive und einseitige Verdrehung
die Widersprüche der Gegensätze schaffen, die deren priesterliche
Funktion so verzerren, dafs die Priester nicht mehr Diener,
sondern Vormünder Gottes, nicht mehr Diakone Christi, sondern

gleichgeordnete Mittler, nicht mehr Förderer, sondern Feinde des

allgemeinen christlichen Priestertums und seiner geistlichen Opfer
sind. Schlofs denn das alttestamentliche Priestertum das

allgemeine Priestertum des Bundesvolkes aus (Exod. 19, 6.)?
Werden durch die positiven Institutionen der Gnade die natürlichen

Formen des religiösen Verkehrs mit Gott negiert? Soll
und will nicht jede priesterliche Funktion die Anregung zu
gesteigerter Übung des religiösen Lebens sein?

Wahrlich, die hierarchische Auffassung des Priestertums
könnte sich mit gröfserm Recht auf die hl. Schrift stützen, als

die protestantische Abweisung. Offenbar läfst sich ein

weitgehenderer Anspruch, als die Gewalt des Bindens und Lösens mit



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 291

der Folge, dafs auch im Himmel gebunden und gelöst ist, nicht
denken; wenn nun diese Worte nicht so genommen werden dürfen,
dafs der Gottesbegriff entstellt wird, warum fafst der Protestantismus

die katholische Theorie und Praxis nicht dem höchsten

Kanon, nämlich der Unantastbarkeit der absoluten Rechte
göttlicher Majestät entsprechend?

Wenn Mat. 16 und 18 einen Sinn haben, so beziehen sie

sich auf eine objektive Binde- und Lösegewalt im Sakrament der

Sündenvergebung durch ein priesterliches Bufsgericht. Entspricht
diese Gewalt wahrhaft und wirklich ihrem Kamen, so ist das

priesterliche Urteil irgendwie von realer Bedeutung, also für den

Himmel oder vor Gott gültig. Denn was schon gelöst ist, gelöst
erklären, heifst weder lösen, noch weniger so lösen, dafs auch

im Himmel gelöst ist. Allein ist die Lösegewalt dadurch, dals sie
dem Priestertum übertragen wird, damit als eine souveräne

erklärt, weil sie objektiv wirksam ist? Bleibt sie nicht an den

höchsten Kanon, die Übereinstimmung mit Gottes Gesetz gebunden,
nicht blofs um würdig, sondern auch um gültig verwaltet zu
werden Der Priester löst wirklich von Sünden ; allein nur unter
Voraussetzung der gottgesetzten Bedingungen: ein hievon
abweichendes Urteil des Lösens und Bindens hat weder eine

Wirkung auf Erden noch im Himmel, es sei denn in foro externo.
Wenn der Priester löst, so soll er dies in Gemäfsheit der göttlichen
Gesetze thun; weicht er in seinem Urteil von dieser Horm ab,

so ist es nicht gültig. Allein er ist es, der an Gottes Statt und
in Gottes Auftrag den Akt der Lösung vollzieht ; — doch unter
Wahrung der unveräufserlichen Majestätsrechte Gottes. Der
priesterliche Urteilsspruch ist ein selbstthätiger Akt, allein von
allen Seiten umgeben und vollständig durchdrungen von Gott,
als Ideal- und Realprinzip, als substantiellem Grund und Gesetz

der sittlichen Gnadenordnung.
Bezüglich der Art und W eise, wie die priesterliche Hierarchie

die angemafste, Gott entzogene Gewalt über die Seelen ausübt,
belehrt uns Tschackert, der letzte Zweck liege darin, dafs sie

als Assekuranzanstalt auf den Himmel jedem frommen Katholiken
das Heil garantiert (p. 133); Hase dagegen, ihr Geheimnis liege



292 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

in der Kunst, die dogmatisch geglaubte Unsicherheit des Heiles
stets im ängstlichen Gemiite wach zu erhalten fp. 378).

b) Zu den persönlichen Organen der äufsern Heilsvermittlung
gehören die Heiligen und Engel der himmlischen Hierarchie,
insbesondere Maria, Bekannt sind die Vorwürfe paganistischer
Menschenvergötterung, mit welchen die katholische Heiligenverehrung

gebrandmarkt wird, zumeist, nachdem man mit der
Geschicklichkeit Hases in der Sammlung von Anekdoten eine Gruppe
von dicta und facta hergestellt hat, in welcher alles Unvernünftige,
Abergläubische, Fanatische und Beschränkte, was auf katholischem
Boden zu finden war, den Effekt sichert.

Schweigen wollen wir von der albernen Unterstellung, als

ob die päpstliche Hierarchie sich anmafse, die himmlische Hierarchie
der Heiligen durch Rangerteilung und Rangerhöhung zu schaffen,

und so eine neue Art persönlicher Mittler des Heils zu gewinnen,
cf. Hase 1. c. p. 300 sq.

Durch die Verehrung, die Fürbitte und Fürsorge, endlich
durch die Verdienste der Heiligen sieht der Protestantismus die

Majestät Gottes und die Ehre Christi verkürzt. Die Verehrung
der Heiligen wird so aufgefafst, als ob neben und aufser Gott
sogenannten Mittelwesen, deren Begriff zwischen göttlicher und
kreatürlicher Bestimmtheit unklar hin und herschwankt, ein Kultus
gewidmet werde, welcher mehr ist als ein Mittel und eine Form
der Gottes Verehrung selbst. Analog werden die Nebenaltäre
als Heiligenaltäre in Gegensatz zu dem Hochaltar als Gottesaltar

gestellt, als ob die katholische Kirche einen Altar kännte,
der nicht ganz und ungeteilt Gott gewidmet wäre. Die Widmung
an Heilige ist nur eine spezielle Form der Widmung an Gott,
dem alleinigen Ziel alles Kultus und Opfers, in dem Sinn, in
welchem niemand gut ist als Gott allein, der Schöpfer, Erlöser
und Heiliger der Heiligen, ihr Urbild und Alles in Allem.
Innerlich und äufserlich soll die Unterordnung des Heiligenkultus
unter den Gottesdienst hervortreten, innerlich durch das Bewufst-
sein, welches in allen Gläubigen um so lebendiger erhalten werden
mufs, dafs Gott der Grund und Zweck aller Verehrungswürdigkeit
der Heiligen ist, dafs sie nicht neben ihm stehen und verehrt



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 293

werden, sondern in ihm und um zu seiner Anschauung zu

gelangen; äufserlich durch das richtige Mafs und Verhältnis, in
welchem die mittelbare Verehrung Gottes in seinen Heiligen zu
seiner unmittelbaren Verehrung steht. Wenn Betrachtung und

Liebe, Gebet und Hoffnung infolge der Heiligenverehrung den

Geschmack und die Lust an Gott selbst, wie er über den Heiligen
steht, schwächen und einschränken würde, dann wäre sie nicht
mehr Gottes-, sondern Götzen- oder Menschendienst. Allein wenn
sie, wie dies in der katholischen Kirche sein will, durch das

Ave Maria das Paternoster nicht seltener, sondern häufiger macht,

wenn sie Gott selbst den Gedanken und Begierden näher bringt
und nicht so sehr Maria und die Heiligen, als Gott, die Freude
Marias und der Heiligen, zur Liebe, Freude und Sehnsucht der

Herzen macht, dann ist sie Gottesdienst.

Nicht der Katholizismus wird also von dem Vorwurf der

Schwächung des Gottesbegriffs betroffen, sondern der protestantische

Geist, der gegen die Heiligenverehrung protestiert, als ob

Gott nicht so unendlich grofs und heilig wäre, dafs er in dem

Glänze seiner Heiligkeit minder unvergleichlich leuchtete, wenn
ihn das fromme Auge vom Sternenhimmel seiner Heiligen,
seiner Abbilder umgeben schaut. Wohl müssen die Sterne

erbleichen, wenn das Sonnenlicht unsere Erde bestrahlt; allein
Gottes Licht ist so göttlich, dafs vor ihm kein geschaffenes
Geisteslicht erblassen und erbleichen mufs; sie leuchten in
selbständiger Schönheit und doch nur im Glanz der Gnade am Himmel
der Kirche, und zwar um so heller nicht dann, wenn die Sonne

aller Sonnen unter dem Horizont des andächtigen Auges
verschwunden wäre, — dann wäre sternenlose Nacht — sondern erst
dann am hellsten, wenn die TJrsonne aller Heiligkeit im Zenith des

frommen Kultus steht: denn Gott macht leuchten, nicht
erblassen; er schafft selbständige Ebenbilder, nicht Nebenbuhler.

Desgleichen ist es nicht die katholische Anschauung von
der Fürbitte und Fürsorge der Heiligen, welche die Majestät
des Gottesbegriffs schädigt, sondern die protestantische Abweisung.
In ihrem Angriff operiert dieselbe mit den anthropomorphen
Vorstellungen, als ob die Heiligen ihrem göttlichen Herrn die Kenntnis



294 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

unserer Not und Gebete überbrächten, als ob sie ihn erst milder
und gnädiger, geneigter zur Erhörung stimmten, so dafs sie selbst
und Maria insbesondere mehr Wohlwollen für uns hegten und
Vertrauen verdienten als Gott, der erst durch sie beeinflufst
wei'den mufs. Allein kann die menschliche Vorstellung oder die
christliche Sprache sich immer auf jener geistigen Höhe der
Gedanken halten, wo die gläubige Vernunft mehr hinstrebt, als
wirklich ist? Der katholische Glaube weifs auch in dem schlichten
Christenverstand, dafs nicht Gott durch die Heiligen unsere Bitten
und Nöten erfährt, sondern die Heiligen in und durch Gott; dafs

Gottes Erbarmung durch die Einflüsse der Heiligen nicht erst
wach gerufen wird, sondern dafs sie die Heiligen zur Fürbitte
und Fürsorge für uns wach ruft, wie er die Nächstenliebe in
den irdischen Herzen erweckt, um durch sie der Not zu Hilfe
zu kommen. Alle Liebe und Fürsorge der Heiligen für ihre
bedrängten Schützlinge auf Erden ist beschlossen in Gottes Liebe,,

welche sie erfüllt, beseelt und drängt — zum fürbittenden Gebet

wie zu thätiger Hilfe. Die sorgende und thätige Liebe des

Himmels mufs im Herzen Marias und der Heiligen nicht erlöschen,
damit wir sie im Herzen Gottes brennen sehen — alles was an

hl. Liebe im Himmel wie auf Erden brennt, ist Feuer aus Gottes

Herzen, und dieses ganze Feuermeer himmlischer Liebe und

Fürsorge ist nicht nur selbst ganz gottentbrannt, sondern von dem

unbegrenzten Ocean der unerforschlichen — absolut transcen-
denten — Liebe Gottes umwogt und umschlossen, umglüht und
durchwärmt. Wie armselig erschiene dagegen ein Gott, der die
vollendeten Heiligen zu interesseloser Ohnmacht und Unthätigkeit
im Himmel verurteilen müfste, damit seine alleinige Güte nicht
Einbufse erleide, sei es in der That, sei es im Ausehen!

Möge die protestantische Polemik doch endlich für die alte

Versicherung zugänglich werden, dafs die katholische Heiligenverehrung

von dem Grundgedanken erleuchtet ist, dafs ihre Fürbitte
und Fürsorge nichts anderes als von Gott selbst vorbereitete
Mittel sind, durch welche er in der Zeit die Fülle des Guten
in die Welt ausströmt, welche er in der Ewigkeit seiner Schöpfung
zugedacht und vorbestimmt hat.



Der Gottesbegriff und die Lehre vom Heilswerk etc. 295

Der Glaube an die Verdienste der Heiligen, an ihre
überschüssigen Werke und Leiden, sowie die hierauf l'ufsende Lehre

vom Schatz der Kirche und dem Ablafs soll die Hoheit Gottes

und Christi Verdienst beeinträchtigen, ersteres, weil der Mensch

Gott mit dem Wahne gegenüber trete, mehr thun zu können

oder gethan zu haben, als er schuldig gewesen; das zweite, weil
zu Christi Verdienst die Verdienste Maria und der Heiligen
hinzugezählt würden. Bezüglich der Verdienste im Vergleich
zur Pflicht haben wir schon gesprochen ; dafs sie dem Herrn
gehören als vollverpflichtetes Eigentum, ist selbstverständlich, hebt

aber die gottgewährte und gewährleistete Freiheit nicht auf, mehr

an hl. Anstrengung zu leisten, als die strenge Pflicht gefordert
hätte. Zu dem Schatz göttlicher Gnade kann nichts hinzugefügt
werden, da alle Verdienste ihre Frucht sind: und doch kommen
sie zu der Gnade hinzu — wie die Erfüllung zur gnadenvollen
Absicht und Hilfe. Alle Früchte und Verdienste bleiben in der

Gnade, sie treten nicht neben sie noch über sie, sie bleiben
umschlossen von der Gnade, ihrer Erzeugerin, deren Schol's sie nicht

verlassen, in deren Mutterschofs sie indes doch wahre und

eigentliche Verdienste der begnadigten Freiheit und Selbständigkeit
geworden sind. 1st es eine Schwächung der göttlichen Gnade,

wenn man in ihren vollendeten Werken, den Heiligen, wahres

Verdienst und selbständige Verwirklichungen der göttlichen Idee
des Guten anerkennt?

Doch Christi Verdienst! Wenn wir für die Berechtigung
eines stellvertretenden Eintretens der Heiligen und ihrer
Verdienste für uns auf die stellvertretende Genugthuung Christi

hinweisen, wie Speil p. 237: „Wer die Statthaftigkeit einer

stellvertretenden Satisfaktion leugnet, mufs auch leugnen, dafs Christus

wirklich für uns genuggethan", müssen wir als Antwort von
Hase hinnehmen: „Gilt das in der kathol. Kirche für gleich?"
p. 383. Speil will sagen: Wenn die stellvertretende Genugthuung

des einen für den andern aut sittlich-religiösem Gebiet

überhaupt unmöglich ist, so ist auch die stellvertretende Genugthuung

Christi unmöglich; Hase deutet dies, als wolle der katholische

Verteidiger das Verdienst eines göttlichen Stellvertreters
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 20



296 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

und einer menschlichen Aufopferung gleichstellen! Müfste er
nicht Luthardt dieselbe Entwürdigung Christi unterschieben, weil
dieser so schön die Möglichkeit des stellvertretenden Leidens
Christi aus der allgemeinen Thatsache der Zulässigkeit und

Notwendigkeit der sittlichen Stellvertretung ableitet? Müfste er nicht
Paulus dieselbe Blasphemie unterschieben, wieSpeil, weil er sagt:
„Einer trage des andern Last; so erfüllt ihr Christi Gesetz?"
Gal. 6, 2. Wer wollte sich anmafsen, seines Nächsten Bürde so

auf sich nehmen zu können, wie das Lamm Gottes? wer wollte
dem Apostel hinwiederum den Gedanken unterschieben, Christus
habe nicht alle unsere Last auf sich genommen und wir bedürften
noch einer andern Liebe und Hülfe, um erleichtert zu werden?
Luthardt schreibt in seiner Apologie II. 5. p. 80 : Aber kann es

eine Stellvertretung geben hier, wo es sich um sittliche Schuld

und Strafe handelt? Kann einer für den andern eintreten und

genugthun Ist Stellvertretung möglich? — Durch alle Stufen
des menschlichen Lebens geht die Idee oder vielmehr die
Thatsache der Stellvertretung hindurch, durch Familie, Gesellschaft

und Staat. „Dieses Gesetz erstreckt sich bis ins einzelne.

Keiner dient dem andern, keiner hilft dem andern wahrhaft,
der sich nicht innerlich in den andern versetzt und dessen

Bedürfnis in sein inneres Seelenleben aufnimmt. Wir können

sagen: alle Liebe hat etwas Stellvertretendes; denn sie eignet
sich innerlich an, was des andern ist. Es gibt ein stellvertretendes

Handeln, es gibt ein stellvertretendes Leiden der Liebe
für andere, in welcher die Liebe innerlich und äufserlich in
gewissem Sinne auf sich nimmt, was auf dem andern ruht, und so

für denselben eintritt." „Und je göttlicher die Liebe ist, um so

mehr. Je edler ein Mensch ist, und je mehr in ihm der Geist
der Liebe lebt, um so mehr nimmt er den Schmerz der Menschheit
in die eigene Seele auf und trägt ihn innerlich mit und macht
ihn durch. In allen wahrhaft grofsen Menschen ist etwas
Stellvertretendes."

Was in der natürlichen Ordnung möglich und notwendig
ist, soll es vom Reiche der Gnade ausgeschlossen sein? Was
Christus für alle und gi-undlegend gethan, sollen seine Glieder



297

nicht von ihm getragen und beseelt auf dem Grunde seiner

stellvertretenden Verdienste für einander eintreten können? Was
Moses (Exod. 32, 31 sq.) und die Propheten gethan, weil sie

vom Geiste Christi beseelte Vorbilder Christi waren, soll das in
Maria und den Aposteln, soll es in den Heiligen des neuen
Bundes erstorben sein? Was die Jünger Jesu auf Erden
getrieben und was dieser Drang hl. Liebe in ihnen, den
Unvollendeten vermocht, soll es dem Himmel fehlen? Mufs die
stellvertretende Liebe im Herzen Maria und der Heiligen erlöschen,
damit wir sie in dem Herzen Jesu für alle brennend und büfsend
anbeten? Wenn die Nachfolge des Gekreuzigten die grofse
Aufgabe der Christenheit ist, kann und darf sie ihm nicht in der

Aufopferung für andere ähnlich werden?
Doch Christi Verdienst kann und braucht keine Mehrung zu

erfahren. Unzweifelhaft! Das Verdienst des Christus für uns
kann keine Mehrung erfahren, wohl aber das Verdienst des

Christus in uns, es will und mufs eine Mehrung ohne Ende
erfahren! Das Verdienst Christi über der Menschheit ist un-
vermehrbar; das Verdienst Christi in der Menschheit soll täglich
wachsen und zunehmen, das ist der Schatz der Kirche, das das

Verhältnis der Verdienste Christi und der Erlösten Christi in
diesem Schatze Auch die Gnade Gottes konnte keine Mehrung
erfahren, als sie den Eingebornen für die Welt dahin gab; das

Verdienst Christi kam nicht als äufsere Mehrung, wohl aber als
innere Erfüllung zu Gottes unendlicher Gnade hinzu. Die
göttliche Hingebung des Logos wurde durch die menschliche

Aufopferung der Seele Christi nicht vermehrt, sondern erfüllt und
in der Weise vollbracht, wie es der angenommenen Menschheit

entsprach; so wird auch das gottmenschliche Verdienst Jesu durch
die Aufopferung des Herzens und der That bei Maria und den
Heiligen nicht äufserlich gemehrt, denn es umgibt, umschliefst
und trägt ihre Verdienste, sondern nach innen erfüllt und in der
Weise vollbracht, wie es den Gliedern des Gottmenschen, wie
os seiner ersterlösten und daher unbefleckten Mutter sowie
seinen Jüngern und Gliedern überhaupt zukommt. Christi Liebe
und Verdienst schliefst die Aufopferung seiner Heiligen für die

20*



298 Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus.

unvollendete, streitende und gefährdete Menschheit nicht aus,,
sondern bedingt und bewirkt sie: denn Gott schliefst die freie
Selbständigkeit seiner Geschöpfe nicht aus, sondern bewirkt,,
umschliefst und durchdringt sie in ihrer Selbständigkeit, und in
allen spontanen Regungen derselben; er entzieht dieselben seiner
Allwirksamkeit mit nichten, indem er sie auf eigene Füfse stellt;
er bleibt mit ungeminderter Majestät und Gnade ganz über ihnen,
obschon er sie neben sich stellt: die Unterordnung des

Geschöpfes mufs nicht zum Schein verflüchtigt werden, um seine

Freiheit wahr zu denken; noch mufs die selbständige und wahre
Bedeutung der Kreatur im Reiche Gottes, in derinnern und äufsern

Vermittlung des Heils preisgegeben werden, um die Majestät
der Gnade zu wahren. Das ist der katholische Begriff von Gottes

Gröfse, von der lebendig- und freimachenden Kraft seiner Gnade:

wir denken um so edler und erhabener von Gott, je gröfser wir
von der Freiheit und dem Verdienste der persönlichen Mitwirkung

im innern und von der Dienstleistung der Kirche und ihrer
Organe im äufsern Gottesreiche denken: Ubi Spiritus Domini,
ibi libertas! 2. Cor. 3. Haec visio similitudinis gloriae Domini:
et vidi et cecidi in faciem meam et audivi vocem loquentis. Et
dixit ad me: Fili hominis: sta super pedes tuos et loquar
tecum! Et ingressus est in me Spiritus, postquam locutus est
mihi, et statuit me supra pedes meos. Ezech. 2, 1 sq.


	Der Gottesbegriff im Katholizismus und Protestantismus

