Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die Philosophie des HI. Thomas von Aquin : die Philosophie des
Christentums und der Zukunft

Autor: Glossner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nk Vesleeleelecleeleotesd
teslestestedledtestedtedtectostedtestetesectestesteste

5 A6 U[s VS [ US S U VS US U s U

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN
— DIE PHILOSOPHIE DES CHRISTENTUMS
UND DER ZUKUNFT.

MIT RUCKSICHT AUF DIE ENCYKLIKA:
LAETERNI PATRIS“

Von

Kavoxikus Dr. M. GLOSSNER.

o080 ——

Unter den natiirlichen Hilfsmitteln, die von einer giitigen,
mit Macht und Milde zugleich die menschlichen Dinge ordnen-
den Weisheit den Menschen zur Uberwindung des Irrtums ver-
lichen worden sind, und die daher nicht verschmiht und hint-
angesetzt werden diirfen, ist als das vorziiglichste der richtige
Gebrauch der Philosophie zu betrachten.

Ankniipfend an diese aus dem Munde der hochsten kirch-
lichen Autoritidt geflossenen Worte [Leonis Papae XII1L. Epistola
Encyclica ad Patriarchas etc. Acta S, Sedis Vol. XII. Romae
1879. p. 99. Séimtliche Rundschreiben, erlassen von unserem
heiligsten Vater Leo X1II. Erste Sammlung. Freiburg, Herder,
1881. 8. 7.] fragen wir uns, worin der richtigze Gebrauch
der Philosophie bestehe? Die Antwort soll im folgenden und
ewar in drei Abschnitten, die sich enge an den Gedankengang
des in der Uberschrift genannten papstlichen Rundschreibens an-
schliefsen, gegeben werden, indem wir in erster Linie zeigen,
dals die Philosophie sich an der gottlichen Offenbarung zu orien-

10°



138 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

tieren habe; in zweiter, dals der Fortschritt der Philosophie von
dieser Orientierung abhédnge, endlich in dritter, dafs die Philo-
sophie, um von ihren Verirrungen, denen sie seit ihrer soge-
nannten Emancipation vom Glauben und von der Theologie verfiel,
zuriickzukommen, zu dem verlassenen Standpunkt der Orien-
tierung an der Offenbarung zuriickkehren, und aus diesem Grunde
an die durch die neuere Philosophie unterbrochene Tradition der
christlichen Schule, bestimmter gesprochen, an die ihren Héhe-
punkt bezeichnende Philosophie des hl. Thomas von Aquin
wieder ankniipfen miisse.

L.

Von der Orientierung der Philosophie an der Offenbarung
und Theologie.

Die Frage nach dem Verhéltnis von Glauben und Wissen
tritt notwendig iiberall auf, wo eine Religion mit dem Anspruch
und der Autoritit gottlicher Offenbarung vor die menschliche
Vernunft tritt.

Fassen wir das Problem zundchst nur hypothetisch und
nehmen wir an, der Anspruch sei begriindet, der Inhalt einer
gegebenen Religion, von welcher Beschaffenheit derselbe im
iibrigen auch sein moge, ob er aus iiberverniinftigen Wahrheiten
oder Vernunftwahrheiten bestehe oder aus Wahrheiten beider
Arten zugleich, ob er rein religiose oder auch profane Gegen-
stinde betreffe, beruhe in der That auf gottlicher Offenbarung, so
ist unter Voraussetzung des von der gesunden Vernunft gefor-
derten theistischen Gottesbegriffs die Antwort auf die Frage von
selbst gegeben. Dieselbe kann ndmlich nur dahin lauten, dafs
jenes Verhiltnis nicht das der Nebenordnung, sondern nur der
Uberordnung des Glaubens iiber das Wissen, der Offenbarung:
iiber die Vernunft sei.

Wir haben den Umstand als gleichgiltig bezeichnet, ob der
Inhalt der von Gott geoffenbarten Religion sich auf gittliche



Glauben und Wissen. Offenbarung und Philosophie. 139

Dinge beschrinke, oder zugleich auch profane Gegenstinde um-
fasse; denn von der Opportunitit der Offenbarung von Gegen-
stinden der letzteren Art abgesehen, leuchtet ein, dals der all-
wissende offenbarende Gott als die allumfassende Wahrheit in
allen Dingen gleich unfehlbar und daher auf gleiche Weise in
religiosen wie profanen Dingen fiir jede geschaffene Vernunft
mafsgebend und bestimmend sein miisse.

Der gegebenen Unterscheidung figten wir eine weitere
bei. Die religiosen Wahrheiten namlich, von denen wir an-
nehmen, dafs sie den Inhalt gottlicher Offenbarung bilden, konnen
wiederum von der Art sein, dafs sie an und fiir sich die Kraft-
sphiare der natiirlichen Vernunft nicht iberschreiten, obgleich sie
vielleicht thatsdchlich infolge irgendwelcher Hindernisse noch
nicht Gegenstand verniinftiger Erkenntnis geworden sind, oder
sie liegen moglicherweise schlechthin jenseits der dem mnatiir-
lichen Wissen gezogenen Grenzen. In beiden Fillen werden
wir urteilen miissen, dals sich die Vernunft bedingungslos der
gottlichen Autoritdt unterwerfen, sich ihr unterordnen und in dem
Inhalt der Offenbarung, die Reinheit und Unverfilschtheit der-
selben vorausgesetzt, die absolute und unfehlbare Norm fiir alles
eigene Erkennen und Wissen anerkennen miisse.

Jede abweichende Verhéltnisbestimmung von Glauben und
Wissen, Offenbarung und Vernunft beruht bei nitherem Zusehen
auf einem vom theistischen abweichenden Gottesbegriff. Denn
riumt man der Vernunft die Stelle einer positiven und absoluten
Norm ein, so kann eine solche Ansicht nur unter der Voraus-
zetzung aufrecht erhalten werden, dals sich das Gottliche in der
Vernunft in erschopfender Weise manifestiere, was auf die An-
nahme hinausfiihrt, Gott sei in die Vernunft mit seinem
eigenen Wesen eingegangen. Dabel erscheint es als gleich-
giltig, ob in einer allerdings inkonsequenten und unwissenschaft-
lichen Weise an der Transcendenz Gottes festgehalten oder ob
dieselbe geleugnet wird. Denn wird die Vernunft einmal als
,,Epiphanie des Unendlichen“ und das Vernunftwissen als ,Theo-
phanie® begriffen, so bliebe dem providentiellen Einflusse eines
der Welt mit seinem Wesen immanenten und zugleich in freier



140 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Personlichkeit sie iiberragenden Gottes keine andere Einwirkung
ibrig, als die einer fortschreitenden Entwicklung und Auswirkung
der in die Vernunft gelegten gottlichen Lebenskeime. Von diesem
Standpunkte betrachtet stellt sich der Inhalt einer gegebenen po-
sitiven Offenbarung als Anticipation der Vernunft dar. Die Ver-
nunft erkennt in jenem Inhalt ihr urspriingliches Eigentum und
ist daher auch berechtigt, den eigenen Mafsstab an denselben
anzulegen, mit anderen Worten, den Wahrheitskern aus der zu-
falligen dulseren Form und verginglichen Hiille herauszuschilen.

Mit der erwihnten pantheistischen, beziehungsweise theo-
sophischen Auffassung hingen ndmlich zwei Bestimmungen innig
zusammen, die sich als notwendige Konsequenzen derselben er-
geben. Die eine ist die unendliche Perfektibilitit der mensch-
lichen Vernunft, die andere die Annahme einer nur relativen
Wahrheit. Dals der Pantheismus, falls er wahr wire, die Be-
rechtigung besiifse, jene unendliche Perfektibilitit zu behaupten,
bedarf wohl keines Beweises. Dals aber auch die Relativitit
der Wahrheit eine unvermeidliche Konsequenz des Pantheismus
bildet, ist unschwer zu zeigen. In der pantheistischen Weltan-
gchauung némlich ist alles endliche und bestimmte Sein nur die
fliichtige und vergingliche Form, die sich ein unendliches be-
stimmungsloses Sein gibt, um sich derselben als Durchgangspunkt
zu immer neuen und vollkommeneren Formen in ruhelosem Werde-
prozesse zu bedienen. Gilt dies im Realen, so erscheint auf
pantheistischem Standpunkte auch im Idealen jede Vorstellung,
jeder Begriff, jedes Urteil als die unzulingliche, also wieder auf-
zuhebende Fassung, die der endliche Geist dem einen Uner-
fafsbaren zu geben versucht. Wo ein festes Sein nicht anerkannt
wird, da kann auch von einer erkennbaren, ewig giiltigen Wahr-
heit nicht die Rede sein. Wird die Wahrheit im formalen Sinne
als Ubereinstimmung des Denkens mit dem Sein definiert, und
setzt somit die formale Wahrheit das ontologisch Wahre im
Sinne der Erklirung des hl. Augustin: Wahr ist, was ist, voraus,
s0 wird mit dem Sein auch die Erkenntnis in den Strudel des
absoluten Werdens hineingezogen, oder, was auf das Gleiche
hinauslduft, jede bestimmte Erkenntnis in der bestimmungslosen



Glauben und Wissen. Offenbarung und Philosophie. 141

Einheit des reinen Gedankens aufgehoben. Mag man nédmlich
in der pantheistischen Voraussetzung der Kinheit und GGottlich-
keit alles Seienden diese Einheit als ruhendes Sein setzen mit
den Eleaten und Spinoza, oder mit Hegel als absolute Bewegung:
in jedem Falle gibt es keine absolute Wahrheit mehr. Denn
unter der Annahme des einen ruhenden Seins kann dasselbe un-
moglich in einen absoluten schlechthin wahren und erschopfenden
Ausdruck gebracht, folglich nur in einer unendiichen Reihe un-
zulanglicher und der fortschreitenden Vervollkommnung bediirf-
tiger Vorstellungen zu erfassen versucht werden, Unter der
Voraussetzung des ewigen Prozesses aber ist das Denken der-
selben Bewegung verfallen. Wie kein wahres, abgeschlossenes
Sein, so gibt es auch kein wahres und festes Erkennen und
Wissen. Somit ist bewiesen, dafs der Pantheismus keine absolute,
sondern nur relative Wahrheit, den unendlichen Fortschritt der
sich dem Unendlichen annédhernden Vernunft kennt. Von diesem
Standpunkte muls die Behauptung einer geoffenbarten, in festen
Vorstellungen und Begriffen gefalsten absoluten Wahrheit mit
der Forderung unbedingter Unterwerfung der Vernunft als etwas
villig Unbegriindetes und Unverniinftiges, als ein Attentat auf
die gottliche Wiirde der Vernunft erscheinen.

Nicht wesentlich anders stellt sich uns die Sache dar,
wenn wir sic vom theosophischen Gesichtspunkt betrachten.
Denn obgleich die Theosophie die iibergreifende gottliche Trans-
cendenz festhiilt, so lafst doch auch sie das ,Gottliche” in den
Flufs des kreatiirlichen Werdens eintauchen und im Menschlichen,
insbesondere im denkenden Geiste ,auswirken®. Gott ist dem
Theosophen zwar nicht das ,,Brzeugnis der Geschichte,” gleichwohl
Hfiihrt er sich der Kreatur zulicb und fir sie frel in die Ge-
schichte ein.“ (Baader). Mit anderen Worten, der endliche Geist
ist ein werdender Gott, tragt also die Bedingungen unendlicher
Vervollkommnungsfihigkeit in sich, und es kann keinen Standpunkt
der Erkenntnis des Gottlichen geben, der mit Grund als absolute
Norm fiir die Vernunft geltend gemacht werden konnte,

Ginzlich verschieden wird unser Urteil lauten miissen, wenn
wir uns das Verhiiltnis des menschlichen Geistes zu Gott als



142 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

das des Geschopfes zum Schiopfer denken. Sind die Dinge, den
menschlichen Geist inbegriffen, nicht aus dem Wesen Gottes ge-
schopft, nicht Bestimmungen einer in Gott vorhandenen, wenn auch
absolut wirklichen Potenzialitit, sondern aus nichts geschaffen, von
Gott nicht beziehungsweise, sondern schlechthin gesetzt, so ist
thnen mit ihrem Sein auch ihr Wesen bestimmt. Wie das Meer
seine uniiberschreitbaren Grenzen, so hat jedes geschopfliche
Dacgein sein in feste begriffliche Schranken eingeschlossenes Wesen.
Es besteht daher eine bestimmte, erkennbare ontologische
Wahrheit und damit eine unveridnderliche Norm fiir die formale
Wahrheit, mit andern Worten, es gibt nicht nur relative, sondern
absolute Wahrheit. Uber dem Geschaffenen aber und unvermischt
mit ihm steht Gott in vollkommener Aktualitédt als das schlechthin
Ubernatiirliche, fiir die natiirliche Kraft des geschaffenen Geistes
zwar wahrhaft und bestimmt, aber doch nur aus seinen kreatiir-
lichen Wirkungen erkennbar. Wie daher auf theistischem Stand-
punkt einerseits ein bestimmtes, abgegrenztes Krkenntnisgebiet
fir die natiirliche Kraft des geschaffenen Geistes existiert, so
steht in dem schlechthin transcendenten, nach seinem Ansich der
geschaffenen Vernunft unzuginglichen Wesen Gottes die Mog-
lichkeit fiir die Offenbarung eines absolut neuen Wahrheits- und
Erkenntnisgebietes offen.

Die Uberordnung, die der gottlichen Offenbarung iiber die
Vernunft zukommt, enthilt jedoch keine gegen diese gerichtete
feindliche Spitze, bedeutet nicht eine Unterdriickung oder Ver-
nichtung derselben. Vielmehr ist jeder wirkliche und ernstliche
Widerspruch zwischen Vernunft und Offenbarung ausgeschlossen.
Denn da die letzte und hochste Quelle aller Wahrheit eine und
dieselbe, nimlich Gott als die ewige und wesenhafte Wahrheit
ist, so wiirde ein wirklicher Widerspruch zwischen einer ausge-
machten Offenbarungswahrheit und einer unzweifelhaften Ver-
nunftwahrheit einen Widerspruch der ewigen und wesenhaften
Wahrheit mit sich selbst bedeuten. Der Widerspruch kann
daher, wo immer ein solcher geltend gemacht wird, nur ein
scheinbarer sein, und es ist entweder die vorgebliche Vernunft-
wahrheit dies in die That nicht, sondern die fiir sie in Anspruch



Glauben und Wissen. Offenbarung und Philosophie. 143

genommene Evidenz beruht auf einer Tduschung, oder, falls sie
mittelbar evident sein soll, auf falscher Schlulsfolgerung; oder es
ist die vermeintliche geoffenbarte Wahrheit nicht wirklich gott-
lichen Ursprungs, sondern willkiirlich und durch falsche Erkla-
rung in die Quellen der Offenbarung hineingetragen.

Indem wir jedoch den gemeinsamen Ursprung der Vernunft-
wahrheit und der Offenbarungswahrheit in der einen Quelle der
ewigen Wahrheit anerkennen, und aus diesem Grunde die Mog-
lichkeit jedes ernstlichen Widerspruches beider zuriickweisen,
gefihrden wir nicht die hohere, iibergeordnete Stellung der Offen-
barung, und iibersehen den bedeutsamen Unterschied nicht, der
gerade beziiglich der Quelle der Erkenntnis im Gebiete der Ver-
nunft und der Offenbarung besteht. Die Offenbarungswahrheiten
ndmlich haben in Gott ihren unmittelbaren, die Vernunftwahr-
heiten aber nur ihren mittelbaren Ursprung. Da nun Gott schlecht-
hin untriiglich, die menschliche Vernunft aber dem Irrtum aus-
gesetzt ist, so muls die unmittelbar von Gott kommende Wahrheit
als die absolute Norm betrachtet werden, die keineswegs einem
scheinbaren Widerspruch oder auch den grofsten Schwierigkeiten,
die eine geoffenbarte Wahrheit dem menschlichen Vorstellen und
Begreifen etwa darbieten mochte, zu weichen hitte. Insoweit
ist das bekannte Tertullianische: Credo, quia absurdum, voll-
kommen berechtigt. Es besteht daher fiir die Vernunft die Pflicht,
riickhaltslos sich der gottlichen Autoritit zu unterwerfen, sobald
jeder verniinftige Zweifel ausgeschlossen ist, dals sie einer wirk-
lichen gottlichen Offenbarung gegeniiberstehe.

In der Forderung, dafs die Vernunft und Vernunftwissen-
schaft die Offenbarung als absolute Norm anerkenne und sich
an ihr orientiere, ist ein zweifaches enthalten. Krstens wird
die Vernunft, von einem wirklichen Widerspruch mit der Offen-
barung abgesehen, der unseren Voraussetzungen gemdls einfach
unmoglich ist, im Falle eines scheinbaren Widerspruchs anzu-
nehmen haben, dafls der Irrtum auf ihrer Seite liege, und die
Aufklirung desselben einem weiteren und tieferen Nachforschen
iiberlassen, oder wenn die Mittel dazu fehlen, ein vorldufiges:
non liquet ausgesprochen werden misse.



144 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Zweitens darf die Vernunft an eigentliche Geheimnislehren
der-Offenbarung nicht den eigenen beschrinkten Malsstab anlegen
und das Verstindnis derselben nicht von den ihr zugénglichen An-
schauungen, Vorstellungen und Begriffen abhdngig machen. Viel-
mehr wird sie den von dem geoffenbarten Geheimnis gestellten
Anforderungen gemifs die von endlichen und beschriankten Ver-
haltnissen abgezogenen Begriffe ldutern und vertiefen miissen. Um
unsere Behauptung durch ein den Theologen geldufiges Beispiel
zu erlautern, so diirfen die den Geheimnissen der Trinitit und
Inkarnation zu Grunde liegenden Begriffe von Natur und Person
nicht nach den im menschlichen Bewuflstsein gelegenen Daten,
sondern nur nach den Forderungen des Dogmas bestimmt werden.
An die Trinitat darf nicht der Malsstab des menschlichen Geistes-
lebens gelegt, ihr Verstindnis nicht von einer philosophischen
,Konstruktion des Bewulstseins“ abhingig gemacht werden. Welche
fruchtbare Quelle des Irrtums in einer solchen Verkehrung des
richtigen Verhéltnisses von Vernunft und Offenbarung liege, davon
bietet uns die Geschichte der Haresieen und der neueren Philo-
sophie die lehrreichsten und zugleich abschreckendsten Beispiele.

Wir haben bisher bedingungsweise, hypothetisch gesprochen.
Wenn es eine Offenbarung des iiberweltlichen, iibernatiirlichen,
mit seinem Wesen iiber den Dingen erhabenen, allwissenden und
wahrhaftigen Gottes gibt, und dieselbe zu uns auf Wegen gelangt
ist, die alle Biirgschaften des gottlichen Ursprungs, der Reinheit
und Unverfilschtheit gewihren, so besteht fiir die Vernunft die
Pflicht sich zu unterwerfen, und gerade in dieser Unterwerfung
bleibt sie ihrer Natur getreu, handelt verniinftig, wihrend sie ihre
Natur verleugnen, unverniinftig handeln wiirde, wenn sie einer
solchen Offenbarung gegeniiber den Gehorsam verweigern wollte.
Es erhebt sich aber die Frage, ob jene Voraussetzungen zutreffend
seien. Ist der Theismus wahr? Gibt es einen personlichen, iiber-
weltlichen, nicht mit seinem Wesen in die Natur der Dinge ein-
gehenden, obgleich denselben durch sein Wesen und seine Macht
gegenwirtigen, also iiber die Natur erhabenen Gott, der Schopfer
der Dinge ist?. Ist eine iibernatiirliche Ordnung, die Offenbarung
iiberverniinftiger Wahrheiten moglich?



Die Thatsache der Offenbarung. 145

Die neueren, dem Christentum feindlichen philosophischen
Systeme verneinen diese Fragen. Die Litteratur ist voll von
derartigen Behauptungen, wie: die Kritik habe dem Christentum
die geschichtlicken, die Philosophie den spekulativen Boden unter
den Fiifsen hinweggezogen. Doch hat es mit diesen kiithnen
Behauptungen des stolz das Haupt erhebenden Unglaubens noch
seine guten Wege. Wir haben es in diesem Augenblicke weniger
mit den historischen Voraussetzungen des Christentums zu thun.
Was aber die philosophischen, spekulativen Fundamente desselben
betrifft, so bildet der Theismus die einzige der Vernunft gemiilse
Philosophie, und wird die Menschheit von den pantheistischen und
materialistischen Irrtimern immer wieder zu ihm zuriickkehren.
Gerade jene Systeme, die mit vornehmer Selbstgeniigsamkeit die
,Selbstzersetzung des Christentums,” verkiinden, werden durch
den diabolischen Gotteshals, durch den horror entis et veritatis,
von dem sie erfullt sind, nicht wenig dazu beitragen, die Geister
und Gemiiter iiber die grauenhafte Verirrung in die unverniint-
tigsten Annahmen, in welchen die erhabenen Wahrheiten vom Ur-
sprung der Dinge aus dem unendlichen Gedanken und freien
Willen Gottes zu fratzenhafter Gestalt verzerrt sind, zur Be-
sinnung auf sich selbst zu bringen und sie wieder zur Vernunft
und ihrem anbetungswiirdigen Urheber zuriickzufiihren.

Wenn wir nun aber auch mit Recht annehmen, woran kein
wahrhaft Verniinftiger zweifeln wird, der Theismus sei die allein
wahre Philosophie, was ist damit erreicht? Die Moglichkeit
einer iibernatiirlichen Offenbarung und die hypothetische Not-
wendigkeit fiir die Vernunft, sich derselben als einer absoluten
Norm zu unterwerfen. Nicht mehr. Es handelt sich daher vor
allem um den Nachweis der thatsdchlichen Offenbarung; denn
nur einer wirklichen Kundgebung Gottes gegeniiber kann die
Frage nach dem Verhiltnisse des patiirlichen Wissens zum iiber-
natiirlichen Glauben eine aktuelle Bedeutung gewinnen. Tritt uns
in der Frage nach der Moglichkeit der Offenbarung der speku-
lative Rationalismus feindlich entgegen, so haben wir es hier mit
einem neuen Gegner, dem sogenaunnten vulgiren Rationalismus zu
thun. Die Thatsache der Offenbarung soll nicht bewiesen, ja nicht



146 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

einmal beweisbar sein. Sie soll nicht bewiesen sein; denn da
unter den verschiedenen positiven Religionen, die als geoffenbart zu
gelten beanspruchen, die unversohnlichsten Gegensitze bestehen,
80 konne keine von ihnen als wirklich geoffenbart angesehen
werden, Gesetzt aber auch, man berufe sich anf Wunder und
‘Weissagungen, so bringe ja jede dieser Religionen derartige an-
gebliche Beweise ihres gottlichen Ursprungs vor. Abgesehen
nun davon, dafs diese Argumente, von feindlichen Parteien ins
Feld gefiihrt, einander aufheben, so seien Wunder und Weissa-
gungen selbst iibernatiirliche Thatsachen, die den Glauben an
ein hoheres iibernatiirliches Gebiet voraussetzen und daher zur
Beglaubigung der Offenbarung vor dem Forum der Vernunft
fiiglich nicht angewendet werden konnen, Mége demnach, wer
das Bediirfnis fiihlt, immerhin glauben; sein Glaube aber ist und
bleibt ein wissenschaftlich nicht zu rechtfertigender Kohlerglaube.

Dafs durch solche und dhnliche Argumente selbst Theologen
sich blenden liefsen und aus diesem Grunde die Apologetik oder
wissenschaftliche Rechtfertigung des Christentums (die demon-
stratio christiana) als Glaubensdoktrin und theologische Disziplin
erklirten, mufsten wir allerdings erleben. Gleichwohl scheint es
nicht schwer, den triigerischen Schein der gegen die Anspriiche
des Christentums erhobenen Einwendungen zu zerstreuen. Mogen
auch andere Religionssysteme auf Wunder und derartige Kenn-
zeichen gottlichen Ursprungs sich berufen, so sind wir doch
nicht so ganz der Hilfsmittel und Kriterien beraubt, um falsche
Wunder und Weissagungen von echten und glaubwiirdigen zu un-
terscheiden. Was aber jenen Achilles des Rationalismus betrifft,
dafs die Anerkennung der die Offenbarung beglaubigenden That-
sachen wegen des iibernatiirlichen Charakters derselben selbst des
(laubens bediirfe und einer voraussetzungslosen wissenschaftlichen
Rechtfertigung nicht fihig sei, so enthilt derselbe gerade das, was
den Gliubigen zum Vorwurfe gemacht wird, nimlich eine petitio
principii, die darin besteht, dafs die Unmoglichkeit, den iibernatiir-
lichen gottlichen Ursprung einer Thatsache auf natiirlichem Wege,
durch die Mittel der Vernunft festzustellen, als eine ausgemachte
‘Wahrheit behandelt wird. Allerdings kann der Inhalt der Offen-



Die Thatsache der Offenbarung. 147

barung, soweit derselbe geheimnisvoll ist, nur geglaubt, die That-
sache der Offenbarung aber durch die natirlichen Mittel der Er-
fahrung und verniinftigen Reflexion erkannt werden. Nur der
prinzipielle Sensualismus oder auch eine Philosophie, die wie
die Kantsche der menschlichen Vernunft jede Fihigkeit abspricht,
sich in ,theoretischer Absicht“ iiber die Erscheinungen der
inneren und #ufseren Erfahrung zu erheben, mag konsequenter
Weise die Religion ,innerhalb der Grenzen der Vernunft* ein-
schliefsen, welshalb wir denn auch die vulgiren Rationalisten
hauptséichlich unter den Anhéngern Lockes, Humes und Kants
finden. Dagegen wird eine Philosophie, die sich zur wissen-
schaftlichen Erkenntnis des personlichen, iiberweltlichen Gottes
erhebt, die Annahme fiir gerechtfertigt halten, dals es Wirkungen
gebe, die den deutlich erkennbaren Stempel unmittelbaren gott-
lichen Ursprungs an sich tragen.

(resetzt aber auch, jene aulserordentlichen und iibernatiir-
lichen Wirkungen, durch welche das Christenthum seinen iiber-
natiirlichen Ursprung beglaubigt, seien mit Hiilfe der der
Vernunft zu Gebote stehenden Erkenntnismittel und Kriterien
mit Gewilsheit erkennbar, so erhebt der Rationalismus neue
Schwierigkeiten. Jene Wirkungen mogen fiir die unmittelbaren
Zeugen volle iiberzeugende Kraft besessen haben, fiir uns, die
wir Jahrtausende nach jenen Augenzeugen leben und nur durch
Uberlieferung von ihnen wissen, geht jene Macht, mit welcher
die Wunder Jesu z. B. auf seine Zeitgenossen gewirkt haben,
fast ganz und gar verloren. Hierauf liefse sich zunichst er-
widern, dals erstens jener Einwand nicht von den Weissagungen
gelte, zweitens, dals was einmal wahr ist, immer wahr sei;
sind also die Wunder des Erlosers vollkommen beglaubigt, so
verlieren sie auch fiir die spitesten Jahrhunderte nichts von der
ihnen innewohnenden Uberzeugungskraft. Wir sind jedoch in
der Lage, die Forderung des Rationalismus, soweit sie verniinf-
tigen Sinn hat, zu erfiillen. Es ist namlich die Ausbreitung des
Christentums durch die Predigt vom Gekreuzigten und Aufer-
standenen nicht nur eine aulserordentliche und wunderbare
Thatsache, sondern greift mit ihren Folgen und Wirkungen bis



148 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

in unsere Tage herein, so dafs der Beweis des Christentums
aus der lebendigen Gegenwart und aus Thatsachen, die wir an-
schauen, erfahren und erleben, gefiihrt werden kann. Die aus
dem Gottmenschen herausgeborene Kirche ist dieser greifbare
Beweis ,,wegen ihrer wunderbaren Ausbreitung, hervorragenden
Heiligkeit und unerschiopflichen Fruchtbarkeit, die sie allent-
halben entfaltet, wegen der katholischen Einheit und uniiber-
windlichen Festigkeit.“ (Acta S. Sed. 1. ¢. p. 101. Cone. Va-
tican. Constitut. dogm. de fide cathol. ¢. 3.)

Ja, wir finden den iiberzeugenden Beweis von dem gott-
lichen Ursprung und Charakter des Christentums unmittelbar
in unserem (regenstande, der christlichen Philosophie selbst. Denn
es ist eine merkwiirdige Thatsache, die sich nur aus der inneren
Wahrheit des Christentums erklirt, dals in der christlichen
Kirche allein die Harmonie zwischen (Glauben und Wissen, posi-
tiven, religiosen Dogmen und Philosophie zu finden ist, wihrend
wir bei Betrachtung aller ibrigen Religionssysteme, z. B. im
Mohammedanismus einem unversohnlichen Gegensatze der religi-
osen Lehrsitze und der wissenschaftlichen Anforderungen begegnen.
(Vgl. Averroes, Philosophie und Theologie. Herausgegeben von
Miiller. Miinchen 1875. S. 1 ff) Die Theologen der falschen
Religionen geraten in Kollision mit der Vernunft, ihre Philo-
sophen in Widerstreit mit den religiosen Dogmen. Die katholische
Kirche allein ist im Besitze einer Theologie, die in Harmonie
steht mit der Vernunft und Vernunftwissenschatt, und einer Philo-
sophie, die in inniger Eintracht und aufrichtiger Unterordnung
unter den Glauben und die Theologie besteht. Auch diese ganz
einzig dastehende Thatsache sind wir berechtigt unter die zahl-
reichen motiva credibilitatis zu rechnen, mit welchen Gott die
geoffenbarte Religion wie mit eben so vielen Pforten umgeben
hat, durch welche von den mannigfaltigsten Wegen der Zugang
zum Glauben und zum ewigen Leben den aufrichtig forschenden
und strebenden Menschenkindern, welcher Bildungsstufe immer
sie angehoren mogen, offen steht.

Sollte man gegen unser Argument den Einwand erheben, auch
der Brahmanismus besitze eine seinen Lehrsitzen entsprechende



Die Philosophie im Dienste der Theologie. 149

Philosophie; nicht minder habe die protestantische Theologie die
ihr konforme Philosophie gefunden, ja auch die mohammedanischen
Philosophen suchen die Harmonie zwischen Religion und Philo-
sophie darzuthun, so liegt die Antwort nahe, jene Harmonie be-
stehe auf Kosten der religiosen und verniinftigen Wahrheit zugleich;
denn der Brahmanismus ist selbst ein Abfall von dem é&lteren,
allein vernunftgemélsen Monotheismus, dessen unverkennbare
Spuren die Veden zeigen. Der Protestantismus aber trigt den
Widerspruch gegen die Vernunft in seinen religiosen Prinzipien
und hat denselben in den aus seinen Schoose hervorgegangenen
theosophischen und pantheistischen Systemen noch mehr zu Tage
gefordert; der Mohammedanismus aber war so wenig imstande,
eine wahre vernunftgemilse Philosophie aufkommen zu lassen,
dafs seine vom Kor'an unbefriedigten Denker trotz der dem
Studium des Aristoteles zugewendeten Geistesmiihe durchweg der
Theosophie und dem ihr verwandten Neuplatonismus verfielen. Es
steht also fest, dals die Harmonie von Glauben und Wissen, von
Theologie und Philosophie allein in der katholischen Kirche zu
finden ist.

Wir haben im Bisherigen die Moglichkeit und Thatsachlichkeit
der gottlichen Offenbarung aufgezeigt. Den anfangs aufgestellten
Grundsitzen gemils werden wir demnach sagen miissen, dals der
thatséichlich in der christlichen Kirche vorhandenen gottlichen
Offenbarung gegeniiber fiir Vernunft und Vernunftwissenschaft
die Pflicht entstehe, sie als hochste und unfehlbare Norm aller
Wahrheit anzuerkennen und an ihr sich zu orientieren, dals folg-
lich die im p#pstlichen Rundschreiben erhobene Forderung voll-
kommen berechtigt und vernunftgemils sei, ut ad fidei catho-
licae normam ubique traderentur humanae disciplinae
omnes, praesertim vero philosophia. (Act. Sed. L. c. p. 98.)

Das aus der Natur der gottlichen Offenbarung und der
menschlichen Vernunft sich ergebende Verhiltnis der Unterord-
nung der Philosophie unter den Glauben und die Theologie be-
eintrichtigt nicht die Selbstindigkeit und Wiirde der natiirlichen
Wissenschaft, sondern ist fiir sie eine Quelle der Kraft und
setzt sie in den Stand, der Offenbarung und Theologie selbst die



150 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wichtigsten Dienste zu leisten — tantum abest ut superaddita fidei
lux intelligentiae virtutem extinguat aut immiouat, ut potius
perficiat, auctisque viribus habilem ad majora reddat. Igitur
postulat ipsius divinae Providentiae ratio, ut in revocandis ad
fidlem et ad salutem populis etiam ab humana scientia praesidium
quaeratur. (L. c. p. 99.)

Die Dienste, welche die vom Glauben erleuchtete und ge-
leitete Philosophie der Offenbarung und Theologie zu leisten
vermag, sind teils solche, die dem Glauben vorangehen, teils
solche, die ihn voraussetzen und ihm nachfolgen. In der ersten
Beziehung vollzieht die christliche Philosophie das Geschift der
Apologetik, in der letzteren aber tritt sie in den eigentlichen
Dienst der Wissenschaft des Glaubens oder der Theologie, wird
zur ancilla theologiae, indem sie derselben hiilfreiche Hand bietet,
um sich in das Gewand menschlicher Wissenschaft zu kleiden
und den unerschopflichen Gehalt des Glaubeus in der hienieden,
wo wir nicht im Schauen, sondern wie im Spiegel und Gleich-
nisse erkennen, allein moglichen Weise bis in seine duflsersten
Konsequenzen zu verfolgen und dem gliubigen Bewulstsein zu-
ganglich zu machen.

Im einzelnen aber sind die der Offenbarung zu leistenden
Dienste folgende. Die Philosophie vermag von ihren eigenen
Prinzipien ausgehend und aus ihren natiirlichen Erkenntnisquellen
schopfend, wenn auch unter der Leitung der Offenbarung, die
in dieser enthaltenen natiirlichen Wahrheiten von Gott zu be-
stitigen und so durch Feststellung der sogenannten praeambula
fidei dem Glauben den Weg zu ebnen und die Gemiiter zur
Aufnahme der Offenbarung vorzubereiten. In dieser Hinsicht be-
findet sich die christliche Philosophie in der ginstigen Lage,
das Zeugnis der heidnischen Philosophen anrufen zu konnen, die,
ohne vom iibernatiirlichen Glauben erleuchtet zu sein, nur dem
Lichte der natiirlichen Einsicht und den Eingebungen einer ver-
niinftigen Betrachtung der Natur mit Kinschlufs des Menschen
folgend, ,gewisse ewige Wahrheiten erkannten, die teils von
Gott zu glauben vorgelegt werden, teils mit der Lehre des
Glaubens im engen Zusammenhange stehen.“ (L. c.)



Die Philosophie im Dienste der Theologie. 151

So erwies sich bereits die vorchristliche Philosophie als
eine ,,Vorschule des Christentums,” als eine ,,Erzieherin fiir das
Evangelium*, und die christliche Philosophie reklamiert mit Recht
den gesamten formellen und materiellen Wahrheitsgehalt, den
heidnische W eisheit aufgespeichert, vergleichbar den Schiitzen von
Gold und Silber und den kostbaren Gewindern, welche die Isra-
eliten aus Agypten mit sich genommen, als ihr legitimes Eigentum.
Nicht blofs logische, zum formellen Auf- und Ausbau der Wissen-
schaft notwendige Sitze nidmlich findet die christliche Philosophie
bei den heidnischen Weisen, sondern auch metaphysische Wahr-
heiten, die durch die Vernunft erkannt werden konnen und mit
grofserer oder geringerer Klarheit auch von den grofsten unter
den heidnischen Weisen erkannt wurden, wie das Dasein und
die Eigenschaften Gottes: Wahrheiten, die unter dem leitenden
Einflusse des Glaubens in ihre volle Konsequenzen entfaltet und
den aulserhalb Stehenden als Vernunftwahrheiten dargeboten und
nachgewiesen, diese zur Schwelle des Glaubens zu fiihren ver-
mogen. Zu diesen die Vernunft fiir den Glauben disporierenden
Wahrheiten gehoren die unendlich alles Geschaffene iiberragende
Vollkommenheit, die unendliche Weisheit, Gerechtigkeit und
Wahrhaftigkeit Gottes, die den Glauben an sein geoffenbartes
Wort als etwas durchaus Vernunft- und Pflichtgemifses er-
scheinen lassen.

Wie die allgemeinen Voraussetzungen einer unmittelbaren
gottlichen Kundgebung, so 1st die Vernunft auch imstande,
die Kennzeichen einer thatsichlichen Offenbarung zu erkennen,
und den Beweis zu fiihren, dafs das Christentum alle Merkmale
einer solchen besitze: ein Beweis, von dem wir sahen, dals
er nicht allein aus geschichtlichen Zeugnissen, sondern aus
der lebendigen Wirklichkeit selbst gefiihrt werden konne, so
dafs weder der Atheist noch der Skeptiker vor dem Richterstuhl
der Vernunft entschuldigt erscheinen, und der Gnade und dem
Glauben nur dadurch, dafs sie ihr Auge freiwillig dem Lichte
verschlielsen, den Zugang zu Geist und Herz zu wehren vermogen,
ohne dals das Verdienst des Gliubigen deshalb geschmilert

wiirde, der, die sophistischen, aus den verborgenen Falten des
Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. 11



152 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Herzens fliefsenden Einwendungen verachtend, mit hinreichender,
der Natur der Sache entsprechender Gewilsheit den gottlichen
Ruf erkennend, bedingungslos der Unterwerfung heischenden
Autoritéit sich hingibt.

Ein anderer Dienst, den die Vernuntt dem Glauben zu
leisten imstande ist, betrifft die Hiilfe, deren die Theologie be-
darf, um sich als Wissenschatt zu verwirklichen, oder wie es in
unserem Rundschreiben heiflst, ,,den Charakter und das Gewand
einer wahren Wissenschaft zu erlangen und anzuziehen.“ (L. c.
p. 101.) Zwar bediirfen Glaube und Theologie an und fiir
sich dieser Hiilfe nicht; denn, wie Clemens von Alexan-
drien bemerkt, die Lehre des Erlosers ist vollkommen in sich
und bedarf nichts weiter, da sie Gottes Kraft und Weisheit ist
(ibid. p. 102), eine Auffassung des Verhiltnisses der Philosophie
zur Theologie, die der hl. Thomas nadher ausfiihrt und durch die
unmittelbar aus Gott geschopfte Gewilsheit der Prinzipien der
Theologie begriindet [haec scientia accipere potest aliquid a philo-
sophicis disciplinis, non quod ex necessitate eis indigeat . . . .
Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed immediate
a Deo per revelationem. Et ideo non accipit ab aliis scientiis, sed
utitur eis tanquam inferioribus et ancillis. Et hoc ipsum, quod
sic utitur, non est propter defectum vel insufficientiam ejus, sed
propter defectum intellectus nostri, qui ex iis, quae per naturalem
rationem (ex qua procedunt aliae scientiae) cognoscuntur, facilius
manuducitur in ea quae sunt supra rationem. S, Th, qu. 1.
art. 5 ad 2]. Was also fiir die Theologie an sich keine Not-
wendigkeit ist, wird fiir sie eine solche mit Riicksicht auf die
Schwiiche des Verstandes hienieden, der die géttlichen Wahr-
heiten zwar mit Hiilfe der Gnade in der threr gottlichen Natur
entsprechenden Weise zu ergreifen und festzuhalten, aber noch
nicht so zu erkennen vermag. Daher bedient sich der Glaube
der Vernunftwissenschaft, um die geoffenbarten Wahrheiten syste-
matisch zu ordnen, die Konsequenzen daraus zu ziehen, sie durch
geschopfliche Analogieen zu verdeutlichen, um so ein genaueres
und schiirferes Verstindnis von ihnen zu gewinnen, und obgleich
die Einsicht in die innere Moglichkeit des Mysteriums hienieden



Freiheit und Unfreiheit der Philosophie. 153

unmoglich ist, die vom Standpunkt der Vernunft erhobenen Ein-
wendungen vom Standpunkt derselben Vernunft zu widerlegen.
,Daher macht der Zutritt der Philosophie die Wahrheit nicht
stirker; da sie aber die Gegenargumente der Sophisten entkriftet
nnd die hinterlistigen Anschlige gegen die Wahrheit abweist,
wurde sie ein passender Zaun und eine Mauer des Weinberges
genannt.“ (Clem. Alexand. Act. Sed. 1. ¢. p. 102. Non quod
necessitate eis indigeat, sed ad majorem manifestationem eorum,
quae in hac scientia traduntur. S. Thom. 1. ¢.)

Wenn die Notwendigkeit der natiirlichen Wissenschaften
fiir die Begriindung der Offenbarungswahrheiten ausgesprochen
wird (ut omnes et singulae — coelestium doctrinarum partes
— suis iisque invictis argumentis confirmentur, L. c. p. 101),
80 ist an eine streng philosophische Beweisfiihrung, d. h. aus
den natiirlichen Prinzipien und Quellen der Erkenntnis nur bei
jenen Wahrheiten zu denken, die wie das Dasein eines iiberwelt-
lichen Gottes und Schopfers der Dinge von Gott kundgegeben
wurden, obgleich sie fiir die Vernunft nicht vollstindig unbe-
greiflich sind, so dafs sie nach Hinzutritt der gottlichen Autoritit
alsbald und ohne eine Beimischung von Irrtum von allen erkannt
werden. (L. c. p. 99. Vgl Contra Gentil. 1. 1. ¢. 4.)

Wir sind im bisherigen dem Gange des pipstlichen Rund-
schreibens gefolgt. Es diirfte aber an der Zeit sein, an dieser Stelle
den Schritt zu hemmen und auf Einwendungen zu achten, die
alles umzustofsen drohen, was wir von der Leitung der Vernunft
und Philosophie durch die Offenbarung einerseits und von den
Diensten, welche jene dieser leisten sollen, andererseits, aufge-
stellt haben.

Eine am Giingelbande des Glaubens sich bewegende Philo-
sophie entbehre jeglichen Vertrauens, aller Glaubwiirdigkeit, sie
bewege sich in einem fehlerhaften Zirkel, indem sie die mit
Hiilfe der Offenbarung gewonnenen Resultate benutze, um die
Offenbarung zu empfehlen und zu begriinden, sie werde, obgleich
selbst der Stiitze der Offenbarung bediirftig, doch als Sidule und
Schild derselben Offenbarung betrachtet. In keinem Falle sind

thre vorgeblichen Beweise geeignet, einen ticferen, nachhaltigen
1n*



154 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Eindruck auf Andersdenkende, aufserhalb der Kirche und des
Offenbarungsglaubens Stehende hervorzubringen.

Auf diese Bedenken steht uns die im Rundschreiben selbst
angedeutete Antwort bereit, dals durch die Orientierung am
Glauben die berechtigte Selbstindigkeit der Philosophie in keiner
Weise bedroht werde, dals diese vielmehr sich ihrer eigenen
Prinzipien bedienen miisse und nichts in ihr Erkenntnis- und
Machtbereich aufnehmen diirfe, was nicht aus den. natiirlichen
Erkenntnisquellen geschopft und in einer der Natur des Gegen-
standes angemessenen Weise bewiesen ist. Der Glaube ist fiir
die Philosophie nicht Prinzip; er enthilt weder den Ausgangs-
punkt ihrer Forschungen, noch den Weg, den sie zu wandeln
hat, sondern nur den Kompals, der sie vor Irrwegen bewahrt,
und den Leitstern, der ihr das Ziel zeigt, welchem sie zustrebt.

Ist diese Antwort befriedigend? Es fehlt nicht an Theo-
logen, die dies verneinen. Die Philosophie, sagen solche, wire
unter der Voraussetzung einer notwendigen Orientiernng an der
Offenbarung in einer schlimmeren Lage, als das unmiindige Kind,
das vermdge seiner Natur als Vernunftwesen bestimmt und fihig
ist, einmal miindig zu werden und seine Selbstleitung zu iiber-
nehmen, wihrend die Philosophie der Leitung durch andere nie
entraten konnte. (Dr. v. Kuhn, Die historisch-polit.-Blitter u. s. w.
Tiibingen 1863. S. 24.) Es miisse daher zwischen dem Philo-
sophen und der Philosophie unterschieden und gesagt werden,
dafs zwar der Philosoph, der unter konkreten geschichtlichen
Verhiltnissen stehe und forsche, dem Einfluls der Offenbarung sich
weder ginzlich entziehen kinne noch solle, dafs aber die Philo-
sophie als Vernunftwissenschaft prinzipiell von jeder mafsgebenden
Norm unabhéingig, also durchaus frei und selbstindig sei und sein
miisse. Die Philosophie trage Prinzip und Norm in sich selbst.
»Die zur Autoritit erst hinfilhrenden Wissenschaften — so spricht
sich ein Verteidiger dieses Standpunktes aus — miissen als
solche, ihrem reinen abstrakten Wesen nach betrachtet, frei oder
selbstindig sein, ohne allen Dienst, wenn sie eine streng metho-
dische Durchbildung erlangen sollen. Philosophie und Vernunft-
wissenschaft mégen zwar vom gldubigen Standpunkte dargestellt



Prinzip und Norm. Philosophie und Philosoph. 155

werden, konnen aber aus diesem Grunde nicht allgemeine und
-objektive, sondern nur beschrinkte Geltung, innerhalb eines be-
schrinkten Religionsbekenntnisses namlich, in Anspruch nehmen.
Die Philosophie und Apologetik als solche aber streben eine ob-
jektive Giltigkeit und Allgemeinheit an, miissen also frei, vor-
aussetzungslos, autonom und sich selber Endzweck sein. Die
spekulative Vernunftwissenschaft mufls frei sein nach Prinzip
und Methode und darf nicht die positive Glaubensnorm zu ihrer
eigenen Norm erheben. (Schmid, Wissenschaft und Autoritat.
Miinchen 1868. 8. 12 ff)

Diese Unterscheidung der Philosophie und Apologetik an
sich von dem Philosophen fiihrt nicht zum Ziele. Denn da die
Philosophie an sich nie und nirgends existiert, sondern immer und
iiberall nur unter konkreten Umstinden und Einfliissen, denen die
philosophierenden Individuen ausgesetzt sind, so konnte die ob-
jektive, allgemein giltige und iberzeugungskriftige Philosophie
und Verteidigung der Offenbarung nie zur That und Wirklichkeit
werden, wenn, wie jene Ansicht annimmt, nur eine von allen
dulseren Einfliissen, von jeder leitenden Norm losgeloste Wissen-
schaft die Offenbarung zu begriinden und zu verteidigen im-
stande wire. Die Philosophie und Apologetik an sich blieben
ein jenseitiges Ideal, das zwar angestrebt, nie aber erreicht
werden konnte.

Sollte denn wirklich, fragen wir, die Selbstindigkeit der
Philosophie in Gefahr kommen, die Kraft ihrer Argumente eine
Einbuflse erleiden, wenn die Forderung an sie gestellt wird, sich
am Glauben zu orientieren? Mochte man nicht fast vermuten,
als ob hinter der angefiihrten Ansicht eine Art von Mifstrauen
auf die Wahrheit der Glaubensnorm, die absolute Sicherheit des
Leitsterns sich verberge? Doch bietet sich uns fiir die in der
That befremdende Erscheinung, dafs Theologen an jener Forderung
Anstols nehmen, eine andere Erklirung. Esisteine ginzlich
verschiedene Auffassung der wissenschaftlichen Me-
thode, die jener Ansicht zu Grunde liegt. Nimmt man néimlich
an, dafs die wissenschaftliche Methode nicht in syllogistischer
Beweisfiihrung, sondern in dialektischer Konstruktion



156 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

bestehe, so ist allerdings der Verdacht nahe gelegen, dals der
am Dogma sich orientierende Philosoph und Apologet nur die
Kopie einer gegebenen Voriage zum Vorschein bringe, und statt
aus der Vernunft, d. h. in der Voraussetzung der angefiihrten
Theologen, den allgemeinen Vernunftideen und Vernunftiiberzeu-
gungen, aus der positiven Offenbarung schopfe. Der gliaubige
Apologet miifste in solchem Falle, um rein philosophisch zu ver-
fahren, alles strenge vermeiden, was ihn in den Verdacht der
Abhéngigkeit bringen konnte. Ist aber jene Auffassung der
wissenschaftlichen Methode in lhrem tiefsten Grunde skeptisch,
unhaltbar und falsch, besteht vielmehr diese Methode in strenger
Beweisfithrung aus evidenten Prinzipien, so spielt, wenn wir
uns so ausdriicken diirfen, der gliubige Forscher immer mit
offtenen Karten, da auch der Ungldubige und Andersgliubige
iiber die von der etwa angewendeten dufseren Norm unabhéingige
Giltigkeit der zur Verteidigung der Offenbarung vorgebrachten
Beweise ein objektives Urteil sich zu bilden imstande ist.

Der Glaube ist fiir die Wissenschaft nicht eine innere, kon-
stitutive, sondern eine dufsere Norm. Unzweifelhatt besitzt die Ver-
nunft ihre eigene innere Norm; es ist dies einerseits das Licht der
Vernunft, andererseits die Natur der Dinge, die sie nicht a priori
konstruieren, aus sich schaffen kann, nach der sie sich vielmehr
zu richten, zu normieren hat, um ihr Ziel, die Erkenntnis der
Wahrheit zu erreichen. Gebraucht sie diese Normen, so ist sie
im Besitze jener Selbstdndigkeit, welche die sichere Biirgschaft
ihrer Glaubwiirdigkeit ist. Bedient sie sich dabei einer dulseren
Norm, so vermag dieser Umstand die Kraft und Wahrheit der
aus den eigenen Quellen geschopften, aus den eigenen Prinzipien
abgeleiteten Wahrheiten nicht im geringsten zu erschiittern. Oder
sind etwa die bekannten Keplerschen Gesetze minder sicher, minder
wahr, minder streng bewiesen, weil der grolse Astronom dieselben
nach seltsamen Irrfahrten, infolge eigentiimlicher und zweifelhafter
Voraussetzungen gefunden? (Gratry, die Erkenntnis des Menschen
in seiner Denkthitigkeit I. S. 52 ff) Es kommt eben nicht
darauf an, wie wissenschaftliche Resultate gefunden, sondern
wie sie begriindet werden. Der Vergleich mit dem unmiin-



Die wissenschaftliche und apologetische Methode. 157

digen Kinde scheint hier nicht am Orte zu sein. Niher liegt
die Analogie des Mathematikers, dem von aulsen das Facit der
Rechnung gegeben ist, Die Richtigkeit seines Verfahrens vor-
ausgesetzt ist die Giltigkeit des Resultates von jenem Umstande
offenbar unabhiingig. Auch wird nicht behauptet, dals die Philo-
sophie nicht einen Schritt ohne die Leitung des Glaubens zu
thun vermoge; sondern nur in jenen Fillen bedarf sie der
Fiithrung, in welchen es sich um entferntere und schwierigere
Konklusionen aus den allgemeinen Vernunftprinzipien handelt.
Je weiter sie sich von dem Gewohnten und Erfahrbaren entfernt,
also vor allem in den gottlichen Dingen, desto mehr bedarf sie
der Norm und Kontrolle des Glaubens.

Hiezu kommt, dals die Orientierung an der Offenbarung
gleichsam eine Privatangelegenheit des glaubigen Philosophen ist.
Sie ist fir ihn, nicht fiir den, an welchen er sich zur Vertei-
digung der Offenbarung wendet. Was die philosophischen Schriften
eines gldubigen Forschers enthalten miissen, sind evidente Prin-
zipien, strenge Beweisfihrungen, mag er nun diese mit oder ohne
anderweitige Hilfe gefunden bhaben. Wohin wiirden wir mit der
Verteidigung des Christentums geraten, wenn eine solche nur
frei von allen christlichen Einflissen gefiihrt werden kionnte? Im
Gegenteil, obgleich wir festhalten, dals die Apologetik eine philo-
sophische Disziplin ist, da sie sich auf den Standpunkt des Gegners
stellen und ihn von dem mit ihm Gemeinsamen zu weiteren ihm
unbekannten oder von ihm mit Unrecht geleugneten Wahrheiten
fihren mufs, so sind doch die Theologen die natiirlichen und
geborenen Apologeten des Christentums. Will man gleichwohl
jene Forderung eines vollig isolierten Standpunktes der philoso-
phischen und apologetischen Forschung nicht aufgeben, so wiirde
nichts eriibrigen, als die Apologetik als theologische Disziplin zu
erkliren, wie denn dies von dem zuerst erwihnten Theologen
(v. Kuhn) wirklich geschieht. Damit aber wiire zugleich Skepti-
zismus und Indifferenz vor dem Forum der Vernunft als legitim
und der christliche und katholische Glaube als verniinftig und
wissenschaftlich nicht zu rechtfertigender Kéohlerglaube erklart,



158 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

1L

Christliche und emancipierte Philosophie.

Zwei Wahrheiten sind mit unausloschlichen Charakteren in
die Geschichte der menschlichen Wissenschaften eingeschrieben,
die eine, dals die Philosophie in stetigem Fortschritte sich ent-
wickelte und zu einem hohen Grade der Bliite gelangte, so lange
sie sich der schiitzenden Agide des (laubens erfreute und auf
den leitenden Stern der Offenbarung blickte; die andere, dafs sie,
sobald sie sich dem Einflusse und der Leitung der Offenbarung
entzog, von der Wahrheit immer mehr abirrte und schliefslich in
die vernunftwidrigsten Irrtiimer sich verlor, von denen das Wort
des Romers Varro gilt: nemo unquam febricitans somniavit aliquid
tam nefandum, quod pon dicat aliquis Philosophus.

Die Geschichte also enthdlt den Beweis dafiir, dals der
Fortschritt der Philosophie durch die Orientierung an der gott-
lichen Offenbarung bedingt ist. Hiergegen lielse sich erinnern,
die Geschichte zeige im giinstigsten Falle, dals sich thatsichlich
unter dem Einfluls des Christentums die Philosophie in stetigem
Fortschritt entwickelt habe, sie beweise aber nicht, dals jener
Einflufs die notwendige Bedingung ihres Fortschrittes bilde;
sei doch die griechische Philosophie, der wir eine so hohe Be-
deutung beilegen, auch ohne die Norm einer iibernatiirlichen
Offenbarung kontinuierlich fortgeschritten, bis sie in Aristoteles
den Hohepunkt ihrer Bliite erreichte. Weit entfernt, diese That-
sache zu bestreiten, betonen wir dieselbe in einem Malse, verstehen
sie aber auch in einem Sinne, wie es der Absicht-des Kinwurfes
kaum vollig entspricht. So erblicken wir in der aristotelischen
Philosophie die vollkommenste unter spezieller gottlicher Providenz
gereifte Frucht der rein natiirlichen Forschung des menschlichen
Geistes. Mit dem Eintritt der christlichen Offenbarung in die
Geschichte ist jedoch das Verhiltnis ein anderes geworden. Man
kann die Offenbarung ungestraft nicht kennen, man kann sie
aber nicht ungestraft ignorieren. Eine vom Glauben mit Bewulstsein
und Absicht abgewendete Philosophie befindet sich in wesentlich
anderer Lage, als eine ihm unbewulst zustrebende.



Der Eklekticismus der Viter. 159

Indem wir uns zur Geschichte der christlichen Philosophie
wenden, wollen wir zuerst den Begriff derselben feststellen. Unter
christlicher Philosophie verstehen wir weder die Philosophie
christlicher, d. i. getaufter, oder auch gldubiger Forscher iiber-
haupt, noch eine solche, die, wie man, mit andern Worten zwar,
sagte, zuerst mit christlichen Ideen sich erfillt, um dann das
Christentum im Namen der Vernunft und Philosophie zu empfehlen;
sondern jene Philosophie, die sich an der Offenbarung orientiert
und unter ihren belebenden Strahlen wichst, bliitht und Friichte
trdgt, die ihrem eigenen Boden und der eigenen Wurzel ent-
sprielsen. Nachdem das personliche Gotteswort Mensch geworden,
ist diese Philosophie die einzig wahre, die einzige stetig fort-
schreitende. Die Geschichte, wie gesagt, zeigt dies. Den Beweis
hiefiir zu liefern iiberschreitet den Rahmen unserer Aufgabe.
Wir haben nur soweit darauf einzugehen, als es gilt, Einwen-
dungen, welche gegen die Einheit und Kontinuitdt der christlichen
Philosophie in der erklirten Bedeutung des Wortes gerichtet
sind, zuriickzuweisen. So sollen die Viter einer eklektischen
Richtung gehuldigt haben, und wiederum sollen dieselben Plato-
niker, die Scholastiker aber Aristoteliker gewesen sein. Auch
die Scholastik ihrerseits sei in sich und zwar nicht blofs in unter-
geordneten, sondern in Prinzipienfragen, wie in der als entschei-
dend geltenden Lehre von den Universalien gespalten in Skotisten
oder Formalisten, Nominalisten und Realisten. Und selbst die
Anhiinger des hl. Thomas, die als gemifsigte Realisten und strikte
Aristoteliker auf hoherem Standpunkte die feindlichen Gregensitze
vereinigt haben wollen, seien wieder in wichtigen Fragen in
Parteien geteilt, in Thomisten und Molinisten, und noch in neu-
ester Zeit macht sich unter den Freunden der Philosophie des eng-
lischen Lehrers der Unterschied von Ganzthomisten und ,,Semi-
thomisten® bemerkbar. Wo ist da die vorgebliche Einheit und
Kontinuitit der christlichen Philosophie zu entdecken?

Um nicht den Erorterungen unseres dritten Abschnittes vor-
zugreifen, wollen wir uns vorldufig mit einer Bemerkung be-
gniigen, indem wir an eine moderne Vorstellung von der ,Aus-
lese ankniipfen und die Berechtigung des angefiihrten Einwurfes



160 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

teils zugestehen, teils dahingestellt sein lassen. Unsere Be-
merkung geht dahin, dafs sich nach dem modernen ,Gesetz der
Auslese“ in dem Entwicklungsgang der Philosophie des Christen-
tums aus dem KEklekticismus der Aristotelismus, ferner, um in
der angefangenen modernen Redeweise fortzutahren, aus dem
,2Kampf ums Dasein“ zwischen Thomismus, Skotismus und Nomi-
nalismus der Thomismus als das Kriftigere und Uberlebende,
richtiger als das allein Wahre zur ausschliefslichen Herrschaft
emporgerungen. Nach demselben Gesetze wird, woran wir nicht
zweifeln, der Thomismus der Thomisten denjenigen der Moli-
nisten und endlich der ganze und konsequente Thomismus den
halben, inkonsequenten, in sich schlecht gefugten aus dem Felde
schlagen. Die treibende Kraft in diesem Entwicklungsprozels
ist freilich nicht die mechanische des Kampfes ums Dasein,
sondern eben jene Norm des Glaubens und der kirchlichen
Autoritit, die im Laufe der Zeit immer deutlicher und bestimmter
erkennen ldlst, welche Philosophie mit ihr in durchgingiger
Harmonie steht, welche nicht.

Mit dieser Bemerkung haben wir bereits den richtigen
Standpunkt gewonnen, um zundchst die erste Frage, nach dem
Eklekticismus der Viter befriedigend zu beantworten. Dieser
Eklekticismus bewegt sich vor allem in engen Grenzen, indem
er die Schranken der sokratischen Schule nicht iberschreitet.
Schon dadurch unterscheidet er sich bestimmt von den ilteren
und neueren eklektischen Richtungen, von der eines Cicero, Te-
lesius, Gassendi, Cousin. Skeptische, atomistische, epikuriische,
pantheistische Lehren sind aus seinem Rahmen von vornherein
ausgeschlossen. Es ist eben nicht ein Eklekticismus ohne festes
Prinzip und sichere Norm. Die Wahl, welche die Viter ge-
troffen haben, indem sie zur Verteidigung des Christentums die
»goldenen und silbernen Gefilse® heidnischer Weisheit sich an-
eigneten, gleicht der des Magnets, der das ihm Konveniente,
das Eisen, nichts anderes, an sich zieht. Der Magnet, dessen
sich die Viter bedienen, ist die innerlich geschlossene Weltan-
schauung des Christentums. Nicht personliche Laune, nicht Vor-
urteile, nicht Sympathie fiir bestimmte Wissenschaften und Kiinste,



Der Eklekticismus der Viiter. 161

nicht der Zeitgeist, keines dieser Motive, die sonst den Eklek-
ticismus bestimmen, sondern die Grundlehren des Christentums
bilden den Malsstab, den die Véter an die ihnen vor Augen
liegenden philosophischen Systeme anlegen. Was sich an diesem
lapis lydius bewéhrt, nehmen sie an, was nicht, verwerfen sie.
Gesteht man zu, dals das Christentum ein geschlossenes und
konsequentes Lehrsystem enthdlt — und wie konnte es anders,
da es der ewigen Weisheit selbst entstammt? — so kann auch
die durch eine vom Christentum bestimmte und geleitete Wahl
sich bildende Philosophie nicht anders als eine in sich iberein-
stimmende und harmonische sein, oder wenigstens von der Be-
schaffenheit, dals sie sich im Laufe der Zeit zu einem durchaus
harmonischen und in sich wohlgefugten Baue ausbilden konnte.

Wie sehr sich die Viter selbst des Unterschiedes des wahren
vom falschen Eklekticismus bewulst waren, moge uns Laktantius
zeigen, der folgendes schreibt: Quod si extitisset aliquis, qui
veritatem sparsam per singulos, per sectasque diffusam colligeret
in unum ac redigeret in corpus, is profecto non dissentiret a nobis.
Sed hoc nemo facere, nisi veri peritus ac sciens potest. Verum
autem scire non nisi ejus est, qui sit doctus a Deo. Neque enim
potest aliter repudiare, quae falsa sunt, eligere et probare quae
vera. Divin. Inst. 1. I. ¢. 7. [Vgl. Sanseverino. Philos. Christ.
cum antiqua et mod. compar. T. I. Introd. in Philosoph. p. 52.]

Dem Gesagten zufolge werden wir, da die Behauptung, die
Viter hitten ihre Sittenlehre von den Stoikern entlehnt, eine
Beriicksichtigung kaum verdient, auf die Untersuchung des angeb-
lichen Platonismus der Vater uns beschrianken diirfen. Es scheint
nun angezeigt, dafs wir in dieser Beziehung zwischen dem Vorwurt
des Neuplatonismus und des reinen und urspriinglichen Plato-
nismus selbst unterscheiden. Gleichwohl halten wir diese Unter-
scheidung fiir iiberfliissig. Obgleich ndmlich der angefiihrte
Unterschied an sich von grofser und entscheidender Bedeutung
ist, insofern der Neuplatonismus Irrtiimer enthdlt, zu denen in
der Lehre Platons nur die entfernten Keime liegen, — denn der
grolse Sokratiker kennt nicht die stolzen neuplatonischen An-
spriiche der Theosophie und Theurgie, d. h. einer unmittelbaren



162 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Gottesanschauung und Gottesgemeinschaft durch Vernunft, da
er sonst wohl nicht so sehnsiichtig nach einer #ufseren Gottes-
offenbarung verlangt hitte — so ist doch jener Unterschied des
urspriinglichen und des spéteren Platonismus fiir uns irrelevant,
da eine spitere Wiederaufnahme des urspriinglichen Platonismus
den neuplatonischen Konsequenzen sich kaum zu entziehen ver-
mag und denselben auch thatsichlich immer verfallen ist. Die
Behauptung aber, sei es im Sinne eines Vorwurfs oder der Zu-
stimmung, dafs die Viter Platoniker seien, ist trotz der ihr
lingst zu teil gewordenen Widerlegung auch in neuester Zeit
wieder ausgesprochen worden, ja man hat es als etwas Selbst-
verstindliches, das eines Beweises nicht bediirfe, hingestellt, dafls
die Viter der platonischen Erkenntnistheorie huldigen,
wihrend die Scholastiker in der Erklarung des Ursprungs der
Erkenntnis Aristoteliker seien.

Betrachten wir zuerst das Verhéltnis der Viter zur Philo-
sophie Platons im allgemeinen. Wir stehen nicht an zu sagen,
dasselbe sei kein anderes als das der Scholastik.  Bekannt
ist der Ausspruch Alberts des Grolsen, also eines der entschie-
densten Aristoteliker, die vollstindige Philosophie sei nicht aus-
schliefslich bei Aristoteles, sondern bei ihm und Platon zusammen
zu finden. Wie der hl. Thomas nach dem Vorgange des heil.
Augustin die umgebildete platonische Ideenlehre in den grofs-
artigen Bau seiner Metaphysik aufgenommen, braucht nur ange-
deutet zu werden.

Wir werden kaum fehlgehen, wenn wir sagen, dals die
Viter den Lehrer des Aristoteles mehr bewunderten, als nach-
ahmten und seine Lehren adoptierten, wihrend sie den Aristoteles
weniger bewunderten und mehr beniitzten, besonders in den lo-
gischen und psychologischen Fragen. In der idealen, auf das
Uberirdische und Ubersinnliche gerichteten Sinnesweise Platons
fanden die Viter ein dem Christentume homogenes und conge-
niales Element. Dabei aber waren sie weit entfernt, seine p%y
chologischen und metaphysischen Lehren zu den ihrigen zu
machen. Was daher die Behauptung im einzelnen betrifft, dals
die Viter sich der platonischen Erkenntnistheorie bedient, so muls



Angeblicher Platonismus. Der hl. Augustin. 163

dieselbe entschieden bestritten werden. Es ist eine unbewiesene
und unbeweisbare Annahme, dafs die Viter eingeborne Ideen
lehren, dals sie insbesondere dem nuatiirlichen Menschen eine in-
tuitive Gottesidee zuschreiben. Das eine Beispiel des hl. Augustin
wird geniigen, um das Gesagte im allgemeinen wie im einzelnen
10 helleres Licht zu setzen. Das Lob, das er dem Platon und
seiner Schule spendet, bezieht sich auf den im Christentum in
einer konkreteren und hdheren Weise enthaltenen Gedanken
von der Bestimmung des Menschen fiir das ewige und hochste
Gut. Die Abwendung von den vergéinglichen Giitern der Sinnen-
welt, die mehr vom Schein als vom Wesen an sich haben, das
Streben nach dem Idealen und Ubersinnlichen, dem an sich und
wahrhaft Seienden und Guten, die gelduterten Begriffe von Gott,
von der Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele sind es, welche
den Platonikern die Sympathieen des christlichen Weisen ge-
winnen. Er ldfst Platon zu dem Schiiler sagen: Nicht mit leib-
lichen Augen, sondern mit lauterm Sinne werde Wahrheit geschaut,
je nachdem sie dieser anhange, werde jede Seele selig und voll-
kommen, nichts beraube uns so sehr der Empfinglichkeit fiir sie
als ein den Liisten ergebenes Leben und tduschende Bilder sinn-
licher Dinge . .. Daher miisse unsere Seele geheilt werden, damit.
sie die unwandelbare immer sich selbst gleiche Gestalt der Dinge,
die immer sich selbst dhnliche Schionheit der Dinge anzuschauen
fahig werde (De vera religione c. 3.) , Lebten jene Weisen wieder
auf, deren Namen diese Menschen jetzt sich riihmen, finden sie
die vollen Kirchen und die verlassenen Tempel, vernihmen sie,
wie abgerufen von der Begierde zeitlicher und zerrinnender
Giiter, der Hoffnung des ewigen Lebens, geistigen und nur
mit dem Verstande zu erschauenden Giitern das menschliche
Geschlecht nacheile, sie wiirden dann vielleicht sagen: Das ist
es, wovon wir die Menschen zu iiberzeugen wiinschten und nicht
erkithnten. (L. c. ¢. 4.) An einem andern Orte: ,,.Darum erklirte
ich diese Philosophie als die bessere im Vergleiche zu den schlech-
teren; denn es gab solche, die ein kiinftiges Leben nach dem
Tode leugneten.” (Sermo de resurrect. corpor. c. gent. c. 4 n. 4.)



164 Die Philosophie des hl. Themas von Aquin.

Selbst dieses so eingeschrinkte und bedingte Lob glaubte
der Heilige abmindern, beziechungsweise zuriicknehmen zu miissen:
Laus quoque ipsa qua Platonem, vel Platonicos seu Academicos
philosophos tantum extuli, quantum impios homines non oportuit,
non immerito mihi displicuit: praesertim quorum contra errores
magnos defendenda est Christiana doctrina.  Retractat. 1. 1
c. 1 n. 4

Doch soll gerade Augustin die platonische Erkenntnistheorie
sich angeeignet, ja nicht aliein die Lehre von den eingebornen
Ideen zur seinigen gemacht, sondern auch das Erkennen des
Intelligiblen als ein Schauen desselben in der ewigen Wahrheit,
d. h. in Gott aufgefalst haben. Auf ihn beruft sich Male-
branche, indem er zu Gunsten seiner Lehre ,,que nous voyons
toutes choses en Dieu (De la recherche de la vérité 1. 3. c. 6)
folgende Stelle anfithrt: At illa incommutabilis luce veritatis
etiam impius, dum ab ea avertitur, quodammodo tangitur. Hinc
est quod etiam impii cogitant aeternitatem et multa recte repre-
hendunt, recteque laudant in hominum moribus. Quibus ea
tandem regulis judicant, nisi in quibus vident, quemadmodum
quisque vivere debeat, etiamsi mnec ipsi eodem modo vivant?
Ubi autem eas vident? Neque enim in sua natura. Nam cum
procul dubio mente ista videantur, eorumque mentes constat esse
mutabiles, has vero regulas immutabiles videat, quisquis in eis
et hoc videre potuerit . . . ubinam ergo sunt istae regulae
scriptae nisi in libro lucis illius, quae veritas dicitur, unde lex
omnis justa deseribitur . . . in qua videt quid operandum sit,
etiam qui operatur injustitiam, et ipse est, qui ab illa luce aver-
titur, a qua tamen tangitur. (De Trinitate 1. 14 ¢. 15. Male-
branche, 1. c.)

Die Frage, ob der hl. Augustin mit Recht von philosophischen
Mystikern und Ontologen als der ihrige angerufen werden diirfe,
kann nicht ohne Riicksicht auf die theologischen Uberzeugungen
und Lehren desselben beantwortet werden. Dies gilt um so mehr.
als die angefithrte und #hnliche Stellen keineswegs mit jener
Evidenz die mystisch ontologische Erkenntnistheorie zum Aus-
druck bringen, die jeden Zweifel ausschlielst, vielmehr deutungs-



Angeblicher Platonismus. Der hl. Augustin. 165

tfihig sind, und daher in einer Weise erklirt werden miissen, die
den Grundlehren des Christentums, die gerade der hl. Augustin
mit ebensoviel Kraft als Tiefe verteidigte, nicht widerspricht.
Das Christentum aber kennt einen doppelten Stand der Er-
kenntnis der gottlichen Dinge; der eine ist der des (laubens,
der Gnade, der Anschauung, der andere aber der der Vernunft,
d. h. der verniinftigen Betrachtung der Dinge. Das ewige Leben,
das in der Anschauung Gottes besteht, ist Gnade, und wird
demjenigen zu teil, der in lebendigem Glauben, von der Gnade
des hl. Geistes getragen, darnach seufzt und ringt. Uber die
Art und Weise aber, wie das Gottliche auch ohne Offenbarung
und iibernatiirliche Gnade erkannt werden kann, lifst der Apostel
keinen Zweifel: Invisibilia enim ipsius a creatura mundi per ea
quae facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus
virtus et divinitas (Rom. 1, 20). Die natiirliche Gotteserkenntnis
ist demnach eine vermittelte, nicht Anschauung, auch nicht un-
vollkommene, abstrakte, inchoative. Anschauung geht auch nicht
als Element in die natiirliche Gotteserkenntnis ein. Selbst der
Glaube wird dem Schauen entgegengesetzt als ein Erkennen per
speciem in aenigmate. Der Glaube stammt aus dem Horen, fides
ex auditu. Konnte das der Fall sein, wenn der Same aller Er-
kenntnis eingeboren wire? Die Theorie der eingebornen Ideen,
die Annahme einer natiirlichen Intuition der gottlichen Dinge ist
mit dem Begriff einer #dulserlich vermittelten Offenbarung, eines
kirchlichen, die Wahrheit autoritativ vermittelnden Lehramtes
unvereinbar.

Nach dem Gesagten ist dem christlichen Philosophen die
Theorie des menschlichen Erkennens in ihren Grundziigen vor-
gezeichnet, Es kann dies weder die empiristische, noch die
platonisch- mystische sein, sie wird sich vielmehr in einer mitt-
leren, von beiden Extremen sich entfernenden Linie bewegen
miissen. Es wird eine Erkenntnistheorie sein, die einen inhalt-
lichen Fortschritt des Erkennens, vom Unbekannten zum Be-
kannten, ein Beweisverfahren oder Demonstration, nicht allein
eine Darlegung, dialektische Entwicklung oder Konstruktion eines
urspriinglich vorhandenen sensiblen oder intelligiblen Bewufstsein-



166 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

inhaltes zuldfst. Thatsédchlich verfahren denn die Viter durchweg
nach den Grundsitzen der aristotelischen Wissenschaftslehre,
Sie beweisen das Dasein, die Eigenschaften Gottes, die Thatsache
der Offenbarung. Die aristotelische Logik, der wunderbar genaue
theoretische Ausdruck des wirklichen Denkens, war lingst Ubung
der Wissenschaften geworden, sozusagen in deren Fleisch und
Blut iibergegangen. Selbst die Neuplatoniker konnten sich ihres
Einflusses nicht entschlagen. Wiére es nun nicht eben deshalb
moglich, dafs auch der hl. Augustin thatsichlich zwar den An-
forderungen der aristotelischen Logik geméils verfihrt, theoretisch
aber doch platonischen oder selbst neuplatonischen Vorstellungen
iiber den tiefsten Grund des Wissens in idealer Anschauung er-
geben war? Wir antworten mit nein, denn zwischen Neuplato-
nismus und Christentum besteht ein unversohnlicher Gegensatz;
was jener der Vernunft vindiciert, den unmittelbaren Verkehr
mit Gott, ist dem christlichen Denker, vor allem auch dem heil.
Augustin freie, der Menschheit im Christentum zu teil gewordene
Gmnade Gottes.

Wie werden wir aber jene Lehre Augustins, die dem philo-
sophischen Mysticismus so giinstig zu lauten scheint, von der
Erkenntnis des Intelligiblen in der ewigen Wahrheit zu erkliren
haben? Den Weg dazu zeigt uns die Psychologie desselben
Lehrers. Dals Augustin im entschiedenen Gegensatz zu Platon
die Verbindung der menschlichen (intellektiven) Seele mit dem
Leibe als eine natiirliche und unmittelbare betrachte, bedarf
keines Beweises. Dic Seele ist ihm Lebensprinzip, Grund des
organischen Seins und Lebens im Korper. Mit dieser Psychologie
steht allein jene Auffassung des Erkennens im Kinklang, die
der Sinnlichkeit einen Einfluls einrdumt, ohne sie zum Haupt-
faktor der intellektuellen Erkenntnis zu erheben. Wie die Seele
nur im Leibe ihre natiirliche Subsistenz besitzt, so ist auch die
natiirliche Weise des Erkennens, das Intelligible mittels des
Sinnlichen aufzufassen. Eben dahin deutet auch die augustinische
Lehre von den rationes seminales, d. h. den intelligiblen Formen
der Dinge, die als gestaltende Krifte den Dingen immanenten
realen Korrelate der gottlichen Ideen. Der hl. Augustin kennt



Angeblicher Platonismus. Der hl. Augustin. 167

kennt keine Ideenwelt, an welcher die Materie, d. h. im plato-
nischen Sinne, die reine Privation &uflserlich und fliichtig parti-
cipierte, sondern Wesensformen, die in dem seiner Natur nach
potenziellen Stoffe nach dem Musterbilde der Ideen im gottlichen
Verstande verwirklicht sind.

Wir sind zwar weit von der Annahme entfernt, dals der
hl. Augustin sich iiber die aristotelische Abstraktionstheorie,
deren Verstidndnis den neuplatonischen Kommentatoren verloren
gegangen war, eine bestimmte Ansicht gebildet habe. Was wir
behaupten, ist nichts anderes, als dafs der hl. Lehrer sich im
wesentlichen von Natur und Ursprung der menschlichen Ver-
standeserkenntnis eine Auffassung gebildet habe, die mit seinen
anderweitigen psychologischen wie theologischen Ansichten in
Harmonie sich befindet. Im wesentlichen nun diirfte die augu-
stinische Erkenntnistheorie dahin gehen, dals der menschliche
Verstand mit Hiilfe der Sinne, indem er die in den kérperlichen
Dingen verwirklichten Gedanken Gottes gewissermalsen heraus-
liest, dieselben Dinge in ihrer eigenen, in Gott begriindeten not-
wendigen und daher unveranderlichen und ewigen Wahrheit
erkennt.

Betrachtet man die oben angefiihrte Stelie genauer, so findet
sich nichts in ihr, was unsere Erklirung ausschlielsen wiirde.
Die notwendigen und von Zeit und Raum unabhingigen Ver-
nunftwahrheiten werden im Lichte der unverdnderlichen Wahrheit
geschaut. Besagt dies soviel als, dals sie im Wesen Gottes und
durch das eigene Licht Gottes geschaut werden? Nur fiir den-
jenigen, der nicht zu unterscheiden weils zwischen dem Wesen
Gottes und der darin begriindeten, nicht aber damit identischen
idealen Wesenheit der Dinge. Wenn gesagt wird, die notwen-
digen Wahrheiten konnten nicht im endlichen, veridnderlichen
Geiste selbst, sondern nur im Buche des Lichtes der Wahrheit
geschaut werden, scheint dann nicht in diesen Worten auf den
gottlichen Intellekt hingewiesen zu werden als die eigentliche
Quelle und das Licht, in welchem jene Wahrheiten geschaut
werden? Mit nichten! Vielmehr werden wir vom Subjekte des

Y¥rkennens dasselbe zu sagen haben, wie vom Objekte, niimlich
Jahrbuch fiir Philosophie ete. 11. 12



168 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dals wir die Dinge in ihrer eigenen, aber aus Gott geschopften
und daher notwendigen und ewigen Wahrheit, und ebenso auch
mit dem eigenen Intellekte, jedoch nur inwiefern er ein Abbild
und eine Participation an dem unveranderlichen gottlichen Intel-
lekte ist, erkennen. Denn wie in den Dingen, so haben wir
auch im Geiste das verinderliche, zeitliche und zuféllige Dasein
von der Wesenheit und Natur zu unterscheiden, durch die er
Gott dhnlich, geschaffenes Licht ist, und in diesem participierten
Lichte das Notwendige und Ewige, d. i. die Natur der Dinge
zu erkennen vermag. In einem anderen Verhiltnisse ndmlich
stehen die Wesenheiten der Dinge und ihr Dasein zu Gott.
Dieses ist abhingig von gottlicher Freiheit, jene aber, obgleich
nicht wie die Ontologen wollen, eins mit dem gottlichen Wesen,
doch notwendig darin begriindet. Denn es gibt eine ideale
Ordnung, die weder in sich selbst begriindet und absolut ist,
wie Kant, Fichte u. s. w. angenommen haben, noch auch identisch
ist mit dem gottlichen Wesen und etwa gleichsam eine Teil-
ansicht derselben darstellt, wie der Ontologismus lehrt, noch
endlich von der Freiheit des gottlichen Willens abhingig ist,
was als die kaum ernst gemeinte Ansicht Descartes’ gilt; eine
ideale Ordnung, die aber im Verstande und Wesen Gottes einen
notwendigen Grund besitzt. Diese ideale Ordnung vermag der
Mensch zu erkennen durch das Licht der Vernunft, das eine
Teilnahme am ewigen gottlichen Lichte ist, als dem subjektiven
und mit Hiilfe der Dinge, in denen sie verwirklicht ist, als dem
objektiven Krkenntnisgrund.

Wenn also der hl. Augustin lehrt, dals wir die Dinge in
der unverinderlichen Wahrheit erkennen (Si ambo videmus, id
verum esse quod dico, ubi, quaeso, videmus? Non ego in te
nec tu in me, sed ambo in ea, quae supra nos est, incommuta-
bili veritate. Conf. 1. 12 ¢. 23.), so kann dies nur in einem
Sinne verstanden werden, der jede Vermischung des geschaffenen
Lichtes mit dem ungeschaffenen und der Wesenheit der Dinge
mit dem Wesen Gottes ausschliefst. Aus diesem Grunde werden
wir der Erkliarung des hl. Thomas zustimmen: Sic ergo in prima
veritate secundum suam essentiam non omnia videntur a nobis in



Angeblicher Platonismus. Der hl. Augustin. 169

statu viae, cum nec ipsa per suam essentiam a viatoribus videatur:
sed in ipsa ratione suae imaginis, scilicet veritatis ab ea
exemplatae, omnis veritas a mnobis cognoscitur. Die endliche
Wahrheit nidmlich bestimmt den Geist in kraft der unendlichen
Wahrheit, wie der Geist selbst in kraft des participierten gott-
lichen Lichtes erkennt: nihil possumus veritatis cognoscere nisi
ex primis principiis, et ex lumine intellectuali; quia veritatem
manifestare non possunt, nisi secundum quod est in eis similitudo
illius primae veritatis, quia ex hoc etiam habent quandam incom-
mutabilitatem et infallibilitatem. (Quodlibet. X qu. IV. art. VII ¢.)

Das Urteil, das iiber den Platonismus des hl. Augustin zu
fallen ist, darf mit Fug auf den Gebrauch, den die Viter iiber-
haupt von der platonischen Philosophie gemacht haben, ausgedehnt
werden. Da es den Vitern unmittelbar nicht um den Auf- und
Ausbau eines geschlossenen philosophischen Systems, sondern
zunéichst um die Verteidigung des Glaubens und die Feststellung
der Fundamentallehren von Gott (praeambula fidei) zu thun war,
s0 wendeten sie sich den eingehenden und ausfiihrlichen Dar-
stellungen zu, die sie bei Platon iiber Gott, die gottliche Vor-
sehung, die Unsterblichkeit der Seele, das Leben nach dem Tode
fanden, im Gegensatz zu der lakonischen Kiirze, deren sich Ari-
stoteles, wo er diese Gegenstinde beriihrt, bedient. Soweit es
sich aber um logische und psychologische Fragen handelt, schopften
sie aus den Quellen der aristotelischen Philosophie und eigneten
sich die Begriffe und Theorieen der peripatetischen Schule iiber
die Natur der Seele, die Seelenkrifte, die Quellen und Kriterien
der Erkenntnis an. (Vgl. Sanseverino 1. c. p. 59. 60.)

Wenn wir zugestehen, dals bei den Vitern die Absicht, ein
vollstidndiges philosophisches System aufzubauen, nicht vorhanden
war, indem sie philosophische Fragen gelegentlich theologischer und
im Zusammenhang mit solchen erorterten, so komnen wir doch
das bekannte Bild von den Bausteinen zu einem vollstindigen
Systeme nicht als zutreffend anerkennen. Nicht Bausteine nur,
sondern den klaren und bewufsten Plan einer christlichen Philo-
sophie miissen wir den Vitern vindicieren, und das richtige Bild
fir ihre philosophische Thitigkeit diirfte vielmehr das eines

12*



170 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Baues sein, der nach einem deutlich erkannten und unveréndert
festgehaltenen Plane von verschiedenen Seiten in Angriff ge-
nommen wurde und an dessen Vollendung nicht nur Jahrhunderte,
sondern Jahrtausende gearbeitet haben. Der Ruhm, an dieser
grofsartigen Geistesarbeit den hervorragendsten Anteil genommen
zu haben, gebithrt dem hl. Augustin, von dem die Encyklika
sagt, er habe allen die Palme entrissen, indem er kaum eine
philosophische Frage unberiihrt liefs und die scharfsinnigsten
Untersuchungen anstellte iiber Grundlage und Gewilsheit der
menschlichen Erkenntnis, iiber die Seele, den menschlichen Geist,
iiber Wille und Freiheit, Zeit und Ewigkeit, iiber das Wesen
der wandelbaren Dinge selbst (L c¢. p. 106. 107), welch letztere
Bemerkung zweifellos auf den Begriff der Materie zu beziehen
ist, weshalb wir sie jenen zur Beherzigung empfehlen, die es in
Zweifel stellen wollen, ob die vom hl. Vater angestrebte Wieder-
geburt der Philosophie durch die Riickkehr zu Augustin und
Thomas auch auf die Naturphilosophie, d. h. die Theorie von
der Wesenheit und Natur der Korper, also vor allem auf den
Begriff der Materie sich zu erstrecken habe.

Das Bild, welches die Geschichte der Philosophie der Kirchen-
viter uns darbietet, unterscheidet sich wesentlich von der Gestalt,
in welcher sowohl die alte als die neuere Philosophie uns ent-
gegentreten. Nicht ihrer Originalitdt sich riihmende, zugleich
aber in unverschnlichem Widerstreite einander befehdende Sy-
steme begegnen uns, sondern es zeigt sich uns ein in seinen
Grundziigen klar und scharf umrissenes System von anerkannten
Vernunftwahrheiten, in welchem wir die gelduterte, mit neuen,
jedoch aus den alten Prinzipien abgeleiteten Wahrheiten be-
reicherte Weisheit des Altertums in jener letzten und vollen-
detsten Bliite, die sie in der sokratischen Schule erlangte, wieder-
erkennen. Der erhabene Gottesbegriff dieser Schule ist, von den
tibernatiirlichen Mysterien abgesehen, in alle seine durch Ver-
nunft erkennbare Konsequenzen entfaltet und eine natiirliche
Theologie gewonnen, die den berechtigten Stolz der Vernunft
und den Ruhm der christlichen Wissenschaft bildet. Die Existenz,
Geistigkeit, Uberweltlichkeit und Personlichkeit Gottes, das



Pratristik und Scholastik. Kontinuitit der christl. Philosophie. 171

schopferische Wirken durch die ewigen Ideen des gottlichen
Verstandes und den freien Entschluls des gottlichen Willens, die
iiber allem waltende Vorsehung machen den Inhalt dieser Theo-
logia naturalis aus, zu welchem die Vernunft teils von selbst,
teils durch den Fingerzeig des Glaubens den Weg gefunden.
Denn auch die Schopfung aus nichts fdllt in den Umkreis der
durch Vernunft erkennbaren, wenn auch ohne das Licht der
Offenbarung schwer zu findenden Wahrheiten. ,,Mit den Lehrern
einer wahnsinnigen Meinung nehmen weise Ménner den Kampf
auf, die wir Apologeten nennen, welche unter der Leitung
des Glaubens auch der menschlichen Weisheit die Be-
weisgriinde entlehnten, durch welche sie die Notwendigkeit
der Verehrung eines einzigen vollkommenen Gottes begriindeten,
sowie die Schopfung aller Dinge aus dem Nichts durch
dessen allmiichtige Kraft“ (Encycl. 1. ¢. p. 105). So sehr némlich
auch eine sinnliche Vorstellungsweise an einer Schiopfung aus
nichts Anstofs zu nehmen geneigt ist, so kann doch die Vernunft,
vor der weder Pantheismus noch Dualismus zu bestehen ver-
mogen, im Schiopfungsbegriff allein die Losung des Ritsels vom
Ursprung alles endlichen und zufilligen Daseins erblicken.
Dieselbe Gestalt wie bei den Vitern zeigt uns die christ-
liche Philosophie auch in der Scholastik, mit dem Unterschiede,
dals die verinderten Verhiltnisse und neuen Bediirfnisse, der Kampf
insbesondere mit einer michtigen Gegnerin, der arabischen Philo-
sophie, welche fiir die neuplatonische Theosophie in der aristo-
telischen Psychologie und Metaphysik Stiitzen suchte, den Kinfluls
des ,,Meisters der Wissenden noch mehr in den Vordergrund
dringten, ohne dafs jedoch jene im besten Sinne eklektische Me-
thode der Viter ginzlich verlassen und dem Stagiriten die aus-
schliefsliche Herrschaft iiber die denkenden Geister eingeriumt
worden wire. Vielmehr erlangte die Ideenlehre in der von
Augustin indicierten Richtung ihre Fortbildung und wurde die
von Aristoteles vernachlidssigte causa exemplaris wieder in ihre
Rechte eingesetzt. Was aber den aristotelischen Einflufs betrifft,
so war es nicht blofs die sog. formale Logik — im Grunde eine
dem Stagiriten unbekannte Ausgeburt der Kantschen Schule —



172 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

und dialektische Schulung, die von der klassischen Scholastik
aufgenommen wurde, sondern sein im Geiste der Wahrheit aus-
gebildetes logisch- metaphysisches System, dieses grolsartigste
Produkt menschlicher Verstandesschirfe, das jeden, der in sein
Verstiindnis eindringt, zur hochsten Bewunderung hinreilst. Den
Hohepunkt dieses christlichen Aristotelismus und damit den
Hohepunkt der christlichen Philosophie, in welcher der gesamte
Wahrheitsgehalt, den antikes und christliches Denken zu Tage
gefordert, zur harmonischen Gesamtwirkung sich vereinigt, be-
zeichnen die beiden Namen Albert des Grofsen und Thomas von
Aquin. Die spiter hervortretenden abweichenden Richtungen
dienten nur dazu, die Festigkeit des aufgefiihrten Baues durch
die Vergeblichkeit aller dagegen gerichteten Angriffe vor den
Augen der Welt darzulegen, vermochten aber nicht demselben
in wesentlichen und notwendigen Teilen ein verschiedenes Ge-
prige zu geben. Hierin liegt die geschichtliche Bedeutung der
Schule des scharfsinnigen Skotus, indirekt zur Befestigung der
thomistischen Lehre beigetragen zu haben. Im Nominalismus aber
werden wir weniger eine neue Form und Richtung scholastischer
Wissenschaft, als einen Abfall von ihrem echten Geiste und eine
erste Regung moderner Denkweise zu erkennen haben.

Keine andere als die welthistorische Erscheinung der alber-
tinisch- thomistischen Wissenschaft, mit welcher die vorwiegend
praktisch- mystische Richtung des hl. Bonaventura im vollen Ein-
klang sich befindet, ist jene scholastische Theologie, die Sixtus V.
als gleich notwendig zum richtigen Verstdndnis der hl. Schrift und
der heil. Viter, wie zur Bekimpfung und Uberwindung der Irr-
timer aller Zeiten erklirte. Ist dieses Lob ausdriicklich der
scholastischen Theologie gespendet, so mufs es doch auch auf
die Philosophie ausgedehnt werden, denn die Eigenschaften,
worauf es begriindet ist, sind einzig aus dem richtigen Ge-
brauche der Philosophie abzuleiten(Encycl. 1. ¢. p. 107. 108). Zum
Verstindnis der hl. Schrift ist die Scholastik notwendig, da in
ihre Tiefen eine blofse historisch- philologische Gelehrsamkeit nicht
einzudringen vermag; zum Verstindnis der Viter, denn die
Scholastik iibersetzt den vielfach in Bilder und Vorstellungen



Die emancipierte Philosophie. Ihr Wesen. 173

gekleideten Ideenreichtum der Viter in die Sprache des Be-
griffs und der Wissenschaft. Zur Uberwindung der Irrtiimer
endlich ist die Scholastik zu allen Zeiten notwendig. Denn wegen
der prinzipiellen, iiberall in die Tiefen dringenden Fassung der
Probleme ist diese Wissenschaft geeignet, als unerschopfliches
Arsenal zur Bekiémpfung des Irrtums in allen Formen, in die
er sich kleiden mag, zu dienen: illud accedit, quod philosophicas
conclusiones angelicus doctor speculatus est in rerum rationibus et
principiis, quae quam latissime patent, et infinitarum fere veri-
tatum semina suo velut gremio concludunt, a posterioribus magistris
opportuno tempore et uberrimo cum fructu aperiendo.(l. c. p. 108.)

Angesichts der zuletzt angefiihrten Behauptung erhebt sich
die Frage, ob der hl. Thomas wirklich der Philosoph aller Zeiten,
ob seine Wissenschaft den gesteigerten und verinderten An-
spriichen der spiteren, insbesondere unserer Zeit gewachsen sei.
Soll die ganze Entwicklung, welche die Philosophie seit der Refor-
mation genommen, als nicht vorhanden betrachtet werden? Ein
priifender Blick auf das Wesen, den Entwicklungsgang und gegen-
wirtigen Stand der neueren Philosophie wird auf diese Frage
die Antwort geben. Derselbe wird lehren, dafs diese Philosophie
gleichsam die Gegenprobe fir die Wahrheit der in ununter-
brochenem Fortschritt zur vollendeten Ausbildung gelangten
christlichen Philosophie enthdlt. Sehen wir unter dem Einflusse
des Glaubens und der Offenbarung die philosophische Wissen-
schaft stetig fortschreiten, so bietet uns die von der Leitung des
Glaubens emancipierte Philosophie das Bild der Zerrissenheit, fort-
schreitender Abbrockelung und Zersetzung, des Verfalls bis zur
vollendeten Unvernunft dar.

Wir sahen, wie die Auffassung der Philosophie als einer
auf evidenten Prinzipien beruhenden, nach strenger demonstra-
tiver Methode fortschreitenden Wissenschaft Hand in Hand mit
der Anerkennung einer notwendigen Orientierung an der Offen-
barungswahrheit ging. In jenem ersten Momente lag die Gewihr
fiir die berechtigte Selbstindigkeit der Philosophie, die Sicherheit
und Glaubwiirdigkeit ihrer Resultate auch dem Gegner gegen-
iiber. Es lag darin deren apologetischer Wert, der Wert ihrer



174 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Dienste fiir Glauben und Theologie. Die moderne Philosophie
bietet uns einen geradezu entgegengesetzten Anblick: die Be-
freiung von der Norm der Offenbarung in Verbindung
mit einer verschiedenen Auffassung vom Wesen und
der Methode des Wissens. Wir begegnen einem allgemeinen
Abfall von den Grundsiitzen der aristotelischen Wissenschafts-
lehre, von der Apodeiktik, die den wichtigsten Teil der aristo-
telischen Logik bildet, und von der ein neuerer Schriftsteller
urteilt, sie treffe richtig den tiefsten Kern des allgemein mensch-
lichen Denkens uberhaupt, und stehe zugleich im unlosbaren Zu-
sammenhang mit der gesamten Spekulation ihres Urhebers
(Dr. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, Bd. I. S. 87).
Mit der neueren Philosophie tritt an die Stelle der Demonstration
entweder die Empirie d. i. die Bearbeitung des in sinnlicher Er-
fahrung gegebenen Materials, oder die Intuition und ideale
Konstruktion eines vorausgesetzten iibersinnlichen Bewulstseins-
inhalts. Es mag als ein verhéingnisvolles Omen gelten, dals sich
mit der vermeintlichen Erhebung der Philosophie zur vollen Un-
abhiingigkeit und Freiheit der Verzicht auf striktes Wissen in
dem bisher nach Aristoteles festgehaltenen Sinne verband. Gleich-
wohl erscheint dieser Zusammenhang als ein natiirlicher. Nach-
dem die feste dufsere Norm aufgegeben war, muflste, um die
Philosophie nicht dem Zufalle preiszugeben, eine andere Norm
gesucht werden. Diese konnte nur auflser der Vernunft, in sinn-
licher Erfahrung, oder in ihr selbst, d. h.in ihrem thatsiichlichen
Ideengehalte gesucht werden. Schliefslich blieb nur die erste
dieser Normen als zweckentsprechend iibrig. Denn mit der
zweiten war der Schwiirmerei Thiir und Thor gedffnet, durch
welche dann auch die Theosophie mit ihren phantastischen Trau-
mereien einzog, und mit ihr zugleich die Vermischung von
Philosophie und Theologie, der gerade durch die Aufnahme der
aristotelischen Theorie des Wissens vorgebeugt war, indem der
Philosophie zugewiesen wurde, was aus evidenten Prinzipien
durch Schliissse aus den durch Erfahrung gegebenen Thatsachen
erkannt werden konnte, withrend das transcendente Wesen Gottes
mit seinen geheimnisvollen Tiefen dem Glauben und der Theologie



Die emancipierte Philosophie. Ihr Wesen. 175

reserviert blieb. Wir werden den Geist der modernen Philosophie
nicht verstehen, besonders auch die Bedeutung Kants nicht richtig
wiirdigen, wenn wir nicht den angefiihrten Gegensatz im Auge
behalten. Die Kantsche Kritik galt der metaphysischen Schwir-
merei, deren griindliche Uberwindung die Einschrinkuug des
menschlichen Wissens auf das Gebiet der sinnlichen Erfahrung
zu erfordern schien. Eine merkwiirdige Erscheinung, fiir die wir
kein treffenderes Gleichnis finden, als das aus der Geschichte
der Schiffahrt entnommene, die zuerst dngstlich sich an der Kiiste
fortbewegte, solange der sichere Kompals fehlte, der ihr ge-
stattete, sich in die unbegrenzte Flache des Oceans hinauszu-
wagen. Der Fall der Philosophie ist der umgekehrte. Des
Kompasses der Offenbarung beraubt, mulste sie, um den Verir-
rungen metaphysisch-mystischer Schwirmerei zu entgehen, sich
entschlielsen, zur geistigen Kiistenschiffahrt zu werden, oder,
wie Kant die Sache nannte, zum transcendentalen Idealismus;
d. h. sie mulste auf die philosophische Erkenntnis des Ubersinn-
lichen verzichten und dieses dem Glauben, der aber nur mehr
unwissenschaftlicher, allen Angriffen der Skepsis wehrlos preis-
gegebener Instinkt- und Kohlerglaube sein konnte, iiberlassen.
Gegen die Allgemeinheit unserer Behauptung, die neuere
Philosophie setze an die Stelle der Beweisfiihrung (Demonstration)
dieKonstruktion eines voraus gegebenen Bewustseinsinhalts wird
man vielleicht den Einwand erheben, dafs die sogenannten dog-
matischen Philosophen, Descartes, Spinoza, Leibnitz, besonders
Wolff, weit entfernt davon, auf strenge Beweisfiihrung zu ver-
zichten, vielmehr in ein Ubermals des Demonstrierens verfielen,
insofern alles, selbst die Prinzipien bewiesen werden soliten.
Dazu kommt die mathematische Methode, die von den Genannten
auch auf die Probleme der Philosophie angewendet wurde. Doch
lassen Wir uns nicht durch den oberflichlichen Schein tduschen!
Was die mathematische Methode betrifft, so steht sie mit unserer
Behauptung nicht im Widerspruch. Denn weniger wegen ihrer
demonstrativen Strenge, als wegen ihrer sinnlichen Anschaulichkeit
wurde sie adoptiert. Eben deshalb fiihrte ihre Anwendung dahin,
dafs man auch fiir die Philosophie konstruktive Anschaulichkeit



176 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

forderte und die philosophische Methode in die Entfaltung der
im Geiste vorhandenen oder postulierten oder fingierten Ideen
setzte. Diese Behauptung gilt gleichmiélsig von Descartes, Leib-
nitz und Spinoza, um von Malebranche zu schweigen. Wir
fragen, was ist wahre Beweisfiihrung? Die Ableitung unbe-
kannter Wahrheiten aus bekannten und evidenten, wie der Schluls
von der Wirkung auf die Ursache, vom Endlichen auf das Un-
endliche u. s. w. Was ist dagegen die Beweisfiihrung eines
Descartes? Die dialektische Entwicklung der Anschauung, der
Idee. Wie das cogito ergo sum nicht ein Schluls, sondern
die Feststellung einer Grundthatsache sein soll, so sind die
cartesianischen Beweise fiir Gottes Dasein nicht Beweise im ge-
wohnlichen Sinne, in dem der aristotelischen Analytik, in dem
der Scholastiker, sondern nur Explikationen der vorgeblichen
Intuition des Unendlichen, des Gottesbewulstseins, wie der
spitere Subjektives und Objektives seltsam vermischende Aus-
druck lautet. Nicht anders verhilt es sich mit Spinoza und
Leibnitz; jener kam nicht iiber den logischen Begriff des Seins,
oder wie er ihn fafste, der allgemeinen Substanz hinaus, deren
Attribute Korper und Geist, d. h. der Inhalt der dulseren und
inneren Erfahrung (Ausdehnung und Denken) bilden sollen;
dieser ging von drei Bewulstseinsthatsachen, der Idee der Seele,
der Welt und Gottes als Bindeglied der beiden ersteren aus
und suchte ihre dialektische Vermittlung und Begriindung, wozu
die Logik nur als formales Werkzeug dienen sollte. Der Gegen-
satz von Verstand und Vernunft macht sich iiberall geltend, die
Erkenntnis fliefst ausschliefslich aus jenem, wiahrend die ratio-
cinierende ,,Vernunft“ nur ein gegebenes Material verarbeitet.
Trotz der vor Augen liegenden Milserfolge der neueren
Philosophie sucht man doch immer wieder nach Vorziigen, durch
die sie sich auszeichnen und ihre Existenz legitimieren soll. Gerade
dasjenige aber, was selbst von solchen, die unumwunden zuge-
stehen, dals alle bisherigen Versuche der neueren Philosophie
gescheitert seien, als ihr wirklicher Vorzug bezeichnet wird,
nimlich ihr freies selbstindiges Forschen, schlug zu ihrem grolsten
Nachteile aus, insofern es einerseits, wie wir sahen, zu Schwiirmerei



Lebendigkeit und Wahrheitsliebe. 177

oder Empirismus, andererseits aber zu jener subjektivistischen
Zersplitterung der Systeme fithrte, von denen jedes nur die in-
dividuelle Weltanschauung seines Urhebers, nicht aber die objek-
tive und allgemein giltige Wahrheit und Wissenschalt bietet.

Man will neuerdings entdeckt haben, der wahre Vorzug der
neueren Philosophie bestehe in ihrer Lebendigkeit, in dem Bruche
mit dem ,starren, abgeniitzten nominalistischen Begriffssystem®,
das angeblich im Ausgang des Mittelalters Theologie und Philo-
sophie wenigstens in Deutschland beherrscht habe. In dem
lebendigen Fluls der Ideen, dem lebendigen Interesse an der
Losung der Fragen u. s. w., nicht in den zu Tage geférderten
Systemen liege der alleinige Wert der neueren Philosophie.
Allerdings kann der neueren Philosophie ein gewisses Leben
nicht abgesprochen werden. Aber das Leben, das sie fiihrt, ist
jenes, das sich im Kadaver entwickelt, wenn der Zersetzungs-
prozels eintritt und der hohere Organismus niederen zur Beute
wird. Es ist der Prozels der Zersetzung und Fiulnis. Was
in der verlassenen christlichen Philosophie des Mittelalters in
wunderbarer Harmonie vereinigt war, das Allgemeine und Be-
sondere, das Intellektuelle und Sinnliche trennte sich und suchte
nun jeder Teil fiir sich ein Eigenleben zu fiihren.

An die Stelle des starren nominalistischen Begriffssystems
soll eine lebendige Philosophie mit lebendigem Flufs der Ideen
getreten sein! Freilich; denn eben dies ist das Charakteristische
der mneueren Philosophie, dals sie die Begriffe fliissig macht
und die intelligible Ordnung subjektiver Willkiir preis gibt. In
luftigen Konstruktionen sich gefallend, kann sie nur unter der
Voraussetzung bestehen, dafs es weder feste Wesenheiten noch
ein unveriinderliches Begriffssystem gebe. Eine lebendige Philo-
sophie! Ja, wenn Leben soviel als Verinderung, Beweglichkeit
um jeden Preis ist. Nein, wenn das hdchste, das geistige
Leben in der ruhigen Kontemplation der ewigen Wahrheit besteht.
Wir wissen wohl: viele finden es monoton und langweilig, in
der Philosophie dieselben Sitze, die namlichen Begriffsschemate,
dieselben Beweise wiederholen zu miissen, und verlangen Mannig-
faltigkeit, Abwechselung, Neues, Originelles. Als ob die



178 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Wissenschaft ein Chaméleon wére und bestindig eine neue Farbe,
eine andere Gestalt zeigen diirfte. Die Wissenschaft soll fort-
schreiten, doch nicht nach Art der Arbeit der Penelope, so etwa,
dafs jedem Schritte nach vorwirts zwei Schritte nach riickwirts
folgen. Einleuchtende Prinzipien, bewiesene Wahrheiten diirfen
nicht immer und immer einer krankhaften Sucht nach Originalitét
zu liebe in Frage gestellt werden. Wer findet es monoton,
wenn die Arithmetik, die Geometrie immer dieselben Definitionen,
dieselben Axiome, dieselben Beweise wiederholen? Und wenn,
hat denn das Einmaleins aufgehort, wahr zu sein, weil es lang-
weilig ist? Das Leben, das ihr von der Philosophie verlangt,
ist der Tod der Wissenschaft. Die Wahrheit ist unverinderlich,
und enthdlt einmal ein Satz eine ausgemachte Wahrheit, so mufs
er bis ans Ende der Welt wiederholt werden, mag die Sache
so langweilig erscheinen als immer.

Die neuere Philosophie soll von lebhaftem Interesse an der
Wahrheit getrieben sein! Sie, die in einem ihrer hervorragenden
Vertreter erklart, das Forschen nach der Wahrheit sei dem Besitz
derselben vorzuziehen; sie, die den Begriff der Wahrheit filscht,
indem sie bald die subjektive Denknotwendigkeit, bald den Be-
griff der Ubereinstimmung der Erkenntnisse unter sich an seine
Stelle setzt; sie, die skeptisch an der Wahrheit verzweifelt, fiir
die absolute Wahrheit uns die ,relative®, d. h. statt der Wahrheit
Triume, Mutmalsungen und Wahnvorstellungen gibt. Diese
Philosophie mit dem Thomismus ,,verbinden” wollen und sie in
den welthistorischen Gang der menschlichen Geistesentwicklung
,,einmiinden® lassen, hiefse soviel als die Wahrheit durch die
Liige beleben und das Leben durch den Tod erfrischen wollen.
Oder soll die Idee der Immanenz, die man dem Christentum
zuschreiben will, einen Fingerzeig enthalten, in welcher Richtung
der Thomismus in ,lebendiger® Weise, nicht aber als totes Be-
griffssystem erneuert werden soll? Einer solchen Erneuerung
wiirden wir mit allen Kriiften widerstehen miissen.

War der Bruch der neueren Philosophie mit der Wissenschaft
der Vergangenheit eine Notwendigkeit, ein notwendiges Mittel
za dem Zwecke, dafs wir Deutsche zu einer ,lebendigen®



Neuere Philosophie und Reformation. 179

Philosophie gelangten? Wir antworten, der Bruch war so not-
wendig wie die Reformation selbst, deren Geisteskind die moderne
Philosophie unzweifelhaft ist. War die Reformation da, so mulste
er erfolgen. So gerechtfertigt oder ungerechtfertigt der Bruch
mit der religiosen, ebenso gerechtfertigt oder ungerechtfertigt
wird der Bruch mit der philosophischen Vergangenheit sein.

Doch wie? Gab denn nicht der verknocherte Nominalismus
den begriindeten Anlals zu jenem Bruche mit der scholastischen
Philosophie und ihrem verrotteten Begriffssystem? Wenn man
nicht an der Oberfliche haften und auf Aufserlichkeiten sehen,
sondern in die Tiefe der Dinge blicken will, wird man finden
dals der Nominalismus der neueren Philosophie durchaus geistes-
verwandt ist. Auch war der Thomismus selbst in Deutschiand
nicht in dem Grade vom Nominalismus verdrangt, dals er nicht
bis ins achtzehnte Jahrhundert hinein, wie das Beispiel der gelehrten
Benediktiner an der Universitdt Salzburg beweist, energische
und begeisterte Vertreter gefunden hdtte. Es mag gleichgiltig
erscheinen, ob man den Nominalismus eine Verirrung der Scho-
lastik oder einen Abfall von ihrem wahren Geiste nepnt. Es
kann aber nicht gieichgiltig‘ sein, wenn aus dieser Verirrung ein
Berechtigungsgrund fiir die neuere Philosophie und ihren Abfall
von der christlichen Wissenschaft des Mittelalters hergeleitet
wird. Die Wahrheit ist, dafs im Nominalismus der moderne
Geist, wenn auch im schulméfsigen Gewande umgeht. Die Auf-
fassung der Vorstellung als unmittelbaren Erkenntnisgegenstandes,
die Theorie der Begriffe, die als subjektive Verstandesgebilde
gelten, der Skepticismus in Bezug auf die iibersinnliche Ordnung,
die Pflege einer einseitig dialektischen und sophistischen ,,Wort-
logik®, dies alles ist so echt modern, dals man es nur in gefilligere
Formen zu kleiden brauchte, um Geist und Gestalt der modernen
Philosophie darin zu erkennen. Bezeichnend ist die Thatsache
dafs das jiingste Kind dieser Philosophie, der sog. Positivismus
in der nominalistischen Wortlogik eine ihm sympathische Er-
scheinung begriifst.

Die moderne Philosophie verdankt ihre Entstehung nicht
dem Nominalismus, sondern wie dieser selbst jenem Geiste, aus



180 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dem die sog. Reformation auf rcligiosem Gebiete entsprungen ist.
Man hat zwar behauptet, es sei falsch, die neuere Philosophie ein
Erzeugnis des Protestantismus zu nennen. Ist sie aber dies
nicht, wessen Erzeugnis ist sie dann? Was ist Protestantismus?
‘Was neuere Philosophie? Was versteht man unter diesen Aus-
driicken, wenn nach dem Verhiltnis beider gefragt wird? Wollte
man unter Protestantismus etwa das symbolische Luthertum und
unter neuerer Philosophie irgend ein einzelnes System wie das
Schellings oder Hegels verstehen, so wéire es allerdings unge-
reimt, die moderne Philosophie als Erzeugnis des Protestantismus
zu bezeichnen. Wenn man aber nicht auf den Buchstaben.
sondern auf den Geist, nicht auf das Einzelne, sondern das All-
gemeine sieht, und unter Protestantismus die von der Autoritat
emancipierte Religion der Subjektivitit im Gegensatze zur ob-
jektiv- autoritativen Religion des Katholicismus versteht, unter
moderner Philosophie aber jene von Descartes ausgegangene
Kette von Systemen, die samt und sonders ihren Standpunkt
im souverédnen Ich nehmen, so ist die moderne Philosophie die
natiirliche Frucht und das legitime Kind des Protestantismus.
Ein Erzeugnis nicht des Luthertums in dem engeren Sinne,
wohl aber sowie dieses selbst, neuplatonisch - gnostischer Re-
aktion sind schon, um von Meister Eckart zu schweigen, die
philosophischen Systeme der Renaissance, die Theosophie des
Nicolaus von Cusa, der Pantheismus Giordano Brunos. Ihren
ersten, wenn auch den Vertretern der Orthodoxie nicht will-
kommenen, doch dem Geiste des Luthertums konformen philo-
sophischen Ausdruck erhielt die Reformation in der Theosophie
Jacob Bohmes. Nicht minder im Einklang mit den reformato-
rischen Prinzipien von der unmittelbaren Erleuchtung mit oder
ohne Schriftwort steht der philosophische Grundsatz Descartes’,
dafs die Wahrheit nicht erschlossen, sondern nur erfahren und
erlebt werden konne, urspriingliches Eigentum des Ich sein miisse.
Ganz und gar Philosoph des Protestantismus ist Kant, der den
nacktesten Subjektivismus zum Grundprinzip erhebt und von nichts
anderem als Bewulstseinsthatsachen, Vorstellungen, Begriffen und
Ideen wissen will. Es scheint uns daher eine ganz ungeeignete



Gang der neueren Philosophie. Ihr gegenwirtiger Stand. 181

Vortsellung, wenn man die moderne Philosophie nach Art eines
dufseren Gehduses denken wollte, in dessen Formen sich die
protestantische Theologie bequem bewegen, ausbreiten und ent-
falten konne. Diese Philosophie ist die ins Philosophische iiber-
setzte Reformation selbst, ihre Entwicklung der in rastlosem
Fortschreiten in seine dulsersten Konsequenzen entfaltete Grund-
gedanke der Reformation.

Uberblicken wir namlich den Gang, den der moderne Ge-
danke genommen, so lassen sich, wie wir bei anderer Gelegenheit
ausfihrlicher gezeigt haben, drei Phasen unterscheiden, die als
cbensoviele Stationen des Irrtums auf dem Kreuzwege der
Vernunft betrachtet werden kénnen. Das gemeinsame Prinzip
ist die Vernunftidee als Bewultseius- resp. Erkenntnisinhalt, die
auf der ersten Stufe als repridsentativer Gedanke, auf der
zweiten als reine Form, auf der dritten als absoluter Be-
griff aufgefafst wird. Der Intellektualismus Descartes’, Male-
branches, Leibnitz’ und Spinozas hilt noch an einer aulser
dem Gedanken vorhandenen Objektivitit fest, aber nicht sie,
sondern der Gedanke teils in der verworrenen Gestalt der Sinn-
lichkeit, teils in der reineren des Begriffs und der Idee bildet
den unmittelbaren Gegenstand der Erkenntnis. Der Gedanke
aber spiegelt die Dinge, Seele, Welt, Gott. Das Wissen ist
ein Bewuflstwerden dieser Spiegelung.

In ein neues Stadium tritt die moderne Philosophie mit
Kant ein. In ihm 1lost sich der Inhalt des Bewufstseins in
sinnliche Anschauungen, leere Verstandesformen und Ideen auf|
die nichts als sich selbst repridsentieren., Weder dem Begriffe
noch den Ideen entspricht ein erkennbares Sein, da sie sich nur
auf Erfahrung beziehen, aus der sie allen Inhalt schiopfen, der
selbst nur der Erscheinung angehort. Die Begriffe sind rein
formal und dienen nur dazu, das Chaos der Krscheinungen zu
einem geordneten Bau zusammenzufiigen, den die Ideen zu kronen
haben, Der Kosmos ist nicht das Werk Gottes, sondern der
menschlichen Gattungsvernunft, die ihren unbewuflsten Traum
fir Wirklichkeit nahm, bis die Kritik des ,,Copernikus der Philo-
sophie® sie weckte. Subjektivistisch wie die theoretische Philosophie



182 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Kants ist auch seine Moral, die so manchem imponiert. Sie
leidet nicht allein an Einseitigkeit und ihr Hauptfehler ist nicht
der Begriff der transcendentalen Freiheit, sondern die Autonomie,
die der menschlichen Moral vindiciert wird und die nur eine
Applikation des modernen Satzes von der Souverinitit des mensch-
lichen Geistes im Erkennen und Wollen ist. Die Kantsche
Moral steht nicht allein dem Christentum, sondern auch dem
Theismus der Vernunft feindlich gegeniiber. Denn die Rolle, die
Gott zugeteilt wird, indem er zum Vollstrecker des absoluten,
unabhéngig von ihm verpflichtenden Sittengesetzes herabsinkt,
ist eine so prekdre, und der Boden des Kantschen Theismus
ein so schwankender, dals es fiir Fichte ein Leichtes war, die
Idee des personlichen Gottes als ein fremdartiges Ingrediens
aus der kritischen Philosophie zu verbannen und sie in seinen
subjektiven Idealismus umzubilden, in welchem das mit der ab-
strakten sittlichen Weltordnung identifizierte Ich den Thron ein-
nimmt, der dem lebendigen, personlichen Gott gebiihrt.

Mit Fichte trat die Philosophie in das dritte Stadium, in
welchem sie ihren Lauf vollendete, ndmlich der Identifizierung
des Gedankens mit dem wahrhatt Seienden. An Hegel
gewann diese Weltanschauung ihren Logiker und damit der
Pantheismus fiir alle Zeiten seinen geschlossenen wissenschaftlichen
Ausdruck. Das Hegelsche System enthilt einerseits die voll-
endetste Gestalt des modernen Bewulstseins, andererseits aber
seine entschiedene Verurteilung; denn der auf sich selbst be-
schrinkte Gedanke .geht an seiner eigenen Leere und Nichtigkeit
zu Grunde. Gegen das Hegelsche System kommt, was die mo-
derne Philosophie sonst geleistet hat und durch die Namen
Schopenhauer, Hartmann, Fries, Jacobi, Herbart bezeichnet wird,
kaum in Betracht.

Auch nach einer anderen Richtung muls die Laufbahn der
modernen Philosophie als abgeschlossen betrachtet werden. Der
subjektive Standpunkt fiihrte dazu, dals successiv alle Seelen-
vermogen zu weltschopferischen Potenzen oder wenigstens zu
hochsten Kriterien und ausschliefslichen Erkenntnisquellen erhoben
wurden. Verstand, Vernunft, Gefiihl, die Sinne, in der neuesten



Gang der neueren Philosophie. Ihr gegenwirtiger Stand. 183

Zeit von den einen der Wille, von den anderen die Phantasie,
sind nacheinander auf den Thron erhoben und wieder gestiirzt
worden. KEs ist kaum mehr eine Denkmoglichkeit vorhanden,
die einem neuen philosophischen ,,Genius“ die lockende Aussicht
eroffnen konnte, ein weiteres leeres Blatt in der Geschichte der
menschlichen Irrtiimer mit seinem origincllen, aber ephemeren
System zu fiillen.

Widmen wir noch einige Worte dem gegenwiirtigen Stande
der modernen Philosophie, so werden wir kaum einen Wider-
spruch zu befiirchten haben, wenn wir ihn als einen trostlosen
und verzweifelten bezeichnen. Die von einigen gepredigte Riickkehr
zu Kant beweist die eingerissene Verwirrung zur Geniige. Wiirde
sie ernst genommen, s0 hiefse dies nur den Hexentanz von vorne
beginnen. Diese Riickkehr aber ist fiir viele nur der maskierte
Riickzug der Verzweiflung an aller Philosophie, des vollstindigen
Skeptizismus. Eine kiinstliche Existenz fristet das Herbartsche
System, indem besonders die vom Christentum abgefallene Pida-
gogik an seinen diirren Knochen den philosophischen Hunger zu
stillen, und mit ihren armseligen Lappen ihre wissenschaftliche
Blofse zu decken sucht. Wer aber michte diesem gedanken-
und sinnlosesten aller ,,Systeme‘ eine Zukunft prophezeien,
nachdem der angesehenste Anhiinger desselben den Riickzug in
die Hegelsche Burg des Pantheismus angetreten? Manche
suchen ihre Armut an positiven Resultaten durch den Fluls einer
wortreichen und eleganten Darstellung zu verhiillen. Selbst die
von Trendelenburg, Uberweg, Eucken und anderen gemachten Ver-
suche, durch Wiederankniipfung an Aristoteles die Philosophie
zur Besonnenheit und Wissenschaftlichkeit zuriickzufiithren, mulsten
an dem Umstande scheitern, dafs diese Ménner sich von dem
unseligen Einflusse Kants, der wie ein bdser Zauber iiber den
Geistern schwebt, nicht loszureifsen wufsten und wissen. So
kann uns denn nur eines aus der philosophischen Zerfahrenheit
retten, die Riickkehr zur christlichen Philosophie, zu jener Philo-
sophie, die in Aristoteles die hochste Ausbildung, die ihr mensch-
liche Vernunft ohne Leitung der Offenbarung zu geben vermochte,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. 13



184 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin,

durch die Denkarbeit der Vater und Scholastiker, besonders
aber durch die zusammenfassende philosophische Thitigkeit des
hl. Thomas unter dem leitenden Einfluls der Offenbarung ihren
letzten relativen Abschluls erlangte.

i,

Die philosophische Aufgabe der Gegenwart und die
Riickkehr zur Philosophie des hl. Thomas.

Die thomistische Philosophie ist in Wahrheit das, was der
Eklekticismus der Viter richtig anstrebte und in neuerer Zeit
die Hegelsche Philosophie filschlich von sich rilhmte, ndmlich
jene Philosophie, welche das Wahre aller Systeme in sich ver-
einigt, wihrend die Hegelsche der Sammelplatz aller Irrtiimer
ist. In der Philosophie des hl. Thomas kommt, um die Wahrheit
unserer Behauptung wenigstens an einem Beispiele zu zeigen,
sowohl das wahre Moment des Empirismus als auch des Intel-
lektualismus zur Geltung, denn sie weils die Realitdt des Ein-
zelnen, das den Sinnen gegeben ist, auf eine wunderbar tief-
sinnige Weise mit der Erkennbarkeit desselben durch den allge-
meinen Begriff, d. h. der Realitit des allgemeinen Wesens zu
vereinigen. Dagegen ist die Hegelsche Philosophie im schlimmsten
Sinne des Wortes empiristisch und intellektualistisch zugleich,
denn sie schrinkt einerseits den Inhalt der Erkenntnis auf das
sinnlich Erfahrbare ein und betrachtet andererseits den allgemeinen
Begriffin dieser seiner alles Besondere absorbierenden Allgemeinheit
als Kern und Wesen des Bestehenden.

Indem wir tiefer in das Versténdnis der thomistischen Phi-
losophie einzudringen suchen, kommt das Verhiltnis derselben
zum Christentum und zur Philosophie des Aristoteles in Betracht,
woran sich die Frage anzureihen hat, in welchem Sinne die
Wiederherstellung der thomistischen Philosophie zu geschehen
habe, oder wie man die Frage wohl formulierte, wie weit wir
mit Riicksicht auf die verinderten Bediirfnisse der Neuzeit, auf



Verhiiltnis der thomistischen Philosophie zum Christentum. 185

die in den philologisch-historischen und naturwissenschaftlichen
Disziplinen gemachten Fortschritte mit dem hl. Thomas zu gehen
haben.

Unter den Griinden, welche die Erneuerung der Philosophie
des hl. Thomas wiinschenswert und zeitgemals erscheinen lassen,
steht an erster Stelle die Notwendigkeit, der trigerischen Weisheit
mit welcher die geoffenbarte Wahrheit bekampft wird, eine ihr
iiberlegene Wissenschaft entgegenzusetzen, wozu sich die Auf-
gabe gesellt, jenen Feinden des katholischen Glaubens, die sich
von der Vernunft allein leiten zu lassen vorgeben, zu zeigen,
wie gerade der Glaube der Vernunft geméls und von ihr geboten
sei. (Encycl. Aet. Patr. 1. c. p. 112.)

Es frigt sich also, ob die thomistische Philosophie diesen
beiden Anforderungen der Verteidigung und Empfehlung des
Christentums im Namen der Vernunft gerecht zu werden vermoge.
Von einem Vertreter und Anwalt der modernen Philosophie ist
neuerdings das Gegentell behauptet worden: das thomistische
System konne nicht als ein angemessener Ausdruck eigentiimlich
christlicher Uberzeugung betrachtet werden, ja Thomas habe
dem Christentum keine besondere Kongenialitit entgegengebracht
und sei thm ferner gestanden als Platon und Kant (Eucken, die
Philosophie des hl. Thomas von Aquin und die Kultur der
Neuzeit, Halle 1886. S. 25 u. 27. Ein angemessener wissen-
schaftlicher Ausdruck eigentiimlich christlicher Uberzeugung soll
das thomistische System vor allem aus dem Grunde nicht sein,
weil Thomas eine Erklarung fiir die Zulassung des Bosen sucht,
anstatt es mit Manichiern, Luther und Kant als etwas Radi-
kales, als ein der gottlichen Ordnung, der Macht des unendlich
Guten selbst sich entziehendes Urprinzip zu fassen. Und diese
Auffassung des Bosen sollte christlich sein! Sie ist weder tho-
mistisch noch auch christlich).

Es wird vor allem darauf ankommen, was wir uns unter
der ,eigentiimlich christlichen Uberzeugung“ zu denken haben.
Ist sie im Protestantismus zu finden, und stellt dieser das wahre
Verstiindnis und den angemessenen positiv-religiosen Aus-

druck des Christentums dar, so kann das thomistische System
13*



186 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

nicht als der entsprechende wissenschaftliche Ausdruck
derselben gelten. Sollte aber das Gegenteil statthaben, und der
Katholizismus im Besitze des wahren Verstindnisses des Christen-
tums sich befinden, so ist jene Behauptung falsch, und das tho-
mistische System, wie der angemessene wissenschaftliche Ausdruck
des Katholizismus, so auch des Christentums. Das Problem, das
jener Anwalt der modernen Philosophie uns aufgibt, zerlegt sich
in zwei Fragen: Ist der hl. Thomas der Philosoph des Katho-
lizismus? Enthélt der Katholizismus das wahre Christentum? Die
Antwort auf die erste dieser beiden Fragen mag uns der Ver-
teidiger der modernen Philosophie selbst geben. Die Antwort.
auf die zweite Frage aber werden wir in einer Instanz finden,
die der glaubige Protestant anmerkennt, im Evangelium.

Den tiefsten Gegensatz zwischen dem hl. Thomas und dem
modernen Geiste findet jener Autor darin, dafs Thomas das
Gattliche als ein Ubernatiirliches von oben herab an den mensch-
lichen Geist herankommen und ihn so zur hochsten Vollkom-
menheit fiihren lilst, wihrend der moderne Geist der Annahme
huldige, dafs das Gottliche im Menschengeiste positiv angelegt
sei und daher durch einen rein natiirlichen und Immanent ge-
schichtlichen Prozels daraus entwickelt werde. (A. a. 0. 8. 22.)
Nun ist aber dies genau der Gegensatz zwischen Katholizismus
und Protestantismus. Denn mag auch der symbolische Prote-
stantismus von dem gefallenen Menschen mnoch so niedrig
urteilen, so sitzt ihm doch der Gedanke im innersten Mark, dals
alle dufseren positiven Veranstaltungen doch nur zur Natur ge-
horige, ihr gebiihrende gottliche Lebenskeime wecken,
withrend nach katholischer Lehre diese Keime, das gottliche
Pneuma, auch dem nicht gefallenen unversehrten Menschen gegen-
iiber eine freie nicht geschuldete Gottesgabe bilden. So wird
denn der Verteidiger der modernen Philosophie zweifellos ein-
rdaumen, dals der hl. Thomas der Philosoph des Katholizismus sei.

Um dann auf die zweite Frage einzugehen, so mige die hl.
Schrift dariiber entscheiden, welche von den genannten funda-
mentalen Auffassungen des Christentums die eigentiimlich christ-
liche sei. Das ewige Leben, sagt der Herr, ist dies, dafs sie dich



Verhiltnis der thomistischen Philosophie zum Christentum. 187

den einen wahren Gott und den du gesandt hast, Jesum
Christum, erkennen (Joh. 17, 3); und der Apostel schirft ein,
dafs das ewige Leben Gnade sei in unserem Herrn Jesus Christus
(Rom. 6, 23) und das Evangelium eine Kraft Gottes zum Heile
fir Juden und Heiden (Joh. 1, 16). Derselbe Apostel unter-
scheidet aufs bestimmteste von der natiirlichen Gotteserkenntnis
(Ib. 1, 20) die, Weisheit im Geheimnis® die kein ,Fiirst dieser
Welt“, also keine Kraft der Vernunft zu erkennen oder auch
nur zu ahnen vermag. (1 Cor. 2, 7 squ.) Das ewige Leben also,
die unmittelbare Gottesgemeinschaft ist weder Frucht des Ge-
setzes und der Werke, mnoch Erzeugnis menschlichen Wissens
und natiirlicher Geistes- oder Gemiitsbildung, sondern Ausflufs
freier Herablassung Gottes, an das grofse Sakrament, die Kirche,
gekniipfte Gnade. Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu
sancto, non potest introire in regnum Dei. Joh. 3, 5.

Was das Christentum lehrt und die Schrift verkiindet, mufs
auch die Vernunft bestidtigen; denn wire die Teilnahme an der
gottlichen Natur (conmsortium divinae naturae, 2 Petr. 1. 4.)
Frucht natiirlicher Entwicklung, wie konnte dann das Wesen
Gottes absolut iiber der Welt erhaben, verborgen und geheim-
nisvoll sein? Der Pantheismus, die Immanenzlehre wiren in
diesem Falle vollauf berechtigt. Wo ist also der Ausdruck eigen-
timlich christlicher Uberzeugung zu finden? Oder gibt es
mehrere ,eigentiimlich- christliche Uberzeugungen?* Wie die
Natur der Dinge und das richtige Verstindnis derselben nur
eine und eines sein kann, so wird es sich auch mit dem Christen-
tum verhalten. Sein wahres Verstindnis kann nur eines sein,
das sich im Katholizismus oder nirgends findet.

Man wird vielleicht einwenden, jene supernaturalistische Auf-
fassung des Christentums gehore der Theologie des hl. Thomas
an und stehe zu seiner Philosophie in einem &ulseren und zu-
falligen Verhiltnisse; von dieser aber als einer Frucht der ari-
stotelischen sei die Rede und der Sinn des Vorwurfs, dafs der
aristotelisch-thomistischen Philosophie das eigentiimlich Christ-
liche fehle. Abgesehen davon, dals doch das eigentiimlich Christ-
liche nicht in der Philosophie, sondern in der Theologie gesucht



188 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

werden mufs, so stehen in Wahrheit Theologie und Philosophie
des hl. Thomas im innigsten Zusammenhange und lebendiger
Harmonie, und es handelt sich um die Gesamtanschauung des
englischen Lehrers und ihren fundamentalen Gegensatz zum
Geeiste der modernen, dem Protestantismus entsprofsten Philosophie
und der ihr entsprechenden vom Naturalismus zersetzten Theologie,
Auch ist ausdriicklich vom System des hl. Thomas die Rede.
Dieses System also, als Ganzes betrachtet, ist so gewils der ge-
treue wissenschaftliche Ausdruck des Christentums, als dieses
in seinem tiefsten Wesen einen iibernatiirlichen Charakter besitzt,
wihrend der Protestantismus und die neuere Philosophie eben
dadurch als ein Abfall vom wahren Geiste des Christentums sich
kennzeichnen, dals sie es zu einer hoheren Auffassung desselben,
als der einer Befreiung des geistigen Menschen von sinnlicher
Geebundenheit nicht zu bringen wissen.

Der Protestantismus und der moderne Mensch beanspruchen
eine unmittelbare Verbindung mit Gott auf dem Grund der Natur,
der natiirlichen Vernunft, des natiirlichen Gemiites. Da aber die
Natur der Dinge unveréinderlich ist und diesem Anspruch sich
nicht fiigt, so fitlhrt derselbe statt zu innigerem Lebensverkehre
mit Gott, vielmehr von Gott ab, zum subjektivistischen Ab-
schlufs des denkenden oder fiihlenden Geistes in sich selbst.
Daher stammt auf der einen Seite jene rationalistische Selbstge-
niigsamkeit, die des Verkehres mit Gott nicht zu bediirfen glaubt
oder geradezu sich selbst vergottert, auf der anderen Seite aber
jene ziigellose Mystik, die im Verlangen nach tieferer Religiositiit
und innigem Verkehre mit Gott krankhafter Schwérmerei und
dem Sektentum verfillt. Sollte man aber in der christlichen und
katholischen Lehre von einer durch die Kirche vermittelten un-
mittelbaren Lebensgemeinschaft mit Gott einen Widerspruch er-
blicken wollen, so wird derselbe verschwinden, wenn man sich
das einfache Bild in Erinnerung bringt von der Hand, welche
die Kerze der Flamme ndhert, um sie zu entziinden, d. h. mit
ihr in unmittelbare Beriihrung zu bringen. Die Kirche ist eben
nur das Werkzeug, dessen Gott sich bedient, um uns mit Licht und
Wirme aus dem Schofse seines eigenen innern Lebens zu erfiillen.



Christentum und Neuplatonismus. 189

Der wurzelhafteste Gegensatz also zwischen Protestantismus
und neuerer Philosophie einerseits, und Katholizismus und tho-
mistischer Philosophie andererseits liegt darin, dafs jene die Teil-
nahme am gottlichen Leben als hochste Naturbliite betrachten,
diese aber dieselbe als eine freie Gnade Gottes, die er an ein
dufseres sichtbares Vehikel, das objektive Sakrament kniipfte,
anerkennen. Es kann daher nicht geniigen, diesen (Gegensatz
auf die verschiedene Auffassung des Verhiltnisses zwischen In-
dividuum und Gesellschaft zuriickzufiihren und die religiose, orga-
nisierte Gemeinschaft nur als die Bedingung zu fassen, ohne welche
das unmittelbare Verhiltnis zu Gott seine reinste Bliite und
hiochste fruchtbare Entfaltung nicht erlangen konnte. Von Natur
hat der menschliche Geist, so viel an ihm liegt, iiberhaupt nur
ein mittelbares Verhiltnis zu Gott. Dies will sagen, dals, da das
religiose Leben in Erkenntnis und Liebe Gottes besteht, die na-
tiirliche Gotteserkenntnis eine. durch die Geschopfe vermittelte
ist. Das unmittelbare Verhidltnis zu Gott aber beruht auf freier
gottlicher Herablassung und seine Bedingungen sind von Gott
gesetzte, positive, die Verbindung mit Christus und seiner Kirche.
Niemand gelangt zu Gott aufser durch Christus; Christus aber
ist mit seinen Aposteln — bis ans Ende der Welt. Nemo
venit ad Patrem nisi per me. Ego vobiscum sum usque ad
consummationem saeculi. Indem der Protestantismus dies Ver-
hiiltnis aufléste und sich ein unmittelbares inneres Erleben Christi
ohne die Kirche vindicierte, zerstorte er die Fundamente des
Christentums und bereitete das neue Heidentum des philosophischen
Humanismus vor. Was werden wir aus alledem schlielsen? Dals
das System des hl. Thomas, das auf der richtigen Bestimmung
des Verhiltnisses der natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung,
der Natur und Gnade aufgebaut ist, den adéquaten wissenschaft-
lichen Ausdruck des Christentums und seiner gottlich iibernatiir-
lichen Kraft enthilt. Dedit eis potestatem, filios Dei fieri.

Es diirfte hier der Ort sein, auf das Verhiltnis des Christen-
tums zum Neuplatonismus zu reflektieren.

Man behauptet, dem Christentum sei so viel Neuplatonisches
zugeflossen, bei einzelnen Denkern, ja Richtungen soviel, dals



190 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

man fragen konne, ob nicht mehr das. Christliche in den Neu-
platonismus, als das Neuplatonische in das Christentum einge-
flossen sei. (Eucken, a. a. O. 8. 5.) In Wahrheit aber ist es
nicht das Christentum, sondern immer nur die Héresie, die aus
dem Neuplatonismus ihre Ideen und Grundsitze schopfte. Der
Neuplatonismus ist die Reaktion der heidnischen Philosophie,
sowelt sie es verschméhte, das Opfer des Gehorsams zu bringen,
gegen das Christentum. Das Christentum verkiindete Versohnung,
Verbindung mit Gott, ewiges Leben in Gott, jedoch als Frucht
demiitigen Glaubens und kindlicher Unterwerfung. Die neupla-
tonische Philosophie glaubte der Menschheit dasselbe darbieten
zu konnen als Frucht natiirlicher Selbstthitigkeit, freier innerer
Beschaulichkeit. Der stolze Gedanke, der nicht allein Aristoteles,
sondern auch Platon fern lag, einer in und durch die Vernunft
selbst stattfindenden unmittelbaren gottlichen Erleuchtung wurde
dem christlichen Begriff der gottlichen Offenbarung unterstellt
und entgegengesetzt. Indem man nun diesen Standpunkt auf-
recht zu erhalten und dem Christentum ein Paroli zu bieten
suchte, griff man auf den eleatischen Pantheismus zuriick und
suchte ihn durch die Ideen- und Formenwelt platonisch-aristo-
telischer Metaphysik zu beleben. In der gesteigerten Sublimierung
des Gedankens glaubte man den Prozels der Vergottung des
Menschen erblicken und sie der christlichen beseligenden An-
schauung Gottes gleichsetzen zu diirfen.

Hierin liegt der wahre Charakter der neuplatonischen Philo-
sophie, der jede Beeinflussung des Christentums ausschlielst,
dessen schroffen Gegensatz er darstellt. Wenn der protestantische
Philosoph einen solchen Einflufs annimmt, so finden wir dies be-
greiflich; denn das protestantische Christentum trigt allerdings
die unverkennbaren Spuren neuplatonischer Denkweise an sich.
Die Auffassung des Menschen als eines Wesens, das ,unmittel-
bar aus dem Allleben schopft, und sich daher nicht ,,einem sicht-
baren Ganzen gliedmiifsig einfiigen® will (Eucken, a. a. 0. 8. 37),
ist nicht nur ein echt neuplatonischer, sondern auch ein echt
protestantischer Gedanke.

Die weiteren in dem Rundschreiben angefiihrten Griinde fiir



Christentum und Neuplatonismus. 191

Erneuerung der thomistischen Philosophie mogen nur kurz be-
riihrt werden. Hingewiesen wird auf das Wohl der Gesellschaft,
das durch die falschen Grundsitze des neuen Rechtes bedroht
wird. Die verkehrte Auffassung des Rechtes, der Rechtsordnung,
des Wesens der (zesellschaft und des Staates stehen in engem
Zusammenhange mit den Verirrungen der Philosophie. Es geniigt
an den absolutistischen Staatsbegriff, der aus der pantheistischen
Vergotterung des Allgemeinen entspringt, an die Atomisierung
der Gesellschaft, die eine Folge des Materialismus und der in
alle Zweige theoretischen und praktischen Erkennens eindrin-
genden mechanischen Denkweise ist, und endlich an den von
allen religiosen und sittlichen Grundlagen losgerissenen Kantschen
Rechtsbegriff zu erinnern. Die thomistische Philosophie dagegen
anerkennt wie eine aus der gottlichen Weisheit geflossene ideale
Ordnung, so auch eine dem ggttlichen Willen entsprungene
feste Rechts- und Gesellschaftsordnung, die der Willkiir und
Gewaltherrschaft von oben und unten gleichmiélsig Schranken
auferlegt. Endlich haben wir dem Rundschreiben zufolge von
der Restauration einer gesunden Philosophie die Wiedergeburt
der iibrigen Wissenschaften zu erwarten. Dals die Scholastik
dem Fortschritt der Naturwissenschaften nicht hindernd im Wege
stehe, wird aus dem Umstande nachgewiesen, dals sie sinnliche
Wahrnehmung und Erfahrung als Grundlage der menschlichen
Erkenntnis betrachte, und mehrere ihrer hervorragendsten Ver-
treter, wie Albert der Grofse, (dem wir den Namen Roger
Bacons, von welchem de Maistre urteilt, er trage in seinen
Schriften unendlich mehr Wahrheiten vor, als der berithmte Ge-
nosse seines Namens kannte und zu verstehen vermocht hitte,
beifiigen) an den Fortschritten der empirischen Disziplinen durch
ihre Forschungen, so weit es die ihnen zu Gebote stehenden be-
schrinkten Hilfsmittel erlaubten, mitgearbeitet haben. Da das Ver-
hiltnis der thomistischen Philosophie zur Naturwissenschaft spiter
noch einmal zur Sprache kommen muis, so moge bemerkt werden,
dals selbst die Mathematik, so fest gegriindet dieselbe durch die
fast sinnliche Evidenz ihrer Prinzipien und die Sicherheit ihrer
Resultate erscheint, infolge des Verfalls der Philosophie und von



192 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dieser verlassen, auf Irrwege zu geraten droht, von denen sie
nur wieder zuriickgebracht werden kann durch die strenge
Zucht aristotelischer Logik, unter deren Agide sie sich zuerst,
wie auch die Naturwissenschaften, zur Form und zum Range
einer Wissenschaft erhoben hat. Wir erinnern an die Geometrie
des Euklides, deren fiir immer mustergiltige Form das unverkenn-
bare Geprige der aristotelischen Wissenschaftslehre tragt, ferner,
was die Naturwissenschaften betrifft, an die alexandrinische
Bliite derselben, endlich um die schonen Wissenschaften nicht
zu vergessen, an die keineswegs unfruchtbare Bewunderuag,
die der grofse romische Redner dem Stagiriten zollte. (Vgl. Baum-
hauer, disquisitio critica de aristotelia vi in Ciceronis scriptis,
Trajecti 1841.)

Die richtige Wiirdigung des Verhiltnisses, in welchem die
Philosophie des hl. Thomas zum Christentum steht, versetzt uns
in die Lage, die weitere Frage zu beantworten, wie sich der
hl. Thomas zu Aristoteles verhalte. Der durch und durch christ-
liche Charakter der thomistischen Weltanschauung legt allein
schon die Vermutung nahe, dafs dasselbe ein Verhéltnis bewulster
Herrschaft sei, und der Geist des Christentums iiber den gewal-
tigen Massen von Begriffen, Erkenntnissen und Erfahrungen, die
in der aristotelischen Philosophie aufgespeichert sind, siegreich
gestaltend schwebe.

Die Wahl der aristotelischen Philosophie von seiten des
Aquinaten ist nicht blofs im Zwange der &ulseren Umstinde,
sondern in der Natur der Sache selbst begriindet. Wir sahen,
dals schon das philosophische Denken der Viter mehr im Geleise
aristotelischer Wissenschaft als platonischer Ideen sich be-
wegte. Die letzteren konnten ihnen doch nur als ein schwacher
Widerschein dessen, was das Christentum ihnen als Substanz
und lebendige Wirklichkeit gab, erscheinen. Eine genauere
Kenntnis der aristotelischen Philosophie aber mufste zur Uber-
zeugung fiihren, dals dieselbe in wesentlicher Ubereinstimmung
mit Platon sich befinde. Auch in neuerer Zeit wiirde man
sich viele unniitze Diskussionen iiber Transcendenz- oder Imma-
nenzlehre des Aristoteles erspart haben, wenn man sich erinnern



Verhiltnis zur aristotelischen Philosophie. 193

wollte, was Aristoteles selbst nie vergafls, dals er Sokratiker
und Platoniker sei. Die prignante Kiirze, deren er sich bedient,
wo er von Gott, dem gottlichen Leben, der gottlichen Vorsehung,
von der Unsterblichkeit der Seele redet, erklirt sich am ein-
fachsten daraus, dafs er in diesen Lehrpunkten an den Uber-
zeugungen der sokratischen Schule nichts zu é&ndern oder zu
verbessern fand. Sein Augenmerk war hauptsichlich darauf ge-
richtet, den Wahrheitsgehalt der platonischen Ideenlehre aus
ihrer mythischen und mystischen Umhiillung herauszuschilen, und
in eine verniinftige Wissenschaftslehre umzubilden. Im iibrigen
adoptierte er den wahrhaft idealen Gehalt sokratisch-platonischer
Welt- und Lebensweisheit. Indem nun der hl. Thomas den
Stagiriten in dieser Weise auffalste, galt er ihm mit Recht als
der Philosoph schlechthin, der gleichsam die Summe, oder wenn
wir so sagen sollen, den Nettogewinn der bisherigen menschlichen
Forschung gezogen, und verfuhr mit der aristotelischen Philo-
sophie, die er als den thatsichlich vollkommensten Ausdruck der
Vernunftwissenschaft betrachtete, genau nach dem Grundsatz, der
als die Formel fiir das richtige Verhdltnis von Glauben und
Wissen, Theologie und Philosophie gelten mufs: gratia perficit
naturam. Wie die Gnade die Natur nicht zerstort, sondern
reinigt, vollendet und vervollkommnet, so hat der hl. Thomas
die aristotelische Philosophie von ihren Irrtiimern gereinigt, sie
als Philosophie, vornehmlich als erste Philosophie oder Meta-
physik vollendet und indem er den majestitischen Dom seiner
Theologie dariiber wilbte, iiber sich hinaus vervollkommnet.
Die Behauptung, die aristotelische Philosophie stehe in
feindlichem Gegensatze zum Christentum, ist durch nichts be-
griindet. Vielmehr mulste sich dieselbe dem christlichen Denker
nicht blofs von seiten ihrer Erkenntnistheorie und Psychologie,
sondern auch ihrer Metaphysik empfehlen. Stehen doch beide
in einer nicht zufilligen, sondern notwendigen Verbindung.
Aristoteles denkt bescheiden und doch nicht skeptisch von der
Vernunft. Indem er derselben nur eine mittelbare Gotteserkenntnis
zugesteht, hilt er sich einerseits fern von den Schwirmereien
der spiteren Neuplatoniker, dieser Patriarchen und Bundesge-



194 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

nossen der Héresieen, und andererseits offen fiir eine hohere Weise
der Gotteserkenntnis, die von oben kommt. Bekannt ist seine
Hochschitzung der Erkenntnis der gottlichen'Dinge, die er, selbst
wenn sie nur Wahrscheinlichkeit besifse, doch als unendlich
wertvoller betrachtet, als das gewisseste Wissen von weltlichen
Dingen. Vielberufen ist sein Ausspruch, der Mensch verhalte
sich zu dem an sich Intelligiblen wie die Nachtvigel zum Son-
nenlichte. Es sind dies nicht nur zufillige, sondern im Ein-
klange mit der innersten Tendenz seiner Metaphysik stehende
Aufserungen. Aristoteles hat zwar den Schiopfungsbegriff nicht
ausgesprochen, vielleicht nicht klar erkannt. Gleichwohl wére
es nach dem Gesagten ein iiberaus voreiliges Urteil, wenn man
ihn nun sofort zum Dualisten oder Pantheisten stempeln wollte.
Gegen den Vorwurf des Dualismus spricht sein Begriff der Ma-
terie; denn es ist eine Verwechslung, die dem Scharfsinn ihrer
Urheber wenig Ehre macht, wenn man aus der behaupteten
Ewigkeit der Materie die Avnahme ihres Nlchtentstandensems
ablelten will. Denn wie wire es, wenn Aristoteles eine ewige
Schopfung der Materie angenommen hitte? Manche erkliren
ihn in diesem Sinne. Wir wollen diesen nicht widersprechen,
ziehen aber die Annahme vor, dafs Aristoteles in diesem Falle
wie in einem Dammerscheine sah und daher von seiner gewohnten
Akribie Gebrauch zu machen vermied. Wie nicht Dualist, so
ist Aristoteles auch nicht Pantheist. Man sollte glauben, die Be-
stimmung Gottes als actus purus allein, abgesehen von seinem
energischen Kampfe gegen die Alleinslehre der Eleaten, hitte
ihn vor diesem Vorwurfe schiitzen sollen. Wir kionnen es nur
als einen Einfall aufnehmen, der Verwunderung erregt, aber
kaum eine ernste Widerlegung verdient, wenn man aus dem
besonnenen und im Urteil iiber gottliche Dinge so bescheidenen
Aristoteles einen griechischen Hegel, dessen Gott ein mannig-
faltiges Dasein zum Fiirsichsein entlalst, zurecht machen mochte.
(So Anton Bullinger, Des Aristoteles Erhabenheit iiber allen Dua-
lismus. Miinchen, 1878. 8. 25)) |
Aus der vermeintlichen Immanenzlehre des Aristoteles wurde
won anderer Seite, wo man, wie es scheint, dieselbe mehr in



Aristoteles und das Christentum. 195

dem Sinne einer alle Erkenntnis und alles Leben auf das Dies-
seits beschrinkenden Weltanschauung nahm, ein neuer Grund
dafiir entnommen, dals Aristoteles nicht der fiir das Christentum
brauchbare Philosoph sein konne, denn das Christentum lebre
die Transcendenz und sel mit allen seinen Bestrebungen auf das
Jenseits gerichtet. Hiegegen hat man bemerkt, es sei die Vor-
aussetzung falsch, dafs das Christentum nur die Transcendenz,
nicht auch die Immanenz lehre. Es verhalte sich in der That
anders, das Christentum lehre eine gewisse Immanenz des Gott-
lichen in der Welt, da sonst diese zu einem aller Realitat ent-
kleideten Scheine herabsinken wiirde. Was sollen wir zu dieser
Art von Verteidigung sagen? Ist unter jener gewissen Art
von ,Immanenz“ die gottliche Allgegenwart gemeint? Wozu
denn der Terminus ,Immanenz und zwar ,gewisse Immanenz*,
und endlich ,,gewisse Immanenz des Gottlichen“? Warum nicht
einfach ,,Allgegenwart Gottes,” die eine ganz bestimmte ist und
durch die drei Termini: per essentiam, potentiam, praesentiam
ausgedriickt werden kann? Dazu kommt die Begriindung. Die
Welt wire blofser Schein ohne Realitit, wenn nicht eine gewisse
Immanenz des Gottlichen in ihr angenommen wiirde. So dirften
wir also der Welt eine eigene Realitit nicht zuschreiben, ohne
Gefahr zu laufen, sie zu vergéttlichen und dem Dualismus zweier
gleich urspriinglicher Prinzipien zu verfallen! Sollten aber jene
Ausdriicke doch die gottliche Aligegenwart treffen, so fragen wir,,
wo diejenigen heutzutage seien, die dem Christentum die Imma-
nenz im Sinne der gottlichen Allgegenwart absprechen? In
einem anderen, dem theosophischen Sinne aber kennt das Christen-
tum keine Immanenz, sondern ist wirklich die Religion der Trans-
cendenz, einer Transcendenz, die den Dualismus und Pantheismus.
gleichmilsig ausschliefst, indem die Dinge als unmittelbar von
Gott geschaffen und daher seinem unmittelbaren erhebenden und
vervollkommnenden Einflufs unterworfen gedacht werden.
Inwiefern sich dem christlichen Philosophen die Erkenutnis-
theorie des Stagiriten empfehlen mulste, ist bereits nach der
einen Seite hin angedeutet worden. Mit der Auffassung der
Gotteserkenntnis als einer durch die Geschiopfe vermittelten ver-



196 Die Theologie des hl. Thomas von Aquin.

bindet sich eine Theorie von der intellektuellen Vorstellung oder
dem Begriff, die seinen selbstindigen Erkenntnisinhalt wahrt,
ohne ihn von der sinnlichen Grundlage ginzlich abzulosen; denn
die Seele — der wovg — ergreift die begrifflichen Formen in
den sinnlichen Eindriicken (Prantl a. a. O. 8. 107. 108). In
der einen Beziehung unterscheidet sich die aristotelische Theorie
vorteilhaft von der widersinnigen Ansicht Kants, dafs alle Be-
griffe formal seien und der Fiillung durch irgend eine Anschanung
bediirfen, um Erkenntnis zu werden. In der andern Riicksicht
aber wird sie dem wahren Momente des Empirismus gerecht
und schifft glicklich zwischen der Secylla des Intellektualismus
und der Charybdis des Sensualismus hindurch.

Sollen wir noch ein Wort iiber den Realismus des Aristoteles
hinzufiigen, so kann das Wort von dem Realismus der Erkenntnis
iiberhaupt, oder von dem der Allgemeinbegriffe verstanden
werden. Was das letztere betrifft, so erscheint es iiberfliissig,
beweisen zu wollen, wie auch in dieser Frage Aristoteles die
Extreme zu vermeiden und die Realitdt des Einzelnen und des
Allgemeinen, der substantia prima und secunda zur Geltung zu
bringen wufste. Versteht man aber das Wort im ersteren
Sinne, so wird der Realismus des Aristoteles gerne als ein
naiver bezeichnet. Wir werden auch hier eine Unterscheidung
anbringen. Mit Unrecht ndmlich wiirde man den Realismus des
Aristoteles und des hl. Thomas einen unkritischen nennen. Keine
Psychologie unterscheidet genauer die Objekte der Sensation und
die Moglichkeit oder Unmoglichkeit einer Tduschung in Bezug
auf dieselben, als dies in der thomistischen Psychologie geschieht.
Dieselbe ist sich wohl bewulst, dafs die Sinne gegenseitig von
einander und von der Vernunft kontrolliert werden miissen. Be-
deutet aber der Ausdruck ,naiver Realismus“ die Annahme der
Objektivitit der sensiblen Qualitéten, so sind allerdings Aristoteles
und Thomas ,naive”“ Realisten; aber in diesem Falle ist eben
die Wahrheit auf seiten des naiven Realismus und ist dieser
durch keine Entdeckung der Physik oder Physiologie erschiittert
worden. Im Grunde liegt die Naivitit auf Seite jener Natur-
forscher; die einen Satz fiir eine ausgemachte Wahrheit ausgeben,



=)
-1

Aristotelische Erkenntnistheorie. 1

der im Grunde ein aus falschen philosophischen Systemen in die
Naturwissenschaften eingedrungenes Vorurteil ist. Wir werden
deshalb gegen den grundlosen Vorwurf des naiven Realismus
jene philosophischen Dioskuren nicht etwa durch den Hinweis
verteidigen, dafs ihnen die Vorstellung nur Représentant, nicht
aber Bild des Vorgestellten sei, wie etwa Rechenpfennige die
zu zdhlenden Gegenstinde repriisentieren; auch nicht durch die
Erinnerung, dafs insbesondere der hl. Thomas genau unterscheide
zwischen der Weise, welche die Objekte im Sein, und welche
sie im Erkennen haben. In der einen Beziehung ist allerdings die
Seinsweise von der Erkenntnisweise wesentlich verschieden, denn
die Seele falst getrennt auf, was verbunden, immateriell, was
materiell ist., Sieht man aber auf den Inhalt der Vorstellung,
so erklart der hl. Thomas mit aller Bestimmtheit, in dieser Be-
ziehung sei die Vorstellung das eigenste Objekt selbst in der
idealen Ordnung oder in esse cognito. Wohin aber wiirden wir
in der Theorie des Erkennens und Wissens gelangen, wenn die
Heterogeneitit der Vorstellung oder des Begriffs beziiglich der
Seinsweise des Objekts auch den Inhalt beriihren, das vorgestellte
Sein als solches afficieren wiirde? Die Vorstellung ist daher
nicht blofs Reprisentant, sondern Bild, Ahnlichkeit des Vorge-
stellten, und zwar ein Bild, das den Geist von sich ab wund
ausschliefslich dem Gegenstand zuwendet, oder, um uns eines
von Balmes gebrauchten Gleichnisses zu bedienen, ein so glatt
polierter Spiegel, dafs seine eigene Flidche hinter dem sich ab-
spiegelnden Gegenstande vollig verschwindet.

Werfen wir schliefslich noch die Frage auf, wie weit wir
dem hl. Thomas zu folgen haben. Unsere Antwort lautet einfach:
soweit er selbst mit der Wahrheit geht, soweit seine Prinzipien
tragen, von deren Wahrheit wir iiberzeugt sind. Wir diirfen
nichts ohne Priifung hinnehmen; was aber die Priifung besteht,
werden wir unbedingt annehmen. Wir werden nicht fiirchten,
dafs die eminente syllogistische Kraft des hl. Thomas, seine ge-
waltigen Schlufsreihen uns ins Ode und Leere fiihren werden.
(Eucken, a. a. O. 8. 19.) Gerade diese von evidenten Prinzipien
ausgehende Syllogistik ruht auf soliderem Boden, als die moderne



198 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Begriffsromantik mit jhrem angeblich intuitiven, in Wirklichkeit
aber willkiirlichen, konstruktiven Verfahren. Fiir die thomi-
stischen Schlufsreihen haben wir aber in jedem Falle zwei feste
Normen, die gottliche Offenbarung und die Thatsachen der
Erfahrung. Wir konnen daher getrost die Prinzipien in ihre
letzten und dulsersten Konsequenzen verfolgen. Die Erfahrung,
die wir hierbei machen werden, werden in der Regel zu Gunsten
des hl. Thomas, nicht derjenigen ausfallen, die von ihm abweichen.
Man wendet uns ein, dafs manche seiner Lehren dunkel und
zweifelhaft seien. Habe sich doch die thomistische Schule in
zwel Richtungen, eine strengere und eine freiere gespalten. Oder
wem ist der Gegensatz in der Auffassung des concursus divinus,
der gratia efficax unbekannt? Hat nicht selbst seine Abstrak-
tionstheorie eine verschiedene KErklirung gefunden? Voliends
die Naturphilosophie des hl. Thomas ist, wie es scheint, einer
durchgreifenden, die Grundbegriffe von Natur, Stoff, Bewegung
selbst modifizierenden Revision mit Riicksicht auf die unermels-
lichen Fortschritte der Naturwissenschaften in der Erkenntnis der
Natur, der Wirkungsweise der Korper u. s. W. zu unterwerfen.

Der uns zugemessene Raum erlaubt nicht, auf die verschie-
deunen Kontroverspunkte einzugehen. Sollen wir aber unserer
Uberzeugung Ausdruck geben, so ist wie das richtige Verstindnis
des Engels der Schule, so auch die Wahrheit und Konsequenz
in den angedeuteten Fragen bei jenen zu finden, die sich in un-
unterbrochener Tradition als die treuen Schiiler des englischen
Lehrers bekennen. Die Encyklika selbst gibt uns einen Finger-
zeig, in welcher Richtung wir das echte Gold der thomistischen
Lehre zu suchen haben. Providete, ut sapientia Thomae ex
ipsis ejus fontibus hauriatur, aut saltem ex iis rivis, quos ab
ipso fonte deductos adhuc integros et illimes decurrere certa et
coneors doctorum hominnm sententia est; sed ab iis, qui exinde
fluxisse dicuntur, re autem alienis et non salubribus aquis cre-
verunt, adolescentium animos arcendos curate. Jene angebliche
Spaltung der thomistischen Schule darf nicht auf innere, sondern
mufs auf dufsere, polemische Griinde zuriickgefithrt werden.
Manchen Theologen schien, den freiheitsfeindlichen Lehren der



Thomismus und Molinismus. 199

Reformatoren gegeniiber, der Selbstindigkeit des menschlichen
Geistes in der traditionellen Lehre der thomistischen Schule
nicht geniigend Rechnung getragen zu sein. Sie suchten nach
einer polemisch bequemeren Fassung des Verhédltnisses der
gottlichen Kausalitit zu den geschaffenen Geistern und brachten
von diesem Punkte aus viele, darunter nicht unwesentliche
Punkte in Logik (die Wahrheit der zukiinftige und kontingente
Ereignisse aussagenden Sitze), Psychologie, Metaphysik und
Moral in Flufs und Mitleidenschaft. Als beherrschender Grund-
gedanke der von der geraden Linie der thomistischen Lehre
abweichenden Ansichten kann ein iibermiflsiger Spiritualismus
bezeichnet werden, der die Selbstindigkeit des menschlichen
Geistes nach oben und unten in einem hoheren Malse betont,
als es die Wahrheit zu gestatten scheint. Daher einerseits
die Furcht, durch ein inneres Eingreifen in den Willen mdchte
die Freiheit beeintrichtigt werden, andererseits die Meinung,
ein effektiver Einfluls der Sinnlichkeit auf den Geist konnte der
Wiirde desselben Eintrag thun. Wurde aber so die Selbstin-
digkeit des Geistes im Ubermafse betont, so mulsten gerade
defshalb die sittlichen Anforderungen herabgestimmt werden.
Denn auch sonst bestiitigt die Geschichte die Wahrheit des Satzes,
dals das Niveau der sittlichen Forderungen an den Willen in
dem Malse tiefer sinkt, in welchem man ihn auf seine eigene
Kraft stellt und dem Einflusse der gottlichen Gnade entzieht.
Es ist daher kaum daran zu zweifeln, dals die Verirrungen des
sog. Probabilismus, der jedoch in seiner ganzen prinzipiellen
Tragweite kaum noch irgendwo durchgefiihrt ist, mit jener ab-
weichenden Ansicht von der wirksamen Gnade in einem inneren
Zusammenhange stehen. i

Selbst auf die hermeneutischen Grundsitze und Ubungen
hat die Spaltung innerhalb der Anhénger des hl. Thomas, oder
genauer die Abweichung von der echten und strengen Lehre
desselben eine verderbliche Einwirkung gedulsert. Mulsten wir
es doch gleichsam mit Augen sehen, wie man nicht allein in
der Gnadenfrage den historischen Sachverhalt villig zu verkehren
und die treuen und geschworenen Schiiler des hl. Thomas als

Jahrbuech fiir Philosophie ete. II. 14



200 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Neuerer hinzustellen, sondern auch so evident ihm angehorige
Lehren, wie die vom realen Unterschied von Wesenheit und Sein,
ja sogar die luce clarius in seinen Schriften enthaltene Lehre vom
realen Unterschied von Materie und Form dem englischen Lehrer
abzusprechen suchte. Allerdings ist nichts mehr das hohe An-
sehen, das der Aquinate als Theolog und Philosoph in der
Kirche genielst und das mit den Jahrhunderten nicht abgenommen
hat, sondern gestiegen ist, zu bekunden geeignet, als der Wett-
streit, der um seine Autoritit gefiilhrt wird. Wir diirfen uns
aber nicht verhehlen, wie dieser Wettstreit nicht selten die
wissenschaftliche Aufrichtigkeit, wenn auch unbewulst, in Gefahr
bringt.

Der Streit uber thomistische Ansichten im einzelnen kann
nur durch griindliche Kenntnis der Lehre des Heiligen als eines
systematischen Ganzen, die keineswegs soweit verbreitet ist, als
man wiinschen mochte, entschieden werden. Im Zusammenhang
seines Systems gewinnen manche auf den ersten Anblick be-
fremdende Lehren ein génzlich verschiedenes Ansehen. Be-
trachtet man z B. die Ansicht von dem Zusammenfallen der
specifischen und numerischen Einheit in den Engeln im Zusam-
menhang mit der Theorie von der individualisierenden Materie,
diese aber in Verbindung mit dem vom englischen Lehrer ver-
tretenen gemilsigten Realismus, und auch diesen wieder in Einheit
mit der Theorie der Abstraktion, so werden wir die Ansichten
des grofsen Denkers natiirlich, konsequent, ja, die Wahrheit
der Grundsitze des Systems angenommen, iber allen Zweifel
erhaben finden.

Ein anderer Punkt in der Lehre des Meisters, der in neuerer
Zeit Anstofs erregte, betrifft die Beweisbarkeit des Anfangs der
Dinge. Der heil. Thomas stellt dieselbe in Abrede, indem er
nicht allein die zu seiner Zeit zu Gunsten derselben vorgebrachten
Argumente verwirft, sondern auch aus allgemeinen Griinden be-
weist, dals der zeitliche Anfang der Welt nur durch Offenbarung
erkannt werden kionne. Die Ansicht des hl. Thomas, der selbst
Skotus und Suarez beigetreten sind, verdient wenigstens sorg-
tiltig erwogen zu werden, um so mehr da heutzutage einige der



Die thomistische Lehre von der Tierseele. 201

Beweisbarkeit des Anfangs der Welt ein Gewicht beizulegen
scheinen, das die Frage iiber den Ursprung der Dinge in ein
dem wissenschaftlichen Theismus ungiinstiges Geleise zu riicken
droht, indem der Beweis des Ursprungs der Dinge durch
Schopfung von der Beweisbarkeit des zeitlichen Anfangs der-
selben abhingig gemacht wird.

Weitere Schwierigkeiten glaubt man in der thomistischen
Lehre vom Lebensprinzip der Tiere zu finden. Die Tierseele
soll nach Thomas in den vollkommenen wie unvollkommenen
Tieren aus der Potenz der Materie eruiert und dennoch in diesen
zusammengesetzt, in jenen einfach sein. In diesem Einwand ist
iibersehen, dafs nach dem englischen Lehrer die transcendentalen
Begriffe Sein und Einheit in verschiedenem Sinne ausgesagt
werden. Schlechthin betrachtet ist dem hl. Thomas die Tier-
seele weder seiend noch einfach; denn sie gilt ihm als inkom-
plete Substanz, und zwar, wie man sich spdter kurz und biindig
ausdriickte, als substantia incompleta ratione subsistentiae et
naturae, d. h. als ein ens, das, um iiberhaupt zu bestehen und
als so genaturte Substanz zu bestehen, der Erginzung durch
den Stoff bedarf. Daher kann der Tierseele weder Sein noch
Einfachheit (d. h. Einheit des Unteilbaren) als absolutes Pridikat
beigelegt werden. Soll nun derselben dennoch eines der beiden
Priidikate: Einfachheit oder Zusammensetzung zukommen, so kann
dies nur mit Riicksicht auf das allein schlechthin seiende Ganze
geschehen. In dieser Riicksicht muls der Tierseele, die ja Prinzip
der Einheit des Ganzen ist, jede aktuelle Zusammensetzung ab-
gesprochen werden. Damit aber nicht auch die Méoglichkeit
einer Teilung; denn das actu Ungeteilte kann gleichwohl, wenn
auch in unserem Falle nur per accidens, teilbar sein. Es wird
dies, wie die Erfahrungsthatsachen zeigen, von der Organisation
abhiingen. Ist dieselbe so unvollkommen, dafs die zum Leben er-
forderlichen Organe in jedem Teile des zerschnittenen Tieres
sich finden, so wird per accidens auch eine Teilung des Lebens-
prinzips statthaben. Dagegen gestattet die vollkommnere Orga-
nisation eine solche Teilung per accidens nicht und allein insoferne
ist die Seele der vollkommneren Tiere als einfach oder unteilbar

14%



202 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

zu bezeichnen. Hieraus erhellt, dafs die Unterscheidung voll-
kommener und unvollkommener Tiere in unserer Frage wohl
begriindet ist. Uberhaupt ist zu sagen, dafs nur jene in der
angefihrten Lehre uniiberwindliche Schwierigkeiten gewahren
konnen, die den aristotelischen Seelenbegriff verwerfen und die
Sensation als eine Thitigkeit, die der Seele fiir sich allein eignet,
fassen.

Wir sind hiemit an dem Punkte angelangt, der selbst
von sonst wohl befreundeter Seite her aufs heftigste, zuweilen
selbst mit einer Art von leidenschaftlicher Erregung bestritten
wird, es ist der thomistische Begriff der Materie. Die Theorie
von Materie und Form, wird behauptet, stehe in einem unver-
sohnlichen Widerstreite mit den Fortschritten der Naturwissen-
schaften. Schon die analytische Methode, der diese Fortschritte
zu verdanken seien, lasse sich mit der Auffassung der Alten
nicht vereinbaren. Im neunzehnten Jahrhundert, bemerkt man,
seien die Erscheinungen, Krifte und Eigenschaften der Korper
viel besser gekannt, als im dreizehnten. In der Naturphilosophie
konne also der hl. Thomas nicht unser Fiihrer sein. Auch liege
dies nicht in der Absicht des papstlichen Rundschreibens, wie
aus den Worten desselben hervorgehe: ,,Wenn Scholastiker in
manchem zu spitzfindig waren oder anderes von ihnen mit weniger
Vorsicht gelehrt worden ist, wenn etwas mit den ausgemachten
Lehrsitzen der spateren Zeit weniger iibereinstimmt, oder endlich,
in welcher Weise dies nur immer sein mag, unhaltbar sich zeigt,
so gedenken wir dies keineswegs unserer Zeit zur Nachahmung
vorzuhalten® (Encyel. L. c. p. 114).

Worauf diese Beschrinkungen im einzelnen zu beziehen
seien, mag fiir unseren Zweck dahingestellt bleiben; in keinem
Falle treffen jene die wahre Meinung der angefiihrten Worte,
die sie auf die scholastische Lehre von der Wesenheit und Natur
der Korper beziehen wollen. Um von gewissen Vorgéngen per-
sonlicher Natur, die sich bald nach dem Regierungsantritte
Leos XIII. ereigneten, zu schweigen, so beweist das Programm
der unter seinem Vorgéinger Pius IX. ins Leben gerufenen Akademie
des hl. Thomas in Rom, dals unter die unhaltbar gewordenen



Thomistische Naturphilosophie. 203

Lehrpunkte der scholastischen Naturphilosophie die Theorie von
Materie und Form nicht gezdhlt werden diirfe. Denn dieses
Programm, das sich des vollen Beifalls des regierenden Papstes
erfrent, ist negativ durch den Gegensatz gegen die mechanischen
oder atomistischen und dynamischen Systeme, positiv aber durch
die beiden Lehrsitze de animae intellectivae unione cum corpore
humano, deque substantiali forma et prima materia
prézisiert. :

Gregen die naturphilosophische Theorie der Scholastiker beruft
man sich auf die Erfahrung und vergifst, dafs die Frage nach
der Natur der Korper nicht auf empirischem Wege gelost werden
konne. Allerdings kann das Wesen nur aus den Erscheinungen
erkannt werden; aber es ist nicht notwendig, dals alle Erschei-
nungen bekannt seien, vielmehr gibt es allgemein zugingliche
und lidngst bekannte Erscheinungen, aus denen ein vollkommen
sicherer Riickschlufs auf das Wesen gemacht werden kann. Zu
diesen gehort die Thatsache des Entstehens und Vergehens von
Wesen, der Prozels des substanziellen Werdens aus vorhandenem
Stoffe, eine Thatsache, deren richtige Deutung mit Notwendigkeit
auf die Zusammensetzung der Korper aus bestimmender W esens-
form und bestimmbarer Materie fiihrt. Wollte man die richtige
Bestimmung der Natur der Dinge von der liickenlosen Erkenntnis
aller Erscheinungen abhingig machen, so wiirden wohl jene recht
behalten, welche die Philosophie der Natur der Zukunft vorbe-
halten, einer Zukunft, die wohl nie zur Gegenwart werden
wiirde.

Die Erfahrung, sagt man, zeigt uns an keinem einzigen
Beispiel, dafs es unvollstindige Substanzen gebe und dals zwei
solche Substanzen zu einer Substanz sich vereinigen. Diese Be-
hauptung ist so richtig, dals wir noch weiter gehen und sagen
miissen, die Erfahrung als solche zeige uns iberhaupt nichts von
der Substanz, denn diese ist intelligibel, nicht sensibel. Ferner
kionnen die Sinne weder dariiber Aufschluls geben, was Substanz
sei, noch ob es nur einfache oder auch zusammengesetzte Sub-
stanzen geben kionne. Auf diese Fragen kann nur die iiber die
Erscheinungen reflektierende Vernunft die Antwort geben.



204 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Auch das Atom hat noch niemand mit den Sinnen wahr-
genommen, es ist erschlossen, und zwar durch einen auf einer
petitio principii beruhenden Schlufs, auf der unbewiesenen Vor-
aussetzung namlich, dafs die Prinzipien der Dinge in derselben
sinnlich anschaulichen Sphére sich finden miissen, wie die er-
scheinenden Dinge selbst.

Ganz unwirksam scheint uns die Berufung auf die iber-
einstimmende Ansicht der Naturforscher zu sein. Man sage uns,
wo denn diese Ubereinstimmung bestehe. Wir wissen sie nirgends
zu finden. Nicht alle Naturforscher sind Atomisten, nicht alle, die
in den Atomen die Prinzipien der Korper erkennen, bestimmen den
Atombegriff in gleicher Weise. Anders urteilt der Physiker, dem
die Atome Kraftpunkte sind, anders der Chemiker, der in ihnen
;,konstante minimale Gewichtsmengen® sieht, woraus sich die Mole-
kiile zusammensetzen. Es gibt philosophisch gebildete Natur-
forscher, die sich gegen den Atombegriff skeptisch verhalten, andere,
die ihn pantheistisch in Krystallisationspunkte auflosen, die im
Unendlichen anschiefsen. Mit einem Worte, in der Frage nach der
Natur der Korper begegnen wir derselben Verschiedenheit der
Richtungen, die sich in allen philosophischen Problemen geltend
macht. Diese Thatsache erklirt sich einfach, wenn wir aner-
kennen, dafs auch jenes Problem ein philosophisches ist. Wir
halten uns deshalb zu der Forderung berechtigt, dafls man den
hl. Thomas, wie in anderen, so auch in dieser philosophischen
Frage hore, und hegen die Uberzeugung, dafs eine sorgfiltige
Priifung ebenso wie in anderen so auch in dieser Frage zu einem
seiner Lehre giinstigen Resultate fithren werde. Noch ist der
Beweis, dals die Theorie von Materie und Form sicheren natur-
wissenschaftlichen Thatsachen widerspreche, nicht erbracht worden.
Andererseits aber ist es nicht schwer, zu zeigen, dafs der gegen-
wirtig beliebte mechanisch-teleologische Theismus ein schlecht
zusammenhéngender Bau sei, der mit dem in sich durchweg
harmonischen System des Aquinaten keinen Vergleich auszuhalten
vermag. Jene gemilsigte Atomistik, die man dem theistischen
Ideenkreise glaubt einfiigen zu konnen, ist ein allzu sprodes
Element, so dals sich kaum ein tiefer denkender Geist damit



Thomistische Naturphilosophie. 205

abfinden kann. Die Vorstellung von Atomen, denen man will-
kiirlich Krifte anhdngt, und die zu einer rein accidentellen Welt-
ordnung, in welcher nichts aus dem von innen heraus ent-
springenden Zusammenklang der Wesen hervorgeht, &dulserlich
zusammengeschweilst werden, beleidigt die Vernunft. Wie ganz
anders verhalt sich die Sache in der thomistischen Weltanschauung,
in der die zweckmifsige Einrichtung des Weltalls aus der Har-
manie von innen heraus wirkender und lebendiger Wesen, die
der mannigfaltige Abglanz eines transcendenten hochsten Seins
sind, hervorquillt!

Zwar versichern angeblich grofse Philosophen der Neuzeit,
Vertreter jener mechanisch- teleologischen Richtung, dafls sie nur
in naturphilosophischen Fragen den ,Neueren zustimmen, im
iibrigen aber der Scholastik folgen. Wir bestreiten nicht den
Ernst der Absicht, halten aber ihre Durchfiihrung fiir unmoglich.
In der That kommen jene Halbscholastiker mit den anderweitigen
Lehren der Scholastik fast iiberall in Konflikt. Wir sollte es
auch anders sein? Die Verwerfung der scholastischen Begriffe
von Natur, Bewegung, Materie zieht auch eine ganz anders ge-
artete Auffassung der Grundbegriffe von Akt und Potenz, von
Sein, Einheit u. s. w. nach sich; mit anderen Worten: der Logiker
und Metaphysiker Thomas steht und fillt mit dem Naturphilo-
sophen Thomas, man kann den einen nicht verlassen, ohne zugleich
den andern preiszugeben.

Indem wir zum Schlusse unser Urteil iiber die Philosophie
des englischen Lehrers und ihre Bedeutung fiir die Gegenwart
zusammenfassen, so steht dieselbe als eine ganz einzige Erscheinung
in der Geschichte des menschlichen Geistes da. Selbst der zu-
sammenfassende Ausdruck erhabenster antiker und christlicher
Geistesarbeit, haben alle gegen sie gerichteten Angriffe nur zu
immer neuen Triumphen gefiihrt. In ununterbrochener Tradition
hat die thomistische Schule, von allen philosophischen Schulen
die geschlossenste, konsequenteste, bewulsteste, bis auf unsere
Tage fortgelebt, wihrend ihre Gegner, Skotisten und Nomina-
listen, vom Schauplatze verschwunden sind. Der Anprall der
modernen Philosophie hat nur dazu gedient, die des hl. Thomas



206 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wie Weizen zu sieben und die Festigkeit und Unerschiitterlichkeit
ihres Baues vor den Augen der ganzen Welt zu demonstrieren.
Sie wird auch die Philosophie der Zukunft sein, weil sie die Philo-
sophie der Menschheit ist, deren heiligste Uberzeugungen sie mit
siegreichen und uniiberwindlichen Argumenten verteidigt: in
gleich freundlichem Kontakte mit den tiefsten Ahnungen des
Gemiites wie den strengsten Anforderungen der Wissenschaft.




	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin : die Philosophie des Christentums und der Zukunft

