
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin : die Philosophie des
Christentums und der Zukunft

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS YON AQUIN

— DIE PHILOSOPHIE DES CHRISTENTUMS

UND DER ZUKUNFT.

MIT RÜCKSICHT AUF DIE ENCYKLIKA:
„AETERNI PATRIS".

Von

Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Unter den natürlichen Hilfsmitteln, die von einer gütigen,
mit Macht und Milde zugleich die menschlichen Dinge ordnenden

Weisheit den Menschen zur Überwindung des Irrtums
verliehen worden sind, und die daher nicht verschmäht und

hintangesetzt werden dürfen, ist als das vorzüglichste der richtige
Gebrauch der Philosophie zu betrachten.

Anknüpfend an diese aus dem Munde der höchsten
kirchlichen Autorität geflossenen Worte [Leonis Papae XIII. Epistola
Encycliea ad Patriarchas etc. Acta S. Sedis Vol. XII. Romae

1879. p. 99. Sämtliche Rundschreiben, erlassen von unserem

heiligsten Vater Leo XIII. Erste Sammlung. Freiburg, Herder,
1881. S. 7.] fragen wir uns, worin der richtige Gebrauch
der Philosophie bestehe? Die Antwort soll im folgenden und
zwar in drei Abschnitten, die sich enge an den Gedankengang
des in der Überschrift genannten päpstlichen Rundschreibens an-
schliefsen, gegeben werden, indem wir in erster Linie zeigen,
dafs die Philosophie sich an der göttlichen Offenbarung zu orien-

10*



138 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

tieren habe; in zweiter, dafs der Fortschritt der Philosophie von
dieser Orientierung abhänge, endlich in dritter, dafs die

Philosophie, um von ihren Yerirrungen, denen sie seit ihrer
sogenannten Emancipation vom Glauben und von der Theologie verfiel,
zurückzukommen, zu dem verlassenen Standpunkt der
Orientierung an der Offenbarung zurückkehren, und aus diesem Grunde

an die durch die neuere Philosophie unterbrochene Tradition der
christlichen Schule, bestimmter gesprochen, an die ihren Höhepunkt

bezeichnende Philosophie des hl. Thomas von Aquin.
wieder anknüpfen müsse.

I.

Von der Orientierung der Philosophie an der Offenbarung-
und Theologie.

Die Frage nach dem Verhältnis von Glauben und Wissen

tritt notwendig überall auf, wo eine Religion mit dem Anspruch
und der Autorität göttlicher Offenbarung vor die menschliche

Vernunft tritt.
Fassen wir das Problem zunächst nur hypothetisch und

nehmen wir an, der Anspruch sei begründet, der Inhalt einer

gegebenen Religion, von welcher Beschaffenheit derselbe im

übrigen auch sein möge, ob er aus übervernünftigen Wahrheiten
oder Vernunftwahrheiten bestehe oder aus Wahrheiten beider
Arten zugleich, ob er rein religiöse oder auch profane Gegenstände

betreffe, beruhe in der That auf göttlicher Offenbarung, so

ist unter Voraussetzung des von der gesunden Vernunft
geforderten theistischen Gottesbegriffs die Antwort auf die Frage von
selbst gegeben. Dieselbe kann nämlich nur dahin lauten, dafs

jenes Verhältnis nicht das der Rebenordnung, sondern nur der
Überordnung des Glaubens über das Wissen, der Offenbarung
über die Vernunft sei.

Wir haben den Umstand als gleichgiltig bezeichnet, ob der

Inhalt der von Gott geoffenbarten Religion sich auf göttliche



Glauben und Wissen. Offenbarung und Philosophie. 139

Dinge beschränke, oder zugleich auch profane Gegenstände
umfasse; denn von der Opportunität der Offenbarung von
Gegenständen der letzteren Art abgesehen, leuchtet ein, dafs der
allwissende offenbarende Gott als die allumfassende Wahrheit in
allen Dingen gleich unfehlbar und daher auf gleiche Weise in

religiösen wie profanen Dingen für jede geschaffene Vernunft

mafsgebend und bestimmend sein müsse.

Der gegebenen Unterscheidung fügten wir eine weitere
bei. Die religiösen Wahrheiten nämlich, von denen wir
annehmen, dafs sie den Inhalt göttlicher Offenbarung bilden, können

wiederum von der Art sein, dafs sie an und für sich die

Kraftsphäre der natürlichen Vernunft nicht überschreiten, obgleich sie

vielleicht thatsächlich infolge irgendwelcher Hindernisse noch

nicht Gegenstand vernünftiger Erkenntnis geworden sind, oder
sie liegen möglicherweise schlechthin jenseits der dem natürlichen

Wissen gezogenen Grenzen. In beiden Fällen werden
wir urteilen müssen, dafs sich die Vernunft bedingungslos der

göttlichen Autorität unterwerfen, sich ihr unterordnen und in dem

Inhalt der Offenbarung, die Keinheit und Unverfälschtheit
derselben vorausgesetzt, die absolute und unfehlbare Horm für alles

eigene Erkennen und Wissen anerkennen müsse.

Jede abweichende Verhältnisbestimmung von Glauben und

Wissen, Offenbarung und Vernunft beruht bei näherem Zusehen

auf einem vom theistischen abweichenden Gottesbegriff. Denn

räumt man der Vernunft die Stelle einer positiven und absoluten

Vorm ein, so kann eine solche Ansicht nur unter der Voraus-

zetzung aufrecht erhalten werden, dafs sich das Göttliche in der

Vernunft in erschöpfender Weise manifestiere, was auf die

Annahme hinausführt, Gott sei in die Vernunft mit seinem
eigenen Wesen eingegangen. Dabei erscheint es als gleich-
giltig, ob in einer allerdings inkonsequenten und unwissenschaftlichen

Weise an der Transcendenz Gottes festgehalten oder ob

-dieselbe geleugnet wird. Denn wird die Vernunft einmal als

„Epiphanie des Unendlichen" und das Vernunftwissen als „Theo-
phanie" begriffen, so bliebe dem providentiellen Einflüsse eines

der Welt mit seinem Wesen immanenten und zugleich in freier



140 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Persönlichkeit sie überragenden Gottes keine andere Einwirkung-
übrig, als die einer fortschreitenden Entwicklung und Auswirkung
der in die Vernunft gelegten göttlichen Lebenskeime. Von diesem

Standpunkte betrachtet stellt sich der Inhalt einer gegebenen
positiven Offenbarung als Anticipation der Vernunft dar. Die
Vernunft erkennt in jenem Inhalt ihr ursprüngliches Eigentum und

ist daher auch berechtigt, den eigenen Mafsstab an denselben

anzulegen, mit anderen Worten, den Wahrheitskern aus der

zufalligen äufseren Form und vergänglichen Hülle herauszuschälen.

Mit der erwähnten pantheistischen, beziehungsweise theo-

sophischen Auffassung hängen nämlich zwei Bestimmungen innig
zusammen, die sich als notwendige Konsequenzen derselben

ergeben. Die eine ist die unendliche Perfektibilität der menschlichen

Vernunft, die andere die Annahme einer nur relativen
Wahrheit. Dafs der Pantheismus, falls er wahr wäre, die

Berechtigung besäfse, jene unendliche Perfektibilität zu behaupten,
bedarf wohl keines Beweises. Dafs aber auch die Relativität
der Wahrheit eine unvermeidliche Konsequenz des Pantheismus

bildet, ist unschwer zu zeigen. In der pantheistischen
Weltanschauung nämlich ist alles endliche und bestimmte Sein nur die

flüchtige und vergängliche Form, die sich ein unendliches

bestimmungsloses Sein gibt, um sich derselben als Durchgangspunkt
zu immer neuen und vollkommeneren Formen in ruhelosem

Werdeprozesse zu bedienen. Gilt dies im Realen, so erscheint auf
pantheistischem Standpunkte auch im Idealen jede Vorstellung,
jeder Begriff, jedes Urteil als die unzulängliche, also wieder
aufzuhebende Fassung, die der endliche Geist dem einen Uner-
fafsbaren zu geben versucht. Wo ein festes Sein nicht anerkannt
wird, da kann auch von einer erkennbaren, ewig gültigen Wahrheit

nicht die Rede sein. Wird die Wahrheit im formalen Sinne
als Übereinstimmung des Denkens mit dem Sein definiert, und
setzt somit die formale Wahrheit das ontologisch Wahre im
Sinne der Erklärung des hl. Augustin: Wahr ist, was ist, voraus,
so wird mit dem Sein auch die Erkenntnis in den Strudel des

absoluten Werdens hineingezogen, oder, was auf das Gleiche
hinausläuft, jede bestimmte Erkenntnis in der bestimmungslosen



Glauben und Wissen. Offenbarung und Philosophie. 141

Einheit des reinen Gedankens aufgehoben. Mag man nämlich
in der pantheistischen Voraussetzung der Einheit und Göttlichkeit

alles Seienden diese Einheit als ruhendes Sein setzen mit
den Eleaten und Spinoza, oder mit Hegel als absolute Bewegung:
in jedem Falle gibt es keine absolute Wahrheit mehr. Denn

unter der Annahme des einen ruhenden Seins kann dasselbe

unmöglich in einen absoluten schlechthin wahren und erschöpfenden
Ausdruck gebracht, folglich nur in einer unendlichen Reihe

unzulänglicher und der fortschreitenden Vervollkommnung bedürftiger

Vorstellungen zu erfassen versucht werden. Unter der

Voraussetzung des ewigen Prozesses aber ist das Denken
derselben Bewegung verfallen. Wie kein wahres, abgeschlossenes

Sein, so gibt es auch kein wahres und festes Erkennen und
Wissen. Somit ist bewiesen, dafs der Pantheismus keine absolute,
sondern nur relative Wahrheit, den unendlichen Fortschritt der
sich dem Unendlichen annähernden Vernunft kennt. Von diesem

Standpunkte mufs die Behauptung einer geoffenbarten, in festen

Vorstellungen und Begriffen gefafsten absoluten Wahrheit mit
der Forderung unbedingter Unterwerfung der Vernunft als etwas

völlig Unbegründetes und Unvernünftiges, als ein Attentat auf
die göttliche Würde der Vernunft erscheinen.^'

Eicht wesentlich anders stellt sich uns die Sache dar,

wenn wir sie vom theosophischen Gesichtspunkt betrachten.
Denn obgleich die Theosophie die übergreifende göttliche Trans-

cendenz festhält, so läfst doch auch sie das „Göttliche" in den

Flufs des kreatürlichen Werdens eintauchen und im Menschlichen,
insbesondere im denkenden Geiste „auswirken". Gott ist dem

Theosophen zwar nicht das „Erzeugnis der Geschichte," gleichwohl

„führt er sich der Kreatur zulieb und für sie frei in die

Geschichte ein." (Baader). Mit anderen Worten, der endliche Geist
ist ein werdender Gott, trägt also die Bedingungen unendlicher

Vervollkommnungsfähigkeit in sich, und es kann keinen Standpunkt
der Erkenntnis des Göttlichen geben, der mit Grund als absolute

Korm für die Vernunft geltend gemacht werden könnte.

Gänzlich verschieden wird unser Urteil lauten müssen, wenn
wir uns das Verhältnis des menschlichen Geistes zu Gott als.



142 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

das des Geschöpfes zum Schöpfer denken. Sind die Dinge, den

menschlichen Geist inbegriffen, nicht aus dem Wesen Gottes

geschöpft, nicht Bestimmungen einer in Gott vorhandenen, wenn auch

absolut wirklichen Potenzialität, sondern aus nichts geschaffen, von
Gott nicht beziehungsweise, sondern schlechthin gesetzt, so ist
ihnen mit ihrem Sein auch ihr Wesen bestimmt. Wie das Meer
seine unüberschreitbaren Grenzen, so hat jedes geschöpfliche
Dasein sein in feste begriffliche Schranken eingeschlossenes Wesen.
Es besteht daher eine bestimmte, erkennbare ontologis che
Wahrheit und damit eine unveränderliche Horm für die formale

Wahrheit, mit andern Worten, es gibt nicht nur relative, sondern
absolute Wahrheit. Über dem Geschaffenen aber und unverraischt
mit ihm steht Gott in vollkommener Aktualität als das schlechthin

Übernatürliche, für die natürliche Kraft des geschaffenen Geistes

zwar wahrhaft und bestimmt, aber doch nur aus seinen kreatür-
lichen Wirkungen erkennbar. Wie daher auf theistischem Standpunkt

einerseits ein bestimmtes, abgegrenztes Erkenntnisgebiet
für die natürliche Kraft des geschaffenen Geistes existiert, so

steht in dem schlechthin transcendenten, nach seinem Ansich der

geschaffenen Vernunft unzugänglichen Wesen Gottes die
Möglichkeit für die Offenbarung eines absolut neuen Wahrheits- und

Erkenntnisgebietes offen.

Die Überordnung, die der göttlichen Offenbarung über die

Vernunft zukommt, enthält jedoch keine gegen diese gerichtete
feindliche Spitze, bedeutet nicht eine Unterdrückung oder

Vernichtung derselben. Vielmehr ist jeder wirkliche und ernstliche

Widerspruch zwischen Vernunft und Offenbarung ausgeschlossen.

Denn da die letzte und höchste Quelle aller Wahrheit eine und

dieselbe, nämlich Gott als die ewige und wesenhafte Wahrheit
ist, so würde ein wirklicher Widerspruch zwischen einer
ausgemachten Offenbarungswahrheit und einer unzweifelhaften
Vernunftwahrheit einen Widerspruch der ewigen und wesenhaften

Wahrheit mit sich selbst bedeuten. Der Widerspruch kann

daher, wo immer ein solcher geltend gemacht wird, nur ein

scheinbarer sein, und es ist entweder die vorgebliche Vernunftwahrheit

dies in die That nicht, sondern die für sie in Anspruch



Glauben und Wissen. Offenbarung und Philosophie. 143

genommene Evidenz beruht auf einer Täuschung, oder, falls sie

mittelbar evident sein soll, auf falscher Schlufsfolgerung; oder es

ist die vermeintliche geoffenbarte Wahrheit nicht wirklich
göttlichen Ursprungs, sondern willkürlich und durch falsche Erklärung

in die Quellen der Offenbarung hineingetragen.
Indem wir jedoch den gemeinsamen Ursprung der Vernunftwahrheit

und der Offenbarungswahrheit in der einen Quelle der

ewigen Wahrheit anerkennen, und aus diesem Grunde die
Möglichkeit jedes ernstlichen Widerspruches beider zurückweisen,
gefährden wir nicht die höhere, übergeordnete Stellung der
Offenbarung, und übersehen den bedeutsamen Unterschied nicht, der

gerade bezüglicK der Quelle der Erkenntnis im Gebiete der
Vernunft und der Offenbarung besteht. Die Offenbarungswahrheiten
nämlich haben in Gott ihren unmittelbaren, die Vernunftwahrheiten

aber nur ihren mittelbaren Ursprung. Da nun Gott schlechthin

untrüglich, die menschliehe Vernunft aber dem Irrtum
ausgesetzt ist, so mufs die unmittelbar von Gott kommende Wahrheit
als die absolute Norm betrachtet werden, die keineswegs einem

scheinbaren Widerspruch oder auch den gröfsten Schwierigkeiten,
die eine geoffenbarte Wahrheit dem menschlichen Vorstellen und

Begreifen etwa darbieten möchte, zu weichen hätte. Insoweit
ist das bekannte Tertullianische: Credo, quia absurdum,
vollkommen berechtigt. Es besteht daher für die Vernunft die Pflicht,
rückhaltslos sich der göttlichen Autorität zu unterwerfen, sobald

jeder vernünftige Zweifel ausgeschlossen ist, dafs sie einer
wirklichen göttlichen Offenbarung gegenüberstehe.

In der Forderung, dafs die Vernunft und Vernunftwissen-
schaft die Offenbarung als absolute Norm anerkenne und sich

an ihr orientiere, ist ein zweifaches enthalten. Erstens wird
die Vernunft, von einem wirklichen Widerspruch mit der
Offenbarung abgesehen, der unseren Voraussetzungen gemäfs einfach

unmöglich ist, im Falle eines scheinbaren Widerspruchs
anzunehmen haben, dafs der Irrtum auf ihrer Seite liege, und die

Aufklärung desselben einem weiteren und tieferen Nachforschen

überlassen, oder wenn die Mittel dazu fehlen, ein vorläufiges:
non liquet ausgesprochen werden müsse.



144 Die Philosophie des Iii. Thomas von Aquin.

Zweitens darf die Vernunft an eigentliche Geheimnislehren
der Offenbarung nicht den eigenen beschränkten Mafsstab anlegen
und das Verständnis derselben nicht von den ihr zugänglichen An-
schauungen, Vorstellungen und Begriffen abhängig machen.
Vielmehr wird sie den von dem geoffenbarten Geheimnis gestellten.

Anforderungen gemäfs die von endlichen und beschränkten
Verhältnissen abgezogenen Begriffe läutern und vertiefen müssen. Um

unsere Behauptung durch ein den Theologen geläufiges Beispiel
zu erläutern, so dürfen die den Geheimnissen der Trinität und
Inkarnation zu Grunde liegenden Begriffe von Natur und Person
nicht nach den im menschlichen Bewufstsein gelegenen Daten,
sondern nur nach den Forderungen des Dogmas bestimmt werden.
An die Trinität darf nicht der Mafsstab des menschlichen Geisteslebens

gelegt, ihr Verständnis nicht von einer philosophischen

„Konstruktion des Bewufstseins" abhängig gemacht werden. Welche
fruchtbare Quelle des Irrtums in einer solchen Verkehrung des

richtigen Verhältnisses von Vernunft und Offenbarung liege, davon

bietet uns die Geschichte der Häresieen und der neueren
Philosophie die lehrreichsten und zugleich abschreckendsten Beispiele.

Wir haben bisher bedingungsweise, hypothetisch gesprochen.
Wenn es eine Offenbarung des überweltliehen, übernatürlichen,
mit seinem Wesen über den Dingen erhabenen, allwissenden und
wahrhaftigen Gottes gibt, und dieselbe zu uns auf Wegen gelangt
ist, die alle Bürgschaften des göttlichen Ursprungs, der Reinheit
und Unverfälschtheit gewähren, so besteht für die Vernunft die
Pflicht sich zu unterwerfen, und gerade in dieser Unterwerfung
bleibt sie ihrer Natur getreu, handelt vernünftig, während sie ihre
Natur verleugnen, unvernünftig handeln würde, wenn sie einer
solchen Offenbarung gegenüber den Gehorsam verweigern wollte.
Es erhebt sich aber die Frage, ob jene Voraussetzungen zutreffend
seien. Ist der Theismus wahr? Gibt es einen persönlichen,
überweltliehen, nicht mit seinem Wesen in die Natur der Dinge
eingehenden, obgleich denselben durch sein Wesen und seine Macht
gegenwärtigen, also über die Natur erhabenen Gott, der Schöpfer
der Dinge ist? Ist eine übernatürliche Ordnung, die Offenbarung
übervernünftiger Wahrheiten möglich?



Die Thatsache der Offenbarung. 145

Die neueren, dem Christentum feindlichen philosophischen
Systeme verneinen diese Fragen. Die Litteratur ist voll von

derartigen Behauptungen, wie : die Kritik habe dem Christentum
die geschichtlichen, die Philosophie den spekulativen Boden unter
den Füfsen hinweggezogen. Doch hat es mit diesen kühnen

Behauptungen des stolz das Haupt erhebenden Unglaubens noch

seine guten W ege. Wir haben es in diesem Augenblicke weniger
mit den historischen Voraussetzungen des Christentums zu thun.

Was aber die philosophischen, spekulativen Fundamente desselben

betrifft, so bildet der Theismus die einzige der Vernunft gemäfse

Philosophie, und wird die Menschheit von den pantheistischen und
materialistischen Irrtümern immer wieder zu ihm zurückkehren.
Gerade jene Systeme, die mit vornehmer Selbstgenügsamkeit die

„Selbstzersetzung des Christentums," verkünden, werden durch
den diabolischen Gotteshafs, durch den horror entis et veritatis,
von dem sie erfüllt sind, nicht wenig dazu beitragen, die Geister
und Gemüter über die grauenhafte Verirrung in die unvernünftigsten

Annahmen, in welchen die erhabenen Wahrheiten vom

Ursprung der Dinge aus dem unendlichen Gedanken und freien
Willen Gottes zu fratzenhafter Gestalt verzerrt sind, zur
Besinnung auf sich selbst zu bringen und sie wieder zur Vernunft
und ihrem anbetungswürdigen Urheber zurückzuführen.

Wenn wir nun aber auch mit Recht annehmen, woran kein
wahrhaft Vernünftiger zweifeln wird, der Theismus sei die allein
wahre Philosophie, was ist damit erreicht? Die Möglichkeit
einer übernatürlichen Offenbarung und die hypothetische
Notwendigkeit für die Vernunft, sich derselben als einer absoluten

Norm zu unterwerfen. Nicht mehr. Es handelt sich daher vor
allem um den Nachweis der thatsächlichen Offenbarung; denn

nur einer wirklichen Kundgebung Gottes gegenüber kann die

Frage nach dem Verhältnisse des natürlichen Wissens zum
übernatürlichen Glauben eine aktuelle Bedeutung gewinnen. Tritt uns
in der Frage nach der Möglichkeit der Offenbarung der spekulative

Rationalismus feindlich entgegen, so haben wir es hier mit
einem neuen Gegner, dem sogenannten vulgären Rationalismus zu
thun. Die Thatsache der Offenbarung soll nicht bewiesen, ja nicht



146 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

einmal beweisbar sein. Sie soll nicht bewiesen sein; denn da

unter den verschiedenen positiven Religionen, die als geoffenbart zu

gelten beanspruchen, die unversöhnlichsten Gegensätze bestehen,

so könne keine von ihnen als wirklich geoffenbart angesehen

werden. Gesetzt aber auch, man berufe sich auf Wunder und

Weissagungen, so bringe ja jede dieser Religionen derartige
angebliche Beweise ihres göttlichen Ursprungs vor. Abgesehen
nun davon, dafs diese Argumente, von feindlichen Parteien ins

Feld geführt, einander aufheben, so seien Wunder und Weissagungen

selbst übernatürliche Thatsachen, die den Glauben an
ein höheres übernatürliches Gebiet voraussetzen und daher zur
Beglaubigung der Offenbarung vor dem Forum der Yernunft
füglich nicht angewendet werden können. Möge demnach, wer
das Bedürfnis fühlt, immerhin glauben; sein Glaube aber ist und
bleibt ein wissenschaftlich nicht zu rechtfertigender Köhlerglaube.

Dafs durch solche und ähnliche Argumente selbst Theologen
sich blenden liefsen und aus diesem Grunde die Apologetik oder
wissenschaftliche Rechtfertigung des Christentums (die demonstratio

christiana) als Glaubensdoktrin und theologische Disziplin
erklärten, mufsten wir allerdings erleben. Gleichwohl scheint es

nicht schwer, den trügerischen Schein der gegen die Ansprüche
des Christentums erhobenen Einwendungen zu zerstreuen. Mögen
auch andere Religionssysteme auf Wunder und derartige
Kennzeichen göttlichen Ursprungs sich berufen, so sind wir doch

nicht so ganz der Hilfsmittel und Kriterien beraubt, um falsche

Wunder und Weissagungen von echten und glaubwürdigen zu
unterscheiden. Was aber jenen Achilles des Rationalismus betrifft,
dafs die Anerkennung der die Offenbarung beglaubigenden
Thatsachen wegen des übernatürlichen Charakters derselben selbst des

Glaubens bedürfe und einer voraussetzungslosen wissenschaftlichen

Rechtfertigung nicht fähig sei, so enthält derselbe gerade das, was
den Gläubigen zum Vorwurfe gemacht wird, nämlich eine petitio
principii, die darin besteht, dafs die Unmöglichkeit, den übernatürlichen

göttlichen Ursprung einer Thatsache auf natürlichem Wege,
durch die Mittel der Vernunft festzustellen, als eine ausgemachte
Wahrheit behandelt wird. Allerdings kann der Inhalt der Offen-



Die Thatsache der Offenbarung. 147

barung, soweit derselbe geheimnisvoll ist, nur geglaubt, die Thatsache

der Offenbarung aber durch die natürlichen Mittel der

Erfahrung und vernünftigen Reflexion erkannt werden. Nur der

prinzipielle Sensualismus oder auch eine Philosophie, die wie
die Kantsche der menschlichen Vernunft jede Fähigkeit abspricht,
sich in „theoretischer Absicht" über die Erscheinungen der
inneren und äufseren Erfahrung zu erheben, mag konsequenter
Weise die Religion „innerhalb der Grenzen der Vernunft" ein-

schliefsen, wefshalb wir denn auch die vulgären Rationalisten

hauptsächlich unter den Anhängern Lockes, Humes und Kants
finden. Dagegen wird eine Philosophie, die sieh zur
wissenschaftlichen Erkenntnis des persönlichen, überweltlichen Gottes

erhebt, die Annahme für gerechtfertigt halten, dafs es Wirkungen
gebe, die den deutlich erkennbaren Stempel unmittelbaren
göttlichen Ursprungs an sich tragen.

Gesetzt aber auch, jene aufserordentlichen und übernatürlichen

Wirkungen, durch welche das Christenthum seinen
übernatürlichen Ursprung beglaubigt, seien mit Hülfe der der
Vernunft zu Gebote stehenden Erkenntnismittel und Kriterien
mit Gewifsheit erkennbar, so erhebt der Rationalismus neue

Schwierigkeiten. Jene Wirkungen mögen für die unmittelbaren
Zeugen volle überzeugende Kraft besessen haben, für uns, die
wir Jahrtausende nach jenen Augenzeugen leben und nur durch

Uberlieferung von ihnen wissen, geht jene Macht, mit welcher
die Wunder Jesu z. B. auf seine Zeitgenossen gewirkt haben,
fast ganz und gar verloren. Hierauf liefse sich zunächst

erwidern, dafs erstens jener Einwand nicht von den Weissagungen

gelte, zweitens, dafs was einmal wahr ist, immer wahr sei;
sind also die Wunder des Erlösers vollkommen beglaubigt, so

verlieren sie auch für die spätesten Jahrhunderte nichts von der
ihnen innewohnenden Überzeugungskraft. Wir sind jedoch in
der Lage, die Forderung des Rationalismus, soweit sie vernünftigen

Sinn hat, zu erfüllen. Es ist nämlich die Ausbreitung des

Christentums durch die Predigt vom Gekreuzigten und
Auferstandenen nicht nur eine aufserordentliche und wunderbare
Thatsache, sondern greift mit ihren Folgen und Wirkungen bis



148 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

in unsere Tage herein, so dafs der Beweis des Christentums

aus der lebendigen Gegenwart und aus Thatsachen, die wir
anschauen, erfahren und erleben, geführt werden kann. Die aus
dem Gottmenschen herausgeborene Kirche ist dieser greifbare
Beweis „wegen ihrer wunderbaren Ausbreitung, hervorragenden
Heiligkeit und unerschöpflichen Fruchtbarkeit, die sie
allenthalben entfaltet, wegen der katholischen Einheit und
unüberwindlichen Festigkeit." (Acta S. Sed. 1. c. p. 101. Cone.

Vatican. Constitut. dogm. de fide cathol. c. 3.)

Ja, wir finden den überzeugenden Beweis von dem
göttlichen Ursprung und Charakter des Christentums unmittelbar
in unserem Gegenstande, der christlichen Philosophie selbst. Denn

es ist eine merkwürdige Thatsache, die sich nur aus der inneren

Wahrheit des Christentums erklärt, dafs in der christlichen
Kirche allein die Harmonie zwischen Glauben und Wissen,
positiven, religiösen Dogmen und Philosophie zu finden ist, während

wir bei Betrachtung aller übrigen Religionssysteme, z. B. im
Mohammedanismus einem unversöhnlichen Gegensatze der religiösen

Lehrsätze und der wissenschaftlichen Anforderungen begegnen.

(Vgl. Averroes, Philosophie und Theologie. Herausgegeben von
Müller. München 1875. S. 1 ff.) Die Theologen der falschen

Religionen geraten in Kollision mit der Vernunft, ihre
Philosophen in Widerstreit mit den religiösen Dogmen. Die katholische
Kirche allein ist im Besitze einer Theologie, die in Harmonie
steht mit der Vernunft und Vernunftwissenschaft, und einer
Philosophie, die in inniger Eintracht und aufrichtiger Unterordnung
unter den Glauben und die Theologie besteht. Auch diese ganz
einzig dastehende Thatsache sind wir berechtigt unter die
zahlreichen motiva credibilitatis zu rechnen, mit welchen Gott die

geoffenbarte Religion wie mit eben so vielen Pforten umgeben
hat, durch welche von den mannigfaltigsten Wegen der Zugang
zum Glauben und zum ewigen Leben den aufrichtig forschenden
und strebenden Menschenkindern, welcher Bildungsstufe immer
sie angehören mögen, offeu steht.

Sollte man gegen unser Argument den Einwand erheben, auch

der Brahmanismus besitze eine seinen Lehrsätzen entsprechende



Die Philosophie im Dienste der Theologie. 14!)

Philosophie; nicht minder habe die protestantische Theologie die

ihr konforme Philosophie gefunden, ja auch die mohammedanischen

Philosophen suchen die Harmonie zwischen Religion und

Philosophie darzuthun, so liegt die Antwort nahe, jene Harmonie
bestehe auf Kosten der religiösen und vernünftigen Wahrheit. zugleich;
denn der Brahmanismus ist selbst ein Abfall von dem älteren,
allein vernunftgemäfsen Monotheismus, dessen unverkennbare

Spuren die Veden zeigen. Der Protestantismus aber trägt den

Widerspruch gegen die Vernunft in seinen religiösen Prinzipien
und hat denselben in den aus seinen Schoose hervorgegangenen
theosophischen und pantheistischen Systemen noch mehr zu Tage

gefördert; der Mohammedanismus aber war so wenig imstande,
eine wahre vernunftgemäfse Philosophie aufkommen zu lassen,
dafs seine vom Kor'an unbefriedigten Denker trotz der dem

Studium des Aristoteles zugewendeten Geistesmühe durchweg der

Theosophie und dem ihr verwandten Neuplatonismus verfielen. Es

steht also fest, dafs die Harmonie von Glauben und Wissen, von

Theologie und Philosophie allein in der katholischen Kirche zu

finden ist.

Wir haben im Bisherigen die Möglichkeit und Thatsächlichkeit
der göttlichen Offenbarung aufgezeigt. Den anfangs aufgestellten
Grundsätzen gemäfs werden wir demnach sagen müssen, dafs der
thatsächlich in der christlichen Kirche vorhandenen göttlichen
Offenbarung gegenüber für Vernunft und Vernunft Wissenschaft

die Pflicht entstehe, sie als höchste und unfehlbare Norm aller
Wahrheit anzuerkennen und an ihr sich zu orientieren, dafs folglich

die im päpstlichen Rundschreiben erhobene Forderung
vollkommen berechtigt und vernunftgemäfs sei, ut ad fidei catho-
licae normam ubique traderentur humanae disciplinae
omnes, praesertim vero philosophia. (Act. Sed. 1. c. p. 98.)

Das aus der Katur der göttlichen Offenbarung und der
menschlichen Vernunft sich ergebende Verhältnis der Unterordnung

der Philosophie unter den Glauben und die Theologie
beeinträchtigt nicht die Selbständigkeit und Würde der natürlichen
Wissenschaft, sondern ist für sie eine Quelle der Kraft und
setzt sie in den Stand, der Offenbarung und Theologie selbst die



150 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wichtigsten Dienste zu leisten — tantum abest ut superaddita fidei
lux intelligentiae virtutem extinguat aut immiDuat, ut potius
perficiat, auctisque viribus habilein ad majora reddat. Igitur
postulat ipsius divinae Providentiae ratio, ut in revocandis ad

fidem et ad salutem populis etiam ab humana scientia praesidium
quaeratur. (L. c. p. 99.)

Die Dienste, welche die vom Glauben erleuchtete und
geleitete Philosophie der Offenbarung und Theologie zu leisten

vermag, sind teils solche, die dem Glauben vorangehen, teils
solche, die ihn voraussetzen und ihm nachfolgen. In der ersten

Beziehung vollzieht die christliche Philosophie das Geschäft der
Apologetik, in der letzteren aber tritt sie in den eigentlichen
Dienst der Wissenschaft des Glaubens oder der Theologie, wird
zur ancilla theologiae, indem sie derselben hülfreiche Hand bietet,
um sich in das Gewand menschlicher Wissenschaft zu kleiden
und den unerschöpflichen Gehalt des Glaubens in der hienieden,

wo wir nicht im Schauen, sondern wie im Spiegel und Gleichnisse

erkennen, allein möglichen Weise bis in seine äufsersten

Konsequenzen zu verfolgen und dem gläubigen Bewufstsein

zugänglich zu machen.

Im einzelnen aber sind die der Offenbarung zu leistenden
Dienste folgende. Die Philosophie vermag von ihren eigenen
Prinzipien ausgehend und aus ihren natürlichen Erkenntnisquellen
schöpfend, wenn auch unter der Leitung der Offenbarung, die
in dieser enthaltenen natürlichen Wahrheiten von Gott zu

bestätigen und so durch Feststellung der sogenannten praeambula
fidei dem Glauben den Weg zu ebnen und die Gemüter zur
Aufnahme der Offenbarung vorzubereiten. In dieser Hinsicht
befindet sich die christliche Philosophie in der günstigen Lage,
das Zeugnis der heidnischen Philosophen anrufen zu können, die,
ohne vom übernatürlichen Glauben erleuchtet zu sein, nur dem

Lichte der natürlichen Einsicht und den Eingebungen einer
vernünftigen Betrachtung der Katur mit Einschlufs des Menschen

folgend, „gewisse ewige Wahrheiten erkannten, die teils von
Gott zu glauben vorgelegt werden, teils mit der Lehre des

Glaubens im engen Zusammenhange stehen." (L. c.)



Die Philosophie im Dienste der Theologie. 151

So erwies sich bereits die vorchristliche Philosophie als

eine „Vorschule des Christentums," als eine „Erzieherin für das

Evangelium", und die christliche Philosophie reklamiert mit Recht
den gesamten formellen und materiellen Wahrheitsgehalt, den

heidnische Weisheit aufgespeichert, vergleichbar den Schätzen von
Gold und Silber und den kostbaren Gewändern, welche die
Israeliten aus Ägypten mit sich genommen, als ihr legitimes Eigentum.
Nicht blofs logische, zum formellen Auf- und Ausbau der Wissenschaft

notwendige Sätze nämlich findet die christliche Philosophie
bei den heidnischen Weisen, sondern auch metaphysische
Wahrheiten, die durch die Vernunft erkannt werden können und mit
gröfserer oder geringerer Klarheit auch von den gröfsten unter
den heidnischen Weisen erkannt wurden, wie das Dasein und
die Eigenschaften Gottes: Wahrheiten, die unter dem leitenden
Einflüsse des Glaubens in ihre volle Konsequenzen entfaltet und
den aufserhalb Stehenden als Vernunftwahrheiten dargeboten und

nachgewiesen, diese zur Schwelle des Glaubens zu führen
vermögen. Zu diesen die Vernunft für den Glauben disponierenden
Wahrheiten gehören die unendlich alles Geschaffene überragende
Vollkommenheit, die unendliche Weisheit, Gerechtigkeit und

Wahrhaftigkeit Gottes, die den Glauben an sein geoffenbartes
Wort als etwas durchaus Vernunft- und Pflichtgemäßes
erscheinen lassen.

Wie die allgemeinen Voraussetzungen einer unmittelbaren

göttlichen Kundgebung, so ist die Vernunft auch imstande,
die Kennzeichen einer thatsächlichen Offenbarung zu erkennen,
und den Beweis zu führen, dafs das Christentum alle Merkmale
einer solchen besitze: ein Beweis, von dem wir sahen, dafs

er nicht allein aus geschichtlichen Zeugnissen, sondern aus

der lebendigen Wirklichkeit selbst geführt werden könne, so

dafs weder der Atheist noch der Skeptiker vor dem Richterstuhl
der Vernunft entschuldigt erscheinen, und der Gnade und dem
Glauben nur dadurch, dafs sie ihr Auge freiwillig dem Lichte
verschliefsen, den Zugang zu Geist und Herz zu wehren vermögen,
ohne dafs das Verdienst des Gläubigen deshalb geschmälert
würde, der, die sophistischen, aus den verborgenen Falten des

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 11



152 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Herzens fliefsenden Einwendungen verachtend, mit hinreichender,
der Natur der Sache entsprechender Gewifsheit den göttlichen
Ruf erkennend, bedingungslos der Unterwerfung heischenden

Autorität sich hingibt.
Ein anderer Dienst, den die Vernunft dem Glauben zu

leisten imstande ist, betrifft die Hülfe, deren die Theologie
bedarf, um sich als Wissenschaft zu verwirklichen, oder wie es in
unserem Rundschreiben heifst, „den Charakter und das Gewand
einer wahren Wissenschaft zu erlangen und anzuziehen." (L. c.

p. 101.) Zwar bedürfen Glaube und Theologie an und für
sich dieser Hülfe nicht; denn, wie Clemens von Alexandrien

bemerkt, die Lehre des Erlösers ist vollkommen in sich
und bedarf nichts weiter, da sie Gottes Kraft und Weisheit ist
(ibid. p. 102), eine Auffassung des Verhältnisses der Philosophie
zur Theologie, die der hl. Thomas näher ausführt und durch die

unmittelbar aus Gott geschöpfte Gewifsheit der Prinzipien der

Theologie begründet [haec scientia accipere potest aliquid a

philosophies disciplinis, non quod ex necessitate eis indigeat
Non enim accipit sua principia ab aliis scientiis, sed immediate
a Deo per revelationem. Et ideo non accipit ab aliis scientiis, sed

utitur eis tanquam inferioribus et ancillis. Et hoc ipsum, quod
sie utitur, non est propter defectum vel insufficientiam ejus, sed

propter defectum intellectus nostri, qui ex iis, quae per naturalem
rationem (ex qua procedunt aliae scientiae) cognoscuntur, facilius
manuducitur in ea quae sunt supra rationem. S. Th. qu. 1.

art. 5 ad 2]. Was also für die Theologie an sich keine
Notwendigkeit ist, wird für sie eine solche mit Rücksicht auf die
Schwäche des Verstandes hienieden, der die göttlichen Wahrheiten

zwar mit Hülfe der Gnade in der ihrer göttlichen Natur
entsprechenden Weise zu ergreifen und festzuhalten, aber noch
nicht so zu erkennen vermag. Daher bedient sich der Glaube
der Vernunftwissenschaft, um die geoffenbarten Wahrheiten
systematisch zu ordnen, die Konsequenzen daraus zu ziehen, sie durch
geschöpfliche Analogieen zu verdeutlichen, um so ein genaueres
und schärferes Verständnis von ihnen zu gewinnen, und obgleich
die Einsicht in die innere Möglichkeit des Mysteriums hienieden



Freiheit und Unfreiheit der Philosophie. 153

unmöglich ist, die vom Standpunkt der Vernunft erhobenen

Einwendungen vom Standpunkt derselben Vernunft zu widerlegen.
„Daher macht der Zutritt der Philosophie die Wahrheit nicht
stärker; da sie aber die Gegenargumente der Sophisten entkräftet
nnd die hinterlistigen Anschläge gegen die Wahrheit abweist,
wurde sie ein passender Zaun nnd eine Mauer des Weinberges
genannt." (Clem. Alexand. Act. Sed. 1. c. p. 102. Non quod
necessitate eis indigeat, sed ad majorem manifestationem eorum,

quae in hac scientia traduntur. S. Thom. 1. c.)
Wenn die Notwendigkeit der natürlichen Wissenschaften

für die Begründung der Offenbarungswahrheiten ausgesprochen
wird (ut omnes et singulae — coelestium doctrinarum partes
— suis iisque invictis argumentis confirmentur, L. c. p. 101),
so ist an eine streng philosophische Beweisführung, d. h. aus
den natürlichen Prinzipien und Quellen der Erkenntnis nur bei

jenen Wahrheiten zu denken, die wie das Dasein eines überweltlichen

Gottes und Schöpfers der Dinge von Gott kundgegeben
wurden, obgleich sie für die Vernunft nicht vollständig
unbegreiflich sind, so dafs sie nach Hinzutritt der göttlichen Autorität
alsbald und ohne eine Beimischung von Irrtum von allen erkannt
werden. (L. c. p. 99. Vgl. Contra Gentil. 1. 1. c. 4.)

Wir sind im bisherigen dem Gange des päpstlichen
Rundschreibens gefolgt. Es dürfte aber an der Zeit sein, an dieser Stelle
den Schritt zu hemmen und auf Einwendungen zu achten, die
alles umzustofsen drohen, was wir von der Leitung der Vernunft
und Philosophie durch die Offenbarung einerseits und von den

Diensten, welche jene dieser leisten sollen, andererseits, aufgestellt

haben.

Eine am Gängelbande des Glaubens sich bewegende
Philosophie entbehre jeglichen Vertrauens, aller Glaubwürdigkeit, sie

bewege sich in einem fehlerhaften Zirkel, indem sie die mit
Hülfe der Offenbarung gewonnenen Resultate benutze, um die
Offenbarung zu empfehlen und zu begründen, sie werde, obgleich
selbst der Stütze der Offenbarung bedürftig, doch als Säule und
Schild derselben Offenbarung betrachtet. In keinem Falle sind
ihre vorgeblichen Beweise geeignet, einen tieferen, nachhaltigen

il*



154 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Eindruck auf Andersdenkende, anfserhalb der Kirche und des

Offenbarungsglaubens Stehende hervorzubringen.
Auf diese Bedenken steht uns die im Rundschreiben selbst

angedeutete Antwort bereit, dafs durch die Orientierung am
Glauben die berechtigte Selbständigkeit der Philosophie in keiner
Weise bedroht werde, dafs diese vielmehr sich ihrer eigenen
Prinzipien bedienen müsse und nichts in ihr Erkenntnis- und
Machtbereich aufnehmen dürfe, was nicht aus den. natürlichen
Erkenntnisquellen geschöpft und in einer der Natur des

Gegenstandes angemessenen Weise bewiesen ist. Der Glaube ist für
die Philosophie nicht Prinzip; er enthält weder den Ausgangspunkt

ihrer Forschungen, noch den Weg, den sie zu wandeln

hat, sondern nur den Kompafs, der sie vor Irrwegen bewahrt,,
und den Leitstern, der ihr das Ziel zeigt, welchem sie zustrebt.

Ist diese Antwort befriedigend? Es fehlt nicht an

Theologen, die dies verneinen. Die Philosophie, sagen solche, wäre
unter der Voraussetzung einer notwendigen Orientierung an der

Offenbarung in einer schlimmeren Lage, als das unmündige Kind,
das vermöge seiner Natur als Vernunftwesen bestimmt und fähig
ist, einmal mündig zu werden und seine Selbstleitung zu
übernehmen, während die Philosophie der Leitung durch andere nie

entraten könnte. (Dr. v. Kuhn. Die historisch-polit.-Blätter u. s. w.

Tübingen 1863. S. 24.) Es müsse daher zwischen dem

Philosophen und der Philosophie unterschieden und gesagt werden,,
dafs zwar der Philosoph, der unter konkreten geschichtlichen
Verhältnissen stehe und forsche, dem EinÜufs der Offenbarung sich

weder gänzlich entziehen könne noch solle, dafs aber die

Philosophie als Vernunftwissenschaft prinzipiell von jeder mafsgebenden
Norm unabhängig, also durchaus frei und selbständig sei und sein

müsse. Die Philosophie trage Prinzip und Norm in sich selbst.

„Die zur Autorität erst hinführenden W issenschaften — so spricht
sich ein Verteidiger dieses Standpunktes aus — müssen als

solche, ihrem reinen abstrakten Wesen nach betrachtet, frei oder

selbständig sein, ohne allen Dienst, wenn sie eine streng methodische

Durchbildung erlangen sollen." Philosophie und
Vernunftwissenschaft mögen zwar vom gläubigen Standpunkte dargestellt



Prinzip und Norm. Philosophie und Philosoph. 155

werden, können aber aus diesem Grunde nicht allgemeine und

objektive, sondern nur beschränkte Geltung, innerhalb eines

beschränkten Religionsbekenntnisses nämlich, in Anspruch nehmen.

Die Philosophie und Apologetik als solche aber streben eine

objektive Giltigkeit und Allgemeinheit an, müssen also frei,
voraussetzungslos, autonom und sich selber Endzweck sein. Die

spekulative Vernunftwissenschaft mufs frei sein nach Prinzip
und Methode und darf nicht die positive Glaubensnorm zu ihrer
eigenen Norm erheben. (Schmid, Wissenschaft und Autorität.
München 1868. S. 12 ff.)

Diese Unterscheidung der Philosophie und Apologetik an

sich von dem Philosophen führt nicht zum Ziele. Denn da die

Philosophie an sich nie und nirgends existiert, sondern immer und

überall nur unter konkreten Umständen und Einflüssen, denen die

philosophierenden Individuen ausgesetzt sind, so könnte die

objektive, allgemein giltige und überzeugungskräftige Philosophie
und Verteidigung der Offenbarung nie zur That und Wirklichkeit
werden, wenn, wie jene Ansicht annimmt, nur eine von allen
äufseren Einflüssen, von jeder leitenden Norm losgelöste Wissenschaft

die Offenbarung zu begründen und zu verteidigen
imstande wäre. Die Philosophie und Apologetik an sich blieben
ein jenseitiges Ideal, das zwar angestrebt, nie aber erreicht
werden könnte.

Sollte denn wirklich, fragen wir, die Selbständigkeit der

Philosophie in Gefahr kommen, die Kraft ihrer Argumente eine

Einbufse erleiden, wenn die Forderung an sie gestellt wird, sich

am Glauben zu orientieren? Möchte man nicht fast vermuten,
als ob hinter der angeführten Ansicht eine Art von Mifstrauen
auf die WTahrheit der Glaubensnorm, die absolute Sicherheit des

Leitsterns sich verberge? Doch bietet sieh uns für die in der
That befremdende Erscheinung, dafs Theologen an jener Forderung
Anstofs nehmen, eine andere Erklärung. Es ist eine gänzlich
verschiedene Auffassung der wissenschaftlichen
Methode, die jener Ansicht zu Grunde liegt. Nimmt man nämlich

an, dafs die wissenschaftliche Methode nicht in syllogistischer
Beweisführung, sondern in dialektischer Konstruktion



156 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

bestehe, so ist allerdings der Verdacht nahe gelegen, dafs der
am Dogma sich orientierende Philosoph und Apologet nur di&

Kopie einer gegebenen Vorlage zum Vorschein bringe, und statt
aus der Vernunft, d. h. in der Voraussetzung der angeführten
Theologen, den allgemeinen Vernunftideen und Vernunftüberzeugungen,

aus der positiven Offenbarung schöpfe. Der gläubige
Apologet müfste in solchem Falle, um rein philosophisch zu
verfahren, alles strenge vermeiden, was ihn in den Verdacht der

Abhängigkeit bringen könnte. Ist aber jene Auffassung der
wissenschaftlichen Methode in ihrem tiefsten Grunde skeptisch,
unhaltbar und falsch, besteht vielmehr diese Methode in strenger
Beweisführung aus evidenten Prinzipien, so spielt, wenn wir
uns so ausdrücken dürfen, der gläubige Forscher immer mit
offenen Karten, da auch der Ungläubige und Andersgläubige
über die von der etwa angewendeten äufseren Korm unabhängige

Giltigkeit der zur Verteidigung der Offenbarung vorgebrachten
Beweise ein objektives Urteil sich zu bilden imstande ist.

Der Glaube ist für die Wissenschaft nicht eine innere,
konstitutive, sondern eine äufsere Korm. Unzweifelhaft besitzt die

Vernunft ihre eigene innere Korm; es ist dies einerseits das Licht der

Vernunft, andererseits die Katur der Dinge, die sie nicht a priori
konstruieren, aus sich schaffen kann, nach der sie sich vielmehr
zu richten, zu normieren hat, um ihr Ziel, die Erkenntnis der
Wahrheit zu erreichen. Gebraucht sie diese Kormen, so ist sie

im Besitze jener Selbständigkeit, welche die sichere Bürgschaft
ihrer Glaubwürdigkeit ist. Bedient sie sich dabei einer äufseren

Korm, so vermag dieser Umstand die Kraft und Wahrheit der
aus den eigenen Quellen geschöpften, aus den eigenen Prinzipien
abgeleiteten Wahrheiten nicht im geringsten zu erschüttern. Oder
sind etwa die bekannten Keplerschen Gesetze minder sicher, minder
wahr, minder streng bewiesen, weil der grofse Astronom dieselben
nach seltsamen Irrfahrten, infolge eigentümlicher und zweifelhafter
Voraussetzungen gefunden? (Gratry, die Erkenntnis des Menschen
in seiner Denkthätigkeit I. S. 52 ff.) Es kommt eben nicht
darauf an, wie wissenschaftliche ltesultate gefunden, sondern
wie sie begründet werden. Der Vergleich mit dem unmün-



Die wissenschaftliche und apologetische Methode. 157

digen Kinde scheint hier nicht am Orte zu sein. Näher liegt
die Analogie des Mathematikers, dem von aufsen das Facit der

Rechnung gegeben ist. Die Richtigkeit seines Verfahrens

vorausgesetzt ist die Giltigkeit des Resultates von jenem Umstände

offenbar unabhängig. Auch wird nicht behauptet, dafs die

Philosophie nicht einen Schritt ohne die Leitung des Glaubens zu

thun vermöge; sondern nur in jenen Fällen bedarf sie der

Führung, in welchen es sich um entferntere und schwierigere
Konklusionen aus den allgemeinen Vernunftprinzipien handelt.

Je weiter sie sieh von dem Gewohnten und Erfahrbaren entfernt,
also vor allem in den göttlichen Dingen, desto mehr bedarf sie

der Norm und Kontrolle des Glaubens.

Hiezu kommt, dafs die Orientierung an der Offenbarung
gleichsam eine Privatangelegenheit des gläubigen Philosophen ist.
Sie ist für ihn, nicht für den, an welchen er sich zur
Verteidigung der Offenbarung wendet. Was die philosophischen Schriften
eines gläubigen Forschers enthalten müssen, sind evidente
Prinzipien, strenge Beweisführungen, mag er nun diese mit oder ohne

anderweitige Hilfe gefunden haben. Wohin würden wir mit der

Verteidigung des Christentums geraten, wenn eine solche nur
frei von allen christlichen Einflüssen geführt werden könnte? Im
Gegenteil, obgleich wir festhalten, dafs die Apologetik eine
philosophische Disziplin ist, da sie sich auf den Standpunkt des Gegners
stellen und ihn von dem mit ihm Gemeinsamen zu weiteren ihm

unbekannten oder von ihm mit Unrecht geleugneten Wahrheiten
führen mufs, so sind doch die Theologen die natürlichen und

geborenen Apologeten des Christentums. Will man gleichwohl
jene Forderung eines völlig isolierten Standpunktes der

philosophischen und apologetischen Forschung nicht aufgeben, so würde
nichts erübrigen, als die Apologetik als theologische Disziplin zu

erklären, wie denn dies von dem zuerst erwähnten Theologen
(v. Kuhn) wirklich geschieht. Damit aber wäre zugleich Skeptizismus

und Indifferenz vor dem Forum der Vernunft als legitim
und der christliche und katholische Glaube als vernünftig und
wissenschaftlich nicht zu rechtfertigender Köhlerglaube erklärt.



158 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

II.
Christliche und emancipierte Philosophie.

Zwei Wahrheiten sind mit unauslöschlichen Charakteren in
die Geschichte der menschlichen Wissenschaften eingeschrieben,
die eine, dafs die Philosophie in stetigem Fortschritte sich
entwickelte und zu einem hohen Grade der Blüte gelangte, so lange
sie sich der schützenden Ägide des Glaubens erfreute und auf
den leitenden Stern der Offenbarung blickte; die andere, dafs sie,

sobald sie sich dem Einflüsse und der Leitung der Offenbarung
entzog, von der Wahrheit immer mehr abirrte und schliefslich in
die vernunftwidrigsten Irrtümer sich verlor, von denen das Wort
des Homers Varro gilt: nemo unquam febricitans somniavit aliquid
tarn nefandum, quod non dicat aliquis Philosophus.

Die Geschichte also enthält den Beweis dafür, dafs der
Fortschritt der Philosophie durch die Orientierung an der
göttlichen Offenbarung bedingt ist. Hiergegen liefse sich erinnern,
die Geschichte zeige im günstigsten Falle, dafs sieh thatsächlich

unter dem Einflufs des Christentums die Philosophie in stetigem
Fortschritt entwifckelt habe, sie beweise aber nicht, dafs jener
Einflufs die notwendige Bedingung ihres Fortschrittes bilde;
sei doch die griechische Philosophie, der wir eine so hohe

Bedeutung beilegen, auch ohne die Norm einer übernatürlichen

Offenbarung kontinuierlich fortgeschritten, bis sie in Aristoteles
den Höhepunkt ihrer Blüte erreichte. Weit entfernt, diese That-
sache zu bestreiten, betonen wir dieselbe in einem Mafse, verstehen
sie aber auch in einem Sinne, wie es der Absicht des Einwurfes
kaum völlig entspricht. So erblicken wir in der aristotelischen

Philosophie die vollkommenste unter spezieller göttlicher Providenz

gereifte Frucht der rein natürlichen Forschung des menschlichen
Geistes. Mit dem Eintritt der christlichen Offenbarung in die
Geschichte ist jedoch das Verhältnis ein anderes geworden. Man

kann die Offenbarung ungestraft nicht kennen, man kann sie

aber nicht ungestraft ignorieren. Eine vom Glauben mit Bewufstsein
und Absicht abgewendete Philosophie befindet sich in wesentlich
anderer Lage, als eine ihm unbewufst zustrebende.



Der Eklektieismus der Väter. 159

Indem wir uns zur Geschichte der christlichen Philosophie
wenden, wollen wir zuerst den Begriff derselben feststellen. Unter
christlicher Philosophie verstehen wir weder die Philosophie

christlicher, d. i. getaufter, oder auch gläubiger Forscher
überhaupt, noch eine solche, die, wie man, mit andern Worten zwar,
sagte, zuerst mit christlichen Ideen sich erfüllt, um dann das

Christentum im Namen der Vernunft und Philosophie zu empfehlen;
sondern jene Philosophie, die sich an der Offenbarung orientiert
und unter ihren belebenden Strahlen wächst, blüht und Früchte

trägt, die ihrem eigenen Boden und der eigenen Wurzel ent-

spriefsen. Nachdem das persönliche Gotteswort Mensch geworden,
ist diese Philosophie die einzig wahre, die einzige stetig
fortschreitende. Die Geschichte, wie gesagt, zeigt dies. Den Beweis
hiefür zu liefern überschreitet den Rahmen unserer Aufgabe.
Wir haben nur soweit darauf einzugehen, als es gilt, Einwendungen,

welche gegen die Einheit und Kontinuität der christlichen

Philosophie in der erklärten Bedeutung des Wortes gerichtet
sind, zurückzuweisen. So sollen die Yäter einer eklektischen

Richtung gehuldigt haben, und wiederum sollen dieselben Plato-

niker, die Scholastiker aber Aristoteliker gewesen sein. Auch
die Scholastik ihrerseits sei in sich und zwar nicht blofs in
untergeordneten, sondern in Prinzipienfragen, wie in der als entscheidend

geltenden Lehre von den Universalien gespalten in Skotisten
oder Formalisten, Nominalisten und Realisten. Und selbst die

Anhänger des hl. Thomas, die als gemäfsigte Realisten und strikte
Aristoteliker auf höherem Standpunkte die feindlichen Gegensätze

vereinigt haben wollen, seien wieder in wichtigen Fragen in
Parteien geteilt, in Thomisten und Molinisten, und noch in
neuester Zeit macht sich unter den Freunden der Philosophie des

englischen Lehrers der Unterschied von Ganzthomisten und „Semi-
thomisten" bemerkbar. Wo ist da die vorgebliche Einheit und

Kontinuität der christlichen Philosophie zu entdecken?

Um nicht den Erörterungen unseres dritten Abschnittes

vorzugreifen, wollen wir uns vorläufig mit einer Bemerkung
begnügen, indem wir an eine moderne Yorstellung von der „Auslese"

anknüpfen und die Berechtigung des angeführten Einwurfes



160 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.'

teils zugestehen, teils dahingestellt sein lassen. Unsere

Bemerkung geht dahin, dafs sich nach dem modernen „Gesetz der
Auslese" in dem Entwicklungsgang der Philosophie des Christentums

aus dem Eklekticismus der Aristotelismus, ferner, um in
der angefangenen modernen Bedeweise fortzufahren, aus dem

„Kampf ums Dasein" zwischen Thomismus, Skotismus und Nomi-
nalismus der Thomismus als das Kräftigere und Überlebende,

richtiger als das allein Wahre zur ausschliefslichen Herrschaft

emporgerungen. Nach demselben Gesetze wird, woran wir nicht
zweifeln, der Thomismus der Thomisten denjenigen der Moli-
nisten und endlich der ganze und konsequente Thomismus den

halben, inkonsequenten, in sich schlecht gefugten aus dem Felde

schlagen. Die treibende Kraft in diesem Entwicklungsprozefs
ist freilich nicht die mechanische des Kampfes ums Dasein,
sondern eben jene Norm des Glaubens und der kirchlichen

Autorität, die im Laufe der Zeit immer deutlicher und bestimmter
erkennen läfst, welche Philosophie mit ihr in durchgängiger
Harmonie steht, welche nicht.

Mit dieser Bemerkung haben wir bereits den richtigen
Standpunkt gewonnen, um zunächst die erste Frage, nach dem

Eklekticismus der Väter befriedigend zu beantworten. Dieser
Eklekticismus bewegt sich vor allem in engen Grenzen, indem

er die Schranken der sokratischen Schule nicht überschreitet.
Schon dadurch unterscheidet er sich bestimmt von den älteren
und neueren eklektischen Bichtungen, von der eines Cicero, Te-

lesius, Gassendi, Cousin. Skeptische, atomistische, epikuräische,
pantheistische Lehren sind aus seinem Bahmen von vornherein
ausgeschlossen. Es ist eben nicht ein Eklekticismus ohne festes

Prinzip und sichere Horm. Die Wahl, welche die Väter
getroffen haben, indem sie zur Verteidigung des Christentums die

„goldenen und silbernen Gefäfse" heidnischer Weisheit sich

aneigneten, gleicht der des Magnets, der das ihm Konveniente,
das Eisen, nichts anderes, an sich zieht. Der Magnet, dessen

sich die Väter bedienen, ist die innerlich geschlossene
Weltanschauung des Christentums. Nicht persönliche Laune, nicht
Vorurteile, nicht Sympathie für bestimmte Wissenschaften und Künste,



Der Eklekticismus der Väter. 161

nicht der Zeitgeist, keines dieser Motive, die sonst den
Eklekticismus bestimmen, sondern die Grundlehren des Christentums

bilden den Mafsstab, den die Väter an die ihnen vor Augen
liegenden philosophischen Systeme anlegen. Was sich an diesem

lapis lydius bewährt, nehmen sie an, was nicht, verwerfen sie.

Gesteht man zu, dafs das Christentum ein geschlossenes und

konsequentes Lehrsystem enthält — und wie könnte es anders^

da es der ewigen Weisheit selbst entstammt? — so kann auch

die durch eine vom Christentum bestimmte und geleitete Wahl
sich bildende Philosophie nicht anders als eine in sich
übereinstimmende und harmonische sein, oder wenigstens von der
Beschaffenheit, dafs sie sich im Laufe der Zeit zu einem durchaus
harmonischen und in sich wohlgefugten Baue ausbilden konnte.

Wie sehr sich die Väter selbst des Unterschiedes des wahren

vom falschen Eklekticismus bewufst waren, möge uns Laktantius
zeigen, der folgendes schreibt: Quod si extitisset aliquis, qui
veritatem sparsam per singulos, per sectasque diffusam colligeret
in unum ac redigeret in corpus, is profecto non dissentiret a nobis..

Sed hoc nemo facere, nisi veri peritus ac sciens potest. Verum
autem scire non nisi ejus est, qui sit doctus a Deo. Neque enim

potest aliter repudiare, quae falsa sunt, eligere et probare quae
vera. Divin. Inst. 1. I. c. 7. [Vgl. 8anseverino. Philos. Christ,

cum antiqua et mod. compar. 1. 1. Introd. in Philosoph, p. 52.]
Dem Gesagten zufolge werden wir, da die Behauptung, die

Väter hätten ihre Sittenlehre von den Stoikern entlehnt, eine

Berücksichtigung kaum verdient, auf die Untersuchung des angeblichen

Piatonismus der Väter uns beschränken dürfen. Es scheint

nun angezeigt, dafs wir in diespr Beziehung zwischen dem Vorwurf
des Neuplatonismus und des reinen und ursprünglichen Plato-

nismus selbst unterscheiden. Gleichwohl halten wir diese

Unterscheidung für überflüssig. Obgleich nämlich der angeführte
Unterschied an sich von grofser und entscheidender Bedeutung
ist, insofern der Neuplatonismus Irrtümer enthält, zu denen in

der Lehre Piatons nur die entfernten Keime liegen, — denn der

grofse Sokratiker kennt nicht die stolzen neuplatonischen
Ansprüche der Theosophie und Theurgie, d. h. einer unmittelbaren



162 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Gottesanschauung und Gottesgemeinschaft durch Vernunft, da

er sonst wohl nicht so sehnsüchtig nach einer äufseren

Gottesoffenbarung verlangt hätte — so ist doch jener Unterschied des

ursprünglichen und des späteren Piatonismus für uns irrelevant;
da eine spätere Wiederaufnahme des ursprünglichen Piatonismus
den neuplatonischen Konsequenzen sich kaum zu entziehen

vermag und denselben auch thatsächlich immer verfallen ist. Die

Behauptung aber, sei es im Sinne eines Vorwurfs oder der

Zustimmung, dafs die Väter Platoniker seien, ist trotz der ihr
längst zu teil gewordenen Widerlegung auch in neuester Zeit
wieder ausgesprochen worden, ja man hat es als etwas
Selbstverständliches, das eines Beweises nicht bedürfe, hingestellt, dafs

die Väter der platonischen Erkenntnistheorie huldigen,
während die Scholastiker in der Erklärung des Ursprungs der

Erkenntnis Aristoteliker seien.

Betrachten wir zuerst das Verhältnis der Väter zur
Philosophie Piatons im allgemeinen. Wir stehen nicht an zu sagen,
dasselbe sei kein anderes als das der Scholastik. Bekannt

ist der Ausspruch Alberts des Grofsen, also eines der entschiedensten

Aristoteliker, die vollständige Philosophie sei nicht
ausschliesslich bei Aristoteles, sondern bei ihm und Piaton zusammen

zu finden. Wie der hl. Thomas nach dem Vorgange des heil.

Augustin die umgebildete platonische Ideenlehre in den grofs-

artigen Bau seiner Metaphysik aufgenommen, braucht nur
angedeutet zu werden.

Wir werden kaum fehlgehen, wenn wir sagen, dafs die

Väter den Lehrer des Aristoteles mehr bewunderten, als

nachahmten und seine Lehren adoptierten, während sie den Aristoteles

weniger bewunderten und mehr benützten, besonders in den

logischen und psychologischen Fragen. In der idealen, auf das

Überirdische und Übersinnliche gerichteten Sinnesweise Piatons
feinden die Väter ein dem Christentume homogenes und conge-
niales Element. Dabei aber waren sie weit entfernt, seine

psychologischen und metaphysischen Lehren zu den ihrigen zu
machen. Was daher die Behauptung im einzelnen betrifft, dafs

die Väter sich der platonischen Erkenntnistheorie bedient, so mufs



Angeblicher Piatonismus. Der hl. Augustin. 163

dieselbe entschieden bestritten werden. Es ist eine unbewiesene
und unbeweisbare Annahme, dafs die Väter eingeborne Ideen
lehren, dafs sie insbesondere dem natürlichen Menschen eine

intuitive Gottesidee zuschreiben. Das eine Beispiel des hl. Augustin
wird genügen, um das Gesagte im allgemeinen wie im einzelnen

io helleres Licht zu setzen. Das Lob, das er dem Piaton und
seiner Schule spendet, bezieht sich auf den im Christentum in
einer konkreteren und höheren Weise enthaltenen Gedanken

von der Bestimmung des Menschen für das ewige und höchste

Gut. Die Abwendung von den vergänglichen Gütern der Sinnenwelt,

die mehr vom Schein als vom Wesen an sich haben, das
Streben nach dem Idealen und Ubersinnlichen, dem an sich und
wahrhaft Seienden und Guten, die geläuterten Begriffe von Gott,
von der Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele sind es, welche
den Piatonikern die Sympathieen des christlichen Weisen
gewinnen. Er läfst Piaton zu dem Schüler sagen: Nicht mit
leiblichen Augen, sondern mit lauterm Sinne werde Wahx*heit geschaut,
je nachdem sie dieser anhange, werde jede Seele selig und
vollkommen, nichts beraube uns so sehr der Empfänglichkeit für sie

als ein den Lüsten ergebenes Leben und täuschende Bilder
sinnlicher Dinge Daher müsse unsere Seele geheilt werden, damit
sie die unwandelbare immer sich selbst gleiche Gestalt der Dinge,
die immer sich selbst ähnliche Schönheit der Dinge anzuschauen

fähig werde (De vera religione c. 3.) „Lebten jene Weisen wieder
auf, deren Namen diese Menschen jetzt sich rühmen, fänden sie
die vollen Kirchen und die verlassenen Tempel, vernähmen sie,
wie abgerufen von der Begierde zeitlicher und zerrinnender

Güter, der Hoffnung des ewigen Lebens, geistigen und nur
mit dem Verstände zu erschauenden Gütern das menschliche

Geschlecht nacheile, sie würden dann vielleicht sagen : Das ist
es, wovon wir die Menschen zu überzeugen wünschten und nicht
erkühnten." (L. c. c. 4.) An einem andern Orte: „Darum erklärte
ich diese Philosophie als die bessere im Vergleiche zu den schlechteren;

denn es gab solche, die ein künftiges Leben nach dem
Tode leugneten." (Sermo de resurrect, corpor. c. gent. c. 4 n. 4.)



164 Die Philosophie des hl. Themas von Aquin.

Selbst dieses so eingeschränkte und bedingte Lob glaubte
der Heilige abmindern, beziehungsweise zurücknehmen zu müssen :

Laus quoque ipsa qua Platonem, vel Platonicos seu Academieos

philosophos tantum extuli, quantum impios homines non oportuit,
non immerito mihi displicuit: praesertim quorum contra errores

magnos defendenda est Christiana doctrina. Retractat. 1. 1

c. 1 n. 4.

Doch soll gerade Augustin die platonische Erkenntnistheorie
sich angeeignet, ja nicht allein die Lehre von den eingebornen
Ideen zur seinigen gemacht, sondern auch das Erkennen des

Intelligiblen als ein Schauen desselben in der ewigen Wahrheit,
d. h. in Gott aufgefafst haben. Auf ihn beruft sich Male-
branche, indem er zu Gunsten seiner Lehre „que nous voyons
toutes choses en Dieu" (De la recherche de la vérité 1. 3. c. 6)

folgende Stelle anführt: At ilia incommutabilis luce veritatis
etiam impius, dum ab ea avertitur, quodammodo tangitur. Hinc
est quod etiam impii cogitant aeternitatem et multa recte repre-
hendunt, recteque laudant in hominum moribus. Quibus ea

tandem regulis judicant, nisi in quibus vident, quemadmodum

quisque vivere debeat, etiamsi nec ipsi eodem modo vivant?
Ubi autem eas vident? Neque enim in sua natura. Ram cum

procul dubio mente ista videantur, eorumque mentes constat esse

mutabiles, has vero régulas immutabiles videat, quisquis in eis

et hoe videre potuerit ubinam ergo sunt istae regulae
scriptae nisi in libro lucis illius, quae Veritas dicitur, unde lex
omnis justa describitur in qua videt quid operandum sit,
etiam qui operatur injustitiam, et ipse est, qui ab ilia luce avertitur,

a qua tamen tangitur. (De Trinitate 1. 14 c. 15. Male-
branche, 1. c.)

Die Frage, ob der hl. Augustin mit Recht von philosophischen
Mystikern und Ontologen als der ihrige angerufen werden dürfe,
kann nicht ohne Rücksicht auf die theologischen Überzeugungen
und Lehren desselben beantwortet werden. Dies gilt um so mehr,
als die angeführte und ähnliche Stellen keineswegs mit jener
Evidenz die mystisch ontologische Erkenntnistheorie zum
Ausdruck bringen, die jeden Zweifel ausschliefst, vielmehr deutungs-



Angeblicher Piatonismus. Der hl. Augustin. 165

iahig sind, und daher in einer Weise erklärt werden müssen, die

den Grundlehren des Christentums, die gerade der hl. Augustin
mit ebensoviel Kraft als Tiefe verteidigte, nicht widerspricht.
Das Christentum aber kennt einen doppelten Stand der
Erkenntnis der göttlichen Dinge; der eine ist der des Glaubens,
der Gnade, der Anschauung, der andere aber der der Vernunft,
d. h. der vernünftigen Betrachtung der Dinge. Das ewige Leben,
das in der Anschauung Gottes besteht, ist Gnade, und wird
demjenigen zu teil, der in lebendigem Glauben, von der Gnade

des hl. Geistes getragen, darnach seufzt und ringt. Über die

Art und Weise aber, wie das Göttliche auch ohne Offenbarung
und übernatürliche Gnade erkannt werden kann, läfst der Apostel
keinen Zweifel: Invisibilia enim ipsius a creatura mundi per ea

quae facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus
virtus et divinitas (Horn. 1, 20). Die natürliche Gotteserkenntnis
ist demnach eine vermittelte, nicht Anschauung, auch nicht
unvollkommene, abstrakte, inchoative. Anschauung geht auch nicht
als Element in die natürliche Gotteserkenntnis ein. Selbst der
Glaube wird dem Schauen entgegengesetzt als ein Erkennen per
speciem in aenigmate. Der Glaube stammt aus dem Hören, fides

ex auditu. Könnte das der Fall sein, wenn der Same aller
Erkenntnis eingeboren wäre? Die Theorie der eingebornen Ideen,
die Annahme einer natürlichen Intuition der göttlichen Dinge ist
mit dem Begriff einer äufserlich vermittelten Offenbarung, eines

kirchlichen, die Wahrheit autoritativ vermittelnden Lehramtes
unvereinbar.

Nach dem Gesagten ist dem christlichen Philosophen die

Theorie des menschlichen Erkennens in ihren Grundzügen
vorgezeichnet. Es kann dies weder die empiristische, noch die

platonisch- mystische sein, sie wird sich vielmehr in einer
mittleren, von beiden Extremen sich entfernenden Linie bewegen
müssen. Es wird eine Erkenntnistheorie sein, die einen inhaltlichen

Fortschritt des Erkennens, vom Unbekannten zum
Bekannten, ein Beweisverfahren oder Demonstration, nicht allein
eine Darlegung, dialektische Entwicklung oder Konstruktion eines

ursprünglich vorhandenen sensiblen oder intelligiblen Bewufstsein-



166 Die Philosophie des hl. Thomas von Aqnin.

inhaltes zuläfst. Thatsächlich verfahren denn die Väter durchweg
nach den Grundsätzen der aristotelischen Wissenschaftslehre.
Sie beweisen das Dasein, die Eigenschaften Gottes, die Thatsache
der Offenbarung. Die aristotelische Logik, der wunderbar genaue
theoretische Ausdruck des wirklichen Denkens, war längst Übung
der Wissenschaften geworden, sozusagen in deren Fleisch und
Blut übergegangen. Selbst die Keuplatoniker konnten sich ihres
Einflusses nicht entschlagen. Wäre es nun nicht eben deshalb

möglich, dafs auch der hl. Augustin thatsächlich zwar den

Anforderungen der aristotelischen Logik gemäfs verfährt, theoretisch
aber doch platonischen oder selbst neuplatonischen Vorstellungen
über den tiefsten Grund des Wissens in idealer Anschauung
ergeben war? Wir antworten mit nein, denn zwischen Keuplato-
nismus und Christentum besteht ein unversöhnlicher Gegensatz;

was jener der Vernunft vindiciert, den unmittelbaren Verkehr
mit Gott, ist dem christlichen Denker, vor allem auch dem heil.

Augustin freie, der Menschheit im Christentum zu teil gewordene
Gnade Gottes.

Wie werden wir aber jene Lehre Augustins, die dem

philosophischen Mysticismus so günstig zu lauten scheint, von der
Erkenntnis des Intelligiblen in der ewigen Wahrheit zu erklären
haben? Den Weg dazu zeigt uns die Psychologie desselben

Lehrers. Dafs Augustin im entschiedenen Gegensatz zu Piaton
die Verbindung der menschlichen (intellektiven) Seele mit dem

Leibe als eine natürliche und unmittelbare betrachte, bedarf
keines Beweises. Die Seele ist ihm Lebensprinzip, Grund des

organischen Seins und Lebens im Körper. Mit dieser Psychologie
steht allein jene Auffassung des Erkennens im Einklang, die

der Sinnlichkeit einen Einflufs einräumt, ohne sie zum Hauptfaktor

der intellektuellen Erkenntnis zu erheben. Wie die Seele

nur im Leibe ihre natürliche Subsistenz besitzt, so ist auch die
natürliche Weise des Erkennens, das Intelligible mittels des

Sinnlichen aufzufassen. Eben dahin deutet auch die augustinische
Lehre von den rationes seminales, d. h. den intelligiblen Formen
der Dinge, die als gestaltende Kräfte den Dingen immanenten

realen Korrelate der göttlichen Ideen. Der hl. Augustin kennt



Angeblicher Piatonismus. Der hl. Augustin. 167

kennt keine Ideenwelt, an welcher die Materie, d. h. im
platonischen Sinne, die reine Privation äufserlich und flüchtig parti-
cipierte, sondern Wesensformen, die in dem seiner Natur nach

potenziellen Stoffe nach dem Musterbilde der Ideen im göttlichen
Verstände verwirklicht sind.

Wir sind zwar weit von der Annahme entfernt, dafs der

hl. Augustin sich über die aristotelische Abstraktionstheorie,
deren Verständnis den neuplatonischen Kommentatoren verloren

gegangen war, eine bestimmte Ansicht gebildet habe. Was wir
behaupten, ist nichts anderes, als dafs der hl. Lehrer sich im
wesentlichen von Natur und Ursprung der menschlichen
Verstandeserkenntnis eine Auffassung gebildet habe, die mit seinen

anderweitigen psychologischen wie theologischen Ansichten in
Harmonie sich befindet. Im wesentlichen nun dürfte die augu-
stinische Erkenntnistheorie dahin gehen, dafs der menschliche
Verstand mit Hülfe der Sinne, indem er die in den körperlichen
Dingen verwirklichten Gedanken Gottes gewissermafsen herausliest,

dieselben Dinge in ihrer eigenen, in Gott begründeten
notwendigen und daher unveränderlichen und ewigen Wahrheit
erkennt.

Betrachtet man die oben angeführte Stelle genauer, so findet
sich nichts in ihr, was unsere Erklärung ausschliefsen würde.
Die notwendigen und von Zeit und Kaum unabhängigen
Vernunftwahrheiten werden im Lichte der unveränderlichen Wahrheit
geschaut. Besagt dies soviel als, dafs sie im Wesen Gottes und

durch das eigene Licht Gottes geschaut werden? Nur für
denjenigen, der nicht zu unterscheiden weifs zwischen dem Wesen
Gottes und der darin begründeten, nicht aber damit identischen

idealen Wesenheit der Dinge. Wenn gesagt wird, die notwendigen

Wahrheiten könnten nicht im endlichen, veränderlichen
Geiste selbst, sondern nur im Buche des Lichtes der Wahrheit
geschaut werden, scheint dann nicht in diesen Worten auf den

göttlichen Intellekt hingewiesen zu werden als die eigentliche
Quelle und das Licht, in welchem jene Wahrheiten geschaut
werden? Mit nichten! Vielmehr werden wir vom Subjekte des

Erkennens dasselbe zu sagen haben, wie vom Objekte, nämlich
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 12



168 Die Philosophie des hl. Thoraas von Aquin.

dafs wir die Dinge in ihrer eigenen, aber aus Gott geschöpften
und daher notwendigen und ewigen Wahrheit, und ebenso auch

mit dem eigenen Intellekte, jedoch nur inwiefern er ein Abbild
und eine Participation an dem unveränderlichen göttlichen Intellekte

ist, erkennen. Denn wie in den Dingen, so haben wir
auch im Geiste das veränderliche, zeitliche und zufällige Dasein

von der Wesenheit und Natur zu unterscheiden, durch die er
Gott ähnlich, geschaffenes Licht ist, und in diesem participierten
Lichte das Notwendige und Ewige, d. i. die Natur der Dinge
zu erkennen vermag. In einem anderen Verhältnisse nämlich
stehen die Wesenheiten der Dinge und ihr Dasein zu Gott.
Dieses ist abhängig von göttlicher Freiheit, jene aber, obgleich
nicht wie die Ontologen wollen, eins mit dem göttlichen Wesen,
doch notwendig darin begründet. Denn es gibt eine ideale

Ordnung, die weder in sich selbst begründet und absolut ist,
wie Kant, Fichte u. s. w. angenommen haben, noch auch identisch

ist mit dem göttlichen Wesen und etwa gleichsam eine

Teilansicht derselben darstellt, wie der Ontologismus lehrt, noch

endlich von der Freiheit des göttlichen Willens abhängig ist,
was als die kaum ernst gemeinte Ansicht Descartes' gilt; eine

ideale Ordnung, die aber im Verstände und Wesen Gottes einen

notwendigen Grund besitzt. Diese ideale Ordnung vermag der
Mensch zu erkennen durch das Licht der Vernunft, das eine

Teilnahme am ewigen göttlichen Lichte ist, als dem subjektiven
und mit Hülfe der Dinge, in denen sie verwirklicht ist, als dem

objektiven Erkenntnisgrund.
Wenn also der hl. Augustin lehrt, dafs wir die Dinge in

der unveränderlichen Wahrheit erkennen (Si ambo videmus, id
verum esse quod dico, ubi, quaeso, videmus? Non ego in te

nec tu in me, sed ambo in ea, quae supra nos est, incommuta-
bili veritate. Conf. 1. 12 e. 25.), so kann dies nur in einem
Sinne verstanden werden, der jede Vermischung des geschaffenen
Lichtes mit dem ungeschaffenen und der Wesenheit der Dinge
mit dem Wesen Gottes ausschliefst. Aus diesem Grunde werden

wir der Erklärung des hl. Thomas zustimmen: Sic ergo in prima
veritate secundum suam essentiam non omnia videntur a nobis in



Angeblicher Piatonismus. Der hl. Augustin. 169

statu viae, cum nec ipsa per suam essentiam a viatoribus videatur:
sed in ipsa ratione suae imaginis, scilicet veritatis ab ea

exemplatae, omnis Veritas a nobis cognoscitur. Die endliche
Wahrheit nämlich bestimmt den Geist in kraft der unendlichen

Wahrheit, wie der Geist selbst in kraft des participierten
göttlichen Lichtes erkennt: nihil possumus veritatis cognoscere nisi
ex primis principiis, et ex lumine intellectuali; quia veritatem
manifestare non possunt, nisi secundum quod est in eis similitudo
illius primae veritatis, quia ex hoc etiam habent quandam incom-

mutabilitatem et infallibilitatem. (Quodlibet. X qu. IV. art. VII c.)
Das Urteil, das über den Piatonismus des hl. Augustin zu

fallen ist, darf mit Fug auf den Gebrauch, den die Väter
überhaupt von der platonischen Philosophie gemacht haben, ausgedehnt
werden. Da es den Vätern unmittelbar nicht um den Auf- und
Ausbau eines geschlossenen philosophischen Systems, sondern
zunächst um die Verteidigung des Glaubens und die Feststellung
der Fundamentallehren von Gott (praeambula fidei) zu thun war,
so wendeten sie sich den eingehenden und ausführlichen
Darstellungen zu, die sie bei Piaton über Gott, die göttliche
Vorsehung, die Unsterblichkeit der Seele, das Leben nach dem Tode
fanden, im Gegensatz zu der lakonischen Kürze, deren sich
Aristoteles, wo er diese Gegenstände berührt, bedient. Soweit es
sich aber um logische und psychologische Fragen handelt, schöpften
sie aus den Quellen der aristotelischen Philosophie und eigneten
sich die Begriffe und Theorieen der peripatetischen Schule über
die Natur der Seele, die Seelenkräfte, die Quellen und Kriterien
der Erkenntnis an. (Vgl. Sanseverino 1. c. p. 59. 60.)

Wenn wir zugestehen, dafs bei den Vätern die Absicht, ein

vollständiges philosophisches System aufzubauen, nicht vorhanden

war, indem sie philosophische Fragen gelegentlich theologischer und
im Zusammenhang mit solchen erörterten, so können wir doch
das bekannte Bild von den Bausteinen zu einem vollständigen
Systeme nicht als zutreffend anerkennen. Nicht Bausteine nur,
sondern den klaren und bewufsten Plan einer christlichen
Philosophie müssen wir den Vätern vindicieren, und das richtige Bild
für ihre philosophische Thätigkeit dürfte vielmehr das eines

12*



170 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Baues sein, der nach einem deutlich erkannten und unverändert,
festgehaltenen Plane von verschiedenen Seiten in Angriff
genommen wurde und an dessen Vollendung nicht nur Jahrhunderte,,
sondern Jahrtausende gearbeitet haben. Der Ruhm, an dieser

grofsartigen Geistesarbeit den hervorragendsten Anteil genommen
zu haben, gebührt dem hl. Augustin, von dem die Encyklika.
sagt, er habe allen die Palme entrissen, indem er kaum eine

philosophische Frage unberührt liefs und die scharfsinnigsten
Untersuchungen anstellte über Grundlage und Gewifsheit der
menschlichen Erkenntnis, über die Seele, den menschlichen Geist,,

über Wille und Freiheit, Zeit und Ewigkeit, über das Wesen
der wandelbaren Dinge selbst (1. c. p. 106. 107), welch letztere

Bemerkung zweifellos auf den Begriff der Materie zu beziehen

ist, weshalb wir sie jenen zur Beherzigung empfehlen, die es in

Zweifel stellen wollen, ob die vom hl. Vater angestrebte Wiedergeburt

der Philosophie durch die Rückkehr zu Augustin und
Thomas auch auf die Naturphilosophie, d. h. die Theorie von
der Wesenheit und Natur der Körper, also vor allem auf den

Begriff der AI ate rie sich zu erstrecken habe.

Das Bild, welches die Geschichte der Philosophie der Kirchenväter

uns darbietet, unterscheidet sich wesentlich von der Gestalt,
in welcher sowohl die alte als die neuere Philosophie uns

entgegentreten. Nicht ihrer Originalität sich rühmende, zugleich
aber in unversöhnlichem Widerstreite einander befehdende
Systeme begegnen uns, sondern es zeigt sich uns ein in seinen

Grundzügen klar und scharf umrissenes System von anerkannten

Vernunftwahrheiten, in welchem wir die geläuterte, mit neuen,
jedoch aus den alten Prinzipien abgeleiteten Wahrheiten
bereicherte Weisheit des Altertums in jener letzten und
vollendetsten Blüte, die sie in der sokratischen Schule erlangte,
wiedererkennen. Der erhabene Gottesbegriff dieser Schule ist, von den
übernatürlichen Alysterien abgesehen, in alle seine durch
Vernunft erkennbare Konsequenzen entfaltet und eine natürliche
Theologie gewonnen, die den berechtigten Stolz der Vernunft,
und den Ruhm der christlichen Wissenschaft bildet. Die Existenz,
Geistigkeit, Uberweltlichkeit und Persönlichkeit Gottes, das.



Pratristik und Scholastik. Kontinuität der christl. Philosophie. 171

schöpferische Wirken durch die ewigen Ideen des göttlichen
Verstandes und den freien Entschlufs des göttlichen Willens, die

über allem waltende Vorsehung machen den Inhalt dieser Theo-

logia naturalis aus, zu welchem die Vernunft teils von selbst,
teils durch den Fingerzeig des Glaubens den Weg gefunden.
Denn auch die Schöpfung aus nichts fällt in den Umkreis der

durch Vernunft erkennbaren, wenn auch ohne das Licht der

Offenbarung schwer zu findenden Wahrheiten. „Mit den Lehrern
einer wahnsinnigen Meinung nehmen weise Männer den Kampf
auf, die wir Apologeten nennen, welche unter der Leitung
des Glaubens auch der menschlichen Weisheit die
Beweisgründe entlehnten, durch welche sie die Notwendigkeit
der Verehrung eines einzigen vollkommenen Gottes begründeten,
sowie die Schöpfung aller Dinge aus dem Nichts durch
dessen allmächtige Kraft" (Encycl. 1. c. p. 105). So sehr nämlich
auch eine sinnliche Vorstellungsweise an einer Schöpfung aus

nichts Anstofs zu nehmen geneigt ist, so kann doch die Vernunft,
vor der weder Pantheismus noch Dualismus zu bestehen

vermögen, im Schöpfungsbegriff allein die Lösung des Rätsels vom

Ursprung alles endlichen und zufälligen Daseins erblicken.
Dieselbe Gestalt wie bei den Vätern zeigt uns die christliche

Philosophie auch in der Scholastik, mit dem Unterschiede,
dafs die veränderten Verhältnisse und neuen Bedürfnisse, der Kampf
insbesondere mit einer mächtigen Gegnerin, der arabischen

Philosophie, welche für die neuplatonische Theosophie in der
aristotelischen Psychologie und Metaphysik Stützen suchte, den Einflufs

des „Meisters der Wissenden" noch mehr in den Vordergrund
drängten, ohne dafs jedoch jene im besten Sinne eklektische
Methode der Väter gänzlich verlassen und dem Stagiriten die aus-

schliefsliche Herrschaft über die denkenden Geister eingeräumt
worden wäre. Vielmehr erlangte die Ideenlehre in der von
Augustin indicierten Richtung ihre Fortbildung und wurde die

von Aristoteles vernachlässigte causa exemplaris wieder in ihre
Rechte eingesetzt. Was aber den aristotelischen Einflufs betrifft,
so war es nicht blofs die sog. formale Logik — im Grunde eine

dem Stagiriten unbekannte Ausgeburt der Kantschen Schule —



172 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

und dialektische Schulung, die von der klassischen Scholastik

aufgenommen wurde, sondern sein im Geiste der Wahrheit
ausgebildetes logisch- metaphysisches System, dieses groi'sartigste
Produkt menschlicher Verstandesschärfe, das jeden, der in sein

Verständnis eindringt, zur höchsten Bewunderung hinreifst. Den

Höhepunkt dieses christlichen Aristotelismus und damit den

Höhepunkt der christlichen Philosophie, in welcher der gesamte
Wahrheitsgehalt, den antikes und christliches Denken zu Tage

gefördert, zur harmonischen Gesamtwirkung sich vereinigt,
bezeichnen die beiden Hamen Albert des Grofsen und Thomas von

Aquin. Die später hervortretenden abweichenden Richtungen
dienten nur dazu, die Festigkeit des aufgeführten Baues durch
die Vergeblichkeit aller dagegen gerichteten Angritfe vor den

Augen der Welt darzulegen, vermochten aber nicht demselben

in wesentlichen und notwendigen Teilen ein verschiedenes

Gepräge zu geben. Hierin liegt die geschichtliche Bedeutung der
Schule des scharfsinnigen Skotus, indirekt zur Befestigung der
thomistischen Lehre beigetragen zu haben. Im Nominalismus aber
werden wir weniger eine neue Form und Richtung scholastischer

Wissenschaft, als einen Abfall von ihrem echten Geiste und eine

erste Regung moderner Denkweise zu erkennen haben.

Keine andere als die welthistorische Erscheinung der alber-
tinisch- thomistischen Wissenschaft, mit welcher die vorwiegend
praktisch- mystische Richtung des hl. Bonaventura im vollen
Einklang sich befindet, ist jene scholastische Theologie, die Sixtus V.
als gleich notwendig zum richtigen Verständnis der hl. Schrift und

der heil. Väter, wie zur Bekämpfung und Uberwindung der
Irrtümer aller Zeiten erklärte. Ist dieses Lob ausdrücklich der
scholastischen Theologie gespendet, so mufs es doch auch auf
die Philosophie ausgedehnt werden, denn die Eigenschaften,
worauf es begründet ist, sind einzig aus dem richtigen
Gebrauche der Philosophie abzuleiten(Encycl. 1. c. p. 107. 108). Zum
Verständnis der hl. Schrift ist die Scholastik notwendig, da in
ihre Tiefen eine blofse historisch- philologische Gelehrsamkeit nicht
einzudringen vermag; zum Verständnis der Väter, denn die
Scholastik übersetzt den vielfach in Bilder und Vorstellungen



Die emancipierte Philosophie. Ihr Wesen. 173

gekleideten Ideenreichtum der Väter in die Sprache des

Begriffs und der Wissenschaft. Zur Überwindung der Irrtümer
endlich ist die Scholastik zu allen Zeiten notwendig. Denn wegen
der prinzipiellen, überall in die Tiefen dringenden Fassung der

Probleme ist diese Wissenschaft geeignet, als unerschöpfliches
Arsenal zur Bekämpfung des Irrtums in allen Formen, in die

er sich kleiden mag, zu dienen: illud accedit, quod philosophicas
conclusiones angelicus doctor speeulatus est in rerum rationibus et

principiis, quae quam latissime patent, et infinitarum fere veri-
tatum semina suo velut gremio concludunt, a posterioribus magistris
opportuno tempore et uberrimo cum fructu aperiendo.(l. c. p. 108.)

Angesichts der zuletzt angeführten Behauptung erhebt sich

die Frage, ob der hl. Thomas wirklich der Philosoph aller Zeiten,
ob seine Wissenschaft den gesteigerten und veränderten
Ansprüchen der späteren, insbesondere unserer Zeit gewachsen sei.

Soll die ganze Entwicklung, welche die Philosophie seit der
Reformation genommen, als nicht vorhanden betrachtet werden? Ein
prüfender Blick auf das Wesen, den Entwicklungsgang und
gegenwärtigen Stand der neueren Philosophie wird auf diese Frage
die Antwort geben. Derselbe wird lehren, dafs diese Philosophie
gleichsam die Gegenprobe für die Wahrheit der in
ununterbrochenem Fortschritt zur vollendeten Ausbildung gelangten
christlichen Philosophie enthält. Sehen wir unter dem Einflüsse
des Glaubens und der Offenbarung die philosophische Wissenschaft

stetig fortschreiten, so bietet uns die von der Leitung des

Glaubens emancipierte Philosophie das Bild der Zerrissenheit,
fortschreitender Abbröckelung und Zersetzung, des Verfalls bis zur
vollendeten Unvernunft dar.

Wir sahen, wie die Auffassung der Philosophie als einer

auf evidenten Prinzipien beruhenden, nach strenger demonstrativer

Methode fortschreitenden Wissenschaft Hand in Hand mit
der Anerkennung einer notwendigen Orientierung an der

Offenbarungswahrheit ging. In jenem ersten Momente lag die Gewähr
für die berechtigte Selbständigkeit der Philosophie, die Sicherheit
und Glaubwürdigkeit ihrer Resultate auch dem Gegner gegenüber.

Es lag darin deren apologetischer Wert, der Wert ihrer



174 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Dienste für Glauben und Theologie. Die moderne Philosophie
bietet uns einen geradezu entgegengesetzten Anblick: die

Befreiung von der Norm der Offenbarung in Verbindung
mit einer verschiedenen Auffassung vom Wesen und
der Methode des Wissens. Wir begegnen einem allgemeinen
Abfall von den Grundsätzen der aristotelischen Wissenschaftslehre,

von der Apodeiktik, die den wichtigsten Teil der
aristotelischen Logik bildet, und von der ein neuerer Schriftsteller
urteilt, sie treffe richtig den tiefsten Kern des allgemein menschlichen

Denkens überhaupt, und stehe zugleich im unlösbaren

Zusammenhang mit der gesamten Spekulation ihres Urhebers

(Dr. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, Bd. I. S. 87).
Mit der neueren Philosophie tritt an die Stelle der Demonstration

entweder die Empirie d. i. die Bearbeitung des in sinnlicher

Erfahrung gegebenen Materials, oder die Intuition und ideale

Konstruktion eines vorausgesetzten übersinnlichen Bewufstseins-

inhalts. Es mag als ein verhängnisvolles Omen gelten, dafs sich

mit der vermeintlichen Erhebung der Philosophie zur vollen

Unabhängigkeit und Freiheit der Verzicht auf striktes Wissen in
dem bisher nach Aristoteles festgehaltenen Sinne verband. Gleichwohl

erscheint dieser Zusammenhang als ein natürlicher. Nachdem

die feste äufsere Norm aufgegeben war, mufste, um die

Philosophie nicht dem Zufalle preiszugeben, eine andere Norm

gesucht werden. Diese konnte nur aufser der Vernunft, in
sinnlicher Erfahrung, oder in ihr selbst, d. h. in ihrem thatsächlichen

Ideengehalte gesucht werden. Schliefslich blieb nur die erste

dieser Normen als zweckentsprechend übrig. Denn mit der

zweiten war der Schwärmerei Thür und Thor geöffnet, durch

welche dann auch die Theosophie mit ihren phantastischen
Träumereien einzog, und mit ihr zugleich die Vermischung von

Philosophie und Theologie, der gerade durch die Aufnahme der
aristotelischen Theorie des Wissens vorgebeugt war, indem der

Philosophie zugewiesen wurde, was aus evidenten Prinzipien
durch Schlüsse aus den durch Erfahrung gegebenen Thatsachen

erkannt werden konnte, während das transcendente Wesen Gottes

mit seinen geheimnisvollen Tiefen dem Glauben und der Theologie



Die emancipierte Philosophie. Ihr Wesen. 175

reserviert blieb. Wir werden den Geist der modernen Philosophie
nicht verstehen, besonders auch die Bedeutung Kants nicht richtig
würdigen, wenn wir nicht den angeführten Gegensatz im Auge
behalten. Die Kantsche Kritik galt der metaphysischen Schwärmerei,

deren gründliche Überwindung die Einschränkung des

menschlichen Wissens auf das Gebiet der sinnlichen Erfahrung
zu erfordern schien. Eine merkwürdige Erscheinung, für die wir
kein treffenderes Gleichnis finden, als das aus der Geschichte
der Schiffahrt entnommene, die zuerst ängstlich sich an der Küste

fortbewegte, solange der sichere Kompafs fehlte, der ihr
gestattete, sich in die unbegrenzte Eläche des Oceans hinauszuwagen.

Der Fall der Philosophie ist der umgekehrte. Des

Kompasses der Offenbarung beraubt, mufste sie, um den Yerir-
rungen metaphysisch-mystischer Schwärmerei zu entgehen, sich

entschliefsen, zur geistigen Küstenschiffahrt zu werden, oder,
wie Kant die Sache nannte, zum transcendentalen Idealismus;
d. h. sie mufste auf die philosophische Erkenntnis des Übersinnlichen

verzichten und dieses dem Glauben, der aber nur mehr

unwissenschaftlicher, allen Angriffen der Skepsis wehrlos
preisgegebener Instinkt- und Köhlerglaube sein konnte, überlassen.

Gegen die Allgemeinheit unserer Behauptung, die neuere
Philosophie setze an die Stelle der Beweisführung (Demonstration)
dieKonstru ktion eines voraus gegebenen Bewustseinsinhalts wird
man vielleicht den Einwand erheben, dafs die sogenannten
dogmatischen Philosophen, Descartes, Spinoza, Leibnitz, besonders

Wolff, weit entfernt davon, auf strenge Beweisführung zu

verzichten, vielmehr in ein Übermafs des Demonstrierens verfielen,
insofern alles, selbst die Prinzipien bewiesen werden sollten.

Dazu kommt die mathematische Methode, die von den Genannten

auch auf die Probleme der Philosophie angewendet wurde. Doch

lassen Wir uns nicht durch den oberflächlichen Schein täuschen
Was die mathematische Methode betrifft, so steht sie mit unserer
Behauptung nicht im Widerspruch. Denn weniger wegen ihrer
demonstrativen Strenge, als wegen ihrer sinnlichen Anschaulichkeit
wurde sie adoptiert. Eben deshalb führte ihre Anwendung dahin,
dafs man auch für die Philosophie konstruktive Anschaulichkeit



176 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

forderte und die philosophische Methode in die Entfaltung der
im Geiste vorhandenen oder postulierten oder fingierten Ideen
setzte. Diese Behauptung gilt gleichmäfsig von Descartes, Leibnitz

und Spinoza, um von Malebranche zu schweigen. Wir
fragen, was ist wahre Beweisführung? Die Ableitung
unbekannter Wahrheiten aus bekannten und evidenten, wie der Schlufs

von der Wirkung auf die Ursache, vom Endlichen auf das

Unendliche u. s. w. Was ist dagegen die Beweisführung eines

Descartes? Die dialektische Entwicklung der Anschauung, der
Idee. Wie das cogito ergo sum nicht ein Schlufs, sondern

die Feststellung einer Grundthatsache sein soll, so sind die
cartesianischen Beweise für Gottes Dasein nicht Beweise im
gewöhnlichen Sinne, in dem der aristotelischen Analytik, in dem

der Scholastiker, sondern nur Explikationen der vorgeblichen

Intuition des Unendlichen, des Gottesbewufstseins, wieder
spätere Subjektives und Objektives seltsam vermischende
Ausdruck lautet. Eicht anders verhält es sich mit Spinoza und

Leibnitz; jener kam nicht über den logischen Begriff des Seins,
oder wie er ihn fafste, der allgemeinen Substanz hinaus, deren

Attribute Körper und Geist, d. h. der Inhalt der äufseren und
inneren Erfahrung (Ausdehnung und Denken) bilden sollen ;

dieser ging von drei Bewufstseinsthatsachen, der Idee der Seele,

der Welt und Gottes als Bindeglied der beiden ersteren aus
und suchte ihre dialektische Vermittlung und Begründung, wozu
die Logik nur als formales Werkzeug dienen sollte. Der Gegensatz

von Verstand und Vernunft macht sich überall geltend, die
Erkenntnis fliefst ausschliefslich aus jenem, während die ratio-
cinierende „Vernunft" nur ein gegebenes Material verarbeitet.

Trotz der vor Augen liegenden Mifserfolge der neueren
Philosophie sucht man doch immer wieder nach Vorzügen, durch
die sie sich auszeichnen und ihre Existenz legitimieren soll. Gerade

dasjenige aber, was selbst von solchen, die unumwunden
zugestehen, dafs alle bisherigen Versuche der neueren Philosophie
gescheitert seien, als ihr wirklicher Vorzug bezeichnet wird,
nämlich ihr freies selbständiges Forschen, schlug zu ihrem gröfsten
Nachteile aus, insofern es einerseits, wie wir sahen, zu Schwärmerei



Lebendigkeit und Wahrheitsliebe. 177

oder Empirismus, andererseits aber zu jener subjektivistischen
Zersplitterung der Systeme führte, von denen jedes nur die

individuelle Weltanschauung seines Urhebers, nicht aber die objektive

und allgemein giltige Wahrheit und Wissenschaft bietet.

Man will neuerdings entdeckt haben, der wahre Vorzug der

neueren Philosophie bestehe in ihrer Lebendigkeit, in dem Bruche

mit dem „starren, abgenützten nominalistischen Begriffssystem",
das angeblich im Ausgang des Mittelalters Theologie und

Philosophie wenigstens in Deutschland beherrscht habe. In dem

lebendigen Elufs der Ideen, dem lebendigen Interesse an der

Lösung der Fragen u. s. w., nicht in den zu Tage geförderten
Systemen liege der alleinige Wert der neueren Philosophie.

Allerdings kann der neueren Philosophie ein gewisses Leben
nicht abgesprochen werden. Aber das Leben, das sie führt, ist
jenes, das sich im Kadaver entwickelt, wenn der Zersetzungs-
prozefs eintritt und der höhere Organismus niederen zur Beute

wird. Es ist der Prozefs der Zersetzung und Fäulnis. Was
in der vei-lassenen christlichen Philosophie des Mittelalters in
wunderbarer Harmonie vereinigt war, das Allgemeine und
Besondere, das Intellektuelle und Sinnliche trennte sich und suchte

nun jeder Teil für sich ein Eigenleben zu führen.
An die Stelle des starren nominalistischen Begriffssystems

soll eine lebendige Philosophie mit lebendigem Flufs der Ideen

getreten sein! Freilich; denn eben dies ist das Charakteristische
der neueren Philosophie, dafs sie die Begriffe flüssig macht
und die intelligible Ordnung subjektiver Willkür preis gibt. In
luftigen Konstruktionen sich gefallend, kann sie nur unter der
Voraussetzung bestehen, dafs es weder feste Wesenheiten noch
ein unveränderliches Begriffssystem gebe. Eine lebendige
Philosophie! Ja, wenn Leben soviel als Veränderung, Beweglichkeit
um jeden Preis ist. Kein, wenn das höchste, das geistige
Leben in der ruhigen Kontemplation der ewigen Wahrheit besteht.
Wir wissen wohl: viele finden es monoton und langweilig, in
der Philosophie dieselben Sätze, die nämlichen Begriffsschemate,
dieselben Beweise wiederholen zu müssen, und verlangen
Mannigfaltigkeit, Abwechselung, Heues, Originelles. Als ob die



178 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Wissenschaft ein Chamäleon wäre und beständig eine neue Farbe,
eine andere Gestalt zeigen dürfte. Die Wissenschaft soll

fortschreiten, doch nicht nach Art der Arbeit der Penelope, so etwa,
dafs jedem Schritte nach vorwärts zwei Schritte nach rückwärts

folgen. Einleuchtende Prinzipien, bewiesene Wahrheiten dürfen
nicht immer und immer einer krankhaften Sucht nach Originalität
zu liebe in Frage gestellt werden. Wer findet es monoton,
wenn die Arithmetik, die Geometrie immer dieselben Definitionen,
dieselben Axiome, dieselben Beweise wiederholen? Und wenn,
hat denn das Einmaleins aufgehört, wahr zu sein, weil es

langweilig ist? Das Leben, das ihr von der Philosophie verlangt,
ist der Tod der Wissenschaft. Die Wahrheit ist unveränderlich,
und enthält einmal ein Satz eine ausgemachte Wahrheit, so mufs

er bis ans Ende der Welt wiederholt werden, mag die Sache

so langweilig erscheinen als immer.
Die neuere Philosophie soll von lebhaftem Interesse an der

Wahrheit getrieben sein! Sie, die in einem ihrer hervorragenden
Vertreter erklärt, das Forschen nach der Wahrheit sei dem Besitz
derselben vorzuziehen; sie, die den Begriff der Wahrheit fälscht,
indem sie bald die subjektive Denknotwendigkeit, bald den

Begriff der Übereinstimmung der Erkenntnisse unter sich an seine

Stelle setzt; sie, die skeptisch an der Wahrheit verzweifelt, für
die absolute Walirheituns die „relative", d. h. statt der Wahrheit
Träume, Mutmafsungen und Wahnvorstellungen gibt. Diese

Philosophie mit dem Thomismus „verbinden" wollen und sie in
den welthistorischen Gang der menschlichen Geistesentwicklung
„einmünden" lassen, hiefse soviel als die Wahrheit durch die

Lüge beleben und das Leben durch den Tod erfrischen wollen.
Oder soll die Idee der Immanenz, die man dem Christentum
zuschreiben will, einen Fingerzeig enthalten, in welcher Richtung
der Thomismus in „lebendiger" Weise, nicht aber als totes
Begriffssystem erneuert werden soll? Einer solchen Erneuerung
würden wir mit allen Kräften widerstehen müssen.

War der Bruch der neueren Philosophie mit der Wissenschaft
der Vergangenheit eine Notwendigkeit, ein notwendiges Mittel
zu dem Zwecke, dafs wir Deutsche zu einer „lebendigen"



Neuere Philosophie und Reformation. 179

Philosophie gelangten? Wir antworten, der Bruch war so

notwendig wie die Reformation selbst, deren Geisteskind die moderne

Philosophie unzweifelhaft ist. War die Reformation da, so mufste

er erfolgen. So gerechtfertigt oder ungerechtfertigt der Bruch
mit der religiösen, ebenso gerechtfertigt oder ungerechtfertigt
wird der Bruch mit der philosophischen Vergangenheit sein.

Doch wie? Gab denn nicht der verknöcherte Nominalismus
den begründeten Anlafs zu jenem Bruche mit der scholastischen

Philosophie und ihrem verrotteten Begriffssystem? Wenn man

nicht an der Oberfläche haften und auf Äufserlichkeiten sehen,

sondern in die Tiefe der Dinge blicken will, wird man finden
dafs der Nominalismus der neueren Philosophie durchaus
geistesverwandt ist. Auch war der Thomismus selbst in Deutschland

nicht in dem Grade vom Nominalismus verdrängt, dafs er nicht
bis ins achtzehnte Jahrhundert hinein, wie das Beispiel der gelehrten
Benediktiner au der Universität Salzburg beweist, energische
und begeisterte Vertreter gefunden hätte. Es mag gleichgiltig
erscheinen, ob man den Nominalismus eine Verirrung der
Scholastik oder einen Abfall von ihrem wahren Geiste nennt. Es

kann aber nicht gleichgiltig sein, wenn aus dieser Verirrung ein

Berechtigungsgrund für die neuere Philosophie und ihren Abfall
von der christlichen Wissenschaft des Mittelalters hergeleitet
wird. Die Wahrheit ist, dafs im Nominalismus der moderne

Geist, wenn auch im schulmäfsigen Gewände umgeht. Die

Auffassung der Vorstellung als unmittelbaren Erkenntnisgegenstandes,
die Theorie der Begriffe, die als subjektive Verstandesgebilde

gelten, der Skepticismus in Bezug auf die übersinnliche Ordnung,
die Pflege einer einseitig dialektischen und sophistischen „Wortlogik",

dies alles ist so echt modern, dafs man es nur in gefälligere
Formen zu kleiden brauchte, um Geist und Gestalt der modernen

Philosophie darin zu erkennen. Bezeichnend ist die Thatsache
dafs das jüngste Kind dieser Philosophie, der sog. Positivismus
in der nominalistisehen Wortlogik eine ihm sympathische
Erscheinung begriifst.

Die moderne Philosophie verdankt ihre Entstehung nicht
dem Nominalismus, sondern wie dieser selbst jenem Geiste, aus



180 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dein die sog. Reformation auf religiösem Gebiete entsprungen ist.
Man hat zwar behauptet, es sei falsch, die neuere Philosophie ein

Erzeugnis des Protestantismus zu nennen. Ist sie aber dies

nicht, wessen Erzeugnis ist sie dann? Was ist Protestantismus?
Was neuere Philosophie? Was versteht man unter diesen

Ausdrücken, wenn nach dem Verhältnis beider gefragt wird? Wollte
man unter Protestantismus etwa das symbolische Luthertum und
unter neuerer Philosophie irgend ein einzelnes System wie das

Schellings oder Hegels verstehen, so wäre es allerdings
ungereimt, die moderne Philosophie als Erzeugnis des Protestautismus

zu bezeichnen. Wenn man aber nicht auf den Buchstaben,
sondern auf den Geist, nicht auf das Einzelne, sondern das

Allgemeine sieht, und unter Protestantismus die von der Autorität
emaneipierte Religion der Subjektivität im Gegensatze zur
objektiv- autoritativen Religion des Katholicismus versteht, unter
moderner Philosophie aber jene von Descartes ausgegangene
Kette von Systemen, die samt und sonders ihren Standpunkt
im souveränen Ich nehmen, so ist die moderne Philosophie die
natürliche Frucht und das legitime Kind des Protestantismus.
Ein Erzeugnis nicht des Luthertums in dem engeren Sinne,
wohl aber sowie dieses selbst, neuplatonisch -gnostischer
Reaktion sind schon, um von Meister Eckart zu schweigen, die

philosophischen Systeme der Renaissance, die Theosophie des

Nicolaus von Cusa, der Pantheismus Giordano Brunos. Ihren
ersten, wenn auch den Vertretern der Orthodoxie nicht
willkommenen, doch dem Geiste des Luthertums konformen
philosophischen Ausdruck erhielt die Reformation in der Theosophie
Jacob Böhmes. Nicht minder im Einklang mit den reformatorischen

Prinzipien von der unmittelbaren Erleuchtung mit oder
ohne Schriftwort steht der philosophische Grundsatz Descartes',
dafs die Wahrheit nicht erschlossen, sondern nur erfahren und
erlebt werden könne, ursprüngliches Eigentum des Ich sein müsse.
Ganz und gar Philosoph des Protestantismus ist Kant, der den
nacktesten Subjektivismus zum Grundprinzip erhebt und von nichts
anderem als Bewufstseinsthatsachen, Vorstellungen, Begriffen und
Ideen wissen will. Es scheint uns daher eine ganz ungeeignete



Gang der neueren Philosophie. Ihr gegenwärtiger Stand. 181

Vortsellung, wenn man die moderne Philosophie nach Art eines

äufseren Gehäuses denken wollte, in dessen Formen sich die

protestantische Theologie bequem bewegen, ausbreiten und
entfalten könne. Diese Philosophie ist die ins Philosophische
übersetzte Reformation selbst, ihre Entwicklung der in rastlosem

Fortschreiten in seine äufsersten Konsequenzen entfaltete
Grundgedanke der Reformation.

Überblicken wir nämlich den Gang, den der moderne
Gedanke genommen, so lassen sich, wie wir bei anderer Gelegenheit
ausführlicher gezeigt haben, drei Phasen unterscheiden, die als

ebensoviele Stationen des Irrtums auf dem Kreuzwege der
Vernunft betrachtet werden können. Das gemeinsame Prinzip
ist die Vernunftidee als Bewuftseins- resp. Erkenntnisinhalt, die

auf der ersten Stufe als repräsentativer Gedanke, auf der
zweiten als reine Form, auf der dritten als absoluter
Begriff aufgefafst wird. Der Intellektualismus Descartes', Male-

bi'anches, Leibnitz' und Spinozas hält noch an einer aufser
dem Gedanken vorhandenen Objektivität fest, aber nicht sie,
sondern der Gedanke teils in der verworrenen Gestalt der
Sinnlichkeit, teils in der reineren des Begriffs und der Idee bildet
den unmittelbaren Gegenstand der Erkenntnis. Der Gedanke
aber spiegelt die Dinge, Seele, Welt, Gott. Das Wissen ist
ein Bewufstwerden dieser Spiegelung.

In ein neues Stadium tritt die moderne Philosophie mit
Kant ein. In ihm löst sich der Inhalt des Bewufstseins in
sinnliche Anschauungen, leere Verstandesformen und Ideen auf,
die nichts als sich selbst repräsentieren. Weder dem Begriffe
noch den Ideen entspricht ein erkennbares Sein, da sie sich nur
auf Erfahrung beziehen, aus der sie allen Inhalt schöpfen, der
selbst nur der Erscheinung angehört. Die Begriffe sind rein
formal und dienen nur dazu, das Chaos der Erscheinungen zu
einem geordneten Bau zusammenzufügen, den die Ideen zu krönen
haben. Der Kosmos ist nicht das Werk Gottes, sondern der
menschlichen Gattungsvernunft, die ihren unbewufsten Traum
für Wirklichkeit nahm, bis die Kritik des „Copernikus der
Philosophie" sie weckte. Subjektivistiseh wie die theoretische Philosophie



182 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Kants ist auch seine Moral, die so manchem imponiert. Sie

leidet nicht allein an Einseitigkeit und ihr Hauptfehler ist nicht
der Begriff der transcendentalen Freiheit, sondern die Autonomie,
die der menschlichen Moral vindiciert wird und die nur eine

Applikation des modernen Satzes von der Souveränität des menschlichen

Geistes im Erkennen und Wollen ist. Die Kantsche
Moral steht nicht allein dem Christentum, sondern auch dem
Theismus der Vernunft feindlich gegenüber. Denn die Rolle, die
Gott zugeteilt wird, indem er zum Vollstrecker des absoluten,
unabhängig von ihm verpflichtenden Sittengesetzes herabsinkt,
ist eine so prekäre, und der Boden des Kantschen Theismus
ein so schwankender, dafs es für Fichte ein Leichtes war, die
Idee des persönlichen Gottes als ein fremdartiges Ingrediens
aus der kritischen Philosophie zu verbannen und sie in seinen

subjektiven Idealismus umzubilden, in welchem das mit der
abstrakten sittlichen Weltordnung identifizierte Ich den Thron
einnimmt, der dem lebendigen, persönlichen Gott gebührt.

Mit Fichte trat die Philosophie in das dritte Stadium, in
welchem sie ihren Lauf vollendete, nämlich der Identifizierung
des Gedankens mit dem wahrhaft Seienden. An Hegel

gewann diese Weltanschauung ihren Logiker und damit der
Pantheismus für alle Zeiten seinen geschlossenen wissenschaftlichen
Ausdruck. Das Hegeische System enthält einerseits die

vollendetste Gestalt des modernen Bewufstseins, andererseits aber
seine entschiedene Verurteilung; denn der auf sich selbst
beschränkte Gedanke .geht an seiner eigenen Leere und Nichtigkeit
zu Grunde. Gegen das Hegeische System kommt, was die
moderne Philosophie sonst geleistet hat und durch die Namen

Schopenhauer, Hartmann, Fries, Jacobi, Herbart bezeichnet wird,
kaum in Betracht.

Auch nach einer anderen Richtung mufs die Laufbahn der
modernen Philosophie als abgeschlossen betrachtet werden. Der

subjektive Standpunkt führte dazu, dafs suecessiv alle
Seelenvermögen zu weltschöpferischen Potenzen oder wenigstens zu
höchsten Kriterien und ausschliefslichen Erkenntnisquellen erhoben

wurden. Verstand, Vernunft, Gefühl, die Sinne, in der neuesten



Gang der neueren Philosophie. Ihr gegenwärtiger Stand. 183

Zeit von den einen der Wille, von den anderen die Phantasie,
sind nacheinander auf den Thron erhoben und wieder gestürzt
worden. Es ist kaum mehr eine Denkmöglichkeit vorhanden,
die einem neuen philosophischen „Genius" die lockende Aussicht
eröffnen könnte, ein weiteres leeres Blatt in der Geschichte der
menschlichen Irrtümer mit seinem originellen, aber ephemeren
System zu füllen.

Widmen wir noch einige Worte dem gegenwärtigen Stande
der modernen Philosophie, so werden wir kaum einen Widerspruch

zu befürchten haben, wenn wir ihn als einen trostlosen
und verzweifelten bezeichnen. Die von einigen gepredigte Rückkehr
zu Kant beweist die eingerissene Verwirrung zur Genüge. Würde
sie ernst genommen, so hiefso dies nur den Hexentanz von vorne
beginnen. Diese Rückkehr aber ist für viele nur der maskierte
Rückzug der Verzweiflung an aller Philosophie, des vollständigen
Skeptizismus. Eine künstliche Existenz fristet das Herbartsche

System, indem besonders die vom Christentum abgefallene Pädagogik

an seinen dürren Knochen den philosophischen Hunger zu
stillen, und mit ihren armseligen Lappen ihre wissenschaftliche
Blöfse zu decken sucht. Wer aber möchte diesem gedanken-
und sinnlosesten aller „Systeme" eine Zukunft prophezeien,
nachdem der angesehenste Anhänger desselben den Rückzug in
die Hegeische Burg des Pantheismus angetreten Manche

suchen ihre Armut an positiven Resultaten durch den Elufs einer

wortreichen und eleganten Darstellung zu verhüllen. Selbst die

von Trendelenburg, Überweg, Eucken und anderen gemachten
Versuche, durch Wiederanknüpfung an Aristoteles die Philosophie

zur Besonnenheit und Wissenschaftlichkeit zurückzuführen, mufsten

an dem Umstände scheitern, dafs diese Männer sich von dem

unseligen Einflüsse Kants, der wie ein böser Zauber über den

Geistern schwebt, nicht loszureifsen wufsten und wissen. So

kann uns denn nur eines aus der philosophischen Zerfahrenheit

retten, die Rückkehr zur christlichen Philosophie, zu jener
Philosophie, die in Aristoteles die höchste Ausbildung, die ihr menschliche

Vernunft ohne Leitung der Offenbarung zu geben vermochte,
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 13



184 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

durch die Denkarbeit der Väter und Scholastiker, besonders

aber durch die zusammenfassende philosophische Thätigkeit des

hl. Thomas unter dem leitenden Einflufs der Offenbarung ihren
letzten relativen Abschlufs erlangte.

III.

Die philosophische Aufgabe der Gegenwart und die
liüehkehr zur Philosophie des hl. Thomas.

Die thomistische Philosophie ist in Wahrheit das, was der
Eklekticismus der Väter richtig anstrebte und in neuerer Zeit
die Hegeische Philosophie falschlich von sich rühmte, nämlich

jene Philosophie, welche das Wahre aller Systeme in sich

vereinigt, während die Hegeische der Sammelplatz aller Irrtümer
ist. In der Philosophie des hl. Thomas kommt, um die Wahrheit
unserer Behauptung wenigstens an einem Beispiele zu zeigen,
sowohl das wahre Moment des Empirismus als auch des

Intellektualismus zur Geltung, denn sie weifs die Realität des

Einzelnen, das den Sinnen gegeben ist, auf eine wunderbar
tiefsinnige Weise mit der Erkennbarkeit desselben durch den
allgemeinen Begriff", d. h. der Realität des allgemeinen Wesens zu

vereinigen. Dagegen ist die Hegeische Philosophie im schlimmsten
Sinne des Wortes empiristisch und intellektualistisch zugleich,
denn sie schränkt einerseits den Inhalt der Erkenntnis auf das

sinnlich Erfahrbare ein und betrachtet andererseits den allgemeinen
Begriff in dieser seiner alles Besondere absorbierenden Allgemeinheit
als Kern und Wesen des Bestehenden.

Indem wir tiefer in das Verständnis der thomistischen
Philosophie einzudringen suchen, kommt das Verhältnis derselben

zum Christentum und zur Philosophie des Aristoteles in Betracht,
woran sich die Frage anzureihen hat, in welchem Sinne die

Wiederherstellung der thomistischen Philosophie zu geschehen
habe, oder wie man die Frage wohl formulierte, wie weit wir
mit Rücksicht auf die veränderten Bedürfnisse der Neuzeit,' auf



Verhältnis der thomistischen Philosophie zum Christentum. 185

die in den philologisch-historischen und naturwissenschaftlichen

Disziplinen gemachten Fortschritte mit dem hl. Thomas zu gehen
haben.

Unter den Gründen, welche die Erneuerung der Philosophie
des hl. Thomas wünschenswert und zeitgemäfs erscheinen lassen,

steht an erster Stelle die Notwendigkeit, der trügerischen Weisheit
mit welcher die geoffenbarte Wahrheit bekämpft wird, eine ihr
überlegene Wissenschaft entgegenzusetzen, wozu sich die

Aufgabe gesellt, jenen Feinden des katholischen Glaubens, die sich

von der Vernunft allein leiten zu lassen vorgeben, zu zeigen,
wie gerade der Glaube der Vernunft gemäfs und von ihr geboten
sei. (Encycl. Aet. Patr. 1. c. p. 112.)

Es fragt sich also, ob die thomistische Philosophie diesen

beiden Anforderungen der Verteidigung und Empfehlung des

Christentums im Namen der Vernunft gerecht zu werden vermöge.
Von einem Vertreter und Anwalt der modernen Philosophie ist
neuerdings das Gegenteil behauptet worden: das thomistische

System könne nicht als ein angemessener Ausdruck eigentümlich
christlicher Überzeugung betrachtet werden, ja Thomas habe

dem Christentum keine besondere Kongenialität entgegengebracht
und sei ihm ferner gestanden als Piaton und Kant (Eucken, die

Philosophie des hl. Thomas von Aquin und die Kultur der
Neuzeit, Halle 1886. S. 25 u. 27. Ein angemessener
wissenschaftlicher Ausdruck eigentümlich christlicher Überzeugung soll
das thomistische System vor allem aus dem Grunde nicht sein,

weil Thomas eine Erklärung für die Zulassung des Bösen sucht,
anstatt es mit Manichäern, Luther und Kant als etwas
Radikales, als ein der göttlichen Ordnung, der Macht des unendlich
Guten selbst sich entziehendes Urprinzip zu fassen. Und diese

Auffassung des Bösen sollte christlich sein! Sie ist weder tho-
mistisch noch auch christlich).

Es wird vor allem darauf ankommen, was wir uns unter
der „eigentümlich christlichen Überzeugung" zu denken haben.
Ist sie im Protestantismus zu finden, und stellt dieser das wahre
Verständnis und den angemessenen positiv-religiösen
Ausdruck des Christentums dar, so kann das thomistische System

ia»



186 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

nicht als der entsprechende wissenschaftliche Ausdruck
derselben gelten. Sollte aber das Gegenteil statthaben, und der
Katholizismus im Besitze des wahren Verständnisses des Christentums

sich belinden, so ist jene Behauptung falsch, und das tho-
mistische System, wie der angemessene wissenschaftliche Ausdruck
des Katholizismus, so auch des Christentums. Das Problem, das

jener Anwalt der modernen Philosophie uns aufgibt, zerlegt sich
in zwei Fragen: Ist der hl. Thomas der Philosoph des

Katholizismus? Enthält der Katholizismus das wahre Christentum? Die
Antwort auf die erste dieser beiden Fragen mag uns der
Verteidiger der modernen Philosophie selbst geben. Die Antwort
auf die zweite Frage aber werden wir in einer Instanz finden,,
die der gläubige Protestant anerkennt, im Evangelium.

Den tiefsten Gegensatz zwischen dem hl. Thomas und dem

modernen Geiste findet jener Autor darin, dafs Thomas das

Göttliche als ein Übernatürliches von oben herab an den menschlichen

Geist herankommen und ihn so zur höchsten Vollkommenheit

führen läfst, während der moderne Geist der Annahme

huldige, dafs das Göttliche im Menschengeiste positiv angelegt-
sei und daher durch einen rein natürlichen und immanent
geschichtlichen Prozefs daraus entwickelt werde. (A. a. 0. S. 22.)
Kun ist aber dies genau der Gegensatz zwischen Katholizismus
und Protestantismus. Denn mag auch der symbolische
Protestantismus von dem gefallenen Menschen noch so niedrig
urteilen, so sitzt ihm doch der Gedanke im innersten Mark, dafs

alle äufseren positiven Veranstaltungen doch nur zurKatur
gehörige, ihr gebührende göttliche Lebenskeime wecken,
während nach katholischer Lehre diese Keime, das göttliche
Pneuma, auch dem nicht gefallenen unversehrten Menschen gegenüber

eine freie nicht geschuldete Gottesgabe bilden. So wird
denn der Verteidiger der modernen Philosophie zweifellos
einräumen, dafs der hl. Thomas der Philosoph des Katholizismus sei.

Um dann auf die zweite Frage einzugehen, so möge die hl.
Schrift darüber entscheiden, welche von den genannten
fundamentalen Auffassungen des Christentums die eigentümlich christliche

sei. Das ewige Leben, sagt der Herr, ist dies, dafs sie dich



Verhältnis der thomistischen Philosophie zum Christentum. 187

den einen wahren Gott und den du gesandt hast, Jesum

Ghristum, erkennen (Joh. 17, 3); und der Apostel schärft ein,

dafs das ewige Leben Gnade sei in unserem Herrn Jesus Christus

(Rom. 6, 23) und das Evangelium eine Kraft Gottes zum Heile
für Juden und Heiden (Joh. 1, 16). Derselbe Apostel
unterscheidet aufs bestimmteste von der natürlichen Gotteserkenntnis

(Ib. 1, 20) die „Weisheit im Geheimnis", die kein „Fürst dieser

Welt", also keine Kraft der Vernunft zu erkennen oder auch

nur zu ahnen vermag. (1 Cor. 2, 7 squ.) Das ewige Leben also,

die unmittelbare Gottesgemeinschaft ist weder Frucht des

Gesetzes und der Werke, noch Erzeugnis menschlichen Wissens

und natürlicher Geistes- oder Gemütsbildung, sondern Ausflufs
freier Herablassung Gottes, an das grofse Sakrament, die Kirche,
geknüpfte Gnade, Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu
sancto, non potest introire in regnum Dei. Joh. 3, 5.

Was das Christentum lehrt und die Schrift verkündet, mufs

auch die Vernunft bestätigen; denn wäre die Teilnahme an der

göttlichen Natur (consortium divinae naturae, 2 Petr. 1. 4.)
Frucht natürlicher Entwicklung, wie könnte dann das Wesen
G-ottes absolut über der Welt erhaben, verborgen und geheimnisvoll

sein? Der Pantheismus, die Immanenzlehre wären in
diesem Falle vollauf berechtigt. Wo ist also der Ausdruck
eigentümlich christlicher Überzeugung zu finden Oder gibt es

mehrere „eigentümlich- christliche Überzeugungen?" Wie die

Natur der Dinge und das richtige Verständnis derselben nur
eine und eines sein kann, so wird es sich auch mit dem Christentum

verhalten. Sein wahres Verständnis kann nur eines sein,

das sich im Katholizismus oder nirgends findet.

Man wird vielleicht einwenden, jene supernaturalistische
Auffassung des Christentums gehöre der Theologie des hl. Thomas

an und stehe zu seiner Philosophie in einem äufseren und

zufälligen Verhältnisse; von dieser aber als einer Frucht der
aristotelischen sei die Rede und der Sinn des Vorwurfs, dafs der
aristotelisch-thomistischen Philosophie das eigentümlich Christliche

fehle. Abgesehen davon, dafs doch das eigentümlich Christliche

nicht in der Philosophie, sondern in der Theologie gesucht



188 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

werden mufs, so stehen in Wahrheit Theologie und Philosophie
des hl. Thomas im innigsten Zusammenhange und lebendiger
Harmonie, und es handelt sich um die Gesamtanschauung des

englischen Lehrers und ihren fundamentalen Gegensatz zum
Geiste der modernen, dem Protestantismus entsprofsten Philosophie
und der ihr entsprechenden vom Naturalismus zersetzten Theologie.
Auch ist ausdrücklich vom System des hl. Thomas die Rede.
Dieses System also, als Ganzes betrachtet, ist so gewifs der
getreue wissenschaftliche Ausdruck des Christentums, als dieses

in seinem tiefsten Wesen einen übernatürlichen Charakter besitzt,
während der Protestantismus und die neuere Philosophie eben

dadurch als ein Abfall vom wahren Geiste des Christentums sich

kennzeichnen, dafs sie es zu einer höheren Auffassung desselben,
als der einer Befreiung des geistigen Menschen von sinnlicher
Gebundenheit nicht zu bringen wissen.

Der Protestantismus und der moderne Mensch beanspruchen
eine unmittelbare Verbindung mit Gott auf dem Grund der Natur,
der natürlichen Vernunft, des natürlichen Gemütes. Da aber die
Natur der Dinge unveränderlich ist und diesem Anspruch sich

nicht fügt, so führt derselbe statt zu innigerem Lebensverkehre
mit Gott, vielmehr von Gott ab, zum subjektivistischen Ab-
schlufs des denkenden oder fühlenden Geistes in sich selbst.

Daher stammt auf der einen Seite jene rationalistische
Selbstgenügsamkeit, die des Verkehres mit Gott nicht zu bedürfen glaubt
oder geradezu sich selbst vergöttert, auf der anderen Seite aber

jene zügellose Mystik, die im Verlangen nach tieferer Religiosität
und innigem Verkehre mit Gott krankhafter Schwärmerei und
dem Sektentum verfällt. Sollte man aber in der christlichen und
katholischen Lehre von einer durch die Kirche vermittelten
unmittelbaren Lebensgemeinschaft mit Gott einen Widerspruch
erblicken wollen, so wird derselbe verschwinden, wenn man sich
das einfache Bild in Erinnerung bringt von der Hand, welche
die Kerze der Flamme nähert, um sie zu entzünden, d. h. mit
ihr in unmittelbare Berührung zu bringen. Die Kirche ist eben

nur das Werkzeug, dessen Gott sich bedient, um uns mit Licht und
Wärme aus dem Schofse seines eigenen innern Lebens zu erfüllen.



Christentum und Neuplatonismus. 189

Der wurzelhafteste Gegensatz also zwischen Protestantismus
und neuerer Philosophie einerseits, und Katholizismus und tho-

mistischer Philosophie andererseits liegt darin, dafs jene die
Teilnahme am göttlichen Leben als höchste Naturblüte betrachten,
diese aber dieselbe als eine freie Gnade Gottes, die er an ein

äufseres sichtbares Vehikel, das objektive Sakrament knüpfte,
anerkennen. Es kann daher nicht genügen, diesen Gegensatz
auf die verschiedene Auffassung des Verhältnisses zwischen
Individuum und Gesellschaft zurückzuführen und die religiöse,
organisierte Gemeinschaft nur als die Bedingung zu fassen, ohne welche
das unmittelbare Verhältnis zu Gott seine reinste Blüte und
höchste fruchtbare Entfaltung nicht erlangen könnte. Von Natur
hat der menschliche Geist, so viel an ihm liegt, überhaupt nur
ein mittelbares Verhältnis zu Gott. Dies will sagen, dafs, da das

religiöse Leben in Erkenntnis und Liebe Gottes besteht, die
natürliche Gotteserkenntnis eine durch die Geschöpfe vermittelte
ist. Das unmittelbare Verhältnis zu Gott aber beruht auf freier
göttlicher Herablassung und seine Bedingungen sind von Gott
gesetzte, positive, die Verbindung mit Christus und seiner Kirche.
Niemand gelangt zu Gott aufser durch Christus; Christus aber
ist mit seiuen Aposteln — bis ans Ende der Welt. Nemo

venit ad Patrem nisi per me. Ego vobiscum sum usque ad

consummationem saeculi. Indem der Protestantismus dies
Verhältnis auflöste und sich ein unmittelbares inneres Erleben Christi
ohne die Kirche vindicierte, zerstörte er die Fundamente des

Christentums und bereitete das neue Heidentum des philosophischen
Humanismus vor. Was werden wir aus alledem schliefsen? Dafs

das System des hl. Thomas, das auf der richtigen Bestimmung
des Verhältnisses der natürlichen und übernatürlichen Ordnung,
der Natur und Gnade aufgebaut ist, den adäquaten wissenschaftlichen

Ausdruck des Christentums und seiner göttlich übernatürlichen

Kraft enthält. Dedit eis potestatem, Alios Dei fieri.
Es dürfte hier der Ort sein, auf das Verhältnis des Christentums

zum Neuplatonismus zu reflektieren.
Man behauptet, dem Christentum sei so viel Neuplatonisches

zugeflossen, bei einzelnen Denkern, ja Richtungen soviel, dafs



190

man fragen könne, ob nicht mehr das Christliche in den Neu-

platonismus, als das Neuplatonische in das Christentum
eingeflossen sei. (Eucken, a. a. 0. S. 5.) In Wahrheit aber ist es

nicht das Christentum, sondern immer nur die Häresie, die aus
dem Neuplatonismus ihre Ideen und Grundsätze schöpfte. Der
Neuplatonismus ist die Reaktion der heidnischen Philosophie,
soweit sie es verschmähte, das Opfer des Gehorsams zu bringen,
gegen das Christentum. Das Christentum verkündete Versöhnung,
Verbindung mit Gott, ewiges Leben in Gott, jedoch als Frucht
demütigen Glaubens und kindlicher Unterwerfung. Die
neuplatonische Philosophie glaubte der Menschheit dasselbe darbieten

zu können als Frucht natürlicher Selbsttätigkeit, freier innerer
Beschaulichkeit. Der stolze Gedanke, der nicht allein Aristoteles,
sondern auch Piaton fern lag, einer in und durch die Vernunft
selbst stattfindenden unmittelbaren göttlichen Erleuchtung wurde
dem christliehen Begriff der göttlichen Offenbarung unterstellt
und entgegengesetzt. Indem man nun diesen Standpunkt
aufrecht zu erhalten und dem Christentum ein Paroli zu bieten

suchte, griff man auf den eleatischen Pantheismus zurück und
suchte ihn durch die Ideen- und Formenwelt platonisch-aristotelischer

Metaphysik zu beleben. In der gesteigerten Sublimierung
des Gedankens glaubte man den Prozefs der Vergottung des

Menschen erblicken und sie der christlichen beseligenden
Anschauung Gottes gleichsetzen zu dürfen.

Hierin liegt der wahre Charakter der neuplatonischen
Philosophie, der jede Beeinflussung des Christentums ausschliefst,
dessen schroffen Gegensatz er darstellt. Wenn der protestantische

Philosoph einen solchen Einflufs annimmt, so finden wir dies

begreiflich; denn das protestantische Christentum trägt allerdings
die unverkennbaren Spuren neuplatonischer Denkweise an sich.

Die Auffassung des Menschen als eines Wesens, das „unmittelbar

aus dem Allleben schöpft", und sich'daher nicht „einem sichtbaren

Ganzen gliedmäfsig einfügen" will (Eucken, a. a. 0. S. 37),
ist nicht nur ein echt neuplatonischer, sondern auch ein echt
protestantischer Gedanke.

Die weiteren in dem Rundschreiben angeführten Gründe für



191

Erneuerung der thomistischen Philosophie mögen nur kurz
berührt werden. Hingewiesen wird auf das Wohl der Gesellschaft,
das durch die falschen Grundsätze des neuen Rechtes bedroht

wird. Die verkehrte Auffassung des Rechtes, der Rechtsordnung,
des Wesens der Gesellschaft und des Staates stehen in engem
Zusammenhange mit den Yerirrungen der Philosophie. Es genügt
an den absolutistischen Staatsbegriff, der aus der pantheistischen
Vergötterung des Allgemeinen entspringt, an die Atomisierung
der Gesellschaft, die eine Folge des Materialismus und der in

alle Zweige theoretischen und praktischen Erkennens eindringenden

mechanischen Denkweise ist, und endlich an den von
allen religiösen und sittlichen Grundlagen losgerissenen Kaatschen

Rechtsbegriff zu erinnern. Die thomistische Philosophie dagegen
anerkennt wie eine aus der göttlichen Weisheit geflossene ideale

Ordnung, so auch eine dem göttlichen Willen entsprungene
feste Rechts- und Gesellschaftsordnung, die der Willkür und
Gewaltherrschaft von oben und unten gleichmäfsig Schranken

auferlegt. Endlich haben wir dem Rundschreiben zufolge von
der Restauration einer gesunden Philosophie die Wiedergeburt
der übrigen Wissenschaften zu erwarten. Dafs die Scholastik
dem Fortschritt der Naturwissenschaften nicht hindernd im Wege
stehe, wird aus dem Umstände nachgewiesen, dafs sie sinnliche

Wahrnehmung und Erfahrung als Grundlage der menschlichen

Erkenntnis betrachte, und mehrere ihrer hervorragendsten
Vertreter, wie Albert der Grofse, (dem wir den Namen Roger
Bacons, von welchem de Maistre urteilt, er trage in seinen

Schriften unendlich mehr Wahrheiten vor, als der berühmte

Genosse seines Namens kannte und zu verstehen vermocht hätte,

beifügen) an den Fortschritten der empirischen Disziplinen durch
ihre Forschungen, so weit es die ihnen zu Gebote stehenden

beschränkten Hilfsmittel erlaubten, mitgearbeitet haben. Da das

Verhältnis der thomistischen Philosophie zur Naturwissenschaft später
noch einmal zur Sprache kommen mufs, so möge bemerkt werden,
dafs selbst die Mathematik, so fest gegründet dieselbe durch die

fast sinnliche Evidenz ihrer Prinzipien und die Sicherheit ihrer
Resultate erscheint, infolge des Verfalls der Philosophie und von



192 Die Philosophie des hl. Thomas yon Aquin.

dieser verlassen, auf Irrwege zu geraten droht, von denen sie

nur wieder zurückgebracht werden kann durch die strenge
Zucht aristotelischer Logik, unter deren Ägide sie sich zuerst,
wie auch die Naturwissenschaften, zur Form und zum Fange
einer Wissenschaft erhoben hat. Wir erinnern an die Geometrie
des Euklides, deren für immer mustergiltige Form das unverkennbare

Gepräge der aristotelischen Wissenschaftslehre trägt, ferner,
was die Naturwissenschaften betrifft, an die alexandrinische
Blüte derselben, endlich um die schönen Wissenschaften nicht
zu vergessen, an die keineswegs unfruchtbare Bewunderung,
die der grofse römische Redner dem Stagiriten zollte. (Vgl. Baumhauer,

disquisitio critica de aristotelia vi in Ciceronis scriptis,
Trajecti 1841.)

Die richtige Würdigung des Verhältnisses, in welchem die

Philosophie des hl. Thomas zum Christentum steht, versetzt uns
in die Lage, die weitere Frage zu beantworten, wie sich der
hl. Thomas zu Aristoteles verhalte. Der durch und durch christliche

Charakter der thomistischen Weltanschauung legt allein
schon die Vermutung nahe, dafs dasselbe ein Verhältnis bewufster
Herrschaft sei, und der Geist des Christentums über den gewaltigen

Massen von Begriffen, Erkenntnissen und Erfahrungen, die
in der aristotelischen Philosophie aufgespeichert sind, siegreich
gestaltend schwebe.

Die Wahl der aristotelischen Philosophie von Seiten des

Aquinaten ist nicht blofs im Zwange der äufseren Umstände,
sondern in der Natur der Sache selbst begründet. Wir sahen,
dafs schon das philosophische Denken der Väter mehr im Geleise
aristotelischer Wissenschaft als platonischer Ideen sich

bewegte. Die letzteren konnten ihnen doch nur als ein schwacher
Widerschein dessen, was das Christentum ihnen als Substanz
und lebendige Wirklichkeit gab, erscheinen. Eine genauere
Kenntnis der aristotelischen Philosophie aber mufste zur
Überzeugung führen, dafs dieselbe in wesentlicher Übereinstimmung
mit Piaton sich befinde. Auch in neuerer Zeit würde man
sich viele unnütze Diskussionen über Transcendenz- oder
Immanenzlehre des Aristoteles erspart haben, wenn man sich erinnern



Verhältnis zur aristotelischen Philosophie. 193

wollte, was Aristoteles selbst nie vergafs, dafs er Sokratiker
und Platoniker sei. Die prägnante Kürze, deren er sich bedient,

wo er von Gott, dem göttlichen Leben, der göttlichen Vorsehung,
von der Unsterblichkeit der Seele redet, erklärt sich am

einfachsten daraus, dafs er in diesen Lehrpunkten an den

Überzeugungen der sokratischen Schule nichts zu ändern oder zu

verbessern fand. Sein Augenmerk war hauptsächlich darauf
gerichtet, den Wahrheitsgehalt der platonischen Ideenlehre aus

ihrer mythischen und mystischen Umhüllung herauszuschälen, und

in eine vernünftige Wissenschaftslehre umzubilden. Im übrigen
adoptierte er den wahrhaft idealen Gehalt sokratisch-platonischer
Welt- und Lebensweisheit. Indem nun der hl. Thomas den

Stagiriten in dieser Weise auffafste, galt er ihm mit Recht als
der Philosoph schlechthin, der gleichsam die Summe, oder wenn
wir so sagen sollen, den Nettogewinn der bisherigen menschliehen

Forschung gezogen, und verfuhr mit der aristotelischen
Philosophie, die er als den thatsächlich vollkommensten Ausdruck der
Vernunftwissenschaft betrachtete, genau nach dem Grundsatz, der
als die Formel für das richtige Verhältnis von Glauben und

Wissen, Theologie und Philosophie gelten mufs: gratia perficit
naturam. Wie die Gnade die Natur nicht zerstört, sondern

reinigt, vollendet und vervollkommnet, so hat der hl. Thomas

die aristotelische Philosophie von ihren Irrtümern gereinigt, sie

als Philosophie, vornehmlich als erste Philosophie oder

Metaphysik vollendet und indem er den majestätischen Dom seiner

Theologie darüber wölbte, über sich hinaus vervollkommnet.
Die Behauptung, die aristotelische Philosophie stehe in

feindlichem Gegensatze zum Christentum, ist durch nichts

begründet. Vielmehr mufste sich dieselbe dem christlichen Denker
nicht blofs von Seiten ihrer Erkenntnistheorie und Psychologie,
sondern auch ihrer Metaphysik empfehlen. Stehen doch beide
in einer nicht zufälligen, sondern notwendigen Verbindung.
Aristoteles denkt bescheiden und doch nicht skeptisch von der
Vernunft. Indem er derselben nur eine mittelbare Gotteserkenntnis

zugesteht, hält er sich einerseits fern von den Schwärmereien
der späteren Neuplatoniker, dieser Patriarchen und Bundesge-



194 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

nossen der Häresieen, und andererseits offen für eine höhere Weise
•der Gotteserkenntnis, die von oben kommt. Bekannt ist seine

Hochschätzung der Erkenntnis der göttlichen'Dinge, die er, selbst

wenn sie nur Wahrscheinlichkeit besäfse, doch als unendlich
wertvoller betrachtet, als das gewisseste Wissen von weltlichen
Dingen. Vielberufen ist sein Ausspruch, der Mensch verhalte
«ich zu dem an sich Intelligiblen wie die Nachtvögel zum
Sonnenlichte. Es sind dies nicht nur zufällige, sondern im
Einklänge mit der innersten Tendenz seiner Metaphysik stehende

Aufserungen. Aristoteles hat zwar den Schöpfungsbegriff nicht
ausgesprochen, vielleicht nicht klar erkannt. Gleichwohl wäre

es nach dem Gesagten ein überaus voreiliges Urteil, wenn man
ihn nun sofort zum Dualisten oder Pantheisten stempeln wollte.

Gegen den Vorwurf des Dualismus spricht sein Begriff der Ma-

terie; denn es ist eine Verwechslung, die dem Scharfsinn ihrer
Urheber wenig Ehre macht, wenn man aus der behaupteten

Ewigkeit der Materie die Annahme ihres Nichtentstandenseins

ableiten will. Denn wie wäre es, wenn Aristoteles eine ewige
Schöpfung der Materie angenommen hätte? Manche erklären
ihn in diesem Sinne. Wir wollen diesen nicht widersprechen,
ziehen aber die Annahme vor, dafs Aristoteles in diesem Falle
wie in einem Dämmerscheine sah und daher von seiner gewohnten
Akribie Gebrauch zu machen vermied. Wie nicht Dualist, so

ist Aristoteles auch nicht Pantheist. Man sollte glauben, die

Bestimmung Gottes als actus purus allein, abgesehen von seinem

energischen Kampfe gegen die Alleinslehre der Eleaten, hätte
ihn vor diesem Vorwurfe schützen sollen. Wir können es nur
als einen Einfall aufnehmen, der Verwunderung erregt, aber

kaum eine ernste Widerlegung verdient, wenn man aus dem

besonnenen und im Urteil über göttliche Dinge so bescheidenen

Aristoteles einen griechischen Hegel, dessen Gott ein mannigfaltiges

Dasein zum Eürsichsein entläfst, zurecht machen möchte.

(So Anton Bullinger, Des Aristoteles Erhabenheit über allen
Dualismus. München, 1878. S. 25.)

Aus der vermeintlichen Immanenzlehre des Aristoteles wurde

von anderer Seite, wo man, wie es scheint, dieselbe mehr in



195

dem Sinne einer alle Erkenntnis und alles Leben auf das Diesseits

beschränkenden Weltanschauung nahm, ein neuer Grund
dafür entnommen, dafs Aristoteles nicht der für das Christentum-
brauchbare Philosoph sein könne, denn das Christentum lehre
die Transcendenz und sei mit allen seinen Bestrebungen auf das
Jenseits gerichtet. Hiegegen hat man bemerkt, es sei die

Voraussetzung falsch, dafs das Christentum nur die Transcendenz,,
nicht auch die Immanenz lehre. Es verhalte sich in der Thai
anders, das Christentum lehre eine gewisse Immanenz des
Göttlichen in der Welt, da sonst diese zu einem aller Realität
entkleideten Scheine herabsinken würde. Was sollen wir zu dieser
Art von Verteidigung sagen? Ist unter jener gewissen Art
von „Immanenz" die göttliche Allgegenwart gemeint? Wozu
denn der Terminus „Immanenz" und zwar „gewisse Immanenz",,
und endlich „gewisse Immanenz des Göttlichen"? Warum nicht
einfach „Allgegenwart Gottes," die eine ganz bestimmte ist und
durch die drei Termini: per essentiam, potentiam, praesentiam.
ausgedrückt werden kann? Dazukommt die Begründung. Die
Welt wäre blofser Schein ohne Realität, wenn nicht eine gewisse
Immanenz des Göttlichen in ihr angenommen würde. So dürften
wir also der Welt eine eigene Realität nicht zuschreiben, ohne
Gefahr zu laufen, sie zu vergöttlichen und dem Dualismus zweier
gleich ursprünglicher Prinzipien zu verfallen! Sollten aber jene
Ausdrücke doch die göttliche Allgegenwart treffen, so fragen wir,
wo diejenigen heutzutage seien, die dem Christentum die Immanenz

im Sinne der göttlichen Allgegenwart absprechen? In
einem anderen, dem theosophischen Sinne aber kennt das Christentum

keine Immanenz, sondern ist wirklich die Religion der

Transcendenz, einer Transcendenz, die den Dualismus und Pantheismus

gleichmäfsig ausschliefst, indem die Dinge als unmittelbar von
Gott geschaffen und daher seinem unmittelbaren erhebenden und
vervollkommnenden Einfiufs unterworfen gedacht werden.

Inwiefern sich dem christlichen Philosophen die Erkenntnistheorie

des Stagiriten empfehlen mufste, ist bereits nach der
einen Seite hin angedeutet worden. Mit der Auffassung der
Gotteserkenntnis als einer durch die Geschöpfe vermittelten ver-



196 Die Theologie des lil. Thomas von Aquin.

bindet sich eine Theorie von der intellektuellen Vorstellung oder
dem Begriff, die seinen selbständigen Erkenntnisinhalt wahrt,
ohne ihn von der sinnlichen Grundlage gänzlich abzulösen; denn

die Seele — der vovq — ergreift die begrifflichen Formen in

den sinnlichen Eindrücken (Prantl a. a. 0. S. 107. 108). In
der einen Beziehung unterscheidet sich die aristotelische Theorie
vorteilhaft von der widersinnigen Ansicht Kants, dafs alle
Begriffe formal seien und der Füllung durch irgend eine Anschauung
bedürfen, um Erkenntnis zu werden. In der andern Bücksicht
aber wird sie dem wahren Momente des Empirismus gerecht
und schifft glücklich zwischen der Scylla des Intellektualismus
und der Charybdis des Sensualismus hindurch.

Sollen wir noch ein Wort über den Bealismus des Aristoteles

hinzufügen, so kann das Wort von dem Bealismus der Erkenntnis

überhaupt, oder von dem der Allgemeinbegriffe verstanden
werden. Was das letztere betrifft, so erscheint es überflüssig,
beweisen zu wollen, wie auch in dieser Frage Aristoteles die

Extreme zu vermeiden und die Bealität des Einzelnen und des

Allgemeinen, der substantia prima und secunda zur Geltung zu

bringen wufste. Versteht man aber das Wort im ersteren
Sinne, so wird der Bealismus des Aristoteles gerne als ein

naiver bezeichnet. Wir werden auch hier eine Unterscheidung
anbringen. Mit Unrecht nämlich würde man den Bealismus des

Aristoteles und des hl. Thomas einen unkritischen nennen. Keine

Psychologie unterscheidet genauer die Objekte der Sensation und

die Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer Täuschung in Bezug
auf dieselben, als dies in der thomistischen Psychologie geschieht.
Dieselbe ist sich wohl bewufst, dafs die Sinne gegenseitig von
einander und von der Vernunft kontrolliert werden müssen.
Bedeutet aber der Ausdruck „naiver Bealismus" die Annahme der
Objektivität der sensiblen Qualitäten, so sind allerdings Aristoteles
und Thomas „naive" Bealisten; aber in diesem Falle ist eben

die Wahrheit auf Seiten des naiven Bealismus und ist dieser
durch keine Entdeckung der Physik oder Physiologie erschüttert
worden. Im Grunde liegt die Naivität auf Seite jener Natur-
forscher> die einen Satz für eine ausgemachte Wahrheit ausgeben,



Aristotelische Erkenntnistheorie. 197

der im Grunde ein aus falschen philosophischen Systemen in die

Naturwissenschaften eingedrungenes Vorurteil ist. Wir werden
deshalb gegen den grundlosen Vorwurf des naiven Realismus

jene philosophischen Dioskuren nicht etwa durch den Hinweis

verteidigen, dafs ihnen die Vorstellung nur Repräsentant, nicht
aber Bild des Vorgestellten sei, wie etwa Rechenpfennige die

zu zählenden Gegenstände repräsentieren; auch nicht durch die

Erinnerung, dafs insbesondere der hl. Thomas genau unterscheide
zwischen der Weise, welche die Objekte im Sein, und welche

sie im Erkennen haben. In der einen Beziehung ist allerdings die

Seinsweise von der Erkenntnisweise wesentlich verschieden, denn

die Seele fafst getrennt auf, was verbunden, immateriell, was
materiell ist. Sieht man aber auf den Inhalt der Vorstellung,
so erklärt der hl. Thomas mit aller Bestimmtheit, in dieser

Beziehung sei die Vorstellung das eigenste Objekt selbst in der
idealen Ordnung oder in esse cognito. Wohin aber würden wir
in der Theorie des Erkennens und Wissens gelangen, wenn die

Heterogeneität der Vorstellung oder des Begriffs bezüglich der
Seinsweise des Objekts auch den Inhalt berühren, das vorgestellte
Sein als solches" afficieren würde? Die Vorstellung ist daher

nicht blofs Repräsentant, sondern Bild, Ähnlichkeit des

Vorgestellten, und zwar ein Bild, das den Geist von sich ab und
ausschliefslich dem Gegenstand zuwendet, oder, um uns eines

von Balmes gebrauchten Gleichnisses zu bedienen, ein so glatt
polierter Spiegel, dafs seine eigene Eläche hinter dem sich

abspiegelnden Gegenstande völlig verschwindet.
Werfen wir schliefslich noch die Frage auf, wie weit wir

dem hl. Thomas zu folgen haben. Unsere Antwort lautet einfach:

soweit er selbst mit der Wahrheit geht, soweit seine Prinzipien

tragen, von deren Wahrheit wir überzeugt sind. Wir dürfen
nichts ohne Prüfung hinnehmen; was aber die Prüfung besteht,
werden wir unbedingt annehmen. Wir werden nicht fürchten,
dafs die eminente syllogistische Kraft des hl. Thomas, seine

gewaltigen Schlüfsreihen uns ins Öde und Leere führen werden.
(Eucken, a. a. 0. S. 19.) Gerade diese von evidenten Prinzipien
ausgehende Syllogistik ruht auf soliderem Boden, als die moderne



198 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Begriffsromantik mit ihrem angeblich intuitiven, in Wirklichkeit
aber willkürlichen, konstruktiven Verfahren. Für die thomi-
stischen Schlufsreihen haben wir aber in jedem Falle zwei feste

Normen, die göttliche Offenbarung und die Thatsachen der

Erfahrung. Wir können daher getrost die Prinzipien in ihre
letzten und äufsersten Konsequenzen verfolgen. Die Erfahrung,
die wir hierbei machen werden, werden in der Regel zu Gunsten
des hl. Thomas, nicht derjenigen ausfallen, die von ihm abweichen.
Man wendet uns ein, dafs manche seiner Lehren dunkel und
zweifelhaft seien. Habe sich doch die thomistische Schule in
zwei Richtungen, eine strengere und eine freiere gespalten. Oder

wem ist der Gegensatz in der Auffassung des concursus divinus,
der gratia effïcax unbekannt? Hat nicht selbst seine Abstrak-
tionstheorie eine verschiedene Erklärung gefunden'? Vollends
die Naturphilosophie des hl. Thomas ist, wie es scheint, einer

durchgreifenden, die Grundbegriffe von Natur, Stoff, Bewegung
selbst modifizierenden Revision mit Rücksicht auf die unermefs-

lichen Fortschritte der Naturwissenschaften in der Erkenntnis der

Natur, der Wirkungsweise der Körper u. s. w. zu unterwerfen.
Der uns zugemessene Raum erlaubt nicht, "auf die verschiedenen

Kontroverspunkte einzugehen. Sollen wir aber unserer
Überzeugung Ausdruck geben, so ist wie das richtige Verständnis
des Engels der Schule, so auch die Wahrheit und Konsequenz
in den angedeuteten Fragen bei jenen zu finden, die sich in
ununterbrochener Tradition als die treuen Schüler des englischen
Lehrers bekennen. Die Encyklika selbst gibt uns einen Fingerzeig,

in welcher Richtung wir das echte Gold der thomistischen

Lehre zu suchen haben. Providete, ut sapientia Thomae ex
ipsis ejus fontibus hauriatur, aut saltern ex iis rivis, quos ab

ipso fonte deductos adhuc integros et illimes decurrere certa et
Concors doctoruin hominum sententia est; sed ab fis, qui exinde
fluxisse dicuntur, re autem alienis et non salubribus aquis cre-

verunt, adolescentium animos arcendos curate. Jene angebliche
Spaltung der thomistischen Schule darf nicht auf innere, sondern
mufs auf äufsere, polemische Gründe zurückgeführt werden.
Manchen Theologen schien, den freiheitsfeindlichen Lehren der



Thomismus und Molinismus. 199

Reformatoren gegenüber, der Selbständigkeit des menschlichen
Geistes in der traditionellen Lehre der thomistischen Schule
nicht genügend Rechnung getragen zu sein. Sie suchten nach
einer polemisch bequemeren Fassung des Verhältnisses der

göttlichen Kausalität zu den geschaffenen Geistern und brachten

von diesem Punkte aus viele, darunter nicht unwesentliche
Punkte in Logik (die Wahrheit der zukünftige und kontingente
Ereignisse aussagenden Sätze), Psychologie, Metaphysik und
Moral in Flufs und Mitleidenschaft. Als beherrschender
Grundgedanke der von der geraden Linie der thomistischen Lehre
abweichenden Ansichten kann ein übermäfsiger Spiritualismus
bezeichnet werden, der die Selbständigkeit des menschlichen
Geistes nach oben und unten in einem höheren Mafse betont,
als es die Wahrheit zu gestatten scheint. Daher einerseits
die Furcht, durch ein inneres Eingreifen in den Willen möchte
die Freiheit beeinträchtigt werden, andererseits die Meinung,
ein effektiver Einflufs der Sinnlichkeit auf den Geist könnte der
Würde desselben Eintrag thun. Wurde aber so die Selbständigkeit

des Geistes im Übermafse betont, so mufsten gerade
defshalb die sittlichen Anforderungen herabgestimmt werden.
Denn auch sonst bestätigt die Geschichte die Wahrheit des Satzes,
dafs das Niveau der sittlichen Forderungen an den Willen in
dem Mafse tiefer sinkt, in welchem man ihn auf seine eigene
Kraft stellt und dem Einflüsse der göttlichen Gnade entzieht.
Es ist daher kaum daran zu zweifeln, dafs die Verirrungen des

sog. Probabilismus, der jedoch in seiner ganzen prinzipiellen
Tragweite kaum noch irgendwo durchgeführt ist, mit jener
abweichenden Ansicht von der wirksamen Gnade in einem inneren

Zusammenhange stehen.

Selbst auf die hermeneutischen Grundsätze und Übungen

hat die Spaltung innerhalb der Anhänger des hl. Thomas, oder

genauer die Abweichung von der echten und strengen Lehre
desselben eine verderbliche Einwirkung geäufsert. Mufsten wir
es doch gleichsam mit Augen sehen, wie man nicht allein in
der Gnadenfrage den historischen Sachverhalt völlig zu verkehren
und die treuen und geschworenen Schüler des hl. Thomas als

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 14



200 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Neuerer hinzustellen, sondern auch so evident ihm angehörige
Lehren, wie die vom realen Unterschied von Wesenheit und Sein,

ja sogar die luce clarius in seinen Schriften enthaltene Lehre vom
realen Unterschied von Materie und Form dem englischen Lehrer
abzusprechen suchte. Allerdings ist nichts mehr das hohe

Ansehen, das der Aquinate als Theolog und Philosoph in der
Kirche geniefst und das mit den Jahrhunderten nicht abgenommen
hat, sondern gestiegen ist, zu bekunden geeignet, als der Wett-
streit, der um seine Autorität geführt wird. Wir dürfen uns
aber nicht verhehlen, wie dieser Wettstreit nicht selten die

wissenschaftliche Aufrichtigkeit, wenn auch unbewufst, in Gefahr

bringt.
Der Streit über thomistische Ansichten im einzelnen kann

nur durch gründliche Kenntnis der Lehre des Heiligen als eines

systematischen Ganzen, die keineswegs soweit verbreitet ist, als

man wünschen möchte, entschieden werden. Im Zusammenhang
seines Systems gewinnen manche auf den ex-sten Anblick

befremdende Lehren ein gänzlich verschiedenes Ansehen.

Betrachtet man z. B. die Ansicht von dem Zusammenfallen der
specifischen und numerischen Einheit in den Engeln im
Zusammenhang mit der Theorie von der individualisierenden Materie,
diese aber in Verbindung mit dem vom englischen Lehrer
vertretenen gemäfsigten Realismus, und auch diesen wieder in Einheit
mit der Theorie der Abstraktion, so werden wir die Ansichten
des grofsen Denkers natürlich, konsequent, ja, die Wahrheit
der Grundsätze des Systems angenommen, über allen Zweifel
erhaben finden.

Ein anderer Punkt in der Lehre des Meisters, der in neuerer
Zeit Anstofs erregte, betrifft die Beweisbarkeit des Anfangs der

Dinge. Der heil. Thomas stellt dieselbe in Abrede, indem er
nicht allein die zu seiner Zeit zu Gunsten derselben vorgebrachten
Argumente verwirft, sondern auch aus allgemeinen Gründen
beweist, dafs der zeitliche Anfang der Welt nur durch Offenbarung
erkannt werden könne. Die Ansicht des hl. Thomas, der selbst
Skotus und Suarez beigetreten sind, verdient wenigstens sorg-
tältig erwogen zu werden, um so mehr da heutzutage einige der



Die tliomistische Lehre von der Tierseele. 201

Beweisbarkeit des Anfangs der Welt ein Gewicht beizulegen
scheinen, das die Frage über den Ursprung der Dinge in ein
dem wissenschaftlichen Theismus ungünstiges Geleise zu rücken

droht, indem der Beweis des Ursprungs der Dinge durch

Schöpfung von der Beweisbarkeit des zeitlichen Anfangs
derselben abhängig gemacht wird.

Weitere Schwierigkeiten glaubt man in der thomistischen

Lehre vom Lebensprinzip der Tiere zu finden. Die Tierseele

soll nach Thomas in den vollkommenen wie unvollkommenen

Tieren aus der Potenz der Materie eruiert und dennoch in diesen

zusammengesetzt, in jenen einfach sein. In diesem Einwand ist
übersehen, dafs nach dem englischen Lehrer die transcendentalen

Begriffe Sein und Einheit in verschiedenem Sinne ausgesagt
werden. Schlechthin betrachtet ist dem hl. Thomas die
Tierseele weder seiend noch einfach; denn sie gilt ihm als inkom-

plete Substanz, und zwar, -wie man sich später kurz und bündig
ausdrückte, als substantia incompleta ratione subsistentiae et
naturae, d. h. als ein ens, das, um überhaupt zu bestehen und
als so genaturte Substanz zu bestehen, der Ergänzung durch
den Stoff bedarf. Daher kann der Tierseele weder Sein noch

Einfachheit (d. h. Einheit des Unteilbaren) als absolutes Prädikat
beigelegt werden. Soll nun derselben dennoch eines der beiden
Prädikate; Einfachheit oder Zusammensetzung zukommen, so kann
dies nur mit Rücksicht auf das allein schlechthin seiende Ganze

geschehen. In dieser Rücksicht mufs der Tierseele, die ja Prinzip
der Einheit des Ganzen ist, jede aktuelle Zusammensetzung
abgesprochen werden. Damit aber nicht auch die Möglichkeit
einer Teilung; denn das actu Ungeteilte kann gleichwohl, wenn
auch in unserem Falle nur per accidens, teilbar sein. Es wird
dies, wie die Erfahrungstatsachen zeigen, von der Organisation

abhängen. 1st dieselbe so unvollkommen, dafs die zum Leben
erforderlichen Organe in jedem Teile des zerschnittenen Tieres
sich finden, so wird per accidens auch eine Teilung des

Lebensprinzips statthaben. Dagegen gestattet die vollkommnere
Organisation eine solche Teilung per accidens nicht und allein insoferne
ist die Seele der vollkommneren Tiere als einfach oder unteilbar

14*



202 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

zu bezeichnen. Hieraus erhellt, dafs die Unterscheidung
vollkommener und unvollkommener Tiere in unserer Frage wohl
begründet ist. Überhaupt ist zu sagen, dafs nur jene in der
angeführten Lehre unüberwindliche Schwierigkeiten gewahren
können, die den aristotelischen Seelenbegriff verwerfen und die
Sensation als eine Thätigkeit, die der Seele für sich allein eignet,
fassen.

Wir sind hiemit an dem Punkte angelangt, der selbst

von sonst wohl befreundeter Seite her aufs heftigste, zuweilen
selbst mit einer Art von leidenschaftlicher Erregung bestritten
wird, es ist der thomistische Begriff der Materie. Die Theorie

von Materie und Form, wird behauptet, stehe in einem
unversöhnlichen Widerstreite mit den Fortschritten der Naturwissenschaften.

Schon die analytische Methode, der diese Fortschritte
zu verdanken seien, lasse sich mit der Auffassung der Alten
nicht vereinbaren. Im neunzehnten Jahrhundert, bemerkt man,
seien die Erscheinungen, Kräfte und Eigenschaften der Körper
viel besser gekannt, als im dreizehnten. In der Naturphilosophie
könne also der hl. Thomas nicht unser Führer sein. Auch liege
dies nicht in der Absicht des päpstlichen Bundschreibens, wie
aus den Worten desselben hervorgehe: „Wenn Scholastiker in
manchem zu spitzfindig waren oder anderes von ihnen mit weniger
Vorsicht gelehrt worden ist, wenn etwas mit den ausgemachten
Lehrsätzen der späteren Zeit weniger übereinstimmt, oder endlich,
in welcher W eise dies nur immer sein mag, unhaltbar sich zeigt,
so gedenken wir dies keineswegs unserer Zeit zur Nachahmung
vorzuhalten" (Encycl. 1. c. p. 114).

Worauf diese Beschränkungen im einzelnen zu beziehen

seien, mag für unseren Zweck dahingestellt bleiben ; in keinem

Falle treffen jene die wahre Meinung der angeführten Worte,
die sie auf die scholastische Lehre von der Wesenheit und Natur
der Körper beziehen wollen. Um von gewissen Vorgängen
persönlicher Natur, die sich bald nach dem Regierungsantritte
Leos XIII. ereigneten, zu schweigen, so beweist das Programm
der unter seinem Vorgänger Pius IX. ins Leben gerufenen Akademie
des hl. Thoraas in Rom, dafs unter die unhaltbar gewordenen



Thomistische Naturphilosophie. 203

Lehrpunkte der scholastischen Naturphilosophie die Theorie von
Materie und Form nicht gezählt werden dürfe. Denn dieses

Programm, das sich des vollen Beifalls des regierenden Papstes

erfreut, ist negativ durch den Gegensatz gegen die mechanischen

oder atomistischen und dynamischen Systeme, positiv aber durch
die beiden Lehrsätze de animae intellectivae unione cum corpore
humano, deque substantiali forma et prima materia
präzisiert.

Gegen die naturphilosophische Theorie der Scholastiker beruft

man sich auf die Erfahrung und vergifst, dafs die Frage nach

der Natur der Körper nicht auf empirischem Wege gelöst werden
könne. Allerdings kann das Wesen nur aus den Erscheinungen
erkannt werden; aber es ist nicht notwendig, dafs alle Erscheinungen

bekannt seien, vielmehr gibt es allgemein zugängliche
und längst bekannte Erscheinungen, aus denen ein vollkommen
sicherer Rückschlufs auf das Wesen gemacht werden kann. Zu

diesen gehört die Thatsache des Entstehens und Vergehens von
Wesen, der Prozefs des substanziellen Werdens aus vorhandenem

Etoffe, eine Thatsache, deren richtige Deutung mit Notwendigkeit
auf die Zusammensetzung der Körper aus bestimmender Wesensform

und bestimmbarer Materie führt. Wollte man die richtige
Bestimmung der Natur der Dinge von der lückenlosen Erkenntnis
aller Erscheinungen abhängig machen, so würden wohl jene recht

behalten, welche die Philosophie der Natur der Zukunft
vorbehalten, einer Zukunft, die wohl nie zur Gegenwart werden

würde.
Die Erfahrung, sagt man, zeigt uns an keinem einzigen

Beispiel, dafs es unvollständige Substanzen gebe und dafs zwei
solche Substanzen zu einer Substanz sich vereinigen. Diese

Behauptung ist so richtig, dafs wir noch weiter gehen und sagen
müssen, die Erfahrung als solche zeige uns überhaupt nichts von
der Substanz, denn diese ist intelligibel, nicht sensibel. Ferner
können die Sinne weder darüber Aufschlufs geben, was Substanz

sei, noch ob es nur einfache oder auch zusammengesetzte
Substanzen geben könne. Auf diese Fragen kann nur die über die

Erscheinungen reflektierende Vernunft die Antwort geben.



204 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Auch das Atom hat noch niemand mit den Sinnen

wahrgenommen, es ist erschlossen, und zwar durch einen auf einer

petitio principii beruhenden Schlufs, auf der unbewiesenen

Voraussetzung nämlich, dafs die Prinzipien der Dinge in derselben
sinnlich anschaulichen Sphäre sich finden müssen, wie die
erscheinenden Dinge selbst.

Ganz unwirksam scheint uns die Berufung auf die
übereinstimmende Ansicht der Naturforscher zu sein. Man sage uns,
wo denn diese Übereinstimmung bestehe. Wir wissen sie nirgends
zu finden. Nicht alle Naturforscher sind Atomisten, nicht alle, die
in den Atomen die Prinzipien der Körper erkennen, bestimmen den

Atombegriff in gleicher Weise. Anders urteilt der Physiker, dem
die Atome Kraftpunkte sind, anders der Chemiker, der in ihnen

„konstante minimale Gewichtsmengen" sieht, woraus sich die Moleküle

zusammensetzen. Es gibt philosophisch gebildete
Naturforscher, die sich gegen den Atombegriff skeptisch verhalten, andere,
die ihn pantheistisch in Krystallisationspunkte auflösen, die im
Unendlichen anschiefsen. Mit einem Worte, in der Frage nach der
Natur der Körper begegnen wir derselben Verschiedenheit der
Richtungen, die sich in allen philosophischen Problemen geltend
macht. Diese Thatsache erklärt sich einfach, wenn wir
anerkennen, dafs auch jenes Problem ein philosophisches ist. Wir
halten uns deshalb zu der Forderung berechtigt, dafs man den

hl. Thomas, wie in anderen, so auch in dieser philosophischen
Frage höre, und hegen die Überzeugung, dafs eine sorgfältige
Prüfung ebenso wie in anderen so auch in dieser Frage zu einem

seiner Lehre günstigen Resultate führen werde. Noch ist der

Beweis, dafs die Theorie von Materie und Form sicheren
naturwissenschaftlichen Thatsachen widerspreche, nicht erbracht worden.
Andererseits aber ist es nicht schwer, zu zeigen, dafs der gegenwärtig

beliebte mechanisch-teleologische Theismus ein schlecht
zusammenhängender Bau sei, der mit dem in sich durchweg
harmonischen System des Aquinaten keinen Vergleich auszuhalten

vermag. Jene gemäfsigte Atomistik, die man dem theistischen
Ideenkreise glaubt einfügen zu können, ist ein allzu sprödes
Element, so dafs sich kaum ein tiefer denkender Geist damit



Thomistische Naturphilosophie. 205

abfinden kann. Die Vorstellung von Atomen, denen man
willkürlich Kräfte anhängt, und die zu einer rein accidentellen

Weltordnung, in welcher nichts aus dem von innen heraus

entspringenden Zusammenklang der Wesen hervorgeht, äufserlich

zusammengeschweifst werden, beleidigt die Vernunft. Wie ganz
anders verhält sich die Sache in der thomistischen Weltanschauung,
in der die zweckmäfsige Einrichtung des Weltalls aus der Har-
manie von innen heraus wirkender und lebendiger Wesen, die

der mannigfaltige Abglanz eines transcendenten höchsten Seins

sind, hervorquillt!
Zwar versichern angeblich grofse Philosophen der Neuzeit,

Vertreter jener mechanisch- teleologischen Richtung, dafs sie nur
in naturphilosophischen Fragen den „Neueren" zustimmen, im

übrigen aber der Scholastik folgen. Wir bestreiten nicht den

Ernst der Absicht, halten aber ihre Durchführung für unmöglich.
In der That kommen jene Halbscholastiker mit den anderweitigen
Lehren der Scholastik fast überall in Konflikt. Wir sollte es

auch anders sein? Die Verwerfung der scholastischen Begriffe
von Natur, Bewegung, Materie zieht auch eine ganz anders
geartete Auffassung der Grundbegriffe von Akt und Potenz, von
Sein, Einheit u. s. w. nach sich; mit anderen Worten: der Logiker
und Metaphysiker Thomas steht und fällt mit dem Naturphilosophen

Thomas, man kann den einen nicht verlassen, ohne zugleich
den andern preiszugeben.

Indem wir zum Schlüsse unser Urteil über die Philosophie
des englischen Lehrers und ihre Bedeutung für die Gegenwart
zusammenfassen, so steht dieselbe als eine ganz einzige Erscheinung
in der Geschichte des menschlichen Geistes da. Selbst der

zusammenfassende Ausdruck erhabenster antiker und christlicher
Geistesarbeit, haben alle gegen sie gerichteten Angriffe nur zu
immer neuen Triumphen geführt. In ununterbrochener Tradition
hat die thomistische Schule, von allen philosophischen Schulen
die geschlossenste, konsequenteste, bewufsteste, bis auf unsere
Tage fortgelebt, während ihre Gegner, Skotisten und Nominalisten,

vom Schauplatze verschwunden sind. Der Anprall der
modernen Philosophie hat nur dazu gedient, die des hl. Thomas



206 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wie Weizen zu sieben und die Festigkeit und Unerschütterlichkeit
ihres Baues vor den Augen der ganzen Welt zu demonstrieren.
Sie wird auch die Philosophie der Zukunft sein, weil sie die
Philosophie der Menschheit ist, deren heiligste Überzeugungen sie mit
siegreichen und unüberwindlichen Argumenten verteidigt: in
gleich freundlichem Kontakte mit den tiefsten Ahnungen des

Gemütes wie den strengsten Anforderungen der Wissenschaft.


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin : die Philosophie des Christentums und der Zukunft

