Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas von der Erkennbarbeit Gottes [Fortsetzung]
Autor: Brockhoff, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NSRBI AR ENR AN

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von

Dr. J. BROCKHOFF,

Rektor.

3.

Kritische Beleuchtung der gehauptung: sy GOtt ist'c ist eine
veritas per se nota, sowie der aprioristischen Beweisfiihrung
fiir das Dasein Gottes.

Dem Ontologismus huldigt der hl. Thomas, wie einleuchten
mufs, nicht. Nimmt er denn an, dals der Satz ,,Gott ist“ durch
sich bekannt und unmittelbar einleuchtend sei, also eines Beweises
nicht bediirfe, ja nicht einmal fihig sei? oder aber nimmt er
an, dals der Beweis fiir das Dasein Gottes a priori geliefert
werden konne ?

Ein Beweis a priori ist niimlich ein solcher, der von den Ur-
sachen anhebt und daraus auf die Wirkungen schliefst, oder
von dem Allgemeinen ausgeht und Anwendung auf das Be-
sondere macht. Stockl, Philosophie I. 8. 311 sagt: ,Ein aprio-
ristischer Beweis ist derjenige, in welchem der Beweisgrund
zugleich der objektive Realgrund des zu Beweisenden ist.”
Q. Dispp. de Veritate 9. 10 de mente a. 12 stellt sich der
Heilige die Frage: Utrum Deum esse sit per se notum menti
humanae sicut prima principia demonstrationis, quae non possunt
cogitari non esse? Nachdem er zunichst in der Beantwortung
die traditionalistische Ansicht des Rabbi Moyses als falsch dar-
gestellt hat, fithrt er die Ansicht des Avicenna auf, der behauptete,
Gottes Dasein sei nicht etwas an sich Erkanntes, sondern ,etwas
zu Beweisendes und durch Darstellung Gewulstes. Daran
schlielst er die Meinung, welche besonders der hl. Anselm ver-
focht, dals das Dasein Gottes etwas durch sich selbst Bekanntes
soi, insofern niemand innerlich denken konne, dals Gott nicht
sei, wenn er dieses auch mit Worten behaupte. Beiden Meinungen



Kritische Beleuchtung der Behauptung: ,,Gott ist** ete. 123

gibt er das Zeugnis, dafs sie ein Kornchen Wahrheit enthalten.
Um dann aber seine eigene Ansicht deutlicher darzulegen, gibt
er zunachst, wie auch S. Th. 1. 8. 2 a. 1, die Unterscheidung
zwischen ,per se notum secundum se“ und ,per se notum se-
cundum se et quoad nos“, unmittelbar und mittelbar bekannt.
Ein Satz, ein Urteil ist unmittelbar bekannt, wenn das Pradikat
in dem Begriffe des Subjektes enthalten ist, z. B. der Mensch
ist ein lebendes Wesen; demn das Lebendigsein gehort zum
Begriff des Menschen. Wenn nun allen bekannt ist, was der Satz-
gegenstand und die Satzaussage enthalten, so ist der Satz allen
unmittelbar bekannt, wie das erhellt aus den ersten Bewels-
griinden, deren Begriffe etwas Allgemeines sind, was jeder kennt;
z. B.: Sein, Nichtsein, das Ganze, ein Teil und dhnliches. Wenn
aber nur einigen bekannt ist, was Satzgegenstand und Satz-
aussagen enthalten, so ist der Satz an sich unmittelbar bekannt:
nicht aber jenen, welche den Inhalt des Subjektes und Pridikates
nicht kennen.

Das Urteil: ,,Gott existiert, ist an sich ein unmittelbar
bekanntes, weil hier die Satzaussage dasselbe ist mit dem Satz-
gegenstande. Die Existenz kommt nicht Gott blofs zu, sondern
Gottes Existenz ist thatsdchlich dasselbe, wie Gottes Wesenheit.
S. Th. I. q. 3. a. 4. R. d. qu., Deus non solum est sua essentia,
sed etiam suum esse. cfr. Q. Dssp. de potentia q. 7. a. 2. Das
aber geniigt vollkommen zur Behauptung: , Gott existiert®, ist
ein einfach per se bekannter Satz. Was aber simpliciter et
per se“ bekannt ist, das ist deshalb doch noch lange nicht
immer auch fiir uns ,,quoad nos“ bekannt. S. Th. L. q. 12. a. 1.
sicut sol qui est maxime visibilis, videri non potest a vesper-
tilione propter excessum luminis. Weil wir nicht wissen, was
Gott sei, ist es also auch nicht unmittelbar bekannt, dafs Gott
existiere, sondern mufls bewiesen werden durch das, was fiir uns
bekannter ist, ndmlich durch sein Wirken. Viele glaubten jedoch,
dals eben jener Satz: , Gott existiert”, nicht blofs an sich, sondern
auch fiir uns bekannt sei, und zwar, wie der englische Lehrer
sagt, teils infolge der Angewdhnung, teils infolge der Verwirrung
ihrer Ideen. S. Ph. e. g. L. c. 11.



124 Die Lehre des hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes.

Praedicta autem opinio provenit partim quidem ex consue-
tudine qua a principio homines assueti sunt nomen Dei audire
et invocare. Consuetudo autem et praecipue, quae est a prin-
cipio vim naturae obtinet, ex quo contingit, ut ea, quibus a
pueritia animus imbuitur, ita firmiter teneantur ac si essent
naturaliter et per se nota; partim vero contingit ex eo, quod
non distinguitur quod est notum per se simpliciter et quod
quoad mos notum est. Hier tritt uns besonders die Beweis-
fihrung des hl. Anselm entgegen. Der beriihmte Erzbischof
von Canterbury fithrt in seinem ,Mounologium* zuerst drei apo-
sterioristische Beweise fiir das Dasein Gottes an. Er begniigt
sich aber mit diesen Beweisen nicht. KEr will einen Beweis
finden, der alle vorhergehenden iiberfliissig macht oder ersetat.
Das aber soll nach seiner Ansicht der Beweis sein, welcher aus
dem Gottesbegriffe selbst Gottes Dasein erschlielst. Den Beweis
fiilhrt er also: Wenn wir Gott denken, so denken wir ihn als
das hochste Wesen, iiber welches ein hoheres nicht mehr ge-
dacht werden kann. Wenn nun auch der Gottesleugner in Ab-
rede stellt, dafs ein solches Wesen existiere, so versteht er
doch, was das bedeute: ein Wesen, als welches ein hioheres
nicht gedacht werden konne. Dieses Gedachte also ist in seinem
Verstande. Nun kann aber dieses Wesen nicht einzig und allein
im Verstande sein, sondern es mufs auch in Wirklichkeit sein,
denn sonst gebe es etwas, was noch hoher wire, néimlich das
wirklich Existierende. Folglich wird aus der Auffassung Gottes,
als eines Wesens, iiber welchem kein hoheres gedacht werden
kann, aprioristisch Gottes wirkliche Existenz geschlossen. Diese
Ansicht stellt sich der hl. Thomas als zweiten Einwurf in oben
genannter Quiistion und widerlegt sie: Dato etiam quod quilibet
intelligat hoc nomine Deus significari hoc quod dicitur, scilicet
illud quo majus cogitari non potest; non tamen propter hoc se-
quitur, quod intelligat id quod significatur per nomen, esse in
rerum natura, sed in apprehensione intellectus tantum. Nec
potest argui, quod sit in re, nisi daretur quod sit in re aliquid
quo majus cogitari non potest; quod non est datum a ponentibus
Deum non esse. Ebenso 8. Ph. e. g. I. ¢. 11: Deinde, quia



Kritische Beleuchtung der Behauptung: ,,Gott ist* ete. 125

dato quod ab omnibus per hoc nomen Deus intelligatur aliquid
quo majus cogitari non possit, non necesse erit aliquid esse, quo
majus cogitari non potest, in rerum natura. Eodem enim modo
necesse est poni rem et nominis rationem. Ex hoc autem quod
mente concipitur quod profertur hoc nomine Deus, non sequitur
Deum esse, nisi in intellectu. Unde nec oportebit id quo majus
cogitari non potest, esse nisi in intellectu; et ex hoc non sequitur
quod sit aliquid In rerum natura quo majus cogitari non possit.
Et sic nullum inconveniens accidit ponentibus Deum mnon esse.
Non enim inconveniens est, quolibet dato vel in re vel in in-
tellectu, aliquid majus cogitari posse, nisi ei qui concedit esse
aliquid, quo majus cogitari non possit, in rerum natura.
Wahrlich eine treffende Widerlegung! Der anselmische
Obersatz: ,,Der Name Gottes bezeichnet ein Wesen, als welches
hoher kein anderes gedacht werden kann‘, bewegt sich aus-
schlielslich in der idealen Ordnung. Wie aber kann man aus
der idealen Ordnung sofort auf die reale Ordnung schliefsen
dirfen? Wire das der Fall, wie konnte der Gottesleugner
dann, wenn auch nur scheinbar, noch leugnen? Und finde sich
nicht eine sogenannte petitio principii? Es soll ja erst die wirk-
liche Existenz bewiesen werden; da darf sie dann aber noch
nicht in den Begriff hineingezogen werden. Der Untersatz aber,
in welchem behauptet wird: ,Jenes, als welches kein hiheres
gedacht werden kann, existiert wirklich“, muls erst, da ihn die
Gottesleugner verneinen, bewiesen werden. Der angegebene
Bewels ist nichtig. ,,Weil es anders ein Wesen geben wiirde,
nimlich ein wirklich seiendes, grofser als jenes, als welches,
nach dem Obersatze, kein hoheres gedacht werden kann, da es
zu dem als hochstes Gedachtsein das wirklich existieren hinzu-
erhielt”, diese Beweisfilhrung verwirft ohne weiteres jeder Atheist.
In der idealen Ordnung des Denkens gibt und kann es kein
hoheres Wesen geben, als jenes, welches als das hochste Wesen
gedacht wird; wohl aber in der realen Ordnung. Ist doch z. B.
eine Miicke wirklich existierend, besser als jedes, auch das voll-
kommenste gedachte Ding, als jedes nur in der Idee existierende
Wesen. Es mufs die reale Existenz schon vorher anderweitig



126 Die Lehre des hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes.

bekannt sein, dann erst konnen wir aus der spekulativen Be-
trachtung desselben zu der weiteren Erkenntnis fortschreiten, dals
dasselbe durch sich und aus sich also notwendig existieren miisse.
I. Distinet. III. q. 1. a. 2. ad 4: Ad quartum dicendum, quod ratio
Anselmi ita intelligenda est. Postquam intelligimus Deum, non
potest intellegi, quod sit Deus et possit cogitari non esse; sed
tamen ex hoc non sequitur quod aliquis non possit negare vel
cogitare, Deum non esse; potest enim cogitare nihil huiusmodi
esse quo majus cogitari non possit; et ideo ratio sua procedit
ex hac suppositione, quod supponatur aliquid esse, quo majus
cogitarl non potest.

Und wie man auch versuchen mochte, obigen Beweis zu
filhren, es geht demselben stets wie in seiner ersten, vom hl
Anselm ihm gegebenen Fassung: als unhaltbar muls er stets
zuriickgewiesen werden. So hilft es nichts, mit Cartesius aus
der ,Idee des Unendlichen“ den Beweis fiihren zu wollen.* Die
Idee des Unendlichen, sagt namlich Cartesius, ist in uns. Diese
Idee kann aber weder durch Hiufung von Kndlichem zu End-
lichem, noch auch durch Hinwegnehmung der Grenzen des
Endlichen gewonnen werden, folglich muls der Begriff von
Unendlichem uns eingepflanzt sein, mithin wirklich existieren.
Diese Beweisfiihrung ist nichtig. Den Begriff des Unendlichen
gewinnen wir durch Verneinung der Grenzen in den endlichen
Dingen. Es wird das Unendliche also nicht in unmittelbarer
Anschauung gefalst; und wire dem so, dann gebe das keinen
aprioristischen Beweis mehr ab, sondern eine eingeborene Idee.
Ebensowenig Gliick hat Cartesius mit seiner Behauptung, die
Existenz Gottes lasse sich a priori beweisen aus der ,klaren
und distincten Idee Gottes, in welcher seine Existenz ein-
geschlossen. Da haben wir einen vollkommenen Trugschlufs.
Cartesius fordert namlich, dals die Existenz Gottes sicher sei,
weil dieselbe in der klaren Idee von Gott enthalten sei, und
zugleich stellt er als Grundsatz auf: ,was in der klaren Idee
von Gott enthalten sei, sei auch seine Existenz. Obendrein wird
ohne weiteres jeder Gottesleugner den Untersatz leugnen. Die
Beweisfithrung des Leibnitz: ,,Ein Wesen, aus dessen Wesenheit



Kritische Beleuchtung der Behauptung: ,,Gott ist ete. 127

sein Dasein folgt, muls, falls es moglich ist, wirklich existieren.*
Gott ist nun ein solches Wesen, folglich mufs er, wenn er
moglich ist, existieren, ist ebenso unstichhaltig. Leibnitz mochte
gern den schwer zu fassenden Begriff des unendlich vollkom-
menen Wesens umgehen, und sucht darum aus der Aseitit
Gottes dessen Existenz zu beweisen. Der Obersatz seines Be-
weises ist nur fiir jene ein stichhaltiges Axiom, welche die
Wirklichkeit eines Wesens, aus dessen wirklicher Wesenheit
seine Existenz folgt, zulassen. Das leugnen gerade die Atheisten.
Ist nun in dem Obersatz die Rede von einem wirklichen Wesen,
aus dessen wirklicher Wesenheit die wirkliche Existenz folgt,
so wird offenbar die Existenz Gottes nicht bewiesen, sondern
vorausgesetzt. Das aber ist eine wahre petitio principii. Ist
dagegen die Rede von einem gedachten Wesen, dessen gedachte
Wesenheit mit der wirklichen Existenz gleichgestellt werden
soll, so leugnet das der Gottesleugner. Wenn aber endlich die
Rede ist von gedachter Wesenheit und Existenz, so leugnet
jeder Atheist die Schlufsfolgerung, weil in derselben auf die
reale Existenz geschlossen werden soll, obwohl in den Voraus-
setzungen nur die Rede von der idealen Existenz ist. Auch
jene Stiitze ist morsch, welche da aufgerichtet werden soll durch
die Schluflsfolgerung: ,,Gott ist das Ziel und daher die Beseligung
des Menschen. Der Mensch verlangt seiner Natur entsprechend
nach Gliickseligkeit. Was aber der Mensch seiner Natur nach
verlangt, das muls er auch natiirlich erkennen, also ist a priori
das Dasein Gottes fiir den Menschen erkennbar®, oder: , Es ist
per se bekannt, dals die Wahrheit existiert, was niemand leugnet;
und wenn es jemand leugnen wollte, so gibt er dadurch zu, dafs
es wahr sei, dals die Wahrheit nicht sei; wenn aber etwas wahr
ist, muls die Wahrheit selbst existieren. Da nun Gott die Wahr-
heit ist, so muls Gottes Dasein per se bekannt sein.“ Beide Siitze
stellt sich der hl. Thomas als Einwiirfe und widerlegt sie kurz
und treffend: S. Th. I. q. 2. a. 1. ad 1: Sed hoc non est simpliciter
cognoscere Deum esse, sicut cognoscere venientem, non est cogno-
scere Petrum quamvis Petrus sit veniens; multi enim perfectum
hominis bonum, quod est beatitudo existimant divitias; quidam



128 Die Lehre des hl. Thomas von der Erkenunbarkeit Gottes.

vero voluptates, quidam autem aliquid aliud. efr. S. Ph. ec.
g. L c. 10. und S. Th. I. q. 2. a. 1. ad 3: Ad tertium dicen-
dum quod veritatem esse in communi, est per se notum, sed
primam veritatem esse, hoc mnon est per se notum quoad nos.
Gewils aber ist nicht allen, auch denen, welche zugeben, dafls
Gott sei, bekannt, dals Gott sei das, als welches hoher nichts
gedacht werden konne. Waren ja viele sogar der Ausicht, dals
die Welt Gott sei. S.Ph. c. g. I. ¢. 11. Nec oportet ut statim
cognita hujus nominis Deus significatione, Deum esse sit notum.
Primo quidem, quia non omnibus notum est, etiam concedentibus
Deum esse, quod Deus sit id, quo majus cogitari non possit;
quum multi antiquorum mundum ipsum dixerint Deum esse.
Ware es aber nicht eine Beleidigung und Verringerung der
Majestit Gottes, zu denken, Gott konne auch nicht sein? Ein
solcher Gedanke wire nur Folge der Armseligkeit menschlicher
Erkenntnis und wiirde Gottes Wesenheit nicht angiihren. Nec
etiam oportet, sagt der hl. Thomas 1. c., Deo posse aliquid
majus cogitari, si potest cogitari non esse. Nam quod possit
cogitari non esse, non ex imperfectione sui esse est vel incerti-
tudine quum suum esse sit secundum se manifestissimum, sed
ex debilitate nostri intellectus, qui eum intuerl non potest per
se ipsum sed ex effectibus ejus. Et sic ad cognoscendum ipsum
esse ratiocinando perducitur. cfr. S. Th. L. 9. 12. a. 1. Der
hl. Thomas schliefst demnach auch die aprioristische Beweis-
fiihrung aus und kommt zu der allein noch iibrigen, allein nur
geltenden, ndmlich der Beweisfiilhrung fiir das Dasein Gottes
a posteriori. , Ein aposterioristischer Beweis ist ein solcher, in
welchem der Beweisgrund nicht zugleich der Realgrund des zu
Beweisenden ist, sondern vielmehr objektiv genommen, zu dem
letzteren als Begriindetes sich verhdlt”, sagt Stockl a. a. O.
Ein solcher Beweis schliefst von der objektiven Wirkung auf
die objektive Ursache, und diesen Beweis fithrend, geht der
hl. Lehrer vom Dasein der geschaffenen Dinge aus und schlielst
auf ein sie schaffendes Wesen, d. i. Gott.

%



	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarbeit Gottes [Fortsetzung]

