
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarbeit Gottes [Fortsetzung]

Autor: Brockhoff, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER
ERKENNBARKEIT GOTTES.

Von

Dr. J. BROCKHOFF,
Rektor.

§ 3.

Britische Beleuchtung der Behauptung: „Gott ist" ist eine
Veritas per se nota, sowie der aprioristischen Beweisführung

für das Dasein Gottes.
Dem Ontologismus huldigt der hl. Thomas, wie einleuchten

mufs, nicht. Nimmt er denn an, dafs der Satz „Gott ist" durch
sich bekannt und unmittelbar einleuchtend sei, also eines Beweises

nicht bedürfe, ja nicht einmal fähig sei? oder aber nimmt er
an, dafs der Beweis für das Dasein Gottes a priori geliefert
werden könne

Ein Beweis a priori ist nämlich ein solcher, der von den
Ursachen anhebt und daraus auf die Wirkungen schliefst, oder

von dem Allgemeinen ausgeht und Anwendung auf das

Besondere macht. Stock], Philosophie I. S. 311 sagt: „Ein aprio-
ristischer Beweis ist derjenige, in welchem der Beweisgrund
zugleich der objektive Realgrund des zu Beweisenden ist."
Q. Dispp. de Veritate 9. 10 de mente a. 12 stellt sich der

Heilige die Frage : Utrum Deum esse sit per se notum menti
humanae sicut prima principia demonstrationis, quae non possunt

cogitari non esse? Nachdem er zunächst in der Beantwortung
die traditionalistische Ansicht des Rabbi Moyses als falsch

dargestellt hat, führt er die Ansicht des Avicenna auf, der behauptete,
Gottes Dasein sei nicht etwas an sich Erkanntes, sondern „etwas
zu Beweisendes und durch Darstellung Gewufstes." Daran
schliefst er die Meinung, welche besonders der hl. Anselm
verfocht, dafs das Dasein Gottes etwas durch sich selbst Bekanntes
sei, insofern niemand innerlich denken könne, dafs Gott nicht
sei, wenn er dieses auch mit Worten behaupte. Beiden Meinungen



Kritische Beleuchtung der Behauptung: „Gott,ist" etc. 123

gibt er das Zeugnis, dafs sie ein Körnchen Wahrheit enthalten.
Um dann aber seine eigene Ansicht deutlicher darzulegen, gibt
er zunächst, wie auch S. Th. I. 8. 2 a. 1, die Unterscheidung
zwischen „per se notum secundum se" und „per se notum
secundum se et quoad nos", unmittelbar und mittelbar bekannt.

Ein Satz, ein Urteil ist unmittelbar bekannt, wenn das Prädikat
in dem Begriffe des Subjektes enthalten ist, z. B. der Mensch

ist ein lebendes Wesen; denn das Lebendigsein gehört zum

Begriff des Menschen. Wenn nun allen bekannt ist, was der
Satzgegenstand und die Satzaussage enthalten, so ist der Satz allen
unmittelbar bekannt, wie das erhellt aus den ersten
Beweisgründen, deren Begriffe etwas Allgemeines sind, was jeder kennt;
z. B.: Sein, Nichtsein, das Ganze, ein Teil und ähnliches. Wenn
aber nur einigen bekannt ist, was Satzgegenstand und

Satzaussagen enthalten, so ist der Satz an sich unmittelbar bekannt;
nicht aber jenen, welche den Inhalt des Subjektes und Prädikates
nicht kennen.

Das Urteil: „Gott existiert", ist an sich ein unmittelbar
bekanntes, weil hier die Satzaussage dasselbe ist mit dem

Satzgegenstande. Die Existenz kommt nicht Gott blofs zu, sondern
Gottes Existenz ist thatsächlich dasselbe, wie Gottes Wesenheit.
S. Th. I. q. 3. a. 4. R. d. qu., Deus non solum est sua essentia,
sed etiam suum esse. cf'r. Q. Dssp. de potentia q. 7. a. 2. Das

aber genügt vollkommen zur Behauptung : „Gott existiert", ist
ein einfach per se bekannter Satz. Was aber „simpliciter et

per se" bekannt ist, das ist deshalb doch noch lange nicht
immer auch für uns „quoad nos" bekannt. S. Th. I. q. 12. a. 1.

sicut sol qui est maxime visibilis, videri non potest a vesper-
tilione propter excessum luminis. Weil wir nicht wissen, was
Gott sei, ist es also auch nicht unmittelbar bekannt, dafs Gott
existiere, sondern mufs bewiesen werden durch das, was für uns
bekannter ist, nämlich durch sein Wirken. Viele glaubten jedoch,
dafs eben jener Satz: „Gott existiert", nicht blofs an sich, sondern
auch für uns bekannt sei, und zwar, wie der englische Lehrer
sagt, teils infolge der Angewöhnung, teils infolge der Verwirrung
ihrer Ideen. S. Ph. c. g. I. c. 11.



124 Die Lehre des hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes.

Praedieta autem opinio proven it partim quidem ex consue-
tudine qua a principio homines assueti sunt nomen Dei audire
et invocare. Consuetudo autem et praecipue, quae est a principio

vim naturae obtinet, ex quo contingit, ut ea, quibus a

pueritia animus imbuitur, ita firmiter teneantur ac si essent

naturaliter et per se nota; partim vero contingit ex eo, quod
non distinguitur quod est notum per se simpliciter et quod
quoad nos notum est. Hier tritt uns besonders die Beweisführung

des hl. Anselm entgegen. Der berühmte Erzbischof
von Canterbury führt in seinem „Monologium" zuerst drei apo-
sterioristische Beweise für das Dasein Gottes an. Er begnügt
sich aber mit diesen Beweisen nicht. Er will einen Beweis

finden, der alle vorhergehenden überflüssig macht oder ersetzt.
Das aber soll nach seiner Ansicht der Beweis sein, welcher aus

dem Gottesbegriffe selbst Gottes Dasein erschliefst. Den Beweis

führt er also: Wenn wir Gott denken, so denken wir ihn als

das höchste Wesen, über welches ein höheres nicht mehr
gedacht werden kann. W enn nun auch der Gottesleugner in
Abrede stellt, dafs ein solches Wesen existiere, so versteht er
doch, was das bedeute: ein Wesen, als welches ein höheres

nicht gedacht werden könne. Dieses Gedachte also ist in seinem
Verstände. Nun kann aber dieses Wesen nicht einzig und allein
im Verstände sein, sondern es mufs auch in Wirklichkeit sein,
denn sonst gebe es etwas, was noch höher wäre, nämlich das

wirklich Existierende. Folglich wird aus der Auffassung Gottes,
als eines Wesens, über welchem kein höheres gedacht werden

kann, aprioristisch Gottes wirkliche Existenz geschlossen. Diese

Ansicht stellt sich der hl. Thomas als zweiten Einwurf in oben

genannter Quästion und widerlegt sie : Dato etiam quod quilibet
intelligat hoc nomine Deus significari hoc quod dicitur, scilicet
illud quo majus cogitari non potest; non tarnen propter hoc se-

quitur, quod intelligat id quod significatur per nomen, esse in
rerum natura, sed in apprehensione intellectus tan tum. Nec

potest argui, quod sit in re, nisi daretur quod sit in re aliquid
quo majus cogitari non potest; quod non est datum a ponentibus
Deum non esse. Ebenso S. Ph. c. g. I. c. 11: Deinde, quia



Kritische Beleuchtung der Behauptung: „Gott ist" etc. 125

dato quod ab omnibus per hoc nomen Deus intelligatur aliquid
quo majus cogitari non possit, non necesse erit aliquid esse, quo
majus cogitari non potest, in rerum natura. Eodem enim modo

necesse est poni rem et nominis rationem. Ex hoc autem quod
mente concipitur quod profertur hoc nomine Deus, non sequitur
Deum esse, nisi in intellectu. Unde nec oportebit id quo majus

cogitari non potest, esse nisi in intellectu; et ex hoc non sequitur
quod sit aliquid in rerum natura quo majus cogitari non possit.

Et sic nullum inconveniens accidit ponentibus Deum non esse.

Eon enim inconveniens est, quolibet dato vel in re vel in
intellectu, aliquid majus cogitari posse, nisi ei qui concedit esse

aliquid, quo majus cogitari nou possit, in rerum natura.
Wahrlich eine treffende Widerlegung! Der anselmische

Obersatz: „Der Name Gottes bezeichnet ein Wesen, als welches
höher kein anderes gedacht werden kann", bewegt sich aus-
schliefslich in der idealen Ordnung. Wie aber kann man aus
der idealen Ordnung sofort auf die reale Ordnung schliefsen
dürfen? Wäre das der Fall, wie könnte der Gottesleugner
dann, wenn auch nur scheinbar, noch leugnen? Und fände sich
nicht eine sogenannte petitio principii? Es soll ja erst die wirkliche

Existenz bewiesen werden; da darf sie dann aber noch

nicht in den Begriff hineingezogen werden. Der Untersatz aber,
in welchem behauptet wird: „Jenes, als welches kein höheres

gedacht werden kann, existiert wirklich", mufs erst, da ihn die

Gottesleugner verneinen, bewiesen werden. Der angegebene
Beweis ist nichtig. „Weil es anders ein Wesen geben würde,
nämlich ein wirklich seiendes, gröfser als jenes, als welches,
nach dem Obersatze, kein höheres gedacht werden kann, da es

zu dem als höchstes Gedachtsein das wirklich existieren
hinzuerhielt", diese Beweisführung verwirft ohne weiteres jeder Atheist.
In der idealen Ordnung des Denkens gibt und kann es kein
höheres Wesen geben, als jenes, welches als das höchste Wesen

gedacht wird; wohl aber in der realen Ordnung. Ist doch z. B.
eine Mücke wirklich existierend, besser als jedes, auch das
vollkommenste gedachte DiDg, als jedes nur in der Idee existierende
Wesen. Es mufs die reale Existenz schon vorher anderweitig



126 Die Lehre des hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes.

bekannt sein, dann erst können wir aus der spekulativen
Betrachtung desselben zu der weiteren Erkenntnis fortschreiten, dafs

dasselbe durch sich und aus sich also notwendig existieren müsse.

I. Distinct. III. q. 1. a. 2. ad 4: Ad quartum dicendum, quod ratio
Anselmi ita intelligenda est. Postquain intelligimus Deum, non

potest intellegi, quod sit Deus et possit cogitari non esse; sed

tarnen ex hoc non sequitur quod aliquis non possit negare vel
cogitare, Deum non esse ; potest enim cogitare nihil huiusmodi

esse quo majus cogitari non possit; et ideo ratio sua procedit
ex hac suppositione, quod supponatur aliquid esse, quo majus

cogitari non potest.
Und wie man auch versuchen mochte, obigen Beweis zu

führen, es geht demselben stets wie in seiner ersten, vom hl.
Anselm ihm gegebenen Fassung; als unhaltbar mufs er stets

zurückgewiesen werden. So hilft es nichts, mit Cartesius aus

der „Idee des Unendlichen" den Beweis führen zu wollen." Die

Idee des Unendlichen, sagt nämlich Cartesius, ist in uns. Diese

Idee kann aber weder durch Häufung von Endlichem zu
Endlichem, noch auch durch Hinwegnehmung der Grenzen des

Endlichen gewonnen werden, folglich mufs der Begriff von
Unendlichem uns eingepflanzt sein, mithin wirklich existieren.
Diese Beweisführung ist nichtig. Den Begriff des Unendlichen

gewinnen wir durch Verneinung der Grenzen in den endlichen

Dingen. Es wird das Unendliche also nicht in unmittelbarer
Anschauung gefafst; und wäre dem so, dann gebe das keinen

aprioristischen Beweis mehr ab, sondern eine eingeborene Idee.

Ebensowenig Glück hat Cartesius mit seiner Behauptung, die

Existenz Gottes lasse sich a priori beweisen aus der „klaren
und distincten Idee Gottes, in welcher seine Existenz
eingeschlossen." Da haben wir einen vollkommenen Trugschlufs.
Cartesius fordert nämlich, dafs die Existenz Gottes sicher sei,
weil dieselbe in der klaren Idee von Gott enthalten sei, und

zugleich stellt er als Grundsatz auf: „was in der klaren Idee

von Gott enthalten sei, sei auch seine Existenz." Obendrein wird
ohne weiteres jeder Gottesleugner den Untersatz leugnen. Die

Beweisführung des Leibnitz: „Ein Wesen, aus dessen Wesenheit



Kritische Beleuchtung der Behauptung: „Gott ist" etc. 127

sein Dasein folgt, mufs, falls es möglich ist, wirklich existieren."
Gott ist nun ein solches Wesen, folglich mufs er, wenn er
möglich ist, existieren, ist ebenso unstichhaltig. Leibnitz möchte

gern den schwer zu fassenden Begriff des unendlich vollkommenen

Wesens umgehen, und sucht darum aus der Aseität
Gottes dessen Existenz zu beweisen. Der Obersatz seines

Beweises ist nur für jene ein stichhaltiges Axiom, welche die

Wirklichkeit eines Wesens, aus dessen wirklicher Wesenheit
seine Existenz folgt, zulassen. Das leugnen gerade die Atheisten.
1st nun in dem Obersatz die Bede von einem wirklichen Wesen,

aus dessen wirklicher Wesenheit die wirkliche Existenz folgt,
so wird offenbar die Existenz Gottes nicht bewiesen, sondern

vorausgesetzt. Das aber ist eine wahre petitio principii. Ist
dagegen die Bede von einem gedachten Wesen, dessen gedachte
Wesenheit mit der wirklichen Existenz gleichgestellt werden

soll, so leugnet das der Gottesleugner. Wenn aber endlich die

Bede ist von gedachter Wesenheit und Existenz, so leugnet
jeder Atheist die Schlufsfolgerung, weil in derselben auf die

reale Existenz geschlossen werden soll, obwohl in den

Voraussetzungen nur die Bede von der idealen Existenz ist. Auch
jene Stütze ist morsch, welche da aufgerichtet werden soll durch
die Schlufsfolgerung: „Gott ist das Ziel und daher die Beseligung
des Menschen. Der Mensch verlangt seiner Natur entsprechend
nach Glückseligkeit. Was aber der Mensch seiner Natur nach

verlangt, das mufs er auch natürlich erkennen, also ist a priori
das Dasein Gottes für den Menschen erkennbar", oder: „Es ist

per se bekannt, dafs die Wahrheit existiert, was niemand leugnet;
und wenn es jemand leugnen wollte, so gibt er dadurch zu, dafs

es wahr sei, dafs die Wahrheit nicht sei; wenn aber etwas wahr

ist, mufs die Wahrheit selbst existieren. Da nun Gott die Wahrheit

ist, so mufs Gottes Dasein per se bekannt sein." Beide Sätze

stellt sich der hl. Thomas als Einwürfe und widerlegt sie kurz
und treffend: S. Th. I. q. 2. a. 1. ad 1: Sed hoc non est simpliciter
cognoscere Deum esse, sicut cognoscere venientem, non est cogno-
scere Petrum quamvis Petrus sit veniens; multi enim perfectum
hominis bonum, quod est beatitudo existimant divitias; quidam



128 Die Lehre des hl. Thomas von der Erkennbarkeit Gottes.

vero Yoluptates, quidam autem aliquid aliud, cfr. S. Ph. c.

g. I. c. 10. und S. Th. I. q. 2. a. 1. ad 3: Ad tertium dicen-
dum quod veritatem esse in communi, est per se notum, sed

primam veritatem esse, hoc non est per se notum quoad nos.
Gewifs aber ist nicht allen, auch denen, welche zugeben, dafs

Gott sei, bekannt, dafs Gott sei das, als welches höher nichts

gedacht werden könne. Waren ja viele sogar der Ansicht, dafs

die Welt Gott sei. S. Ph. c. g. I. c. 11, Nee oportet ut statim

cognita hujus nominis Deus significatione, Deum esse sit notum.
Primo quidem, quia non omnibus notum est, etiam concedentibus
Deum esse, quod Deus sit id, quo majus cogitari non possit;

quum multi antiquorum mundum ipsum dixerint Deum esse.

Wäre es aber nicht eine Beleidigung und Verringerung der

Majestät Gottes, zu denken, Gott könne auch nicht sein? Ein
solcher Gedanke wäre nur Folge der Armseligkeit menschlicher
Erkenntnis unil würde Gottes Wesenheit nicht anführen. Nec
etiam oportet, sagt der hl. Thomas 1. c., Deo posse aliquid
majus cogitari, si potest cogitari non esse. Nam quod possit
cogitari non esse, non ex imperfection e sui esse est vel incerti-
tudine quum suum esse sit secundum se manifestissimum, sed

ex debilitate nostri intellectus, qui eurn intueri non potest per
se ipsum sed ex effectibus ejus. Et sic ad cognoscendum ipsum
esse ratiocinando perducitur. cfr. S. Th. I. 9. 12. a. 1. Delhi.

Thomas schliefst demnach auch die aprioristische
Beweisführung aus und kommt zu der allein noch übrigen, allein nur
geltenden, nämlich der Beweisführung für das Dasein Gottes

a posteriori. „Ein aposterioristischer Beweis ist ein solcher, in
welchem der Beweisgrund nicht zugleich der ßealgrund des zu
Beweisenden ist, sondern vielmehr objektiv genommen, zu dem

letzteren als Begründetes sich verhält", sagt Stöckl a. a, 0.
Ein solcher Beweis schliefst von der objektiven Wirkung auf
die objektive Ursache, und diesen Beweis führend, geht der
hl. Lehrer vom Dasein der geschaffenen Dinge aus und schliefst
auf ein sie schaffendes Wesen, d. i. Gott.


	Die Lehre des Hl. Thomas von der Erkennbarbeit Gottes [Fortsetzung]

