
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Das Lebensprinzip und der Materialismus

Autor: Schneider, C. M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-W- # # -W- # # # # # # # JK & # -W-

»JÎ ajc i*V ajc a^c aji aj«- »J* aj«- i^« a^c- iji a^c a^c

DAS LEBENSPRINZIP UND DER MATERIALISMUS.

Yon

Dk. C. M. SCHNEIDER.

o<$>c

„Schneidet das Kind in zwei Hälften", hatte einstmals der
weiseste unter den Königen geurteilt, als sich zwei Mütter um den

Besitz eines Kindes stritten, „und gebet einer jeden von diesen

beiden Frauen, die es als das ihrige beanspruchen, eine Hälfte."
Und jene, welche nicht die Mutter des Kindes war, zeigte sich

mit der Teilung des Kindes ganz zufrieden; sie freute sich
darüber und rief aus : „Ja wohl; möge das Kind geteilt werden"; —
während die andere den weisen König Salomo anflehte und sprach:

„Herr, gib ihr das ganze Kind."
So ungefähr wie diese beiden Mütter verhalten sich zur

menschlichen Wissenschaft, dem vornehmsten Kinde der Vernunft,
der moderne Rationalismus oder Materialismus — beides kommt

am Ende auf dasselbe hinaus — einerseits; und die wahrhaft

katholische, von den übernatürlichen Prinzipien getragene
Weltanschauung andererseits.

Aus Furcht, dafs die Lebensunfähigkeit ihrer künstlich

aufgebauten Theorieen offenbar erscheine, falls dieselben den Strahlen

der göttlichen Vernunft, des ersten allumfassenden Lebensprinzips,

entgegengehalten würden, möchten die Vertreter der modernen

Richtung vielmehr, dafs es gar keine einheitlichen
Prinzipien für die menschliche Wissenschaft gebe. Sie selber können

die eine lebenspendende Wahrheit nicht finden; und sie wollen auch



90 Das Lebensprinzip und (1er Materialismus.

nicht anerkennen oder es nur als möglich zugeben, dafs dieselbe

anderswo sei: „Weder mir noch ihr soll das Kind gehören;
geteilt sei es." Sie verkünden weit lieber ihr „Iguorabimus"
und gestehen damit ein, wie von ihren Prinzipien der Tod für
die Vernunft, deren Leben die Gewifsheit und Wahrheit ist,
wie davon notwendig endloser Zweifel ausgeht, als dafs sie

zugäben, die so glänzenden Erzeugnisse der Vernunft könnten

unter anderen Prinzipien Einheit und damit Leben erhalten.

Ein frappantes Beispiel davon gibt Prof. Stade in der

Einleitung seiner „Geschichte des Volkes Israel." Da heifst es:

„Die Natur unserer Aufgabe bringt es mit sich, dafs dieselbe

hauptsächlich von Theologen bearbeitet worden ist. Nur bei

guter philologischer und historischer Durchbildung konnte
dieselbe jedoch gelöst werden. Die Theologen haben gerade in der

Zeit, in welcher die philologischen und kritischen Methoden den

Gipfel ihrer Ausbildung erreichten, in der Bekanntschaft mit
diesen Disziplinen geradezu Rückschritte gemacht. Der Ent-

wickelungsgang der Theologie in diesem Jahrhunderte hat es

ihnen noch dazu vielfach erschwert, vorurteilsfrei an den zu
behandelnden Gegenstand heranzutreten.

Wenn der Verfasser bisher von Theologen sprach, so meint
er protestantische. Von römischen Theologen hat unsere
Wissenschaft in neuerer Zeit gar keine, von jüdischen nur
unbedeutende Förderung erfahren. Dem römischen Theologen
ist es durch die Dogmatik seiner Kirche verwehrt, die von
letzterer unvorsichtig acceptierte jüdische Tradition über das

Alte Testament zu verwerfen; er thut gut daran, sie gar nicht

zu prüfen. Denn die Wahrheit verlangt, dafs er sie bei einer
solchen Prüfung vielfach verwerfe; die Kirche, dafs er sie durch
diese Prüfung als richtig ausweise. Der römische Theolog ist
sonach gar nicht imstande, diese Studien zu betreiben."

Was hier Prof. Stade in einem besonderen Wissenszweige
thut, der noch dazu zur theologischen Wissenschaft in einer engeren
Beziehung steht und somit gleichsam ein Recht beanspruchen
darf, von Theologen behandelt zu werden das geschieht von
Seiten der materialistisch-rationalistischen Wissenschaft im allge-



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 91

meinen mit Rücksicht auf alle positive überlieferte Philosophie
in bedeutend erhöhtem Grade. Mit Phrasen, wie die obigen:

„Dem römischen Theologen verbietet es die Dogmatik seiner

Kirche"; „er ist gar nicht imstande, diese Studien zu

betreiben"; „die Wahrheit verlangt... die Kirche aber

schneidet man das Kind der menschlichen Vernunft, die Wissenschaft

nämlich, kalten Sinnes entzwei, ohne auch nur denVersuch zu

machen, zu sehen, was denn eigentlich die Vertreter des positiv
gläubigen Wissens sagen. Man wähnt sich eben jeder ernsteren

Prüfung von positiv überlieferten Prinzipien des menschlichen

Wissens überhoben. Man sehliefst ohne Scheu Jahrhunderte von
der Leuchte der Wissenschaft aus und benimmt sich in der
unbestimmten Furcht vor der Enthüllung der Wahrheit die Möglichkeit
auch nur einer nüchternen Prüfung der eigenen Grundprinzipien
und der damit zusammenhängenden wissenschaftlichen Methode.
Dies ist nicht das Verhalten der Mutter des Kindes.

Da stehen die Kirche und ihre Kinder in einem ganz
andern Verhältnisse zur Wissenschaft. Ohne das mindeste
Vorurteil und ohne jede Voreingenommenheit suchen sie die
wahrhaften Spuren und Ergebnisse der Vernunft und ihrer Forschung

überall; und überall wissen sie dieselben hochzuschätzen und

auszuzeichnen, selbst bei ihren offenen Feinden. Ein glänzendes

Zeugnis hierfür ist die Encyklika „Aeterni Patris" Leo' XIIL,
in welcher der Papst ohne Bedenken den glänzenden Resultaten

der modernen Naturwissenschaften die höchste Anerkennung
spendet und die katholischen Gelehrten auffordert, sich mit
denselben vertraut zu machen, trotzdem die ganze moderne Richtung
der Naturwissenschaft aus glaubensfeindlicher Quelle stammt und

zumeist glaubensfeindliche Vertreter hat. Der hl. Thomas von

Aquin, der sei. Albertus M., sowie überhaupt die vorzüglichsten
Vertreter der Scholastik hörten nicht auf, die Bücher der
Feinde des Glaubens zu durchforschen und das darin befindliche
Gute anzuerkennen. Vom Beginne des Christentums an bereits

gaben die hl. Väter das Beispiel. Sie proklamierten den Grundsatz,

die Vernunft könne mit ihren natürlichen Kräften viele Wahl--



92 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

heiten erkennen; und sie handelten in der Praxis danach, indem
sie Aristoteles und Plato wieder zu hohen Ehren brachten.

Da herrscht kein kalter, ausschliefsender Geist, der

instinktmäfsig fühlt, seine eigenen Wahngebilde würden
zusammenfallen, wenn man die Gegner vorurteilsfrei und eingehend

prüfte. Da weht der Hauch der katholischen Wahrheit, die

vom Himmel, vom Gott der Wahrheit selber, herabgestiegen ist
und die in ihrer Mutterliebe die Kraft fühlt, Alles, was überall
und in allen Systemen an Wahrheit ist, herauszuschälen und
selber unberührt zu bleiben von jedem Irrtume. Die katholische

Kirche liebt die Wahrheit der menschlichen Vernunft, wie
eine Mutter ihr Kind liebt. Vicht zerreifsen will sie, sondern

verbinden; nicht den Lebensfaden zerschneiden, sondern ihn
fruchtbar machen; nicht eine halbe Wahrheit will sie, sondern

alle Wahrheit. Man erkennt die katholische Kirche als Mutter
der Wahrheit am Schmerze, den sie offenbart, wenn man die

Wahrheit teilen will, und an der Sorge, die sie hat für die

Behütung der Wahrheit.
Sie liebt die Wissenschaft nicht um des eigenen Vorteils,

sondern um dieser selbst willen. Sie verleugnet nie ihr Kind, mag
es auch im feindlichen Lager sich finden. Nie wird sie untreu
ihrer Mutterwürde. Sie nennt auch bei den Gegnern Wahrheit,
was Wahrheit ist; und sie will, dafs um des Wertes der Wahrheit

willen in jedem einzelnen Falle eine sorgfältige Prüfung
statthabe.

Man lese nurKleutgen, Janssen, Pesch, Dressel und

andere unter den Vertretern der Wissenschaft, die vom Geiste der

Kirche durchdrungen sind! Auf jeder Seite ihrer Werke zeigen sie

die eingehendste Bekanntschaft mit den Schriften der „modernen"
Wissenschaft, sei dies Naturwissenschaft oder rein philosophische
oder Geschichte ; und zwar sind sie mit diesen Schriften
vertraut, nicht allein, um sie zu bekämpfen, sondern nicht selten

erkennen sie deren Ergebnisse freudig an.

Der Vertreter der „modernen" Wissenschaft aber fühlt sich

nicht sicher inmitten seiner kritisch-historischen,
philosophischphilologischen Durchbildung; mit Hilfe von hochtönenden Aus-



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 93

drücken hält er sich von vornherein für dispensiert von jeder
eingehenden Lektüre katholischer Werke. —

Die folgende Darstellung des Yerhältnises zwischen Materialismus

und Lebensprinzip soll sich dem Geiste der Kirche an-
schliefsen. Es wird nicht das, was die materialistischen Autoren
Positives enthalten, von vornherein vernachlässigt werden; man

wird vor dem „Materialismus" nicht ohne weiteres ein Kreuz

schlagen. Vielmehr wird gezeigt werden, dafs alles das, was in
diesem Fundamentalpunkte, in der Frage nach dem Wesen und
der Beschaffenheit des Lebensprinzips, die Materialisten positiv
Wahres gesagt und wirklich experimentell nachgewiesen haben,
sich mit der katholischen Lehre vertrage; oder besser, dafs die
verstreuten Besultate materialistischer Forschung von den katholischen

Prinzipien einigendes Licht und frohe Lebenskraft erhalten.
Um diesen Zweck mit zuverlässiger Sicherheit zu erreichen,

werden wir überall an die materialistischen Forschungen nach
dieser Seite hin die Sonde der grofsen Grundprinzipien des hl.
Thomas oder vielmehr der Uberlieferung von alters her halten.
Freilich müssen dann diese Prinzipien, sollen sie anders mit
Bestimmtheit das Wahre und Kraftvolle vom Falschen und
Ohnmächtigen, das Gesunde vom Faulen trennen, in ihrer vollen
Bedeutung genommen werden, ohne dafs man sie irgendwie
abzuschwächen sucht. Alles oder nichts; — das ist hier die Devise.

Die Prinzipien des hl. Thomas, mit aller Strenge durchgeführt,

werden einerseits den mühsamen Forschungen materialistischer

Gelehrten volle Gerechtigkeit widerfahren lassen, andererseits

aber das aus Vorurteilen geschöpfte beigemischte Falsche

und Fremdartige ausscheiden. Diese Prinzipien abschwächen,

um dadurch eine sog. Versöhnung herbeizuführen, hiefse

ebensoviel, als sie verlassen und in unbegreiflicher Kurzsichtigkeit
eine wahre Versöhnung unmöglich machen.

I. Worin besteht das Leben?

II. Wie ist der gewonnene Begriff zu veranschaulichen
und anzuwenden?

*

III. Welche Art Verschiedenheit waltet ob zwischen dem

reinen Stoffe und dem Lebensprinzip?



94 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

§• 1.

Der Begriff des Lebens.

Der Materialismus leugnet die Lebenskraft als solche,
nämlich als etwas vom Stoffe Verschiedenes und sieht in „Stoff
und Kraft eine unverbrüchliche Einheit." Es ist „eine der
Materie innewohnende Eigenschaft, sich alsbald zu formen."

„Diese Formung geschieht nach Zeit und Raum gemäfs der
einfachen Formel: Jeder Stoff hat seine Form. Rieht ein
metaphysisches Prinzip, etwa die alte Lebenskraft oder die Seele,

reguliert die Formenbildung, sondern die chemische und
physikalische Verwandtschaft der Stoffe."

So stellt der Materialismus seine Behauptung auf. Vgl.
C. Müller: Naturwissenschaftliche Fragen; Ztschr. „Natur" 1884.
S. 291.

Womit begründet derselbe diese seine Behauptung?

Nr. 1.

„Kaum je mag es eine Annahme (wie die der Lebenskraft)
gegeben haben", so erklärt Büchner in „Kraft und Stoff" S. 298,
„welche der Wissenschaft mehr geschadet hat, als die Annahme

jener besonderen organischen Kraft, welche als Gegnerin der
anorganischen Kräfte (Schwere, Affinität, Licht, Wärme,
Elektrizität, Magnetismus u. s. w.) auftrat und für die belebten
Wesen natürliche Ausnahmegesetze bilden sollte, nach denen

es ermöglicht würde, sich dem Einflüsse und dem Wirken der

allgemeinen Naturgesetze zu entziehen, ein Gesetz tür sich zu
haben, einen Staat im Staate darzustellen."

Eine vom Stoffe verschiedene Lebenskraft wäre nach LTle
eine „Quelle von Ausnahmegesetzen in der Natur; ein Rifs im
natürlichen Bau der Welt und in jeder Natur- und
Seelenforschung." Dies der erste Grund für die materialistische
Behauptung.

Die stofflichen Grundelemente der organischen und anorganischen

Welt sind vollkommen dieselben; also besteht kein
verschiedenartiges Prinzip für die eine oder für die andere. Dies
der zweite Grund.



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 95

„Das ganze oi-ganische Leben", so setzt dies der Chemiker
Mulder auseinander, „erklärt sieh aus der Wirkung der sog. Mo-
lekeularkräfte. Es ist Gesetz, dafs nichts in die Natur
hineingebracht, sondern alles aus ihr herausgefunden werden mufs. Die

Annahme einer Lebenskraft wäre ungefähr dasselbe, als ob bei

einer von Tausenden gelieferten Schlacht eine einzige Kraft
thätig sein würde, durch welche Kanonen abbrennen, Säbel drein-

schlagen u. s. w., während dieser Gesamt-Effekt doch nicht Eolge
einer einzigen Kraft, einer „Schlachtkraft" ist, sondern nur
Gesamtsumme der unzähligen Kräfte und Kombinationen, welche
bei einem solchen Vorgänge in Thätigkeit treten. Die Lebenskraft
ist deshalb kein Prinzip, sondern ein Resultat. Kein Atom
ändert im organischen Körper seine Natur. Einerlei, wo es sich
befindet oder in welche Verbindung es eintritt und welche
bestimmte Rolle es spielt; es kann, ob es in der organischen Welt
weilt oder in der anorganischen, nur immer ganz dieselben Kräfte
entfalten und demgemäfs auch nur immer dieselben Wirkungen
hervorbringen.

Die Qualitäten der Atome sind unvernichtbar und kein
Unterrichteter wird zugeben, dafs z. B. ein Sauerstoffteilchen
durch ein ihm benachbartes Wasserstoffteilchen innerhalb eines

Organismus nach andern Gesetzen beeinflufst werden könne, als

aufserhalb desselben. Nun bestehen aber alle Organismen aus

denselben Atomen, wie die anorganische Welt, nur in andern

Gruppierungen; es kann also _auch keine besonderen organischen

Kräfte, keine Lebenskraft geben."

„Die Materie", sagt Toland (Letters to Serena), ein Schüler

Lockes, und bestreitet so von einer dritten Seite her der Lebenskraft

alle Bedeutung, „ist durchaus keine dunkle, träge, starre
und absolut passive Substanz, (der die Wolfsche vis inertiae
innewohnte). Vielmehr ist nie ein Körper in absoluter Ruhe.
Und selbst die von uns so bezeichneten willkürlichen Ursachen

haben, als Bewegungen betrachtet, doch ihre physischen Ursachen.
Wenn ein Hund einen Hasen verfolgt, so wirkt die Gestalt des

äufseren Objekts mit ihrer ganzen Gewalt von Stöfs oder
Anziehung auf die Nerven, welche so mit Muskeln, Gelenken und



9G Das Lebensprinzip und der Materialismus.

andern Teilen geordnet sind, dafs sie mannigfache Bewegungen
in der tierischen Maschine möglich machen. Und jeder, der
auch nur einigermafsen die Wechselwirkung der Körper auf
einander durch unmittelbare Berührung oder durch die
unbemerkten Teilchen, die von ihnen beständig ausströmen, versteht,
und mit dieser Kenntnis diejenige der Mechanik, Hydrostatik
und Anatomie verbindet, wird überzeugt sein, dafs alle die

Bewegungen des Sitzens, Stehens, Liegens, Aufstehens, Laufens,
Gehens und dergleichen mehr ihre eigentümliche äufserliche,
materielle und verhältnismäfsige Bestimmung haben."

Dies Alles will der Materialismus erfahrungs-
mäfsig dargethan haben.

„Die Chemie", sagt Mialhe, „hat unzweifelhaft entweder als

Ursache oder als Wirkung einen Anteil an der Schöpfung, am
Wachstum und Bestehen aller lebenden Wesen. Die Funktionen,

der Exspiration, der Verdauung, der Assimilation und der
Sekretion geschehen nur auf chemischem W ege Die Chemie allein
ist imstande, uns die Geheimnisse dieser wichtigen organischen
Funktionen zu enthüllen. Der Sauerstoff, der Wasserstoff, der

Kohlenstoff, der Stickstoff gehen auf die mannigfachste Weise
in die chemischen Verbindungen der Körper ein und verbinden
sich, trennen sich, agieren ganz nach denselben Gesetzen, wie
aufserhalb derselben. Alle Beobachtungen machen begreiflich,
dafs die gesamten organischen Funktionen mit Hilfe chemischer
Prozesse vor sich gehen und dafs ein lebendes Wesen als ein
chemisches Laboratorium betrachtet werden kann, in welchem

diejenigen Verrichtungen zustande kommen, die zusammen das

Leben ausmachen."

Es läfst sich das Gesagte in folgende Ausdrücke bekannter
Materialisten zusammenfassen:

„In der Wissenschaft", so Kr ah m er, „herrscht gegenwärtig
kein Zweifel mehr über die Unmöglichkeit, irgend eine natürliche

Eigenschaft zu bezeichnen, welche nur bei den Körpern
der einen oder der andern Art vorkäme. Ebenso weifs man,
dafs die sog. organischen Prozesse keineswegs Selbsttätigkeit
genannt werden können, da auch sie, wie die Veränderungen



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 97

der anorganischen Welt, nur unter Mitwirkung der Aufsenwelt und
der an sie gebundenen physikalischen Kräfte zustande kommen. "

„Leben", erklärt Virchow, „ist nur eine besondere Art von

Mechanik und zwar die allerkomplizierteste Form derselben,

diejenige, wo die gewöhnlichen mechanischen Gesetze unter
den ungewöhnlichsten und mannigfaltigsten Bedingungen zustande

kommen und daher die endlichen Resultate von den Anfängen
der Veränderung durch eine so grofse Reihe schnell verschwindender

Mittelglieder getrennt sind, dafs wir die Verbindung
nur mit der gröfsten Schwierigkeit herzustellen vermögen."

Ähnlich der Professor Matteucei : „Der lebende Organismus
ist eine Maschine, wie die Dampf- oder elektrisch-magnetische
Maschine, d. h. ein System, in welchem die chemischen
Verwandtschaften und namentlich die Verbindung des Sauerstoffes

der Luft mit den Ernährungsmaterialien anhaltend Wärme,
Elektrizität und Muskelarbeit hervorbringen." Deshalb nennt Prof.
0. Schmidt die Lebenskraft „ein Gespenst, welches kaum noch

weifs, wo es sein Unwesen treiben soll"; und Claude Bernard
sagt: ;,Also das Leben ist kein Prinzip es ist keine Kraft...
es ist keine Thatsache, die aufsen in der wirklichen Welt
bestände; es ist eine Idee: die Idee der Harmonie der Thätig-
keiten der Organe, die Idee der Ordnung, welche in denselben

herrscht." Vogt aber schreibt: „Die Berufung auf die Lebenskraft

ist nur eine Umschreibung der Unwissenheit. Sie gehört
zu der Zahl jener Hinterthüren, deren man so manche in den

Wissenschaften findet und die stets der Zufluchtsort müfsiger
Geister sein werden, welche sich nicht die Mühe nehmen wollen,
etwas ihnen Unbegreifliches zu erforschen, sondern sich begnügen,
das scheinbare Wunder anzunehmen."

Diese letzten Worte richten sich bereits gradezu gegen den

Materialismus selber, dessen Vertreter „sich nie die Mühe nehmen

wollen", zu erforschen, was denn eigentlich die Lebenskraft, wie
dieselbe von der positiven Philosophie aufgestellt wird, ihrem
Wesen und Begriffe nach sei. Eür den Materialismus gerade
ist die Lebenskraft etwas Unbegreifliches, und er bemüht sich

gar nicht, den Schleier zu lüften. K ü f s hat thatsächlich all'
Jahrbuch für Philosophic etc. II. 7



98 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

dies, was von seinen Freunden, den Materialisten, über das

Leben gesagt und gesehrieben worden ist, zusammengefafst in
den Worten: „Alles, was Chemie und Physik nicht definieren
oder erklären kann, ist Leben." Die Lebenskraft ist ein „Wunder"
nur vom materialistischen Standpunkte aus. Was die positive

Philosophie unter Lebenskraft versteht, ist vollauf natürlich
und keineswegs unbegreifbar. Vielmehr lassen sich selbst die

Erfahrungsthatsachen des Materialismus ausreichend nur erklären
vom richtig aufgefafsten, positiven Begriffe des Lebensprinzips,
oder der Lebenskraft aus.

Worein ist das Lebensprinzip seinem Wesen nach zu
setzen?

Hr. 2.

„Aus jenen Dingen, denen offenbar und ohne Widerspruch
Leben zuerkannt wird", sagt Thomas (S. th. I. q. 18. art. 1), „kann
entnommen werden, welche Dinge leben und welche nicht; worin
nämlich die lebenden Wesen sich unterscheiden von den leblosen."

Mit diesen Worten stellt sich der Engel der Schule auf
den Boden der vorliegenden Thatsachen, wie dies gerade
der Materialismus stets wünscht. Offenbares Leben, so schliefst
Thomas weiter, haben nun jedenfalls die Tiere. Wonach also

von den Tieren ausgesagt wird, dafs sie leben, danach wird
Lebendes vom Leblosen zu unterscheiden sein. Worin aber
offenbart sich zuerst im Tiere das Leben? Wir sagen, ein Tier
lebe, wenn es beginnt, von sich selbst aus sich zu bewegen ; und
hört es auf, aus sich selbst heraus eine Bewegung hervorzubringen,

so wird gesagt, es sei tot oder es habe kein Leben mehr.
Ob demgemäfs etwas in sich selber das Prinzip der

Bewegung besitze oder ob es nur einzig und allein von aufsen
her den Anstofs zur Bewegung erhalte, — davon wird die

Entscheidung abhängen, ob das Betreffende Leben habe oder nicht.
Und inwieweit dieses Prinzip innerhalb des Dinges sich
vorfindet, um die Bewegung zu veranlassen, insoweit wird das

Leben darin herrschen. So wird z. B. vom Quellwasser als

einem „lebendigen" gesprochen, und der Heiland selbst bestätigt
diese Bedeweise in den Worten: „Fluten lebendigen Wassers



Das Lebensprinzip und der Materialismus.

werden von ihm ausgehen"; nicht als ob solches Wasser wirklich
Leben in sich schlösse; — wohl aber, weil es den Schein
erweckt, dafs es nicht von aufsen her den Anstofs zu seiner

Bewegung erhielte, sondern dieser in ihm selbst wäre ; was nämlich
thatsächlich den Anstofs von aufsen her gibt zum Fliefsen des

(Juellwassers, das wird nicht alsbald wahrgenommen und so nennt

man das Wasser selbst „lebendig"; mit Bücksicht auf den Schein
des Lebens.

Hat nun die einfache Bewegung des Steines oder überhaupt
irgend eines Dinges etwas mit dessen inneren Eigenschaften zu
thun? Hein gar nichts. Was Du Bois-Heymond behauptet, kann
mit Bezug darauf ruhig unterschrieben werden: „Ein Eisenteilchen
ist und bleibt zuverlässig dasselbe Ding, gleichviel, ob es im
Meteorsteine den Weltkreis durchzieht, im Dampfwagenrade auf
den Schienen daherschmettert oder in der Blutzelle durch die
Schläfe des Dichters rinnt. Diese Eigenschaften sind von Ewigkeit;

sie sind unveräufserlich, unübertragbar."
Das ist eben die Illusion des Materialismus. Er meint,

unter Lebenskraft oder Lebensprinzip müsse eine neben den

Eigenschaften herlaufende, von denselben durchaus geschiedene
und für sich bestehende „Kraft", eine „in der Luft schwebende

Kraft ohne Stoff" verstanden werden, ein „Pferd", wie Du Bois

schreibt, „welches vom Stoffe (als dem Fuhrwerke) bald

angespannt, bald abgespannt werde."
Das gerade Gegenteil ist der Fall. Jede Bewegung und

also auch das Leben setzt die innere Natur des beweglichen

Dinges mit allen seinen Eigenschaften als eine fertige voraus.
Gerade dafs das Eisenteilchen diese und nicht jene „unver-
äufserlichen und unübertragbaren Eigenschaften" unabänderlich

hat, ist die Voraussetzung dafür, dafs es so und nicht anders,
d. h. eben nach seiner Art, in Bewegung sein kann; und gerade
deshalb ist das Eisenteilchen mit allen und auf Grund all' seiner

Eigenschaften ist in Bewegung. Es sind das zwei verschiedene

Dinge : Aus verschiedenen Teilen der inneren Natur gemäfs
zusammengesetzt sein; — und: In — Bewegung — sein. Für
das letztere nur ist das Prinzip die Lebenskraft im Dinge.

7*



100 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

Der Wagen mufs erst fertig sein und mufs alle seine
Eigenschaften in möglichst dauernder Weise besitzen, ehe er in

Bewegung gesetzt werden kann ; und erleidet derselbe in seiner
Konstruktion einen Schaden, so wird auch die Bewegung
dementsprechend unvollkommen. Ehe der Stern seine Bahn zu beginnen

vermag, mufs er fertig sein; d. h. es besteht für die

entsprechende Bewegung die unabweisliche Voraussetzung darin,
dafs er in seinem Sinne vollendet sei.

„Unter allen Arten von Bewegung", erklärt Thomas, „ist
die von Ort zu Ort die vollkommenste." Und warum? „Weil
nämlich, was der Bewegung von Ort zu Ort unterliegt, insoweit
in seinem Innern vollendet ist; das in dieser Art Bewegliche
hat nicht zum Zwecke (wie dies z. B. bei der Bewegung des

Erzeugens oder des Anders - Werdens der Fall ist) die innere

Vollendung oder Entwicklung des beweglichen Seins selber,
sondern nur die Erreichung einer andern Stelle" (1. c. q. 110.

art. 3).
Ist also die örtliche Bewegung die vollkommenste und

somit die Grundlage und der Ausgangspunkt aller andern Arten

Bewegung; — und ist das Lebensprinzip nichts als der Anstofs

zur Bewegung innerhalb des Dinges selber, so steht es damit

zugleich fest, dafs gerade das Gegenteil davon statthat, was der

Materialismus dem Lebensprinzip als die Quelle von dessen

inneren Unmöglichkeit unterschieben möchte.

„Möge das Wasser", so Büchner, um diese Unmöglichkeit

zu begründen, „möge das Wasser, welches als der erste und an

Menge ungleich gröfste Bestandteil aller organischen Wesen

angesehen werden mufs und ohne welches tierisches und pflanzliches

Leben vollkommen unmöglich wäre, durchdringen,
erweichen, auflösen, fliefsen, sinken nach den Gesetzen der Schwere,

verdunsten, sich niederschlagen und sich innerhalb des Organismus

nicht um eines Haares Breite anders in seinen Grundeigenschaften

verhalten, wie aufserhalb desselben; möge es die

unorganischen Stoffe, die Kalksalze, welche es aufgelöst mit sich

führt, in den Knochen der Tiere absetzen oder in den Geweben

der Pflanzen, wo sie dieselbe Fähigkeit zeigen, wie in der



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 101

anorganischen Natur; — möge der Sauerstoff, welcher in den

Lungen mit dem dunklen Venenblute in Berührung tritt,
demselben hier die gleiche hellrote Farbe erteilen, welche es erlangt,
wenn man es in einem Gefäfse in Berührung mit der Luft schüttelt";

nun das alles ist weit entfernt davon, die Unmöglichkeit

einer eigenen Lebenskraft darzuthun; vielmehr ist dies und
Ähnliches gerade eine Vorbedingung derselben. Je vollendeter
und weniger der Änderung ausgesetzt das innere Sein des Beweglichen

ist, desto vollendeter wird die Bewegung und desto

kräftiger das dieses Bewegliche, sei es von innen, sei es von aufsen

her, in Bewegung setzende Prinzip sein. „Durch nichts",
bemerkt Thomas (Physic. VII. lect. 14), „ist die Notwendigkeit
bedingt, dafs jenes Sein, welches von Ort zu Ort bewegt wird,
deshalb auch in sich verändert oder der Zu- und Abnahme

unterworfen werde."
Doch bestimmen wir den Begriff des Lebens noch schärfer.

Nr. 3.

Der Materialismus führt mit voller Notwendigkeit zur
Annahme eines wirklichen Lebensprinzips, das da in keiner
Weise aus den stofflichen Eigenschaften resultiert
und das infolgedessen keineswegs durchaus eins mit
dem Stoffe oder etwa gar der Stoff selber ist.

Mögen nur die Materialisten ihr Wort recht festhalten, dafs

„jedes Atom immer und überall dasselbe thun, dieselben Kräfte

entfalten, die gleichen Wirkungen hervorbringen wird"; — dafs

es „stets seiner Natur treu bleiben mufs." Kann denn das

nämliche Atom in seiner einen Natur das Prinzip völliger Un
Veränderlichkeit und Gleichförmigkeit haben und zugleich in
dieser selben Natur das bestimmende Prinzip seiner eigenen
Veränderlichkeit besitzen? Unmöglich. Das hiefse ebensoviel,
wie dafs Sein Nichtsein, dafs schwarz weifs, dafs gut schlecht sei.

Nun hat aber der Materialismus es erfahrungsgemäfs mit
unwiderleglichen Argumenten bewiesen und er rühmt sich dessen,
dafs „wie im organischen, so auch im anorganischen Körper
das Atom seiner inneren Natur nach in seinen Eigenschaften



102 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

durchaus dasselbe bleibe und immer das Gleiche wirke."
Jedenfalls kann also im Atom selber seiner Natur nach nicht
der bestimmende Grund liegen für die Veränderlichkeit, die
ihm anhaftet.

Und welches ist diese Veränderlichkeit? Keine andere, als

dafs das Atom in verschiedenen Körpern verschiedenartiger
Bewegung zugänglich ist. Da geschieht diese Bewegung von
rechts nach links, dort von oben nach unten; hier von links nach

rechts, anderswo von unten nach oben. Bald ist die Richtung eine

krumme, bald eine gerade, bald eine kreisförmige. Immer aber
ist es ganz dasselbe Atom, das da „unveränderlich in seinen

Eigenschaften bleibt." „Dem Stickstoff, Kohlenstoff, Wasserstoff
und Sauerstoff", sagt Moleschott ausdrücklich, „wohnen ihre
Eigenschaften von Ewigkeit bei." Also kann von diesen Atomen

nicht das Veränderliche herrühren, wenn von Ewigkeit ihre
Eigenschaften in unveränderlicher Weise ihnen zukommen.

Hier ist der Platz für die Lebenskraft zu suchen; ein Platz,
der das Sein und die Eigenschaften des Dinges ruhig beläfst
und nur auf die Thätigkeit oder auf das thatsächliche Sein

Bezug nimmt. Der Schnitt, welchen der Bildhauer ins Holz,

macht, geht nicht vom Holze aus. Keinerlei Prinzip für die

Richtung und die Stärke des Schnittes ist innerhalb des Holzes;
wohl aber setzt der Schnitt voraus das Bestehen des Holzes
mit allen seinen Atomen und deren Eigenschaften. Das Holz,

ist ebenleblos; — nicht weil seinem Sein und seinen Eigenschaften
etwas fehlte, sondern weil es den Anstofs zur betreffenden

Bewegung nicht innerhalb seiner selbst besitzt; weil dieser Anstofs

ganz von aufsen kommt und es, das Holz selber, ihn nur
erleidet oder empfängt.

Ist das nämliche der Fall bei der Pflanze? Offenbar
nicht. Dafs die Säfte da eine ganz bestimmte Richtung in ihrer
Bewegung einschlagen und so die Pflanze nähren, das hat in
der Wurzel der Pflanze selber sein Anstofs gebendes Prinzip.
Wohlgemerkt! Nicht dafs die Säfte überhaupt da sind und auch

nicht, dafs eine Bewegung überhaupt in der Pflanze besteht; —
nicht das hat innerhalb der Pflanze seinen voll bestimmenden Grund;



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 103

dies kommt vielmehr von aufsen und in erster Linie von der

Zeugungskraft. Aber dafs die Säfte, in ihrem Sein und in
ihrer Bewegungsfähigkeit vorausgesetzt, nun in der bestimmten

Richtung und in keiner andern in Bewegung sind, das

hat innerhalb der Pflanze selber seinen leitenden Anstofs und

insoweit hat dieselbe Leben.

Nicht wie die Hand den Stein in die Höhe wirft, so springt
der Löwe auf die Beute. Für den Stein ist diese Bewegung

gewaltsam, denn der Anstofs dazu besteht nicht in ihm; es ist
dies gegen seine Natur, die zur Ruhe treibt. Für den Löwen
aber ist die betreifende Bewegung natürlich und nicht gewaltsam,
denn der Anstofs gebende Grund für dieselbe ist in ihm selber;
und nicht eher ist er ruhig, bis der zu erreichende Gegenstand
ebenfalls in seiner Gewalt ist.

Deshalb kann (S. th. I qu. 18 art. 1) Thomas bezeichnender

Weise den Unterschied zwischen leblosen und lebendigen Dingen in

folgenden Worten feststellen: „Leblose Körper, die dem Gewichte

zugänglich sind, werden bewegt, nur insoweit sie aufs er halb
ihres Ortes sich befinden, nämlich keineswegs gemäfs der
Verfassung ihrer Natur; sie streben immer dem Centrum zu, und
sind sie da, so ruhen sie ihrer Natur nach; sie sind dann in
der ihrer Natur entsprechenden Lage. Im geraden Gegenteil aber

sind die Dinge, die da leben, in Bewegung; sie nehmen an der

Bewegung teil, weil die Verfassung ihrer Natur das so will.
Nicht weil sie der ihrer Natur angemessenen Lage sich nähern

oder von derselben sich entfernen, bewegen sie sich, sondern

das gerade Gegenteil ist der Fall. Inwieweit sie unfähig werden

für die Bewegung, insoweit entfernen sie sich in ihrem Thätig-
sein von der Beschaffenheit ihrer Natur."

Doch das führt bereits zum Träger oder dem Subjekt
des Lebensprinzips im Dinge und zum Verhältnisse zwischen ihm
und der Natur des Dinges. Ehe wir dies darlegen, veranschaulichen

wir zunächst das Gesagte an den Experimenten des

Materialismus selber. Was ist bis jetzt festgestellt? Die
Innerlichkeit des Anstofses zur Bewegung beherrscht den Begriff
des Lebens. Das Lebensprinzip ist im Innern des Dinges der



104 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

näehstbestiinmende Grund für die Bewegung. Dies ist im
allgemeinen also der für alles Lebendige mafsgebende Begriff des

Lebensprinzips.
§. 2.

Veranschaulichung des gefundenen Begriffs.

Ein näheres Eingehen auf die Ergebnisse der neueren
materialistischen Naturwissenschaft im einzelnen wird die

Bedeutung des oben gefundenen Begriffs schärfer hervorheben und
diesen selbst mehr abrunden. Es besteht für die leblosen Dinge
ein Gr un dprinzip, aus welchem klar hervorgeht ,wie das Leblose
weder von seinem Sein, noch von seinen Eigenschaften etwas

in seiner Gewalt hat. Kein Moment kann in irgend welchem
leblosen Dinge gefunden werden, wonach es seine Thätigkeit
selber, sein eigenes Sein oder sein eigenes Bestes, zum letzten
Zwecke innerhalb des Geschöpflichen hätte; und wonach deshalb

auch das erste Prinzip für das Thätigsein, soweit es auf das

Geschöpfliche ankommt, im betreffenden Dinge selber wäre.
Und da im Bereiche des Stofflichen jegliche Thätigkeit

schliefslich auf Bewegung sich zurückführen läfst, so kann gesagt
werden, es bestehe ein Grundprinzip, aus welchem klar hervorgeht,

dafs das Leblose keinerlei ersten Anstofs für irgendwelche
Bewegung im Bereiche der eigenen Natur und der eigenen
Eigenschaften innerhalb seiner selbst besitzt.

Welches ist dieses Grundprinzip?

Nr. 4.

Wir können es kurz folgendermafsen formulieren. Wo auch
immer es sich um eine rein chemische Zusammensetzung
handelt, da ändert sich kraft der Zusammensetzung
die Natur und die Form der Teile; und es ergibt sich
etwas, was weder das eine noch das andere der
zusammensetzenden Elemente ist.

Exemplifizieren wir auf die niedrigsten Formierungen, wo
nämlich blofse Formen und Gestaltungen in Frage stehen. Die

geringste Änderung in der Zusammensetzung läfst keine der

beiden zusammengesetzten Formen in ihrer Eigentümlichkeit



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 105

bestehen, sondern es wird eine neue, dritte. Die von der
modernen Wissenschaft so weit entwickelte Krystallographie
wird das anschaulich machen.

Kohlensaurer Kalk krystallisiert aus heifsen Auflösungen in
rhombischen Säulen als Arragonit, bei gewöhnlicher Temperatur
in Kalkspath-Rhomboedern. Salmiak krystallisiert aus reinem

Wasser in Oktaedern; bei Gegenwart von vielem Harnstoffe in

Würfeln; bei weniger Harnstoff oder Borsäure in einer
Verbindung des Würfels mit dem Oktaeder. Aus reinem Wasser

krystallisiert Kochsalz in Würfeln, bei Gegenwart von Harnstoff

in Oktaedern, bei Vorhandensein von Borsäure in einer

Verbindung des Würfels mit dem Oktaeder. Bei Alaun kommt
selbst die Zeit in Betracht. Alaun, mit unlöslichen kohlensauren
Stoffen gekocht und langsam krystallisiert, liefert zuerst Oktaeder,

dann Würfel. Wird jede dieser Krystallformen wieder
für sich aufgelöst und langsam verdampft, so erscheint ihre
ursprüngliche Gestalt wieder. Löst man gleiche Teile von Würfel-
und Oktaeder-Krystallen zusammen und dampft man den ersten

Teil der Lösung rasch, den zweiten langsam ab, so bilden
sich in dem ersten anfangs einige Oktaeder, dann eine grofse
Anzahl Verbindungen von Würfel und Kubo-Oktaeder, endlich
einige Würfel. Werden die Kubo-Oktaeder wiederum gelöst
und der langsamen freiwilligen Verdunstung ausgesetzt, so

entstehen Oktaeder und Würfel getrennt in derselben Flüssigkeit;
dahingegen liefert der zweite Teil gleichfalls Würfel und Oktaeder

getrennt bei langsamer Verdampfung der Flüssigkeit.
Die isomorphen Stoffe, d. h. diejenigen, welche gleiche

Krystall-Formen bei ähnlicher Zusammensetzung bilden, wie

z. B. Eisen, Mangan, Chrom, wenn sich dieselben mit gleichen
Mengen von Sauerstoff oder Schwefel verbinden, sind nur
geeignet, diese Grundregel zu bestätigen, wonach sich aus der
rein chemischen Verbindung zweier Elemente etwas von beiden
verschiedenes Drittes ergibt.

Der leblose Körper hat zudem nichts in sich, wodurch er
die einmal erhaltene Form festzuhalten vermag. Auch ohne

dafs mit ihm ein anderer verbunden wird, verliert er sie, nämlich



106 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

rein durch Kichtthätigsein. Er weifs dem Einflüsse von aufsen her
eben nichts entgegenzusetzen. So werden unter dem Einwirken
von Wärme der Schwefel, Phosphor, Selen und andere kristallisierte

Körper amorph, während diese gleichen Stoffe beim
Erhitzen aus dem amorphen Zustande in einen krystallinischen
übergehen. Schmiedeeiserne Wagenachsen werden mit der Zeit
durch blofse Reibung mittelst Umdrehung gufseiserne, d. h.

gehen aus einem amorphen Zustande in einen krystallinischen
über. Zinnplatten bekommen unter dem Einflüsse russischer

Kälte Blasenräume mit krystaliinischer Struktur. Orgelpfeifen
werden durch langen Gebrauch brüchig, weil sie in den
krystallinischen Zustand übergegangen sind. Mit andern Worten:
langer Gebrauch oder im allgemeinen Einflufs von aufsen ver-
anlafst für sich allein eine Änderung in der Lage der Molekel

zu einander; letztere, die vorher keine bestimmte Stellung zu

einander hatten und somit das Amorphe begründeten, erhalten
im Verhältnisse zu einander eine bestimmte Richtung und

begründen so das Krystallinische.
Run hat aber Rammeisberg, dem diese Beobachtungen

entnommen sind (Elemente der Krystallographie), den Einflufs,
welchen die verschiedene Krystallisation oder die verschiedene

Bewegung und Stellung der Molekel zu einander, auf das Sein und
die innere Katur mit ihren Eigenschaften besitzt, festgestellt und

in folgendem Gesetze ausgedrückt: „Ein krystallisierter Körper
besitzt nicht blofs eine bestimmte äufsere Eorm, welche ihm

wesentlich ist und mit seiner chemischen Katur im
Zusammenhange steht, sondern seine Masse zeigt auch nach

gewissen Riehtungen Unterschiede, die auf eine ganz bestimmte

gesetzliche Anordnung seiner Molekeln oder gröfserer Molekeln-
Gruppen schliefsen lassen. Diese Unterschiede zeigen sich in der
Elastizität und in der Kohäsion (Haltbarkeit, Härte), in dem
Verhalten gegen das Licht, die Wärme, die Elektrizität und den

Magnetismus"; mit einem Worte gegen alle natürlichen Kräfte.

Die bewegende Kraft — dies ergibt sich aus den
angeführten Beispielen — jene Kraft also, welche als die Ursache
der verschiedenen Stellungen und Lagen der Molekel dasteht



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 107

und so auch als die innerlich bestimmende, mafsgebende (Formal-)
Ursache der daraus erfolgenden Natur und der mit dieser

verbundenen Eigenschaften, ist bei allen diesen Dingen aufserhalb
der einzelnen Molekeln, und, soweit ihr thatsäcbliches Wirken

erwogen wird, aufserhalb des Dinges selber, das ja nur in solchen

Molekeln, wie viele deren auch immer sein mögen, den Sitz seines

Wesens hat. Und dies ist der Grund, weshalb alle derartigen
Dinge leblos sind; sie haben nämlich das bewegende oder
wirkende Prinzip davon, dafs sie im einzelnen so und nicht anders that-
sächliches Sein haben, inkeinerWeise innerhalb ihrer selbst.

Dies aber gerade ist der Fall bei den lebenden Körpern.
Der erste Beweis davon besteht darin, dafs selbst das geringste
lebende Wesen, die bei den Anhängern des Materialismus so

beliebte „Zelle", sich mit anderem wohl verbindet; aber nur
dadurch, dafs sie dieses andere sich selber ähnlich macht und dafs

sie ihrerseits in allen solchen Zuthaten immer ihrer eigenen
Natur getreu bleibt. Es wird da nicht aus zwei Dingen etwa
ein drittes, sondern das eine, die Zelle, bleibt immerdar identisch

mit sich selbst; das andere dient ihrem Bestände, wird
ihre Nahrung. Wie das Brot zu meiner menschlichen Substanz

wird und nicht etwa aus mir uud dem Brote etwas Drittes sich

ergibt, was weder „Brot" noch „ich" wäre, so ist dies im

allgemeinen bei der organischen Zelle der Fall. Es ist für den

Materialismus gar nichts gewonnen, wenn er beweist, es gebe

schliefslich nur eine einzige Urzelle; sowie für ihn nichts

gewonnen, wenn er erfahrungsmäfsig darlegt, es gäbe nur ein
Grundelement. Damit erstände vor ihm die Notwendigkeit nur
als eine um so dringendere, dafs er nachweise, woher nun die

Bewegung, die Veränderlichkeit also oder der Unterschied herrührt.
Denn wenn es der stofflichen Zusammensetzung nach nur

eine Urzelle gibt, so ist eben die Frage eine in jeder Beziehung
berechtigte, woher es denn in diesem Falle komme, dafs bei ganz
der nämlichen stoff lichen Zusammensetzung trotzdem von der einen
Zelle diese Art Entwicklung ausgeht und von der andern jene;
warum der Kern in der einen Zelle sich in dieser Weise und der
der andern in einer ganz verschiedenen Weise verhalte, und



108 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

warum somit einer in jedem einzelnen Falle verschiedenen

Zusammensetzung der Elemente von innen heraus Raum gegeben
wird. Es bleibt dann in weit höherem Grade als Grund für die
Verschiedenheit die Lebenskraft allein notwendig übrig, von
welcher ja die stoffliche Beschaffenheit in sich nicht berührt,
sondern vielmehr vorausgesetzt wird. Ihr allein, dieser Lebenskraft

nämlich, ist es dann geschuldet, wenn die Elemente so

oder anders mit der Zelle sich vereinigen; immer aber in der
Weise, dafs aus solcher Vereinigung nichts Drittes sich ergibt,
sondern dafs diese besondere Zelle bleibt und somit diese
bestimmte Art Pflanze oder Tier hervorgeht.

Wenn aber auch wirklich vom Materialismus aus noch

nicht festgestellt wäre, dafs es am Ende nur eine Urzelle gibt,
d. h. eine Zelle, die da immer von ganz gleicher stofflicher
Beschaffenheit ist oder von ganz gleicher Natur und immer mit
denselben Eigenschaften ausgestattet, — so steht doch dies aufser

allem Zweifel, dafs eine wahrhaft überraschend grofse Einheit in
der Grundzusammensetzung der Pflanzen oder überhaupt der
lebenden Wesen besteht. Kohlenwasserstoffverbindungen liegen
allen Pflanzen insgesamt zu Grunde; und trotzdem gibt es so

unendlich viele verschiedene Arten von Pflanzen, die sowohl in
ihren chemischen Eigenschaften, wie in ihren Gestalten weit von
einander abweichen.

Zellstoffe (Zellulose), Pflanzen-Gallerte (Pektin), Stärkemehl

(Amylum), Gummi (Dextrin), Zucker, Inulin, fette Öle, Wachs etc,
bestehen sämtlich aus 12 Anteilen Kohlenstoff und veränderlichen

Mengen von Wasser. Eine kleine Veränderlichkeit der

Wasseranteile bedingt sofort neue Körper in neuen Formen,
mögen sie nun fest oder flüssig sein. Diese ungeheure
Kombinationsfähigkeit des Kohlenstoffes mit Wasserstoff, welche
bereits eine Zahl von etwa 20,000 verschiedenen chemischen
Verbindungen dem Chemiker lieferte, also die denkbar gröfste
Eintönigkeit, ist die proteusartige Grundlage der organischen Welt
geworden.

Nicht genug aber mit dieser überraschenden Einheit oder
Einerleiheit in der Grundzusammensetzung und der damit ver-



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 109

bundenen Indifferenz für die einzelne Form der Art und wieder
für die einzelne Gestaltung der Pflanze innerhalb der nämlichen

Art, gliedern sich die in den Zellen enthaltenen Stoffe genau
wieder so, wie die Pflanzen in Familien zerfallen: jede Familie

pflegt ihren charakteristischen Sippenstoff zu enthalten. In
den Samen der Hülsengewächse herrscht der Erbsenstoff (Legu-
min), in den Kartoffelgewächsen der Kartoffelstoff (Solanin), in den

Pfeffergewächsen der Pfefferstoff (Piperin) in den Rötengewächsen
(Rubiazeen) der rot färbende Krappstoff (Alizarin, Rubiazin, Nan-

thin), in andern der Gerbstoff, das Chinin, Koflaïn, Theeïn etc. vor.
Die rein stoffliche Zusammensetzung ist also in höchst

zahlreichen Fällen die gleiche mitsamt den Eigenschaften der
formenden Elemente.

Woher kommt es demnach, dafs der Kohlenstoff sich in
immer gleicher Menge, das Wasser in verschiedener mischt und
in dieser Weise die bestimmte Pflanzengattung bildet? Nicht
vom Kohlenstoffe, denn der ist überall der nämliche; nicht vom

Wasser, denn in ihm ist nicht das mindeste Moment gelegen,
wodurch es hier in solcher und da in solch anderer Menge
Anteil nehme an der Zusammensetzung. Dabei ist mit Aus-
schlufs jeglichen Zweifels die bestimmende, bewegende,
bewahrende Kraft innerhalb der Zelle; denn alles, was von
aufsen hinzutritt, wird Zelle und zwar Pflanzen-, resp. Tierzelle.

Kein anderer Ausweg besteht da, als dafs von
vornherein in der Zelle die Lebenskraft sich vorfindet; nicht als

E.esultat nämlich aus der Thätigkeit der Elemente, sondern

als inneres erstes Prinzip für die verschiedene Abmessung und

Lage der Molekel, — dafs also in der Zelle als verschieden

vom Sein und von den Eigenschaften der stofflichen Elemente
das Lebensprinzip vorhanden ist.

Nr. 5.

Das Wesen des Lebensprinzips mufs nun noch losgeschält
werden von allen nebensächlichen Ideen, die sonst, wenn nämlich

das ganze Sein berücksichtigt wird, mit ihm in Verbindung
stehen. Zum Lebensprinzip an sich gehört z. B. nicht der



110 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

Kreislauf des Blutes, nicht die Thätigkeit der Sinne, nicht
das Wachstum des betr. Körpers, nicht mit einem Worte die

verschiedengeartete Zusammensetzung der organischen Dinge.
Die Krage, worin das Lebensprinzip wesentlich besteht, läfst
dies alles unberührt und richtet sich nur auf den Ursprung und
den leitenden Anstofs zur Bewegung oder überhaupt zur Thätigkeit

im Dinge selber.

Tritt in ein grofses Eisenwerk zu einer Zeit, wo alles
darin stillsteht; — und tritt dann wieder hinein zu einer andern

Zeit, wo nämlich alles in Thätigkeit gesetzt ist. Wirst du da

einen Unterschied wahrnehmen? Nach einer Seite hin ja, nach
der andern Seite hin nein. Die Lage der Maschinen ist in
beiden Källen die nämliche und ihre Zusammenstellung die gleiche;
der Zweck einer jeden bleibt derselbe ; kein Häkchen ist

hinweggenommen, keines hinzugekommen; jedes Bädchen ist an dem ihm

zugewiesenen Platze. Insoweit ist nichts verändert. Und doch

begegnest du einer ganz andern Erscheinung, wenn alles in voller
Thätigkeit begriffen ist. Es hämmert da, es klopft, es dreht, es

zieht, es schraubt; alles greift in einander. Nun erscheint es erst,
warum dieses Bad da ist und jenes dort, wozu ein gerade so

gestaltetes Zahnwerk dient, welchen Zweck und Nutzen
überhaupt jedes einzelne hat. Was vorher als überflüssig erschien, das

zeigt jetzt, wozu es vorhanden ist. Was ist denn hinzugetreten?
Nichts anderes wie der Anstofs zur Bewegung. Dieser
Anstofs oder diese Bewegung macht nicht die Maschinen; aber
dient dazu, um die zweckgemäfse Thätigkeit zu vermitteln.
Jedenfalls kam in diesem Falle der Anstois von aufsen, sonst

würde ja das Maschinenwerk immer und ohne weiteres gehen.
Aber läge auch das Prinzip für die Thätigkeit i n den Maschinen

selber, unabhängig von aller äufseren Kraft, so wäre dieses

Prinzip, das da von sich aus alle Teile gleichmäfsig je nach der
verschiedenen Beschaffenheit des einzelnen in Bewegung setzt,
doch immer noch nicht gleichbedeutend mit der Verschiedenheit
im Bau der Teile des ganzen Werkes, sondern vielmehr mit
absoluter Notwendigkeit seiner ganzen inneren Natur nach völlig
getrennt von deren Beschaffenheit; — stimmte es in seiner



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 111

Beschaffenheit mit der eines einzelnen Teiles überein, so würde
es eben die andern ausschliefsen oder zu ihnen im Gegensatze

stehen, könnte also nicht seine Kraft auf die Gesamtheit der

Teile erstrecken.
Was demgemäfs innerhalb des lebenden Dinges der Sitz

oder der nächste Grund davon ist, dafs dasselbe sich selber

bewegt oder dafs es in sich selber Thätigkeit einschliefst (quaecunque
se agunt ad motum vel ad operationem aliquam, ea dicuntur

vivere); das ist der Grund des Lebens im Dinge selbst.

Gehen wir noch einen Schritt weiter. Die Bewegung von
Ort zu Ort ist die Grundbedingung jeder andern Bewegung
und damit die Voraussetzung für jede Veränderung. Das Lebensprinzip

gibt aber gerade und znächst den Anstofs für die örtliche
Bewegung. Also ist es innerhalb des Dinges der mafsgebende und
leitende Grund für alle Entwicklung und Veränderung ; es ist das

formgebende und in erster Linie bestimmende Prinzip.

Kr. 6.

Die örtliche Bewegung ist, wie eben gesagt und wie Arist.
(Physic. VIII) eingehend nachweist, immer die Grundlage aller
Veränderung in den stofflichen Dingen.

Denn die „Verschiedenheit der Eigenschaften und Zustände
dieser Dinge, wie z. B. der Unterschied zwischen schwer und

leicht, zwischen hart und weich, kalt und warm und
ähnlicher Zustände gründet sich offenbar auf den Hauptunterschied :

dicht und dünn. Denn was schwer und kalt ist, das ist im
selben Verhältnisse dicht; was aber warm und leicht ist, das ist

verhältnismäfsig auch dünn." Was ist nun jedoch dicht und dünn
anders als Anziehungs- und Abstofsungskraft, wie Kohäsion und
Adhäsion, Centripetal- und Centrifugalkraft, als (nach dem
Ausdrucke des Arist.) „Näherung oder Sammlung und

Entfernung oder Zerstreuung?" Dazu jedoch bildet, schon nach
dem Wortlaute der Ausdrücke, die notwendige Voraussetzung
eben die örtliche Bewegung als die erstere und vorhergehende.
Denn werden zwei Körper mit einander verbunden oder von
einander abgestofsen, so kann dies nur auf Grund örtlicher



112 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

Bewegung geschehen. Handelt es sich aber um ein und
denselben Körper, der da bald einen gröfseren, bald einen kleineren
Umfang einnimmt, so geschieht dies allerdings nicht mehr
vermittelst blofser Ortsbewegung, sondern oft auch vermittelst einer
allmählichen Änderung in den Eigenschaften des betreffenden

Dinges selber; jedoch ist auch da die Ortsbewegung der Molekel
die nächste Veranlassung für den Wechsel in diesen Eigenschaften.

Somit geht aller und jeder Veränderung im Stofflichen die

örtliche Bewegung in dreifacher Weise voran: 1) Sie kann
sein ohne die nachfolgende Veränderung in ein und demselben

Dinge oder ohne dafs ein Ding in das andere übergeht; aber diese

letztere Veränderung ihrerseits kann nicht sein ohne irgendwelche
vorhergehende Bewegung von Ort zu Ort; — das erstere, dafs

nämlich ein Sein der Ortsbewegung unterworfen ist, ohne in seiner

inneren Zusammensetzung eine Änderung zu erleiden, haben wir
z. B. bei den Sternen, die nicht entstehen und vergehen und
nicht sich verändern wie die irdischen Dinge, die aber die

Ortsbewegung haben. 2) Die örtliche Bewegung ist der Zeit nach
immer vor jeder andern Veränderung. 3) Sie ist auch

substantiell die wichtigere, wie z. B. das Handelnde dem
Leidenden vorgezogen wird. Denn mag auch die Bewegung selber

von einem bewegenden Prinzip abhängig sein, welches den An-
stofs gibt, so ist doch das Bewegliche und Veränderliche im
Verhältnisse zur Bewegung das Leidende.

Nun ist aber leben nichts anderes als Bewegung und

zwar in erster Linie Bewegung der Atome oder der Elemente

von Ort zu Ort. Die Veränderung im Dinge jedoch folgt in ihrer
Beschaffenheit den Eigenschaften und der verschiedenartigen

Zusammensetzung der Atome, gerade nach den Materialisten.
Also steht das Lebensprinzip im Dinge als Prinzip der Bewegung
von Ort zu Ort an der leitenden Spitze aller Veränderung und

Entwicklung des Dinges; es ist das schlechthin Mafsgebende, die
leitende Richtschnur innerhalb desselben.

Der Materialismus mag aus dieser Beweisführung, die aus
Thomas und Aristoteles ist, ersehen, dafs sich die positive
Wissenschaft durchaus nicht ablehnend verhält gegen den ge-



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 113

sunden Mechanismus und gegen die mafsgebende Gewalt der

Bewegung in der stofflichen Welt, die er so sehr hervorzuheben

pflegt; dafs sie vielmehr, indem sie den positiven Inhalt dieser

Macht recht nackt hinstellt, das Positive in dem, was der
Materialismus selbst als seine Errungenschaft betrachtet, nur um so

einfiufsreicher macht.

Der Materialismus führt die „Wissenschaft" immer im Munde
und ruft seine Experimente als einzige Beweisgründe an. Was
thun aber seine Experimente dar? Hat er jemals ein Atom,
trotzdem er fortwährend davon spricht und es zum Fundamente
all' seiner Auffassungen macht, hat er jemals eines dieser
Millionen, Billionen etc. Atome sichtbar hergesteilt oder es gezeigt
und fühlen lassen? Hat Büchner jemals die „Kraft" mit Augen
geschaut, mit welcher er so gern operiert?

A. Mayer erklärt: „Eicht aufser den Stoffen, nicht aufser
den Körpern befindet sich die vorausgesetzte Kraft oder
Eigenschaft, sondern in ihnen selbst; und enthält der Gedanke,
die Affinität (Kraft) habe auch aufser den Körpern, denen sie

inhäriert ihnen die Fähigkeit zu ihrem eigentümlichen
Verhalten verleiht, ein gesondertes Dasein, etwas so ganz
Ungeheuerliches, so ganz Unfafsbares, dafs es nahezu einer
Beleidigung des gesunden Menschenverstandes gleichkommt, dabei
noch länger zu verweilen."

Mit solchen Erklärungen zeigt der Materialismus nur, dafs

er gar nicht weifs, worum es sich handelt, wenn von einer

Lebenskraft die Rede ist, welche nicht im Stoffe ihren Grund
hat. Die Sprache der Wissenschaft ist ganz gegen die

Voreingenommenheit der Materialisten.
Gibt es ein von vornherein mit Kräften oder mit Kraft

begabtes Atom? Das ist gar nicht möglich. Ein Atom ist
unteilbar; etwas Unteilbares aber kann nun gar nicht in

Bewegung sein. Alle Kraft des Stofflichen jedoch äufsert sich,
wie beschaffen sie auch immer sein mag, nur in der Bewegung.
Also ist mit dem Atom unmöglich eine Kraft verbunden. Oder
kann etwas Unteilbares in Bewegung sein? Durchaus nicht.
Denn dafs etwas in Bewegung ist, setzt im Beweglichen

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 8



114 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

voraus, dafs der eine Teil davon sich da findet, wo der andere noch

nicht ist. Und dafs alle Kraft des Stofflichen sich nur vermitttelst
der Bewegung zu äufsern vermag, ist bereits dargelegt worden.

Selbst aber auch gemäfs dem Materialismus kann ein solches

Atom gar keine Kraft haben; abgesehen nämlich von jeder
Berücksichtigung irgendwelcher Bewegung. Denn eben nach dem

modernsten Materialismus liegen allen Dingen die ganz und gar
gleichen Atome zu Grunde; die Verschiedenheit ist nur in der

Mannigfaltigkeit der Stellung und Lage, welche durch die

Bewegung verursacht wird. Die Kräfte aber sind an sich
verschieden. Die gleiche Urzelle also läge, soweit es ihren
stofflichen Bestand anbelangt, allem Organischen zu Grunde. Wie
aber kann da in deren Natur eine Kraft hineingelegt werden,
vermittelst deren ja gleich die eine Zelle von der andern
unterschieden wird, da doch diese innere Natur überall durchaus

die nämliche, also eine in sich ununterschiedene wäre?
Schliefslich existiert in der stofflichen Natur ein solches Atom

für sich allein gar nicht und es kann gar nicht existieren ; denn es

ist notwendig, weil unteilbar, auch ohne Ausdehnung. Was aber
im Bereiche des Stofflichen existiert, das ist zusammengezetzt.

Gibt es demgemäfs einen Unterschied zwischen Lebendem
und Leblosem? Ohne Zweifel und zwar einen durchgreifend
wesentlichen, denn nichts von Natur Lebloses entwickelt sich

jemals mit der Zeit zu etwas Lebendigem. Ist das Leben
unveränderlich mit dem Stoffe als solchem verbunden und kommt
somit das Lebens p r i n z i p wesentlich vom Stoffe, so besteht
aber ein solcher Unterschied nicht. Denn alles ist stofflich.
Allem liegt, wir sprechen mit dem Materialismus, der Stoff allein
zu Grunde. Alles also ist lebendig.

Fassen wir zusammen:
a) Das „In — Bewegung — sein" und somit den Ort

ändern, kommt nicht vom einzelnen Elemente. Und zwar ist
dies gerade gemäfs den Materialisten eine Unmöglichkeit; denn

„die einzelnen Elemente bleiben ihrer Natur nach in Ewigkeit
unveränderlich", die Bewegung aber ist das Prinzip für das

Anders werden. Wir können hinzufügen: Die Atome sind an



Das Lebensprinzip und der Materialismus, 115

sich unfähig, als reine Atome der Bewegung zu unterliegen.
Denn sie sind im Sinne des Materialismus unteilbar; nur aber

was Teile hat, kann bewegt werden.

b) Kein Atom hat ein subjektives selbständiges Sein in der
Natur; nur was zusammengesetzt ist, existiert im Bereiche des Stolfes.

c) Nur auf Grund einer Bewegung können zwei Atome oder

zwei Elemente sich verbinden. Nur die Bewegung also ist der

subjektive Grund eines jeden stofflichen Seins, das ja nicht anders

wie als zusammengesetztes zu subsistieren vermag. Was Grund
für die betreffende Bewegung ist oder den Anstofs dazu gibt, das

ist also der innere Grund für das zusammengesetzte Wesen.

d) In leblosen Dingen ist dieser Grund vollständig aufsen;
sie hängen in ihi'em Sein und in ihrer Thätigkeit ganz und gar
von aufsen ab. In lebenden Dingen ist der mafsgebende
Grund innen. Ist er eines der Elemente? Ist er eine der

Eigenschaften solcher Elemente? Unmöglich.
Das Leben umfafst das ganze lebende Ding; ein Element

oder ein Atom ist aber so das eine, dafs es nicht das andere

ist und auf das andere nicht im mindesten sich erstreckt. Das

Lebensprinzip kann also von keinem einzelnen Teile getragen
sein; und da ein jeder der Teile mitsamt seinen Eigenschaften
immer ganz und gar für sich derselbe bleibt, ist das Lebensprinzip
an keinen dieser Teile oder dieser Elemente vom Teile oder vom
Elemente aus, d. h. kraft dessen Natur, gebunden und rührt von
nichts derartigem her. Das Lebensprinzip basiert auf einem Träger,
der die stofflichen Eigenschaften unberührt läfst, vielmehr sie

alle insgesamt in Bewegung und Thätigkeit zu setzen versteht,
eine jede nach ihrer Weise: wir nennen diesen Träger die Seele.

Wo Leben ist, da ist Seele. Und diese Seele ist in keiner
Weise das Resultat stofflicher Eigenschaften; vielmehr ist sie

inmitten des Stoffes das erste Prinzip für das Zusammengesetzte,

resp. für dessen Thätigkeit. Aristoteles definiert sie deshalb :

Die Seele ist jenes Prinzip, kraft dessen zuerst
etwas lebt. Die Seele ist nicht das Prinzip der Atome. Die

Behauptung; dafs eine Seele im betreffenden Wesen Prinzip der

Lebensäufserungen sei, schliefst nicht in sich ein jene andere



116 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

Behauptung: „Die Affinität besteht für sich, getrennt vom Stoffe."-
Es wäre dies einfach ein Unsinn.

Nein; es wird vielmehr mit der Seele ein Prinzip im lebenden

Dinge behauptet, welches die Atome mit den einem jeden
derselben entsprechenden Kräften im Dinge selbst zusammenhält
und ihre Eigenschaften bewahrt; ein Prinzip, welches das an und
für sich Unbestimmte und Gleichgiltige im Stoffe, wie wir oben

gesehen, zu einer bestimmten Art von Sein und Wirken im Zusammengesetzten

determiniert. Die Atome oder Elemente verhalten sich

zum Lebensprinzip innerhalb des betreffenden Dinges, wie das

Entwicklungsfähige, das nur Vermögende zum Bestimmenden,
Entwickelnden. Verleiht die Seele als Lebensprinzip nur Bewegung-
und zwar in erster Linie Bewegung von Ort zu Ort, so ist damit

von selbst gegeben, dafs sie durchaus an den Stoff gebunden
ist und mit demselben an und für sich entsteht und vergeht..
Denn Bewegung von Ort zu Ort ist unmöglich ohne Stoff und

zwar ohne Stoff in seiner Zusammensetzung.

Wir haben jetzt nur nach der allgemeinen Seite hin das

Lebensprinzip zu bestimmen. Später werden wir sehen, in wie
viele Gattungen es zerfällt und wie ein bestimmtes Lebensprinzip
nicht zwar von sich aus als Lebensprinzip, sondern einzig und
allein auf Grund eines mit selbem verbundenen Vermögens,
wie also eine Seele, nachdem sie im Stoffe ihr thatsächliches Sein

begonnen, auch allein für sich aufserhalb des Stoffes
existieren kann.

Für jetzt müssen wir noch, damit ja kein Zweifel übrig
bleibe, die Art der Verschiedenheit zwischen reinem Stoffe

und dem Lebensprinzip genauer bestimmen.

§. 3.

Die Art der Verschiedenheit zwischen dem Lebensprinzip
und dem, Stoffe als solchem.

Zwei Extreme sind hier auseinander zu halten. Das eine
Extrem ist, dafs das Leben ein Resultat stofflicher Kräfte ist;
wie z. B. das Leuchten ein Resultat des Lichts und die Wärme
ein Ergebnifs des Feuers. Das andere Extrem besteht in



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 117

der Annahme, das Leben oder das Lebensprinzip sei eine Substanz

oder eine Eigenschaft, die zum Stoffe hinzutrete etwa wie Wasser

zum Wein, wie Zinn zum Kupfer.

Kr. 7.

Das Auseinanderhalteil ziveier extremer Ansichten.

Der Körper steht dem Leben durchaus nicht fremd gegenüber,

wie ein Element dem andern. Kein; der Körper lebt
selber, er lebt seinem ganzen Sein als Körper nach. Es kann

in ihm nichts, auch nicht das mindeste, kein Atom und keine Eigenschaft

kann gezeigt werden in ihm, was nicht am Leben
teilnähme. Aber dieses Leben hat nicht in demselben, im Körper
-als solchem, seinen Grund und wird nicht getragen von ihm.
Die Ausdehnung z. B. hat ihren subjektiven Grund im Körper ;

«ie ist ein Ergebnis, eine Eigenschaft, die dem Körper, sobald

dieser thatsächliches Sein hat, immerdar folgt; kein Körper ist
deshalb dem wirklichen Sein nach ohne Ausdehnung. So aber
verhält es sich nicht mit dem Leben.

Das Gold leuchtet. Aber leuchtet es von sich aus? Dann

würde es immer, auch im Dunkeln leuchten; wie es immer sich

hart anfühlt. Kein; es leuchtet im hellen Lichte der Sonne

und kraft desselben. Dafs es thatsächlich leuchtet und glänzt,
das kommt durchaus vom Lichte der Sonne. Dafs es aber gelb
leuchtet, das kommt vom Golde selber. Diese Eigenschaft wird
im Lichte der Sonne nur erst lebendig. Der Sonnenschein fallt
auf das Gold; und nun ist es als leuchtendes in allen seinen

Eigenschaften wirksam, ohne dafs zu diesen Eigenschaften im
Golde eine neue hinzutritt oder eine bereits vorhandene sich
entfernt. Vom Golde als solchem wird nun ausgesagt, es leuchte.
Das Leuchten gehört als seinem Träger dem Golde an, trotzdem
die Quelle davon im Sonnenlichte ist.

So ähnlich verhält es sich mit dem Leben. Es besteht da nur
der Hauptunterschied, dafs das thatsächliche Leuchten eine rein

zufällige, nämlich von aufs en her zufallende Eigenschaft des

Goldes ist, ohne die das Gold seinem Sein und Wesen nach
vollkommen besteht und mit der es ebenso besteht; dafs somit



118 Das Lebcnsprinzip und der Materialismus.

da wirklich der Stoff Subjekt oder Träger des Leuchtens ist.
Das Leben aber ist ein Grundprinzip, ohne welches die
betreffende Pflanze oder das einzelne Tier nicht zu bestehen,

vermag. Und deshalb ist im eigentlichen Sinne nicht der
einzelne Stoff Träger oder Subjekt des Lebens, sondern das Leben
hat ein eigenes Prinzip als Subjekt, die Seele nämlich; und
vermittelst deren trägt es vielmehr den Stoff, soweit es auf die
einzelne thatsächliche Zusammensetzung desselben ankommt, als
dafs der Stoff seinerseits es trüge. Denn wie bereits bemerkt,,
beruht das Wesen eines Dinges auf einer bestimmt gearteten
Zusammensetzung der Elemente oder der Atome. Eine solche

Zusammensetzung nun kann nicht statthaben ohne ein

bewegendes Prinzip, das da zugleich das bestimmte Mafs der

Zusammensetzung und somit die leitende Richtschnur und das

Mafs für die Teile in sich schliefst. Es ist aber gerade
das Lebensprinzip innerhalb des Dinges dieser erstbewegende
Grund für die Bewegung der Teile und somit zugleich das dem

Wesen angehörige, in ihm befindliche und in der Thätigkeit nach
allen Seiten hin innerlich bestimmende und bethätigende Prinzip.
Alle Thätigkeit also und alles Bestimmte kommt in dem Mafse,
dafs es Lebensprinzip ist, von ihm her.

Da aber nichts in der Wirklichkeit besteht, ohne dafs es

irgendwie thätig und in gewissen Grenzen bestimmt ist, so
erscheint das Lebensprinzip in jedem lebenden Wesen als das
erste mafsgebende Grundprinzip; und ohne dasselbe

i s t natürlich das Lebende auch gar nicht. Die Pflanze ist
nicht mehr, wenn das Leben aus ihr gewichen. Das Tier ist
nicht mehi-, wenn es nicht mehr lebt.

Wird deshalb vom h. Thomas an vielen Stellen gesagt:
„Eür die lebendigen Dinge sei Leben ganz eben dasselbe, wie
Sein", so will das nicht besagen, dafs das Lebensprinzip nun
im betreffenden Dinge die Organe bewirke, sie mit allen ihren
Kräften und Eigenschaften herstelle, ganz wie es will; —
dies bedeutet vielmehr, alles, was im lebendigen Dinge an
Bestimmtheit und wirklicher Thätigkeit sich vorfindet,
rühre insoweit vom Lebensprinzip her. Dafs aber jedes Organ



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 119

die ihm eigene Fähigkeit hat, nur in gewisser Weise thätig
zu sein und nicht in einer andern, dafs das Auge nur zu
sehen vermag, nicht aber zu hören, dies kommt nicht vom Lebensprinzip,

sondern von der innern Natur des betreffenden Organs,
die in ihrem entsprechenden Vermögen zu wirken, vom Lebensprinzip

ganz unabhängig dasteht.

Dafs der einzelne Mensch in bestimmten Grenzen und nach

bestimmtem Mafse wirklich existiert; dafs seine Augen that-
sächlich sehen, seine Ohren hören, seine Zunge spricht; —
dies kommt vom Lebesprinnzip und nach dieser Seite hin ist
Leben nichts anderes als ein höherer Grad des Seins, wonach

nämlich i m lebenden Dinge selber ein mafsgebendes Prinzip
für solche Thatsächlichkeit besteht; Leben ist nach dieser Seite

thatsächlich und in vollstem Umfange Sein.

Aber dafs es in dem Wesen des Menschen liegt, ein
einzelner Mensch wirklich sein zu können, dafs das Auge sehen

kann, das Ohr hören kann, die Zunge sprechen kann; das ist
unabhängig vom Lebensprinzip im Menschen; und wird von
demselben mit Notwendigkeit vorausgesetzt, soll es einen wirklichen
Menschen bilden. Darin kann das Lebensprinzip nichts ändern.
Nie kann es machen, dafs das Auge hört oder das Ohr sieht
oder das menschliche Wesen in der thatsächlicheu Wirklichkeit
zu einer Pflanze wird.

Wie also von einem Dinge das Sein ausgesagt wird und

wie dieses ihm ganz und gar wie nichts anderes eigen zugehört,

in gleicher Weise gehört ihm das Leben wie nichts anderes

zu. Das lebende Ding ist weit mehr, d. h. es hat höheres Sein

als das leblose. Der Körper lebt als solcher kraft des

Lebensprinzips und ist vom Leben so durchdrungen, dafs alles in ihm

gemäfs dem innewohnenden Lebensprinzip thätig ist und dafs all'
diese Thätigkeit als eine ihm zugehörige ausgesagt werden mufs.

Wie sich in den niedrigsten lebenden Wesen dieses Lebensprinzip

immer in ganz eigentümlicher Weise äufsert, Quell aller
Verschiedenheit und damit einer gewissen Selbständigkeit ist,
beschreibt Göppert (Natur, Jahrgang 1884, Nr. 13) an einem

Beispiele: „In den Pflanzen schon tritt uns die wunderbare



120 Das Lebensprinzip und der Materialismus.

Eigentümlichkeit entgegen, dafs jede Art nur die ihr zusagende

Nahrung aufsucht. In demselben Glase in einer Lösung kultivierte
Arten nehmen im dunklen Bewufstsein jede nur gerade die für
ihre Existenz nötigen Stoffe auf. Meine mit wässeriger
Blausäure angestellten Versuche ergaben, dafs die Blausäure das

Pflanzenleben vernichtet; setzte ich aber welke Pflanzen in
Blausäurelösung, so nahmen sie erst Wasser auf und erholten sich

durch die Wasseraufnahme und erst später nahmen sie
Blausäure auf und starben daran. Der gekeimte Hausschwamm
breitet sein feinfädiges Gewebe rasch nach allen Richtungen
hin aus und zwar normal in koncentrischen Kreisen, wie die

Boletus-Arten, wie ich es einst fand bei der Entwiekelung des

Pilzes zwischen Glasplatten. Gleich dem Wanderer in der Wüste
führt der Pilz das Wasser, dessen er bedarf, mit sich und

vermag sich längere Zeit ohne andere Wasserzufuhr zu erhalten.

In der Not kann er sogar auf und in Ziegelsteinen vegetieren,
besonders auf porösen, schlecht gebrannten Steinen, welche er
durchwuchert. Will er aus der dunklen Vegetationsschicht ans

Licht, ins Freie gelangen, so rollt sich das zarte, Spinngeweben
ähnliche Geflecht stengelartig zusammen und prefst sich durch
die schmälste Spalte. Er saugt die Zellen des von ihm befallenen
Holzes aus und läfst den Holzkörper als schlammig-brüchige,
kraftlose Masse zurück."

Das Leben ist unteilbar. Ein Ding lebt oder es lebt
nicht. Jeder Teil eines lebenden Dinges lebt ganz, sowie

er ganz ist. Das Leben ist ganz in jedem Teile des Lebenden,
ähnlich wie ja auch die Bewegung in jedem Teile des Beweglichen

ganz ist; das Rad z. B. ist ebenso ganz und gar in

Bewegung, wie der Wagen; jegliches gemäfs der innnwohnenden
und vom Bewegenden vorausgesetzten Kraft oder Eigenschaft.

Danach ist dann auch notwendigerweise, da ja das Leben
im Lebensprinzip eingeschlossen und von diesem durchaus
abhängig ist, das Lebensprinzip selber, die Seele, ganz in jedem
Teile des Belebten; gleichwie die Natur des Menschen ganz
jedem eigenen Organe zugehört, je nach der Beschaffenheit des

einzelnen Organs.



Das Lebensprinzip und der Materialismus. 121

Der Materialismus will unter dem Leben eine „Kraft des

Stoffes" verstanden wissen. Einverstanden.
Auch Thomas definiert nach Aristoteles die Seele als

actus corporis, also als das Prinzip für die Thätigkeit oder

Thatsäehlichkeit; für die „Kraft des Körpers." Aber kann damit

bestehen bleiben, dafs die „Kraft des Stoffes" dieser Stoff
selber sei oder im Stoffe ihr Prinzip habe? Unmöglich. Dann

hiefse ja Leben nur „Kraft der Kraft" oder „Stoff des Stoffes."

Kraft und Stoff wäre genau dasselbe und fiele zusammen, wenn
das Leben nichts weiter als Stoff wäre. Kraft und Stoff wäre

etwa ebenso wie Helle und Licht, wie Wärme und Feuer. Jeder

Stoff wäre dann nicht nur Leben, sondern Leben erzeugend.
Ist „Kraft" nicht „Stoff", nun so ist der Stoff unmöglich

das subjektive Prinzip oder der Träger des Lebens, sondern

erhält vielmehr Kraft und Bethätigung vom Leben; und dieses

ruht auf einem andern Träger, der kein Resultat stofflicher
Eigenschaften ist, sondern im Gegenteil es vermag, alle stofflichen

Eigenschaften gleichmäfsig, wie die Natur einer jeden es

verlangt, insgesamt zu wecken, zu bethätigen und zu erhalten und
der somit auch von dieser Seite her keine für sich einzelne

stoffliche Eigenschaft sein kann. Ein solcher Träger des Lebens

und demgemäfs Lebensprinzip wird nun eben „Seele" genannt.
Woher dieselbe komme oder welche wirkende Kraft allein

sie verursachen könne, das wird gleich erklärt werden. Es

sollte bis jetzt nur im allgemeinen festgestellt werden, dafs der

Materialismus mit seinen eigenen positiven Daten in Widerspruch
stehe, wenn er ein dem Stoffe nicht entspringendes Lebensprinzip

leugnet.


	Das Lebensprinzip und der Materialismus

