
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die philosophische Lehre von der Unterscheidung

Autor: Schmid, Eranz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mïïfSF *¥wW ^d/W *WwW «Wh^ *JWW *JMW *JM& mwW UwW *&IW ^ÜW
cjv» «^» *Js» c^» «^» fegv» y£* «^R> <£> c^p» c<Js® «^R» «^» «^R>

DIE PHILOSOPHISCHE LEHRE VON DER

UNTERSCHEIDUNG.

Von

Professor Dr. ERANZ SCHMID.

1. Zu den philosophischen Lehrpunkten, deren richtige
Darlegung nicht ohne Schwierigkeit ist und deren Anwendung
sich fast durch die ganze Philosophie und Theologie hindurchzieht,

gehört die Lehre von der Unterscheidung (distinctio).
Dabei wird diesem Lehrpunke nicht immer die gehörige
Aufmerksamkeit zugewendet. So dürfte eine gründliche
Besprechung desselben nicht ohne Nutzen sein. (Vgl. Suarez,

metaphys. disp. 7 ; Joann. a S. Thoma, cursus philos, log. p. 2.

q. 2. art. 3 ; Liberatore, instit. philos., metaph. gen. c. 1. art. 5.

n. 31. c. 2. art. 1. n. 67, 68.; Tongiorgi, instit. phil. ontol. 1.

2. c. 4. art. 1 — 6. cosmol. 1. 1. c. 6 art. 3; Palmieri, instit.
phil. ontol. thes. 7. 17; Zigliara, summa phil. ontol. 1. 2. c. 2.

art. 2. 1. 3. c. 2; Egger, propaed. phil. ontol. c. 2. art. 4. n.
223 sqq. ; Kleutgen, Philos, d. Vorz. 6. Abth. 4. Haupt.; Stöckl,
Lehrbuch der Philos. § 109 ; Gutberiet, Metaph. 3. Kap. § 4.

5. 10.)



Begriff und Einteilung der Unterscheidung. 65

I.

Begriff und Einteilung der Unterscheidung.

2. Die Unterscheidung (distinctio, distinctum) bildet offenbar

einen gewissen Gegensatz zur Einheit (unitas, unuru), sowie zu
den mit der Einheit innigst verwandten, aber nicht völlig
gleichwertigen Begriffen der Einfachheit (simplicitas, simplex) und der

Identität (identitas, idem). Als direkter Gegensatz zur
Unterscheidung stellt sich bei näherer Betrachtung die Identität heraus.

Wo sich nämlich auf den ersten Blick eine Vielheit zu
offenbaren scheint oder der Geist wie immer zuerst an eine Vielheit
denkt, aber bei genauerem Eingehen in die Sache die Anerkennung

der Einheit die Oberhand behält, da reden wir von Identität:

dort hingegen, wo wir zunächst an Einheit denken, bei

näherer Untersuchung aber eine Vielheit vorgefunden wird, da

sprechen wir naturgemäfs von Unterscheidung. Die
Unterscheidung kann daher also definiert werden: Sie ist eine
gewisse Vielheit bei vorgedachter Einheit. In diesem

Sinne ist auch die gewöhnliche Definition schulgerechter
Philosophen aufzufassen: Distinctio est carentia identitatis inter plura.
(Vgl. Suarez, Tongiorgi, Zigliara 11. cc.)

Nun wird es nicht schwer sein, den Begriff der
Unterscheidung bei aller Verwandtschaft von dem Begriffe der Vielheit

(multitudo, multa), der Zusammensetzung (compositio, com-

posita), der Verschiedenheit (diversitas, differentia, diversa) und

des Geschiedenseins (divisio, divisa) abzusondern. Die Vielheit
ist der direkte Gegensatz zur Einheit; daher braucht sie zwischen

den fraglichen Dingen weder eine scheinbare noch eine wirkliche

Einheit vorauszusetzen. Die Zusammensetzung ist der
Einfachheit entgegengesetzt; daher fordert sie für die

Zusammensetzungsglieder ihrem Begriffe nach bei aller Vielheit nicht blöfs
eine scheinbare, sondern eine wirkliche Einheit oder Einigung.
So müssen Leib und Seele ein einheitliches Wesen bilden, um

sagen zu können: Der Mensch ist aus Leib und Seele zusammengesetzt.

Wenn ich aber sage: Leib und Seele, Gott und Welt
Jahrbuch für Philosophie etc. II. 5



66 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

sind unterschiedene Dinge, so sehe ich, einen gewissen Schein
oder den vorgefafsten Gedanken der Einheit vorausgesetzt,
vollständig davon ab, ob und wie die beiden Dinge in Wirklichkeit
mit einander geeiniget sind; ja sie können von einander ganz
geschieden sein. Verschiedenheit und Geschiedensein
endlich stehen zum einfachen Unterschiedensein dadurch im

Gegensatze, dafs ersteres nicht blofs was immer für eine Vielheit,

sondern eine Vielheit des Wesens oder der innerlichen
Beschaffenheit, letzteres aber neben der Vielheit auch noch eine

bestimmte Trennung zur Voraussetzung hat. (Vgl. Suarez 1. c.

sect. 1. n. 22; Joan, a S. Thoma 1. c. ; Tongiorgi 1. c. ontol.

art. 1). Nun müssen wir die vorzüglichsten Einteilungen der

Unterscheidung kennen lernen.
3. Die nächstgelegene und wohl auch die wichtigste

Einteilung ist in eine sachliche oder reale und eine gedachte
oder logische Unterscheidung, oder mit anderen Worten
in die Unterscheidung dem Sein und dem Begriffe nach
(distinctio realis et distinctio rationis sive logica). Ist nämlich
die Vielheit, ohne welche keine Unterscheidung denkbar ist und

auf welche es bei der Unterscheidung hauptsächlich ankommt,
in den Dingen selbst gelegen, so ist die Unterscheidung eine

reale; wird die Vielheit hingegen blofs von unserem Denken in

die Dinge hineingetragen, so nennt man die entsprechende
Unterscheidung eine blofs gedachte. So z. B. unterscheidet unser
Denken im Menschen allerdings Vernünftigkeit und Sinnlichkeit,
oder in Gott nebst der Wesenheit verschiedene Eigenschaften.
Aber in Wirklichkeit durchdringen sich im Menschen die beiden

gedachten Momente seines Wesens derart, dafs sie real
vollkommen Eins sind und physisch unmöglich getrennt werden

können; auch in Gott besteht zwischen den verschiedenen
Eigenschaften unter sich oder zwischen Eigenschaften und Wesenheit
die vollkommenste reale Einheit. Daher können wir es in diesen

Fällen nicht mit einer realen Unterscheidung zu thun haben.

Anders ist es bei Leib und Seele im Menschen oder bei den

drei Personen in Gott. Da besteht vor unserem Denken und

unabhängig von demselben zwar keine Trennung, aber eine



Begriff und Einteilung der Unterscheidung. G 7

wahre Mehrheit. Daher müssen wir die diesbezügliche
Unterscheidung eine reale nennen. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 1. 4.)
Ob zwischen diesen beiden Einteilungsgliedern, wie manche lehren,
noch ein weiteres in der Mitte liege (distinctio media), soll später
eigens untersucht werden.

Übrigens kann man bei der realen Unterscheidung, je nachdem

von zwei Dingen bei voller Gleichheit der Begriffe einfach

das eine nicht das andere ist oder die Dinge auch begrifflich
auffallend verschieden sind, von einer rein numerischen
Unterscheidung (distinctio numerica), wie zwischen zwei ganz gleichen
Individuen derselben Art, oder von einer Unterscheidung
auch der Beschaffenheit nach (distinctio realis cum diversi-
tate) reden, wobei entweder die Gattung oder die Art oder
blofs zufallige Eigenschaften in Betracht kommen (distinctio
generica, specifica, accidentalis). Dergleichen wäre die

Unterscheidung zwischen Mensch und Pflanzen oder zwischen Mensch
und Tier oder zwischen einem kranken und gesunden Menschen.

(Vgl. Suarez 1. c. n. 12. 22.)
4. Ferner könnte man die Unterscheidung in eine wirklich

gegebene oder aktuelle und in eine potenzielle
einteilen. Potenziell mufs man, wenn man bei der Bedeutung des

Wortes bleiben und keine Begriffsverwechslung veranlassen will,
jene Unterscheidung nennen, wo die Vielheit, welche bei der

Unterscheidung immer den Ausschlag gibt, nicht in Wirklichkeit
gegeben, sondern blofs dem Vermögen nach vorhanden ist. Bei

der aktuellen mufs folgerichtig das Gegenteil gefordert werden.

Ein Beispiel haben wir an dem, was viele von der stätigen
Gröfse (continuum) oder von der chemischen Verbindung lehren.

Nach ihnen sind im Stätigen vor der Teilung keine aktuellen
oder wirklichen, sondern blofs potenzielle oder mögliche Teile
vorhanden (vgl. Gutberiet a. a. 0. §. 31. n. VI.) ; auch in
den chemischen Verbindungen, z. B. im Wasser bleiben nach

gewöhnlicher Lehre die Elemente, wie Wasserstoff und Sauerstoff,

nicht actu, d. h. als wirkliche und fertige Dinge dieser

Art, sondern blofs potentia, d. h. dem Vermögen oder der
Entwicklungsfähigkeit nach zurück. Fragt man unter dieser Voraus-

5*



y 8 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

setzung: Welche Unterscheidung besteht in der stätigen Gröfse
als solcher und vor der aktuellen Teilung und unabhängig von
derselben zwischen dessen rechter und linker Hälfte, oder wie
unterscheidet sich im Wasser vor seiner Zersetzung Sauerstoff
und Wasserstoff von einander, so mufs man antworten: Wir
haben es hier mit keiner wirklichen, sondern blofs mit einer

potenziellen Unterscheidung zu thun. Wer aber in den

genannten Punkten anderer Ansicht ist, der wird auch vor der

Teilung oder Zersetzung auf einer aktuellen Unterscheidung
bestehen müssen.

Es ist also nicht gestattet, reale und aktuelle Unterscheidung
ohne weiteres zu verwechseln. Dennoch begegnet man der hier
erklärten Einteilung, soweit sie sich von der früheren
unterscheidet, auch bei guten Schriftstellern nur höchstens im Vorbeigehen

und in einer Weise, dafs man glauben möchte, sie falle
mit der früheren (realis et logica) vollkommen zusammen. Auch

dort, wo die Frage zur Behandlung kommt, ob es zwischen der
distinctio realis und der distinctio rationis noch ein Mittelglied
gebe, pflegt man auf die potenzielle Unterscheidung im soeben

erklärten Sinne keine Rücksicht zu nehmen. (Vgl. Suarez 1. c.

sect. 2. n. 23 et alibi.)
Dennoch scheint nichts näher zu liegen als der Zweifel,

ob der eben beschriebenen Unterscheidung nicht eine Mittelstellung
zwischen der blofs gedachten und der realen Unterscheidung
anzuweisen sei. Uns indessen erscheint die Frage nicht von
so grofser Bedeutung, um sie eigens zu behandeln. Für unsern
Zweck genügen darüber folgende allgemeine Gesichtspunkte.
Wie man diese Einteilung mit der frühern nicht ohne weiteres

verwechseln kann, so darf man auch die potenzielle
Unterscheidung keineswegs zur distinctio rationis im gewöhnlichen
Sinne des Wortes rechnen. Denn die distinctio rationis hat das

Eigentümliche, dafs bei ihr die beiden Unterscheidungsglieder,
solange man die Sache in concreto nimmt, in keinem Falle
wirklich geschieden werden können; bei der potenziellen
Unterscheidung aber ist offenbar das Gegenteil der Fall. Wir möchten

daher die potenzielle Unterscheidung eher als eine Unterart der



Die blofs gedachte Unterscheidung.

realen Unterscheidung auffassen. Denn wenn man von
Unterscheidung redet, so denkt man dem Wesen des Begriffes
entsprechend nicht so fast an die aktuelle Trennung oder an das

wirkliche Geschiedensein, als an die Trennbarkeit der Glieder.
Mithin mufs man dort, wo die fraglichen Unterscheidungsglieder
nicht blofs im Gedanken, sondern auch der Wirklichkeit nach

trennbar erscheinen, folgerichtig von einer realen Unterscheidung
reden. Der Verstand überschreitet ja alle Schranken der Zeit
und der augenblicklich gegebenen Wirklichkeit. Daher kann er
mit Leichtigkeit das Mögliche als bereits verwirklicht und somit
das real Trennbare als bereits getrennt oder wenigstens als

bereits unterschieden auffassen. In diesem Sinne schreibt
Gutberiet (a. a. 0. S. 192.) von dem Stätigen: „Es genügt, dafs der
Geist Grenzen setze, z. B. Punkte auf der Linie fixiere: und
die Teile sind aktuale." Und wieder (S. 193.): „Man kann
nicht sagen, dafs sie (die Teile des Stätigen) vor der Teilung
Eins seien, nur das Ganze ist Eins." Endlich ist nicht zu

vergessen, dafs die Mittelstellung, welche man allenfalls der von

uns beschriebenen potenziellen Unterscheidung anweisen wollte,
jedenfalls von der Stellung der später zu besprechenden
Unterscheidungen ganz verschieden ist.

II.

Die bloss gedachte Unterscheidung.
(Distinctio rationis.)

5. Als blofs gedachte Unterscheidung haben wir diejenige
bezeichnet, wo die Vielheit, auf welche es bei der Unterscheidung

vor allem ankommt, keine sachliche oder wirkliche, d. h. keine

unserem Denken vorangehende und unabhängig von demselben

in den Dingen bestehende, sondern vielmehr eine von unserem
Denken in die Dinge hineingelegte ist. Dieselbe kann wiederum

von sehr verschiedener Natur sein.

In unzähligen Fällen geschieht es, dafs unser Geist eine

nnd dieselbe Sache wegen der in ihr liegenden Vollkommenheit,



70 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

sowie wegen der verschiedenen Beziehungen nach aufsen, unter

gar verschiedenen Gesichtspunkten und durch mehrere in sich

unadäquate Begriffe auffafst; ja wegen seiner vielseitigen
Beschränktheit ist der menschliche Geist zu einer solchen

Auffassung oft geradezu genötigt. Hin und wieder dagegen trifft
es sich, dafs die Begriffe, mit welchen wir unserem menschlichen

Denken entsprechend ein und dieselbe Sache nacheinander

auffassen, streng genommen weder unadäquat noch verschieden

genannt werden können; sondern es ist vielleicht der zweite

Begriff nur die Wiederholung des ersteren, höchstens dafs der
eine Begriff klarer und ausgeprägter ist, als der andere. Man
sieht leicht ein, dafs dieser letzte Vorgang objektiv und in der
Sache selbst keinen rechten Grund hat, sondern vielmehr der

subjektiven Eigentümlichkeit unseres Denkens zuzuschreiben ist.

Infolgedessen stellt sich im zweiten Falle die Vielheit, welche

wir fast unwillkürlich von unserem Denken auf die gedachten
Dinge übertragen, als eine den Dingen ganz äufserliche und
mehr willkürlich ersonnene heraus, währenddem sie im ersten
Falle irgendwie den Dingen innerlich erscheint und in einem

gewissen Sinne von den Dingen selbst unserem Denken
aufgenötigt wird. Daher hiefs bei den Alten die eine Unterscheidung
distinctio rationis ratiocinantis, die andere distinctio rationis
ratiocinatae. Beispiele für die distinctio rationis ratiocinatae
haben wir, wenn man im Menschen die Sinnlichkeit von der

Vernünftigkeit oder beides von dem Leben im allgemeinen oder

vom einfachen Dasein, oder in Gott die Eigenschaften von
der Wesenheit oder eine bestimmte Eigenschaft von der anderen

unterscheidet. Eine Unterscheidung der anderen Art (rationis
ratiocinantis) liegt meinem Denken zu Grunde, wenn ich sage:
Jedes Ding ist mit sich selbst identisch; oder jeder Mensch liebt
sich selbst; oder der Mensch ist ein sinnlich vernünftiges Wesen.

Neuere Schriftsteller der scholastischen Richtung haben
entweder mit der Lehre der Alten auch einfach ihre Redeweise
beibehalten, oder sie gebrauchen für die angeführten Ausdrücke
lieber andere Bezeichnungen, wie: distinctio pure mentalis et
mentalis simpliciter, oder: distinctio rationis sine fundamento in



Die blofs gedachte Unterscheidung. 71

re et distinctio rationis cum fundamento in re, welche uns übrigens
auch bei den Alten nicht selten begegnen. Alan könnte auch
die eine Unterscheidung mentalis major und die andere mentalis
minor nennen; und Kardinal Zigliara gebraucht diese Ausdrücke

wirklich, jedoch in einem etwas verschiedenen Sinne. Für die

distinctio rationis ratiocinatae, welche offenbar die wichtigere ist,
sind noch manche andere Bezeichnungen im Gebrauche. Vielfach

nennt man sie eine virtuelle (virtualis), insofern sie nämlich

in gewissem Sinne einer realen Unterscheidung gleichwertig
erscheint. Andere nennen sie distinctio logica ex natura rei,
weil sie in der Natur der Dinge ihren objektiven Grund hat;
wieder andere distinctio formalis, insofern sie durch unsern
Denkprozefs, vermöge dessen wir die Dinge nach ihren wesentlichen

Eigenschaften (forma, formalitates) aufzufassen bemüht
sind, zustande kommt. Dabei ist jedoch nicht zu vergessen,
dafs viele mit dem Namen distinctio formalis oder distinctio
virtualis entweder einfachhin oder mit gewissen Beisätzen, wie:
distinctio formalis intrinseca, distinctio virtualis ex natura rei
eine andere Unterscheidung bezeichnen, welche nach ihrer
Ansicht zwischen der realen und der blofs gedachten Unterscheidung,
die eben beschriebene distinctio virtualis miteinbegriffen, in der
Alitte liegen soll. Vgl. Suarez 1. 1. sect. 1. n. 3. 8. 13. 16.

sect. 2. n. 2). Deswegen nennen manche, um jede Verwechselung

auszuschliefsen, unsere Unterscheidung pure formalis, pure
virtualis oder virtualis simpliciter. (Vgl. Tongiorgi 1. c. ontol.

n. 223. 240.) Auch der Ausdruck distinctio potentialis könnte

gleichbedeutend mit virtualis genommen werden. Kardinal
Zigliara (1. c.) gebraucht die Bezeichnung distinctio metaphysica;
wohl deshalb, weil die in dieser Unterscheidung gegebene Vielheit

blofs für die ideelle AVeit besteht, so dafs eine entsprechende
physische Trennung selbst der Allmacht Gottes geradezu
unmöglich erscheint.

6. Bei A7asquez (in 1. p. disp. 117. c. 3. coli. disp. 121.)
finden sich gelegentlich Bemerkungen, welche darauf hinzielen,
den Unterschied zwischen der distinctio pure mentalis oder rationis

ratiocinantis und der distinctio virtualis oder rationis ratio-



72 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

oinatae zu verwischen. Sein Bedenken besteht darin, dafs er
auch für die letztere Art der Unterscheidung' den Grund keineswegs

in den Dingen selbst, sondern rein in unserem subjektiven
Denken oder in rein äufserlichen Beziehungen zu finden glaubt.
Allein im allgemeinen liegt der Unterschied zwischen den beiden

gedachten Unterscheidungen so am Tage, dafs es nicht nötig ist,
sich gegen Yasquez in eine eigene Widerlegung einzulassen.

(Vgl. Joan, a S. Thoma 1. c.) Übrigens findet diese Sache durch
das, was wir bald (n. 8.) über den vollen Grund dieser
Unterscheidung sagen werden, eine weitere Beleuchtung. Zuvor
jedoch müssen wir in der distinctio virtualis oder distinctio rationis
ratioeinatae auf eine Unterabteilung hinweisen.

Wie wir bereits bemerkt haben, sind bei der virtuellen
Unterscheidung immer mehr oder weniger unadäquate Begriffe
im Spiele. Bekanntlich versteht man unter unadäquaten
Begriffen solche, die sich gegenseitig nicht vollkommen einschliefsen

und wovon folglich der eine im gewissen Sinne vom anderen
absieht (ab alio praescinditur, fit praecisio); jedoch geschieht dies

immer in der Voraussetzung, dafs in der Sache, auf welche die

Begriffe faktisch und in concreto Anwendung finden, das, was
der eine ausdrückt, von dem, was durch den anderen bezeichnet

wird, in keiner Weise getrennt werden kann oder real
unterschieden ist. So z. B. sind in Gott Weisheit und Güte oder

im Menschen Sinnlichkeit und Vernünftigkeit durchaus nicht
real unterschiedene, noch in irgend einer Weise physisch trennbare

Dinge. Die ganze Trennung oder Scheidung kommt hier

von unserem Denken und liegt am Ende nur in den Begriffen.
Dabei waltet jedoch zwischen dem einen und dem anderen

Beispiele ein nicht zu verkennender Unterschied ob. Mag nämlich
auch die Sinnlichkeit und die Vernünftigkeit konkret genommen
im Menschen oder noch konkreter in Petrus in keiner Weise

getrennt werden können und folglich in diesem Sinne die ganze
Scheidung auf Rechnung unseres Denkens zu setzen sein, so gibt
es doch in Wirklichkeit, d. h. aufser unserem Denken und
unabhängig von demselben gewisse Dinge, wie den Löwen, in denen

nur die Sinnlichkeit, und andere, wie die Engel, in denen nur die



Die blofs gedachte Unterscheidung. 73

Vernünftigkeit zu finden ist. Dabei ist wohl zu beachten, dafs
sowohl die Sinnlichkeit im Menschen und im Löwen, als auch die

Vernünftigkeit im Menschen und im Engel dem eigentlichen oder
metaphysischen Begriffe nach durchaus nicht verschieden ist. Somit mufs

man in aller Wahrheit sagen: Die Sinnlichkeit, auch wie sie im
Menschen ist, schliefst ihrem Wesen oder ihrem metaphysischen

Begriffe nach die Vernünftigkeit nicht ein. Folglich kann man

im gegebenen Falle und bei anderen ähnlichen Beispielen am

Ende ganz richtig sagen : Die Scheidung, um welche es sich bei

dieser Unterscheidung handelt, besteht, allerdings nicht in
concreto und in jener Sache, auf welche sie augenblicklich
angewendet wird, wohl aber in abstracto und in der metaphysischen
Ordnung oder in anderen konkreten Dingen vor unserem Denken
und unabhängig von jeder Geistesthätigkeit. Das will man
bezeichnen, wenn man nach dem Ausdrucke der Schule von einer

praecisio objectiva spricht. Infolgedessen könnte man die

Unterscheidung in unserem Falle näherhin eine distinctio virtualis cum

praecisione objectiva nennen. Ein etwas verschiedenes Beispiel
dieser Art haben wir in den Begriffen von Person und Natur,
solange wir bei den endlichen Wesen stehen bleiben und soweit
mit manchen Gelehrten die diesbezügliche Unterscheidung nicht
als eine reale angesehen wird. Mag es nämlich auch wahr
sein, dafs dasjenige, was z. B. den Petrus für den Augenblick
zum Menschen und was ihn zur Person macht, nicht real
unterschiedene, sondern blofs begrifflich verschiedene Dinge sind, so

könnte es doch durch ein Wunder der Allmacht Gottes, d. h.

per unionem hypostaticam cum persona divina in aller Wahrheit
geschehen, dafs die Menschheit des Petrus ihre menschliche

Persönlichkeit verlöre. Da diese Möglichkeit immerhin eine

objektive Thatsache bleibt, so mufs man in jedem Falle der eben

gegebenen Erklärung zufolge die Unterscheidung zwischen Person

und Natur in den geschaffenen Wesen wenigstens als
distinctio rationis cum praecisione objectiva gelten lassen.

Anders verhält sich die Sache in Gott. Wie nämlich jeder
denkende Philosoph zuzugeben gezwungen ist, dafs die Weisheit
und Güte Gottes von jeder geschaffenen Weisheit und Güte



74 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

wesentlich, ja himmelweit verschieden ist, so mufs man auch

gestehen, dafs göttliche Weisheit und göttliche Güte durchaus
untrennbare Dinge sind. Was immer bei diesen zwei göttlichen
Eigenschaften auf Trennung oder Ausscheidung Anspruch machen

kann, ist einzig in unserem beschränkten Erkennen zu suchen.

Wir sind nämlich nicht imstande, alle Vollkommenheit, die Gott
bei seiner wunderbaren Einfachheit in sich schliefst, auf einmal
und durch einen einzigen Begriff aufzufassen. Daher denken

wir in Gott z. B. zuerst an seine Weisheit. In diesem
Begriffe kommt vieles, was in Gott sich vorfindet, z. B. seine

Güte, in keiner Weise zum Ausdrucke. Später bilden wir uns
in gleicher Weise den Begriff der göttlichen Güte, welche gleichfalls

nur eine Seite des göttlichen Wesens zum Ausdrucke bringt.
Das ist das Ganze; weiter geht hier die Scheidung nicht.
Nirgends und nimmer kann es göttliche Weisheit ohne göttliche
Güte geben. Wollte ich mir die göttliche Weisheit so denken,
dafs sie von der Güte irgendwie objektiv trennbar ist, so würde
mein Begriff notwendig zu einem unrichtigen werden. Infolgedessen

kann man hier im Unterschiede zu den früheren
Beispielen blofs von einer praecisio formalis (tantum et nullatenus

objectiva) reden. Daher ist die diesbezügliche Unterscheidung,
wenn man sich ganz genau ausdrücken will, distinctio virtualis
cum pra.ecisione mere formali zu nennen.

Man könnte versucht .sein, in diesem Punkte noch weiter
zu gehen und zu behaupten, es bestehe in Gott zwischen den

einzelnen Eigenschaften auch keine volle praecisio formalis.
Denn — so könnte man sagen — wenn ich von göttlicher,
oder was das Gleiche ist, von unendlicher Weisheit rede, so

sind eben in dieser Unendlichkeit oder im spezifisch Göttlichen
alle an deren Vollkommenheiten irgendwie formell eingeschlossen.
Allein man kann erwidern: Wenn auch in der vorgebrachten
Bemerkung ein Körnlein von Wahrheit verborgen liegt, so bleibt
es doch immer wahr, dafs in unserem menschlichen Begriffe von
unendlicher oder göttlicher Weisheit das Formelle der übrigen
Eigenschaften, z. B. der Güte, streng genommen und klar
(explicite), nicht zum Ausdrucke kommt. So bleibt immerhin



Die blofs gedachte Unterscheidung. 75

Grund genug, um in Gott von einer praecisio formalis zu

sprechen. — Kardinal Zigliara gebraucht für die soeben

erklärten Ausdrücke distinctio logica cum praecisione objectiva aut

cum praecisione formali die Bezeichnungen distinctio rationis

major aut minor.

7. Nach den hier aufgestellten Gesichtspunkten kann und
mufs man auch — soweit nicht die später zu besprechende
Kontroverse von der distinctio media mit hineinspielt — die

einst in den Schulen sehr lebhaft diskutierte Frage beurteilen,
ob nämlich bei der virtuellen Unterscheidung an der Sache selbst

eine gewisse Abtrennung oder Ausscheidung (praecisio in objecto

cognito) stattfinde oder ob im Gegenteile — wie man sich
gewöhnlich auszudrücken beliebte -— durch die Erfassung einer
bestimmten Formalität eines Gegenstandes, z. B. der Sinnlichkeit
im Menschen die übrigen Formalitäten des nämlichen
Gegenstandes, z. B. die Vernünftigkeit, in keiner Weise berührt werden.

Bei den inneren und notwendigen Eigenschaften Gottes nämlich

kann man offenbar nicht sagen: Durch das Denken einer
bestimmten göttlichen Eigenschaft bleiben die übrigen
Eigenschaften objektiv vollkommen unberührt. Denn indem man die

betreffende Eigenschaft als göttliche Eigenschaft oder als

unendliche Vollkommenheit auffafst, berührt man nach dem Gesagten

offenbar, wenigstens materiell, ja in gewissem Sinne auch formell
auch die übrigen. Allerdings geschieht dies nur ganz von ferne

oder mehr einschlufsweise (implicite) und wie im Dunkel. Das

Gleiche kann mitunter auch bei geschöpflichen Dingen und in
den entsprechenden abstrakten Begriffen der Fall sein. Mitunter
nämlich sind auch gewisse geschöpfliche Begriffe und die ihnen

entsprechenden Dinge oder Eigenschaften von der Art, dafs

dieselben bei aller formellen Verschiedenheit unter jeder Bedingung
voneinander untrennbar erscheinen. Dieses kann man, wie uns

scheint, in den sogenannten Tx'anscendentalbegriffen oder trans-
scendentellen Eigenschaften der Dinge, d. h. in den Begriffen
des Beins, des Wahren, des Guten und in ihrem entsprechenden
Objekte in aller Wahrheit beobachten.



76 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

In der Regel aber ist bei der logischen Unterscheidung,
welche an geschaffenen Dingen beobachtet wird, das Gegenteil
der Fall. Hier kommt es nämlich gewöhnlich vor, dafs der eine

abstrakte Begriff, so lange man in abstracto bleibt und von der
Anwendung auf bestimmte konkrete Dinge absieht, den anderen

objektiv in keiner Weise berührt oder notwendig nach sich zieht.
Dies kann man nach dem Gesagten bei der Sinnlichkeit und

Vernünftigkeit und bei tausend anderen logisch mehr oder weniger
verschiedenen Begriffen beobachten. Erst wenn man dieselben

auf ein bestimmtes, aber für den Begriff selbst ganz gleich-
giltiges Objekt anwendet, kann es anders werden. Erklären
wir die Sache an einem Beispiele. Ich sehe von ferne einen

Gegenstand, der eine solche Bewegung zeigt, dafs ich mit
Bestimmtheit sagen kann: Dies ist ein belebtes Wesen. Ob es

aber ein Mensch oder ein Tier, z. B. ein Affe sei, vermag ich

bei der grofsen Entfernung in keiner Weise zu unterscheiden.
Nehmen wir nun an, das Wesen sei in Wirklichkeit ein Mensch,
und stellen wir zugleich die Frage: Berührt meine aus der ersten

Anschauung im gegebenen Falle entstandene geistige Auffassung
neben der Sinnlichkeit auch die Vernünftigkeit? Darauf ist zu
antworten: So lange ich einfach bei dem abstrakten Begriffe
„belebtes Wesen" bleibe, keineswegs. Will ich mich aber an
die konkrete Vorstellung „dieses belebte Wesen" anklammern,
dann gestaltet sich die Sache etwas anders. Dieser letzte
Begriff nämlich berührt allerdings in gewissem Sinne auch das

Menschliche und mithin die Vernünftigkeit; aber immerhin
geschieht dies nur materialiter und nicht formaliter. Für den

Begriff „belebtes Wesen", abgesehen von dem „dieses", ist es

vollkommen gleichgiltig, ob ich faktisch einen Mensehen oder ein
Tier vor mir habe. Wenn später infolge näherer Beobachtung
zum Begriffe „lebendes Wesen" der neue Begriff „vernünftig"
hinzukommt, so wird dadurch das Wesen des ersten Begriffes
nicht geändert. Es findet also hier wirklich eine praecisio in
objecto statt, oder die eine Formalität bleibt durch die
Auffassung der anderen vollkommen unberührt. Mit anderen Worten:
Unser Denken und unser Sprechen bewegt sich, die dunklen



Die blofs gedachte Unterscheidung. 77

Einzelbegriffe abgerechnet, vorzüglich in der idealen Ordnung ;

von dieser aber mufs zugestanden werden, dafs in ihr bei formell
verschiedenen Begriffen in den meisten Fällen neben der

subjektiven Verschiedenheit auch eine gewisse Trennbarkeit im

Objekte selbst vorhanden ist. Diese Gesichtspunkte müssen bei

der später zu besprechenden distinctio media wohl im Auge
behalten werden.

8. Zum vollen Verständnisse der logischen Unterscheidung
erscheint es ferner sehr zuträglich, die Momente, in welchen
dieselbe ihren Grund hat, klar ans Licht zu stellen. Dabei
mufs ein doppeltes Moment in Betracht gezogen werden, nämlich
das subjektive und das objektive. Das subjektive Element

liegt in der Beschränktheit unseres Geistes, der die Dinge nicht
auf einmal von allen Seiten anzuschauen, noch durch einen

einzigen Begriff in ihrer ganzen Erkennbarkeit aufzufassen und in
ihrer Tiefe zu durchdringen imstande ist. Aus dem entgegengesetzten

Grunde mufs man annehmen, dafs dem göttlichen
Verstände solche Unterscheidungen, formell genommen, ferne liegen;
derselbe erkennt jedoch auf das vollkommenste, welche
Unterscheidungen der geschöpfliche Verstand zu machen genötiget
oder befähiget ist. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 25.) Der
objektive 'Grund der logischen Unterscheidung aber besteht im

allgemeinen teils in der inneren Vollkommenheit der Dinge selbst,

teils in deren verschiedenen Beziehungen eines Dinges zu den

andern. So z. B. finden sich im Menschen alle Vollkommenheiten

der niedrigeren Dinge eingeschlossen und mit der

Vernünftigkeit gepaart und gleichsam in Eins verschmolzen. Dabei

steht der Mensch zu dem Schöpfer über sich, zu den

Naturdingen unter sich und zum Mitmenschen neben sich in den

verschiedensten Beziehungen. Unter beiden Bücksichten bietet er
dem denkenden Geiste Gelegenheit, ihn nach verschiedenen

Richtungen hin unadäquat aufzufassen und dabei in seinem Wesen
die verschiedensten Eigenschaften, Formalitäten und Beziehungen
zu unterscheiden. So ist es mehr oder weniger bei allen Dingen,
selbst die unvollkommensten nicht ausgenommen. (Vgl. Suarez
1. c. sect. 1. n. 5; Tongiorgi 1. c. n. 235.)



78 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

9. Um die Lehre von der logischen Unterscheidung abzu-

schliefsen, bleibt noch zu erklären, an welchen Merkmalen man
dieselbe in ihrem Wesen und in ihren verschiedenen Unterarten
erkennen kann. Hier ist vor allem zu beachten, dafs man nicht
ohne weiteres den anscheinend sehr nahe liegenden Grundsatz

aufstellen kann: Wo die beiden Unterscheidungsglieder rein
gedachte Dinge (entia rationis) sind, da ist offenbar immer nur eine

logische Unterscheidung vorhanden und umgekehrt. (Vgl. Suarez
1. c. sect. 1. n. 6.) Suchen wir dies näher zu begründen. Das

ens rationis pflegt man zu definieren: Id, quod habet, esse

objective tantum in intellectu. (Suarez 1. c. disp. 54, sect. 1. n. 6 ;

Zigliara 1. c. 1. 2. art. 1.) Diese Definition läfst offenbar eine

engere und eine weitere Deutung zu und mithin auch der

aufgestellte Grundsatz. Wenn man erstens vom Bereiche des ens

rationis alles Wirkliche ausschliefst, ja wenn man unter
demselben nach der gewöhnlichen Auffassung gar nur das

einbegreift, was aufser unserem Denken überhaupt keinen oder doch

keinen positiven Bestand hat, wie die Negationen oder
Privationen oder rein erfundenen Beziehungen, z. B. die Identität
eines Dinges mit sich selbst; so ist dieser Grundsatz offenbar

ganz und gar unrichtig. Beden ja alle Philosophen von einer
distinctio rationis in Gott, im Menschen u. s. w. Ja man kann

geradezu behaupten, dafs die distinctio rationis, von der wir
hier reden und in der Philosophie gewöhnlich die Bede geht,
in erster Linie auf die wirklichen Dinge und ihre positiven
Eigenschaften Anwendung findet. Wenn mau hingegen nach

der zweiten Auffassung alles das zum ens rationis rechnen will,
was sich aufser unserem Denken nicht vollkommen so vorfindet,
wie es in unserem Denken besteht, so dafs infolgedessen auch

die Allgemeinbegriffe, als solche und formell genommen, unter
das ens rationis fallen, dann mufs man allerdings sagen : Zur
distinctio rationis sind entia rationis erforderlich.

Aber auch so noch wäre der aufgestellte Grundsatz ganz
unrichtig, wenn er besagen soll: Jede Unterscheidung inter entia

rationis im gedachten Sinne ist eine blofse distinctio rationis im

gewöhnlichen Sinne des WTortes. Oder wer wollte die Unter-



Die blofs gedachte Unterscheidung.

Scheidung zwischen Mensch und Löwe im allgemeinen eine rein

logische nennen? Ja weil das Mögliche sowohl, als auch die

Negationen und Privationen in ihrer Weise im Wirklichen ihren
Grund haben und weil wir alle diese Dinge notwendig nach

dem Vorbilde des Wirklichen auffassen, so mufs auch die

Unterscheidung zwischen verschiedenen rein möglichen Dingen, sowie

zwischen verschiedenen Privationen und anderweitigen entia
rationis in der Regel in ihrer Ordnung als distinctio realis auf-

gel'afst werden. Oder wer wollte z. B. die Unterscheidung
zwischen einem möglichen Pferde und einem möglichen Löwen oder

zwischen der Blindheit im Auge und der Verrücktheit des

Verstandes, sei es bei verschiedenen Menschen oder in ein und
demselben Individuum, im gewöhnlichen Sinne des Wortes als

distinctio rationis bezeichnen? Ist es nicht vielmehr durchaus

klar, dal's wir es hier mit einer eigentümlichen Abart der
distinctio realis zu thun haben? (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 2.

coll. n. 7.j

10. Wir müssen uns also um ein anderes Kennzeichen der
distinctio rationis umsehen. Dabei sind zwei Fragen im Auge
zu behalten: 1) Wann ist nicht volle Identität vorhanden,
sondern mufs zum wenigsten eine distinctio rationis — und weil
die distinctio rationis ratiocinantis sive pure mentalis hier kaum
ernstlich in Betracht kommt — wann mufs zum wenigsten eine

distinctio rationis ratiocinatae sive virtualis angenommen werden

2) Wann darf man über die distinctio rationis sive virtualis
nicht hinausgehen?

Die erste Frage ist aus den bisher aufgestellten Begriffen
mit Leichtigkeit zu beantworten. Es dürfen sich nämlich bei

der distinctio virtualis die zwei Begriffe, welche diese

Unterscheidung bilden sollen, nicht vollständig decken, sondern
dieselben müssen ihren innerlichen Merkmalen nach wahrhaft
verschieden sein und sie müssen in ihrer Anwendung auf einen

bestimmten Gegenstand denselben jeder für sich blofs unadäquat
zum Ausdrucke bringen. Folglich genügt es zur distinctio rationis

ratiocinatae nicht, dafs der eine Begriff blofs ausgeprägter



80 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

(distinctior) sei, als der andere; dies kann höchstens zur di-
stinctio rationis ratiocinantis hinreichen.

Man könnte hier noch näher fragen: Wann kann oder mufs

man über die distinctio virtualis cum praecisione mere formali
hinausgehen und wenigstens zur distinctio virtualis cum
praecisione objectiva fortschreiten? Auch diese Frage ist aus dem

Gesagten theoretisch ohne Schwierigkeit zu entscheiden. Bei
der praecisio objectiva nämlich müssen die beiden Begriffe nicht
blofs wie immer in ihren Merkmalen verschieden sein, sondern
sie müssen überdies noch die Eigentümlichkeit besitzen, dafs sie,
absolut genommen, auf zwei irgendwie physisch trennbare oder
real unterschiedene Dinge fallen können. Soviel zur Orientierung
über die erste Frage.

Die zweite Frage, welche von der gröfsten Wichtigkeit ist,
mufs ihr volles Licht aus dem bekommen, was wir später über
die reale Unterscheidung sagen werden. Hier begnügen wir
uns, auf das Folgende gestützt, den Hauptgrundsatz aufzustellen,
der in dieser Frage entscheidend ist. Dieser Grundsatz, den

wir zunächst nur im positiven und nicht im exklusiven Sinne

verstanden wissen wollen, lautet: Wo (die Sache konkret
genommen) zwischen dem, was durch verschiedene
und unadäquate Begriffe ausgedrückt erscheint, in
keiner Weise, d. h. weder durch natürliche Kräfte, noch

durch die übernatürlichen Mittel der göttlichen Allmacht, eine
reale oder physische Scheidung bewerkstelliget werden

kann, da kann nur von einer distinctio rationis
sive virtualis die Bede sein. Im Menschen z. B. ist es

offenbar unmöglich, die Sinnlichkeit von der Yernünftigkeit real

zu trennen oder beide physisch auszuscheiden ; deshalb nehmen
die Philosophen, mit wenigen, später zu bekämpfenden
Abweichungen, zwischen der sinnlichen und der vernünftigen Seite

im Menschen allgemein blofs eine distinctio rationis ratiocinatae
sive virtualis an. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 2. n. 28.) Das Gleiche
mufs von allen ähnlichen Fällen gelten.



Die reale Unterscheidung. 81

III.
Die reale Unterscheidung.

A. Sicheres über diesen Punkt.

11. Real nennen wir nach obiger Erklärung und der
Natur der Sache entsprechend jene Unterscheidung, wo dem,

was von uns durch zwei oder mehrere wie immer verschiedene

Begriffe aufgefafst wird, schon vor unserem Denken und
unabhängig von demselben eine Vielheit entspricht; oder wo von
zwei gedachten Dingen nicht blofs in unserem Denken und dem

Begriffe nach, sondern auch aufser unserem Denken und der
vollen Wirklichkeit nach das eine nicht das andere ist.

Es bedarf keines besonders tiefen Nachdenkens, um
einzusehen, dafs dies in gar verschiedener Weise der Eall sein kann
und dafs deshalb die reale Unterscheidung gar viele Abstufungen
zuläfst. Dieser Umstand wird von den Philosophen in der Regel
nicht genug hervorgehoben; denn er führt zu gar beachtenswerten
weiteren Unterscheidungen. Bevor wir auf diese weiteren
Unterscheidungen eingehen, dürften zur vorläufigen Aufklärung
folgende Bemerkungen am Platze sein. Nach dem oben (n. 9.)

Gesagten kann man auch bei den rein möglichen Dingen, ja
selbst bei Privationen und anderen mehr negativen entia rationis

von einer Art distinctio realis reden. Da indessen die möglichen

Dinge und die entia rationis in unserem Denken den wirklichen
Dingen nachgebildet erscheinen, so kann man sich, was die

Unterscheidung anbelangt, über das Gebiet des Möglichen und
über die entia rationis leicht durch den Vergleich mit den

wirklichen Dingen orientieren. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 26.)
Daher behalten wir im folgenden zunächst blofs die wirklichen
Dinge im Auge. Ja auch bei den wirklichen Dingen handeln

wir vorzüglich blofs von dem Verhältnisse der substanziellen

Dinge unter sich und von dem Verhältnisse der Substanz zum
Accidens. Erst am Schlüsse werden wir in aller Kürze das

Notwendigste über die Unterscheidung der Accidenzen
untereinander vorzubringen suchen.

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 6



82

Unter dem eben angedeuteten Gesichtspunkte können wir
in der realen Unterscheidung folgende Abstufungen der Reihe
nach hervorheben. Als die allergröfste und die alleroffenste
kennzeichnet sich, (von den drei Personen der göttlichen Trinität
abgesehen), die Unterscheidung zwischen zwei selbständigen
Einzeldingen oder, wie die Schule sich ausdrückt, inter duo

individua, duo supposita, sive duas personas. Denn mehrere
Personen oder Einzeldinge sind, abgesehen von den göttlichen
Personen, nicht blofs real von einander unterschieden, sondern

auch physisch ganz und gar geschieden, wie man es z. B. bei

zwei Bäumen oder bei zwei Menschen sehen und beobachten

kann. Man kann diese Stufe der realen Unterscheidung ganz
passend distinctio suppositi a supposito, oder soferne von
persönlichen Wesen die Rede ist, distinctio personalis nennen.

(Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 22.) Auf diese Unterscheidung
ist beispielsweise, im Unterschiede von jeder anderen, Rücksicht

zu nehmen, wo von der physischen und moralischen Zurechnung
(imputatio) oder von der Unterscheidung zwischen Gott und

Welt die Erage geht. Da nämlich an einem einheitlichen Wesen
nicht der Teil, sondern das Ganze, und auch das Ganze nicht
als Natur, sondern als dieses Einzelding oder als Person das

eigentliche Subjekt der Aussage und der Imputation bildet, so

mufs z. B. zum Beweise, dafs ein fragliches Subjekt nicht durchaus

eigentlich noch ganz direkt und unmittelbar in die Imputation
eines gewissen Vorganges hineingezogen werden darf, zwischen
diesem Subjekte und einem zweiten, welches dem fraglichen
Vorgange in gewissem Sinne noch näher steht, nicht blofs in
was immer für einem Sinne eine reale Unterscheidung festgestellt,

sondern es mufs gerade die hier besprochene Unterscheidung
(distinctio suppositi a supposito) nachgewiesen werden. Wer wollte
z. B. leugnen, dafs Eufs und Hand am Menschen von den übrigen
Gliedern des Leibes oder auch von dem ganzen Menschen als
solchem nicht in einem wahren Sinne real unterschieden ist?
Und dennoch werden diese Glieder, auch wo sie selbst nicht
thätig waren, mit vollem Rechte und ganz eigentlich in die

Imputation des ganzen Menschen mit heineingezogen. Der Grund



Die reale Unterscheidung. 83

ist kein anderer, als weil sie der einheitlichen Person des
Menschen angehören. Aus dem entgegengesetzten Grunde kann man
die Handlung einer bestimmten Person nie ganz eigentlich, d. h.

ganz direkt und unmittelbar einer zweiten Person zuschreiben.

Damit wollen wir natürlich nicht leugnen, dafs dies nach der
Lehre der Moralisten von der Mitwirkung (cooperatio) in einem

anderen mehr mittelbaren und indirekten Sinne geschehen könne

und geschehen müsse.

Gleichfalls kann es in der Frage nach der Unterscheidung-
Gottes von der Welt nicht genügen, dafs diese Unterscheidung
in einem beliebigen Sinne als eine reale angesehen werde. Es
mufs da vielmehr notwendig die eben beschriebene distinetio sup-
positi a supposito stark betont und entschieden festgehalten werden.
Sonst wird es nicht gelingen, den so verderblichen Irrtum des

Pantheismus genügend zu überwinden. Denn abgesehen von dieser

Unterscheidung könnte man Gott immer noch blofs als eine von
der materiellen Welt zwar real unterschiedene, aber mit
derselben als Weltseele zu einem einheitlichen Wesen verbundene

geistige Substanz ansehen oder die ganze Welt mit Einschlufs
der geschaffenen Geister als eine Inkarnation Gottes auffassen.
So könnte man am Ende Gott immer noch für alle Vorgänge in
der Welt, die Verirrungen des menschlichen Geistes selbst nicht

ausgenommen, im strengsten Sinne des Wortes verantwortlich
machen. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 23.) Gegen diesen

Irrtum richtet sich offenbar das V atieanum, wenn es so nachdrücklich

betont, dafs Gott von der Welt geradezu transcendental
verschieden (transcendentaliter distinctus) sei.

Die bezeichnete Art der Unterscheidung ist eine so radikale
und eine so auffallende, dafs im Vergleich zu ihr jede andere
kaum in Betracht kommt. Dies ist wohl der Grund, warum
manche Kirchenlehrer, wo sie die persönliche Einheit in Christus
mit Kachdruck betonen wollten, mitunter sagen, die
Unterscheidung zwischen der göttlichen und menschlichen Eatur in
Christus bestehe blofs in unserem Denken (rj) Imvoia). Eigentlich

ist es hier allerdings nicht die Unterscheidung, sondern



84 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

vielmehr die versuchte Scheidung, die auf Rechnung des

Gedankens zu setzen ist. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 2. n. 14.)
Es dürfte nicht unpassend erscheinen, den soeben

hervorgehobenen höchsten Grad der realen Unterscheidung distinctio
realissima zu nennen, wenn nicht viele Philosophen mit dieser

Bezeichnung einen bedeutend weiteren Begriff zu verbinden

pflegten. Übrigens gibt es noch einen zweiten Gesichtspunkt,
unter welchem man im gewissen Sinne den Grund der realen

Unterscheidung bemessen kann. Es ist dies der Gesichtspunkt
der essentiellen Verschiedenheit. Unter diesem Gesichtspunkte
erscheint die eben beschriebene Unterscheidung nicht immer
als die gröfste. Wie man nämlich bei der distinctio suppositi a
supposito zunächst auf das „Wer" (suppositum, persona) Rücksicht

nimmt, so könnte man in einem anderen Sinne sein Augenmerk

vorzüglich auf das „Was" (natura, qualitates naturales)
richten. Da kann es nun ganz leicht geschehen, dafs Dinge,
welche sich als selbständige Einzelwesen vollständig getrennt
gegenüberstehen, in Bezug auf ihr Wesen und ihre natürlichen
Eigenschaften wenig oder gar nicht von einander verschieden

sind, wie man dies bei zwei ganz ähnlichen Individuen derselben

Art, z. B. bei zwei ganz gleichen Steinen oder bei zwei innerlich

und äufserlich höchst ähnlichen Menschen finden kann.
Indessen ist^dabei ja nicht zu übersehen, dafs bei allem Scheine

für das Gegenteil am Ende diese Rücksicht vor der früheren
zurücktreten mufs. Denn wer will leugnen, dafs in Petrus und
Paulus bei aller Ähnlichkeit der äufseren und inneren
Eigenschaften dennoch die Vielheit der Personen die Oberhand

behauptet, währenddem bei ein und demselben Menschen trotz
aller begrifflichen Verschiedenheit des materiellen und des

geistigen Elementes der Grundzug die Einheit bleibt? Bei
Gott indessenJmacht man im Vergleich zur Welt die wichtige
Beobachtung, dafs er der Welt nicht blofs als vollkommen
selbständiges Einzelwesen gegenübersteht, sondern ihr gegenüber
auch in seinem Wesen und in seinen Eigenschaften eine
durchgreifende, ja himmelweite Verschiedenheit aufzuweisen hat. So

hatte das Vaticanum einen neuen Grund, der zunächst in dem



Die reale Unterscheidung. 85

Worte zu liegen scheint, um die Unterscheidung zwischen Gott
und Welt als eine transcendentelle zu bezeichnen. (Vgl. Suarez
1. c. sect. 1. n. 12.)

12. Den zweiten Grad der realen Unterscheidung haben

wir dort, wo zwei Dinge von substanzieller Natur, wie Leib

und Seele im Menschen, sich zu einem einheitlichen Einzelwesen

verbinden. Fast auf der nämlichen Stufe der Unterscheidung
stehen zwei oder mehrere integrelle Teile, welche eine einheitliche

stätige GrÖfse oder den vollständigen Organismus eines

Einzeldinges ausmachen, wie dies z. B. der Fall ist, wenn man
die verschiedenen Glieder des menschlichen Leibes unter
einander in Vergleich bringt. — Wenn man mit der alten Schule

an der Überzeugung festhält, dafs gewisse Accidenzen eine von
der Substanz verschiedene Realität besitzen und deshalb wenigstens

durch Gottes Allmacht von der Substanz getrennt und im
Zustande der Trennung forterhalten werden können, so kann

man wegen der grofsen Ähnlichkeit auch die Unterscheidung
zwischen Substanz und Accidens hierher zählen. Jedoch ist ein

bedeutender Unterschied zwischen den früheren Fällen und dem

letzten keineswegs zu übersehen. In den früheren Fällen nämlich
kann die Trennung der real von einander verschiedenen Momente
sowohl auf natürlichem Wege bewerkstelliget, als auch mit
unseren natürlichen Fähigkeiten erkannt und beobachtet werden;
im letzteren Falle hingegen ist die gegenseitige Trennung im

eigentlichen Sinne nur durch ein Wunder der göttlichen
Allmacht möglich und sie entzieht sich als solche ganz unserer
natürlichen Beobachtung.

Alle soeben aufgezählten Fälle der realen Unterscheidung

pflegen von den Philosophen mit der von uns an erster Stelle

hervorgehobenen unter Einem behandelt und unter dem Namen

distinctio realissima oder auch distinctio realis sine addito zu-

sammengefafst zu werden. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 1.)

Manche Gelehrte (Vgl. Egger 1. c.; Stöckl a. a. 0.) nennen die

an zweiter Stelle beschriebene Unterscheidung im Unterschiede

zu der früheren, die ihnen als realis adaequata gilt, distinctio
realis inadaequata. Allein der Ausdruck distinctio inadaequata



86 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

wird, wie sich bald zeigen wird, gewöhnlich und passender in
einem anderen Sinne genommen. Er ist überhaupt für die eben

aufgezählten Fälle nicht besonders zutreffend. Denn entweder
hat man blofs die Unterscheidung als solche, d. h. die reale
Trennbarkeit zum Unterschiede von der aktuellen Trennung im

Auge; und in diesem Sinne ist nicht einzusehen, was in den

gedachten Fällen zur distinctio adaequata fehlen soll: oder man
sieht auf das aktuelle Geschiedensein; und dann wird man
zugeben müssen, dafs dasselbe bei den gedachten Beispielen in
Wirklichkeit weder adäquat noch unadäquat vorhanden ist. Eher
könnte man, soferne im ersten Falle die aktuelle Trennung
bereits besteht, in den übrigen Fällen aber erst hergestellt
werden mufs, den ersten Grad Unterscheidung als distinctio
actualis und den zweiten als distinctio potentialis bezeichnen.

13. An dritter Stelle kann man fragen: Welche

Unterscheidung besteht zwischen dem Ganzen als solchem und
zwischen einem trennbaren Teile desselben, z. B. zwischen dem

ganzen Menschen und seiner Seele oder zwischen der Hand des.

Menschen und seinem ganzen Körper? Dieser Fall ist offenbar

von allen früheren verschieden. Mit der eben gestellten Frage
fast auf der gleichen Linie stehen folgende: Welche
Unterscheidung besteht, unter den oben angeführten Voraussetzungen,
zwischen der Substanz, die für den Augenblick mit einem
bestimmten Accidens behaftet ist, und der nämlichen Substanz,

wenn sie jenes Accidens verloren hat; oder wie unterscheidet
sich die Wirklichkeit von der blofsen Möglichkeit und von dem

Nichts oder umgekehrt die reine Möglichkeit von der Wirklichkeit?

Konkreter würde die Frage lauten: Welche Unterscheidung
besteht zwischen Petrus, solange er geistig unausgebildet ist,
und demselben Petrus, nachdem er es zu einer grofsen Geistesbildung

gebracht hat; oder wie unterscheidet sich die Welt im
Zustande der Wirklichkeit von der Welt im Zustande der
Möglichkeit?

Indem wir den Fall, wo das Accidens in Betracht kommt,
vorläufig beiseite lassen, antworten wir also: In allen hier
bezeichneten Fällen kann die fragliche Unterscheidung keineswegs



Die reale ITntersclieiclung. 87

als eine blofs gedachte (distinctio rationis) aufgefafst werden;
sondern man mufs dieselbe vielmehr als eine Unterart der realen

Unterscheidung betrachten. Dies ist die allgemeine Anschauung
der scholastischen Philosophie. Man sieht dies unter anderem

aus folgender Erwägung: Wenn in den katholischen Schulen

bis heute eine Streitfrage besteht, ob die Unterscheidung zwischen

Wesenheit und Existenz als logische oder als reale Unterscheidung
aufzufassen sei, so redet man dabei nach der allgemeinen
Erklärung nur von der realen oder wirklichen und nicht von der

rein möglichen Wesenheit. Dafs zwischen der rein möglichen
oder idealen Wesenheit und zwischen der wirklichen Existenz
oder — was das Gleiche ist — dafs zwischen der blofs
möglichen und der wirklichen Wesenheit eines Dinges eine reale

Unterscheidung besteht, wurde bisher in den katholischen Schulen

von niemand in Zweifel gezogen. Und in der That trägt die

Unterscheidung in den oben aufgeführten Fällen das Merkmal
der realen Unterscheidung offen an der Stirne. Oder wer will
im Ernste bezweifeln, dafs unabhängig von unserem Denken der
Teil nicht das Ganze, das Mögliche nicht das Wirkliche ist und

umgekehrt? Besteht zwischen dem ganzen Menschen, wie er
hier leibt und lebt, und zwischen der Seele nach dem Tode
kein Unterschied, der von unserem Denken unabhängig wäre?
Warum sollte aber nicht dieselbe Unterscheidung festgehalten
werden, solange Leib und Seele im Zustande der Vereinigung
sich befinden? Der Fall mit den Accidenzen wird im folgenden
sein volles Licht erhalten.

Die beregte Unterscheidung zwischen dem Ganzen und einem

oder mehreren Teilen desselben ist es, die man gewöhnlich und

zwar ganz angemessen distinctio inadaequata, oder wie die Alten
sich ausdrückten, includentis et inclusi nennt. (Vgl. Suarez 1. c.

sect. 1. n. 7. 21. 24.) Ihr gegenüber müssen alle früher
aufgezählten Fälle unter der distinctio adaequata zusammengefafst
werden. Die Unterscheidung zwischen Sein und Nichtsein oder
zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit kann man, weil dabei
das eine Glied ein negatives ist, nicht unpassend distinctio realis
negativa nennen. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 2.)



88 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Übrigens pflegen die scholastischen Philosophen auch die

letztgenannten Unterarten der realen Unterscheidung einfachhin
als distinctio realis zu bezeichnen. Diejenigen, welche in einem

bald näher zu beschreibenden Sinne von einer distinctio realis
minor reden, müssen zugleich alle bisher aufgezählten Fälle der

distinctio realis zur distinctio realis major rechnen.
Schliefslich könnte man noch fragen: Welche Unterscheidung

besteht zwischen dem Ganzen als solchem und allen Teilen des

Ganzen zusammengenommen, vorausgesetzt, dafs sie der
entsprechenden Verbindung entbehren und folglich kein einheitliches
Ganze bilden? Diese Frage wird in dem, was wir später über
die Accidenzen und über die modi sagen werden, ihre volle

Lösung finden. Vorläufig begnügen wir uns in diesem Falle

zu gunsten der realen Unterscheidung an den gesunden Sinn zu

appellieren und zu fragen : 1st es denn unabhängig von unserem
Denken gleich, wie die Räder einer Uhr geordnet sind, oder

haben wir einen wahren und lebendigen Menschen, wenn wir
uns Leib und Seele ohne die eigentümliche Verbindung einfach

an demselben Orte und allenfalls örtlich gegenseitig durchdrungen
denken?


	Die philosophische Lehre von der Unterscheidung

