Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die philosophische Lehre von der Unterscheidung
Autor: Schmid, Eranz
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PHILOSOPHISCHE LEHRE VON DER
UNTERSCHEIDUNG.

Von

Proressor Dr. ERANZ SCHMID.

—_——-———

1. Zu den philosophischen Lehrpunkten, deren richtige
Darlegung nicht ohne Schwierigkeit ist und deren Anwendung
sich fast durch die ganze Philosophie und Theologie hindurch-
zieht, gehort die Lehre von der Unterscheidung (distinctio).
Dabei wird diesem Lehrpunke nicht immer die gehorige
Aufmerksamkeit zugewendet. So dirfte eine griindliche Be-
sprechung desselben nicht ohne Nutzen sein. (Vgl. Suarez,
metaphys. disp. 7; Joann. a S. Thoma, cursus philos. log. p. 2.
q. 2. art. 3; Liberatore, instit. philos., metaph. gen. c¢. 1. art. 5.
n. 31. ¢. 2. art. 1. n. 67, 68.; Tongiorgi, instit. phil. ontol. L
2. c. 4. art. 1—6. cosmol. 1. 1. c. 6 art. 3; Palmieri, instit.
phil. ontol. thes. 7. 17; Zigliara, summa phil. ontol. 1. 2. ¢. 2.
art. 2. 1. 3. c¢. 2; Egger, propaed. phil. ontol. ¢. 2. art. 4. n.
223 sqq.; Kleutgen, Philos. d. Vorz. 6. Abth. 4. Haupt.; Stockl,
Lehrbuch der Philos. § 109; Gutberlet, Metaph. 3. Kap. § 4.
5. 10.)



Begriff und Einteilung der Unterscheidung. 65

X

Begriff und Einteilung der Unterscheidung.

2. Die Unterscheidung (distinctio, distinctum) bildet offenbar
einen gewissen Gegensatz zur Einheit (unitas, unum), sowie zu
den mit der Einheit innigst verwandten, aber nicht vollig gleich-
wertigen Begriffen der Einfachheit (simplicitas, simplex) und der
Identitdt (identitas, idem). Als direkter Gegensatz zur Unter-
scheidung stellt sich bel ndherer Betrachtung die Identitdt heraus.
Wo sich nidmlich auf den ersten Blick eine Vielheit zu offen-
baren scheint oder der Geist wie immer zuerst an eine Vielheit
denkt, aber bei genauerem Eingehen in die Sache die Anerken-
nung der Einheit die Oberhand behilt, da reden wir von Ideuti-
tit: dort hingegen, wo wir zunidchst an Einheit denken, bei
niherer Untersuchung aber eine Vielheit vorgefunden wird, da
sprechen wir naturgemdils von Unterscheidung. Die Unter-
scheidung kann daher also definiert werden: Sie ist eine
gewisse Vielheit bel vorgedachter Einheit. In diesem
Sinne ist auch die gewohnliche Definition schulgerechter Philo-
sophen aufzufassen: Distinctio est carentia identitatis inter plura.
(Vgl. Suarez, Tongiorgi, Ziglara 1l cc.)

Nun wird es nicht schwer sein, den Begriff der Unter-
scheidung bei aller Verwandtschaft von dem Begriffe der Viel-
heit (multitudo, multa), der Zusammensetzung (compositio, com-
posita), der Verschiedenheit (diversitas, differentia, diversa) und
des Geschiedenseins (divisio, divisa) abzusondern. Die Vielheit
ist der direkte Gegensatz zur Einheit; daher braucht sie zwischen
den fraglichen Dingen weder eine scheinbare noch eine wirk-
liche Einheit vorauszusetzen. Die Zusammensetzung ist der
Einfachheit entgegengesetzt; daher fordert sie fiir die Zusammen-
setzungsglieder ihrem Begriffe nach bei aller Vielheit nicht blofs
eine scheinbare, sondern eine wirkliche Einheit oder Einigung.
So miissen Leib und Seele ein einheitliches Wesen bilden, um
sagen zu konnen: Der Mensch ist aus Leib und Seele zusammen-
gesetzt. Wenn ich aber sage: Leib und Seele, Gott und Welt

Jahrbueh fiir Philosophie ete, 1I. ' 5



66 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

sind unterschiedene Dinge, so sehe ich, einen gewissen Schein
oder den vorgefalsten Gedanken der Einheit vorausgesetzt, voll-
stindig davon ab, ob und wie die beiden Dinge in Wirklichkeit
mit einander geeiniget sind; ja sie konnen von einander ganz
geschieden sein. Verschiedenheit und Geschiedensein
endlich stehen zum einfachen Unterschiedensein dadurch im
Gegensatze, dals ersteres nicht blofs was immer fiir eine Viel-
heit, sondern eine Vielheit des Wesens oder der innerlichen
Beschaffenheit, letzteres aber neben der Vielheit auch noch eine
bestimmte Trennung zur Voraussetzung hat. (Vgl. Suarez 1 c.
sect. 1. n. 22; Joan. a S. Thoma 1 c.; Tongiorgi 1. c. ontol.
art. 1). Nun miissen wir die vorziiglichsten Einteilungen der
Unterscheidung kennen lernen.

3. Die nidchstgelegene und wohl auch die wichtigste Ein-
teilung ist in eiuve sachliche oder reale und eine gedachte
oder logische Unterscheidung, oder mit anderen Worten
in die Unterscheidung dem Sein und dem Begriffe nach
(distinctio realis et distinctio rationis sive logica). Ist nédmlich
die Vielheit, ohne welche keine Unterscheidung denkbar ist und
auf welche es bei der Unterscheidung hauptsichlich ankommt,
in den Dingen selbst gelegen, so ist die Unterscheidung eine
reale; wird die Vielheit hingegen blofs von unserem Denken in
die Dinge hineingetragen, so nennt man die entsprechende Unter-
scheidung eine blofs gedachte. So =z B. unterscheidet unser
Denken im Menschen allerdings Verniinftigkeit und Sinnlichkeit,
oder in Gott nebst der Wesenheit verschiedene Eigenschaften.
Aber in Wirklichkeit durchdringen sich im Menschen die beiden
gedachten Momente seines Wesens derart, dals sie real voll-
kommen Eins sind und physisch unmoglich getrennt werden
konnen; auch in Gott besteht zwischen den verschiedenen Eigen-
schaften unter sich oder zwischen Eigenschaften und Wesenheit
die vollkommenste reale Einheit. Daher konnen wir es in diesen
Fallen nicht mit einer rvealen Unterscheidung zu thun haben.
Anders ist es bei Leib und Seele im Menschen oder bei den
drei Personen in Gott. Da besteht vor unserem Denken und
unabhéingig von demselben zwar keine Trennung, aber eine



Begriff und Einteilung der Unterscheidung. 67

wahre Mehrheit. Daher miissen wir die diesbeziigliche Unter-
scheidung eine reale nennen. (Vgl. Suarez L c. sect. 1. n. 1. 4.)
Ob zwischen diesen beiden Einteilungsgliedern, wie manche lehren.
noch ein weiteres in der Mitte liege (distinctio media), soll spiter
eigens untersucht werden.

Ubrigens kann man bei der realen Unterscheidung, je nach-
dem von zwei Dingen bei voller Gleichheit der Begriffe einfach
das eine nicht das andere ist oder die Dinge auch begrifflich
auffallend verschieden sind, von einer rein numerischen Unter-
scheidung (distinctio numerica), wie zwischen zwei ganz gleichen
Individuen derselben Art, oder von einer Unterscheidung
auch der Beschaffenheit nach (distinctio realis cum diversi-
tate) reden, wobei entweder die Gattung oder die Art oder
blofs =zufillige Eigenschaften in Betracht kommen (distinctio
generica, specifica, accidentalis). Dergleichen wire die Unter-
scheidung zwischen Mensch und Pflanzen oder zwischen Mensch
und Tier oder zwischen einem kranken und gesunden Menschen.
(Vgl. Suarez 1. ¢. n. 12. 22))

4. Ferner konnte man die Unterscheidung in eine wirk-
lich gegebene oder aktuelle und in eine potenzielle ein-
teilen. Potenziell mufs man, wenn man bei der Bedeutung des
Wortes bleiben und keine Begriffsverwechslung veranlassen will,
jene Unterscheidung nennen, wo die Vielheit, welche bei der
Unterscheidung immer den Ausschlag gibt, nicht in Wirklichkeit
gegeben, sondern blofs dem Vermogen nach vorhanden ist. Bei
der aktuellen mufs folgerichtig das Gegenteil gefordert werden.
Ein Beispiel haben wir an dem, was viele von der stitigen
Grofse (continuum) oder von der chemischen Verbindung lehren.
Nach ihnen sind im Stitigen vor der Teilung keine aktuellen
oder wirklichen, sondern blols potenzielle oder migliche Teile
vorhanden (vgl. Gutberlet a. a. O. § 31. n. VL); auch in
den chemischen Verbindungen, z. B. im Wasser bleiben nach
gewohnlicher Lehre die Elemente, wie Wasserstoff und Sauer-
stoff, nicht actu, d. h. als wirkliche und fertige Dinge dieser
Art, sondern blofs potentia, d. h. dem Vermigen oder der Ent-
wicklungsfihigkeit nach zuriick. Fragt man unter dieser Voraus-

51‘



68 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

setzung: Welche Unterscheidung besteht in der stétigen Grolse
als solcher und vor der aktuellen Teilung und unabhingig von
derselben zwischen dessen rechter und linker Hilfte, oder wie
unterscheidet sich im Wasser vor seiner Zersetzung Sauerstoff
und Wasserstoff von einander, so muls man antworten: Wir
haben es hier mit keiner wirklichen, sondern blofs mit einer
potenziellen Unterscheidung zu thun. Wer aber in den ge-
nannten Punkten anderer Ansicht ist, der wird auch vor der
Teilung oder Zersetzung auf einer aktuellen Unterscheidung
bestehen miissen.

Es ist also nicht gestattet, reale und aktuelle Unterscheidung
ohne weiteres zu verwechseln. Dennoch begegnet man der hier
erklirten Einteilung, soweit sie sich von der friiheren unter-
scheidet, auch bei guten Schriftstellern nur hochstens im Vorbei-
gehen und in einer Weise, dafs man glauben maochte, sie falle
mit der fritheren (realis et logica) vollkommen zusammen. Auch
dort, wo die Frage zur Behandlung kommt, ob es zwischen der
distinctio realis und der distinctio rationis noch ein Mittelglied
gebe, pilegt man auf die potenzielle Unterscheidung im soeben
erklirten Sinne keine Riicksicht zu nehmen. (Vgl. Suarez I c.
sect. 2. n. 23 et alibl.)

Dennoch scheint nichts nédher zu liegen als der Zweifel,
ob der eben beschriebenen Unterscheidung nicht eine Mittelstellung
zwischen der blofs gedachten und der realen Unterscheidung
anzuweisen sei. Uns indessen erscheint die Frage nicht von
so grofser Bedeutung, um sie eigens zu behandeln. Fiir unsern
Zweck geniigen dariiber folgende allgemeine Gesichtspunkte.
Wie man diese Einteilung mit der frithern nicht ohne weiteres
verwechseln kann, so darf man auch die potenzielle Unter-
scheidung keineswegs zur distinctio rationis Im gewdhnlichen
Sinne des Wortes rechnen. Denn die distinctio rationis hat das
Eigentiimliche, dals bei ihr die beiden Unterscheidungsglieder,
solange man die Sache in concreto nimmt, in keinem Falle
wirklich geschieden werden konnen; bei der potenziellen Unter-
scheidung aber ist offenbar das Gegenteil der Fall. Wir méchten
daher die potenzielle Unterscheidung eher als eine Unterart der



Die blofs gedachte Unterscheidung. 64

realen Unterscheidung auffassen. Denn wenn man von Unter-
scheidung redet, so denkt man dem Wesen des Begriffes ent-
sprechend nicht so fast an die aktuelle Trennung oder an das
wirkliche Geschiedeusein, als an die Trennbarkeit der Glieder.
Mithin mufs man dort, wo die fraglichen Unterscheidungsglieder
nicht blofs im Gedanken, sondern auch der Wirklichkeit nach
trennbar erscheinen, folgerichtig von einer realen Unterscheidung
reden. Der Verstand iiberschreitet ja alle Schranken der Zeit
und der augenblicklich gegebenen Wirklichkeit. Daher kann er
mit Leichtigkeit das Mogliche als bereits verwirklicht und somit
das real Trennbare als bereits getrennt oder wenigstens als
bereits unterschieden auffassen. In diesem Sinne schreibt Gut-
berlet (a. a. O. 8. 192.) von dem Stétigen: , Es geniigt, dafs der
Geist Grenzen setze, z. B. Punkte auf der Linie fixiere: und
die Teile sind aktuale.“ TUnd wieder (8. 193.): ,,Man kann
nicht sagen, dafs sie (die Teile des Stitigen) vor der Teilung
Eins seien, nur das Ganze ist Eins.“ Endlich ist nicht zu ver-
gessen, dals die Mittelstellung, welche man allenfalls der von
uns beschriebenen potenziellen Unterscheidung anweisen wollte,
jedenfalls von der Stellung der spiter zu besprechenden Unter-
scheidungen ganz verschieden ist.

11

Die bloss gedachte Unterscheidung.
(Distinetio rationis.)

5. Als blofs gedachte Unterscheidung haben wir diejenige
bezeichnet, wo die Vielheit, auf welche es bei der Unterscheidung
vor allem ankommt, keine sachliche oder wirkliche, d. h. keine
unserem Denken vorangehende und unabhingig von demselben
in den Dingen bestehende, sondern vielmehr eine von unserem
Denken in die Dinge hineingelegte ist. Dieselbe kann wiederum
von sehr verschiedener Natur sein.

In unzihligen Fillen geschieht es, dals unser Geist eine
und dieselbe Sache wegen der in ihr liegenden Vollkommenbheit,



70 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

sowie wegen der verschiedenen Beziehungen nach aufsen, unter
gar verschiedenen Gesichtspunkten und durch mehrere in sich
unadiquate Begriffe auffalst; ja wegen seiner vielseitigen Be-
schrinktheit ist der menschliche Geist zu einer solchen Auf-
fassung oft geradezu genotigt. Hin und wieder dagegen ftrifft
es sich, dals die Begriffe, mit welchen wir unserem mensch-
lichen Denken entsprechend ein und dieselbe Sache nacheinander
auffassen, streng genommen weder unadiquat noch verschieden
genannt werden konnen; sondern es ist vielleicht der zweite
Begriff nur die Wiederholung des ersteren, hochstens dals der
eine Begriff klarer und ausgepragter ist, als der andere. Man
sieht leicht ein, dafs dieser letzte Vorgang objektiv und in der
Sache selbst keinen rechten Grund hat, sondern vielmehr der
subjektiven Kigentiimlichkeit unseres Denkens zuzuschreiben ist.
Infolgedessen stellt sich im zweiten Falle die Vielheit, welche
wir fast unwillkiirlich von unserem Denken aut die gedachten
Dinge iibertragen, als eine den Dingen ganz aulserliche und
mehr willkurlich ersonnene heraus, wahrenddem sie im ersten
Falle irgendwie den Dingen innerlich erscheint und in einem
gewissen Sinne von den Dingen selbst unserem Denken auf-
genotigt wird. Daher hiels bei den Alten die eine Unterscheidung
distinctio rationis ratiocinantis, die andere distinctio rationis
ratiocinatae. Beispiele fiir die distinctio rationis ratiocinatae
haben wir, wenn man im Menschen die Sinnlichkeit von der
Verniinftigkeit oder beides von dem Leben im allgemeinen oder
vom einfachen Dasein, oder in Gott die Eigenschaften von
der Wesenheit oder eine bestimmte Higenschaft von der anderen
unterscheidet. Eine Unterscheidung der anderen Art (rationis
ratiocinantis) liegt meinem Denken zu Grunde, wenn ich sage:
Jedes Ding ist mit sich selbst identisch; oder jeder Mensch liebt
sich selbst; oder der Mensch ist ein sinnlich verniinftiges Wesen.

Neuere Schriftsteller der scholastischen Richtung haben
entweder mit der Lehre der Alten auch einfach ihre Redeweise
beibehalten, oder sie gebrauchen fiir die angefiihrten Ausdriicke
lieber andere Bezeichnungen, wie: distinctio pure mentalis et
mentalis simpliciter, oder: distinctio rationis sine fundamento in



Die blofs gedachte Unterscheidung. Ff

re et distinctio rationis cum tundamento in re, welche uns iibrigens
auch bei den Alten nicht selten begegnen. Man konnte auch
die eine Unterscheidung mentalis major und die andere mentalis
minor nennen; und Kardinal Zigliara gebraucht diese Ausdriicke
wirklich, jedoch in einem etwas verschiedenen Sinne. Fiir die
distinetio rationis ratiocinatae, welche offenbar die wichtigere ist,
sind noch manche andere Bezeichnungen im Gebrauche. Viel-
fach nennt man sie eine virtuelle (virtualis), insofern sie nim-
lich in gewissem Sinne einer realen Unterscheidung gleichwertig
erscheint. Andere nennen sie distinctio logica ex natura rei,
weil sie in der Natur der Dinge ihren objektiven Grund hat;
wieder andere distinctio formalis, insofern sie durch unsern
Denkprozels, vermoge dessen wir die Dinge nach ihren wesent-
lichen Kigenschatten (forma, formalitates) aufzufassen bemiiht
sind, zustande kommt. Dabei ist jedoch nicht zu vergessen,
dals viele mit dem Namen distinctio formalis oder distinctio
virtualis entweder eintachhin oder mit gewissen Beisiitzen, wie:
distinctio formalis intrinseca, distinctio virtualis ex natura rei
eine andere Unterscheidung bezeichnen, welche nach ihrer An-
sicht zwischen der realen und der blofs gedachten Unterscheidung,
die eben beschriebene distinctio virtualis miteinbegriffen, in der
Mitte liegen soll. (Vgl. Suarez 1 1. seet. 1. n. 3. 8. 13. 16.
sect. 2. n. 2). Deswegen nennen manche, um jede Verwech-
selung auszuschliefsen, unsere Unterscheidung pure formalis, pure
virtualis oder virtualis simpliciter. (Vgl. Tongiorgi 1. c. ontol.
n. 223. 240.) Auch der Ausdruck distinctio potentialis konnte
gleichbedeutend mit virtualis genommen werden. Kardinal Zi-
gliara (1. ¢.) gebraucht die Bezeichnung distinctio metaphysica;
wohl deshalb, weil die in dieser Unterscheidung gegebene Viel-
heit blofs fiir die ideelle Welt besteht, so dals eine entsprechende
physische Trennung selbst der Allmacht Gottes geradezu un-
moglich erscheint.

6. Bei Vasquez (in 1. p. disp. 117. c. 3. coll. disp. 121.)
finden sich gelegentlich Bemerkungen, welche darauf hinzielen,
den Unterschied zwischen der distinctio pure mentalis oder rati-
onis ratiocinantis und der distinctio virtualis oder rationis ratio-



72 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

cinatae zu verwischen. Sein Bedenken besteht darin, dafls er
auch fiir die letztere Art der Unterscheidung den Grund keines-
wegs In den Dingen selbst, sondern rein in unserem subjektiven
Denken oder in rein #dufserlichen Beziehungen zu finden glaubt.
Allein im allgemeinen liegt der Unterschied zwischen den beiden
gedachten Unterscheidungen so am Tage, dals es nicht notig ist,
sich gegen Vasquez in eine eigene Widerlegung einzulassen.
(Vgl. Joan. a S. Thoma 1. ¢.) Ubrigens findet diese Sache durch
das, was wir bald (n. 8.) iiber den vollen Grund dieser Unter-
scheidung sagen werden, eine weitere Beleuchtung. Zuvor je-
doch missen wir in der distinctio virtualis oder distinctio rationis
ratiocinatae auf eine Unterabteilung hinweisen.

Wie wir bereits bemerkt haben, sind bei der virtuellen
Unterscheidung immer mehr oder weniger unadidquate Begritfe
im Spiele. Bekanntlich versteht man unter unadiquaten Be-
griffen solche, die sich gegenseitig nicht vollkommen einschlie(sen
und wovon folglich der eine im gewissen Sinne vom anderen
absieht (ab alio praescinditur, fit praecisio); jedoch geschieht dies
immer in der Voraussetzung, dafls in der Sache, auf welche die
Begriffe faktisch und in concreto Anwendung finden, das, was
der eine ausdriickt, von dem, was durch den anderen bezeichnet
wird, in keiner Weise getrennt werden kann oder real unter-
schieden ist. So z. B. sind in Gott Weisheit und Giite oder
im Menschen Sinnlichkeit und Verniinftigkeit durchaus nicht
real unterschiedene, noch in irgend einer Weise physisch trenn-
bare Dinge. Die ganze Trennung oder Scheidung kommt hier
von unserem Denken und liegt am Ende nur in den Begriffen.
Dabei waltet jedoch zwischen dem einen und dem anderen Bei-
spiele ein nicht zu verkennender Unterschied ob. Mag némlich
auch die Sinnlichkeit und die Verniinftigkeit konkret genommen
im Menschen oder noch konkreter in Petrus in keiner Weise
getrennt werden konnen und folglich in diesem Sinne die ganze
Scheidung auf Rechnung unseres Denkens zu setzen sein, so gibt
es doch in Wirklichkeit, d. h. aufser unserem Denken und un-
abhingig von demselben gewisse Dinge, wie den Lowen, in denen
nur die Sinnlichkeit, und andere, wie die Engel, in denen nur die



Die blols gedachte Unterscheidung. 73

Verniinftigkeit zu finden ist. Dabei ist wohl zu beachten, dafs so-
wohl die Sinnlichkeit im Menschen und im Lowen, als auch die Ver-
niinftigkeit im Menschen und im Engel dem eigentlichen oder meta-
physischen Begriffe nach dnrchaus nicht verschieden ist. Somit mufs
man in aller Wahrheit sagen: Die Sinnlichkeit, auch wie sie im
Menschen ist, schliefst ihrem Wesen oder ihrem metaphysischen
Begriffe nach die Verniinftigkeit nicht ein. Folglich kann man
im gegebenen Falle und bei anderen dhnlichen Beispielen am
Ende ganz richtig sagen: Die Scheidung, um welche es sich bei
dieser Unterscheidung handelt, besteht, allerdings nicht in con-
creto und in jener Sache, auf welche sie augenblicklich ange-
wendet wird, wohl aber in abstracto und in der metaphysischen
Ordnung oder in anderen konkreten Dingen vor unserem Denken
und unabhingig von jeder Geistesthitigkeit. Das will man be-
zeichnen, wenn man nach dem Ausdrucke der Schule von einer
praecisio objectiva spricht. Infolgedessen konnte man die Unter-
scheidung in unserem Falle ndherhin eine distinctio virtualis cum
praecisione objectiva nennen. Kin etwas verschiedenes Beispiel
dieser Art haben wir in den Begriffen von Person und Natur,
solange wir bei den endlichen Wesen stehen bleiben und soweit
mit manchen Gelehrten die diesbeziigliche Unterscheidung nicht
als eine reale angesehen wird. Mag es nimlich auch wahr
sein, dals dasjenige, was z. B. den Petrus fiir den Augenblick
zum Menschen und was ihn zur Person macht, nicht real unter-
schiedene, sondern blofs begrifflich verschiedene Dinge sind, so
konnte es doch durch ein Wunder der Allmacht Gottes, d. h.
per unionem hypostaticam cum persona divina in aller Wahrheit
geschehen, dals die Menschheit des Petrus ihre menschliche
Personlichkeit verlore. Da diese Moglichkeit immerhin eine
objektive Thatsache bleibt, so muls man in jedem Falle der eben
gegebenen Erkldrung zufolge die Unterscheidung zwischen Per-
son und Natur in den geschaffenen Wesen wenigstens als di-
stinctio rationis cum praecisione objectiva gelten lassen.

Anders verhiilt sich die Sache in Gott. Wie niamlich jeder
denkende Philosoph zuzugeben gezwungen ist, dals die Weisheit
und Giite Gottes von jeder geschaffenen Weisheit und Giite



74 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

wesentlich, ja himmelweit verschieden ist, so mufls man auch
gestehen, dals gottliche Weisheit und goéttliche Giite durchaus
untrennbare Dinge sind. Was immer bei diesen zwei gottlichen
Eigenschaften auf Trennung oder Ausscheidung Anspruch machen
kann, ist einzig in unserem beschrinkten Erkennen zu suchen.
Wir sind ndmlich nicht imstande, alle Vollkommenheit, die Gott
bei seiner wunderbaren Einfachhelt in sich schlielst, auf einmal
und durch einen einzigen Begriff aufzufassen. Daher denken
wir in Gott z. B. zuerst an seine Weisheit. In diesem Be-
griffe kommt vieles, was in Gott sich vorfindet, z. B. seine
Giite, in keiner Weise zum Ausdrucke. Spiter bilden wir uns
in gleicher Weise den Begrift der géttlichen Giite, welche gleich-
falls nur eine Seite des gottlichen Wesens zum Ausdrucke bringt.
Das ist das Ganze; weiter geht hier die Scheidung nicht. Nir-
gends und nimmer kann es gottliche Weisheit ohne gottliche
Giite geben. Wollte ich mir die géttliche Weisheit so denken,
dafs sie von der Giite irgendwie objektiv trennbar ist, so wiirde
mein Begrifl notwendig zu einem unrichtigen werden. Infolge-
dessen kann man hier im Unterschiede zu den fritheren Bei-
spielen blofs von einer praecisio formalis (tantum et nullatenus
objectiva) reden. Daher ist die diesbeziigliche Unterscheidung,
wenn man sich ganz genau ausdriicken will, distinctio virtualis
cum praecisione mere formali zu nennen.

Man konnte versucht.sein, in diesem Punkte noch weiter
zu gehen und zu behaupten, es bestehe in Gott zwischen den
einzelnen Eigenschaften auch keine volle praecisio formalis.
Denn — so konnte man sagen — wenn ich von goéttlicher,
oder was das Gleiche ist, von unendlicher Weisheit rede, so
sind eben in dieser Unendlichkeit oder im spezifisch Gottlichen
alle anderen Vollkommenheiten irgendwie formell eingeschlossen.
Allein man kann erwidern: Wenn auch in der vorgebrachten
Bemerkung ein Kornlein von Wahrheit verborgen liegt, so bleibt
es doch immer wahr, dals in unserem menschlichen Begriffe von
unendlicher oder gottlicher Weisheit das Formelle der iibrigen
Eigenschaften, z. B. der Giite, streng genommen und klar
(explicite), nicht zum Ausdrucke kommt. So bleibt immerhin



Die blofs gedachte Unterscheidung. 79

Grund genug, um in Gott von einer praecisio formalis zu
sprechen. — Kardinal Zigliara gebraucht fir die soeben er-
klarten Ausdriicke distinctio logica cum praecisione objectiva aut
cum praecisione formali die Bezeichnungen distinctio rationis
major aut minor.

7. Nach den hier aufgestellten Gesichtspunkten kann und
mufs man auch — soweit nicht die spéter zu besprechende
Kontroverse von der distinctio media mit hineinspielt — die
einst in den Schulen sehr lebhaft diskutierte Frage beurteilen,
ob ndmlich bei der virtuellen Unterscheidung an der Sache selbst
eine gewisse Abtrennung oder Ausscheidung (praecisio in objecto
cognito) stattfinde oder ob im Gegenteile — wie man sich ge-
wohnlich auszudricken beliebte — durch die Erfassung einer be-
stimmten Formalitit eines Gegenstandes, z. B. der Sinnlichkeit
im Menschen die iibrigen Formalititen des nidmlichen Gegen-
standes, z. B. die Vernunftigkeit, in keiner Weise beriihrt werden.

Bei den inneren und notwendigen Eigenschaften Gottes nidm-
lich kann man offenbar nicht sagen: Durch das Denken einer
bestimmten gottlichen Eigenschaft bleiben die iibrigen Eigen-
schaften objektiv vollkommen unberiihrt. Denn indem man die
betreffende Eigenschaft als gottliche Kigenschaft oder als un-
endliche Vollkommenheit auffafst, beriihrt man nach dem Gesagten
offenbar, wenigstens materiell, ja in gewissem Siune auch formell
auch die iibrigen. Allerdings geschieht dies nur ganz von ferne
oder mehr einschlufsweise (implicite) und wie im Dunkel. Das
Gleiche kann mitunter auch bel geschopflichen Dingen und in
den entsprechenden abstrakten Begriffen der Fall sein. Mitunter
namlich sind auch gewisse geschﬁpﬂiche Begriffe und die ihnen
entsprechenden Dinge oder Eigenschaften von der Art, dals die-
selben bei aller formellen Verschiedenheit unter jeder Bedingung
voneinander untrennbar erscheinen. Dieses kann man, wie uns
scheint, in den sogenannten Transcendentalbegriffen oder trans-
scendentellen Eigenschaften der Dinge, d. h. in den Begriffen
des Seins, des Wahren, des Guten und in ihrem entsprechenden
Objekte in aller Wahrheit beobachten.



76 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

In der Regel aber ist bei der logischen Unterscheidung,
welche an geschaffenen Dingen beobachtet wird, das Gegenteil
der Fall. Hier kommt es namlich gewohnlich vor, dals der eine
abstrakte Begriff, so lange man in abstracto bleibt und von der An-
wendung auf bestimmte konkrete Dinge absieht, den anderen ob-
jektiv in keiner Weise beriihrt oder notwendig nach sich zieht.
Dies kann man nach dem Gesagten bei der Sinnlichkeit und
Verntinftigkeit und bei tausend anderen logisch mehr oder weniger
verschiedenen Begriffen beobachten. Erst wenn man dieselben
auf ein bestimmtes, aber fiir den Begriff selbst ganz gleich-
giltiges Objekt anwendet, kann es anders werden. Erkliren
wir die Sache an einem Beispiele. Ich sehe von ferne einen
(Gegenstand, der eine solche Bewegung zeigt, dafs ich mit Be-
stimmtheit sagen kann: Dies ist ein belebtes Wesen. Ob es
aber ein Mensch oder ein Tier, z. B. ein Affe sei, vermag ich
bei der grolsen Entfernung in keiner Weise zu unterscheiden.
Nehmen wir nun an, das Wesen sei in Wirklichkeit ein Mensch,
und stellen wir zugleich die Frage: Beriihrt meine aus der ersten
Anschauung im gegebenen Falle entstandene geistige Auffassung
neben der Sinnlichkeit auch die Verniinftigkeit? Darauf ist zu
antworten: So lange ich einfach bei dem abstrakten Begriffe
,belebtes Wesen bleibe, keineswegs. Will ich mich aber an
die konkrete Vorstellung ,,dieses belebte Wesen” anklammern,
danu gestaltet sich die Sache etwas anders. Dieser letzte Be-
griff ndmlich beriihrt allerdings in gewissem Sinne auch das
Menschliche und mithin die Verniinftigkeit; aber immerhin ge-
schieht dies nur materialiter und nicht formaliter. Fiir den Be-
griff ,belebtes Wesen, abgesehen von dem ,dieses®, ist es voll-
kommen gleichgiltig, ob ich faktisch einen Menschen oder ein
Tier vor mir habe. Wenn spiter infolge néherer Beobachtung
zum Begriffe ,lebendes Wesen“ der neue Begriff | verniinftig
hinzukommt, so wird dadurch das Wesen des ersten Begriffes
nicht geindert. HKs findet also hier wirklich eine praecisio in
objecto statt, oder die eine Formalitit bleibt durch die Auf-
fassung der anderen vollkommen unberiihrt. Mit anderen Worten:
Unser Denken und unser Sprechen bewegt sich, die dunklen



Die blofs gedachte Unterscheidung. 7

Einzelbegriffe abgerechnet, vorziiglich in der idealen Ordnung;
von dieser aber muls zugestanden werden, dals in ihr bei formell
verschiedenen Begriffen in den meisten Fillen neben der sub-
jektiven Verschiedenheit auch eine gewisse Trennbarkeit im
Objekte selbst vorhanden ist. Diese Gesichtspunkte miissen bei
der spiter zu besprechenden distinctio media wohl im Auge be-
halten werden.

8. Zum vollen Verstindnisse der logischen Unterscheidung
erscheint es ferner sehr zutrdglich, die Momente, in welchen
dieselbe ihren Grund hat, klar ans Licht zu stellen. Dabei
mufs ein doppeltes Moment in Betracht gezogen werden, ndmlich
das subjektive und das objektive. Das subjektive Element
liegt in der Beschrinktheit unseres Geistes, der die Dinge nicht
auf einmal von allen Seiten anzuschauen, noch durch einen ein-
zigen Begriff in ihrer ganzen Erkennbarkeit aufzufassen und in
ihrer Tiefe zu durchdringen imstande ist. Aus dem entgegen-
gesetzten Grunde muls man annehmen, dals dem gottlichen Ver-
stande solche Unterscheidungen, formell genommen, ferne liegen;
derselbe erkennt jedoch auf das vollkommenste, welche Unter-
scheidungen der geschopfliche Verstand zu machen gendtiget
oder befihiget ist. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 25.) Der ob-
jektive ‘Grund der logischen Unterscheidung aber besteht im
allgemeinen teils in der inneren Vollkommenheit der Dinge selbst,
teils in deren verschiedenen Beziehungen eines Dinges zu den
andern. So z. B. finden sich im Menschen alle Vollkommen-
heiten der niedrigeren Dinge eingeschlossen und mit der Ver-
niinftigkeit gepaart und gleichsam in Eins verschmolzen. Dabei
steht der Mensch zu dem Schopfer iiber sich, zu den Natur-
dingen unter sich und zum Mitmenschen neben sich in den ver-
schiedensten Beziehungen. Unter beiden Riicksichten bietet er
dem denkenden Geiste (Gelegenheit, ihn nach verschiedenen
Richtungen hin unadéiquat aufzufassen und dabei in seinem Wesen
die verschiedensten Eigenschaften, Formalititen und Beziehungen
zu unterscheiden. So ist es mehr oder weniger bei allen Dingen,
selbst die unvollkommensten nicht ausgenommen. (Vgl. Suarez
l. ¢. sect. 1. n. H; Tongiorgi 1. c. n. 235.)



3 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

9. Um die Lehre von der logischen Unterscheidung abzu-
schliefsen, bleibt noch zu erklaren, an welchen Merkmalen man
dieselbe in ihrem Wesen und in ihren verschiedenen Unterarten
erkennen kann. Hier ist vor allem zu beachten, dals man nicht
ohne weiteres den anscheinend sehr nahe liegenden Grundsatz
aufstellen kann: Wo die beiden Unterscheidungsglieder rein ge-
dachte Dinge (entia rationis) sind, da ist offenbar immer nur eine
logische Unterscheidung vorhanden und umgekehrt. (Vgl. Suarez
I c. sect. 1. n. 6.) Suchen wir dies ndher zu begriinden. Das
ens rationis pflegt man zu definieren: Id, quod habet, esse ob-
jective tantum in intellectu. (Suarez 1. c. disp. 4, sect. 1. n. 6;
Zigliara 1. ¢. 1. 2. art. 1.) Diese Definition lifst offenbar eine
engere und eine weitere Deutung zu und mithin auch der auf-
gestellte Grundsatz. Wenn man erstens vom Bereiche des ens
rationis alles Wirkliche ausschlielst, ja wenn man unter dem-
selben nach der gewohnlichen Auffassung gar nur das einbe-
greift, was aulser unserem Denken iiberhaupt keinen oder doch
keinen positiven Bestand hat, wie die Negationen oder Pri-
vationen oder rein erfundenen Beziehungen, z. B. die Identitdt
eines Dinges mit sich selbst; so ist dieser Grundsatz offenbar
ganz und gar unrichtig. Reden ja alle Philosophen von einer
distinctio rationis in Gott, im Menschen u. s. w. Ja man kann
geradezu behaupten, dals die distinctio rationis, von der wir
hier reden und in der Philosophie gewohnlich die Rede geht,
in erster Linie auf die wirklichen Dinge und ihre positiven
Eigenschaften Anwendung findet. Wenn man hingegen nach
der zweiten Auffassung alles das zum ens rationis rechnen will,
was sich aufser unserem Denken nicht vollkommen so vorfindet,
wie es in unserem Denken besteht, so dals infolgedessen auch
die Allgemeinbegriffe, als solche und formell genommen, unter
das ens rationis fallen, dann mufs man allerdings sagen: Zur
distinctio rationis sind entia rationis erforderlich.

Aber auch so noch wire der aufgestellte Grundsatz ganz
unrichtig, weun er besagen soll: Jede Unterscheidung inter entia
rationis 1m gedachten Sinne ist eine blofse distinctio rationis im
gewohnlichen Sinne des Wortes. Oder wer wollte die Unter-



Die blofs gedachte Unterscheidung. (k)

scheidung zwischen Mensch und Lowe im allgemeinen eine rein
logische nennen? Ja weil das Mogliche sowohl, als auch die
Negationen und Privationen in ihrer Weise im Wirklichen ihren
Grund haben und weil wir alle diese Dinge notwendig nach
dem Vorbilde des Wirklichen auffassen, so mufs auch die Unter-
scheidung zwischen verschiedenen rein moglichen Dingen, sowie
zwischen verschiedenen Privationen und anderweitigen entia
rationis in der Regel in ihrer Ordnung als distinctio realis auf-
gefalst werden. Oder wer wollte z. B. die Unterscheidung zwi-
schen einem moglichen Pferde und einem moglichen Lowen oder
zwischen der Blindheit im Auge und der Verriicktheit des Ver-
standes, sei es bel verschiedenen Menschen oder in ein und
demselben Individuum, im gewodhnlichen Sinne des Wortes als
distinctio rationis bezeichnen? Ist es nicht vielmehr durchaus
klar, dals wir es hier mit einer eigentiimlichen Abart der di-
stinctio realis zu thun haben? (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 2.
coll. n. 7.)

10. Wir miissen uns also um ein anderes Kennzeichen der
distinctio rationis umsehen. Dabei sind zwei Fragen im Auge
zu behalten: 1) Wann ist nicht volle Identitit vorhanden, son-
dern muls zum wenigsten eine distinctio rationis — und weil
die distinctio rationis ratiocinantis sive pure mentalis hier kaum
ernstlich in Betracht kommt — wann muls zum wenigsten eine
distinetio rationis ratiocinatae sive virtualis angenommen werden ?
2) Wann darf man iiber die distinctio rationis sive virtualis
nicht hinausgehen?

Die erste Frage ist aus den bisher aufgestellien Begriffen
mit, Leichtigkeit zu beantworten. Hs diirfen sich nimlich bei
der distinctio virtualis die zwei Begriffe, welche diese Unter-
scheidung bilden sollen, nicht vollstindig decken, sondern die-
selben miissen ihren innerlichen Merkmalen nach wahrhaft ver-
schieden sein und sie miissen in ihrer Anwendung auf einen
bestimmten Gegenstand denselben jeder fiir sich blofs unadiquat
zum Ausdrucke bringen. Folglich geniigt es zur distinctio rati-
ouis ratiocinatae nicht, dals der eine Begriff blofs ausgeprigter



30 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

(distinctior) sei, als der andere; dies kann hochstens zur di-
stinctio rationis ratiocinantis hinreichen.

Man konnte hier noch naher fragen: Wann kann oder muls
man iiber die distinctio virtualis cum praecisione mere formali
hinausgehen und wenigstens zur distinctio virtualis cum prae-
cisione objectiva fortschreiten? Auch diese Frage ist aus dem
Gesagten theoretisch ohne Schwierigkeit zu entscheiden. Bei
der praecisio objectiva ndmlich miissen die beiden Begriffe nicht
blofs wie immer in ihren Merkmalen verschieden sein, sondern
sie miissen iiberdies noch die Eigentiimlichkeit besitzen, dafls sie,
absolut genommen, auf zwel irgendwie physisch trennbare oder
real unterschiedene Dinge fallen konnen. Soviel zur Orientierung
iiber die erste Frage.

Die zweite Frage, welche von der griofsten Wichtigkeit ist,
mufs ihr volles Licht aus dem bekommen, was wir spiter iiber
die reale Unterscheidung sagen werden. Hier begniigen wir
uns, auf das Folgende gestiitzt, den Hauptgrundsatz aufzustellen,
der in dieser Frage entscheidend ist. Dieser Grundsatz, den
wir zunédchst nur im positiven und nicht im exklusiven Sinne
verstanden wissen wollen, lautet: Wo (die Sache konkret
genommen) zwischen dem, was durch verschiedene
und unadidquate Begriffe ausgedriickt erscheint, in
keiner Weise, d. h. weder durch natiirliche Kriifte, noch
durch die iibernatiirlichen Mittel der géttlichen Allmacht, eine
reale oder physische Scheidung bewerkstelliget wer-
den kann, da kann nur von einer distinctio rationis
sive virtualis die Rede sein. Im Menschen z B. ist es
offenbar unmiglich, die Sinnlichkeit von der Verniinftigkeit real
zu trennen oder beide physisch auszuscheiden; deshalb nehmen
die Philosophen, mit wenigen, spater zu bekampfenden Ab-
weichungen, zwischen der sinnlichen und der verniinftigen Seite
im Menschen allgemein blofs eine distinctio rationis ratiocinatae
sive virtualis an. {Vgl Suarez 1. c. sect. 2. n. 28.) Das Gleiche
mufs von allen dhnlichen Fillen gelten.



Die reale Unterscheidung. 81

[L

Die reale Unterscheidung.
~ A. Bicheres iiber diesen Punkt.

11. Real nennen wir nach obiger Erklirung und der
Natur der Sache entsprechend jene Unterscheidung, wo dem,
was von uns durch zwel oder mehrere wie immer verschiedene
Begriffe aufgefalst wird, schon vor unserem Denken und unab-
hingig von demselben eine Vielheit entspricht; oder wo von
zwei gedachten Dingen nicht blofs in unserem Denken und dem
Begriffe nach, sondern auch aufser unserem Denken und der
vollen Wirklichkeit nach das eine nicht das andere ist.

Es bedarf keines besonders tiefen Nachdenkens, um einzu-
sehen, dals dies in gar verschiedener Weise der Fall sein kann
und dafs deshalb die reale Unterscheidung gar viele Abstufungen
zuldfst. Dieser Umstand wird von den Philosophen in der Regel
nicht genug hervorgehoben; denn er fithrt zu gar beachtenswerten
weiteren Unterscheidungen. Bevor wir auf diese weiteren Unter-
scheidungen eingehen, diirften zur vorldufigen Aufkldrung fol-
gende Bemerkungen am Platze sein. Nach dem oben (n. 9.)
(Gesagten kann man auch bei den rein moglichen Dingen, ja
selbst bei Privationen und anderen mehr negativen entia rationis
von einer Art distinctio realis reden. Da indessen die moglichen
Dinge und die entia rationis in unserem Denken den wirklichen
Dingen nachgebildet erscheinen, so kann man sich, was die
Unterscheidung anbelangt, iiber das Gebiet des Moglichen und
iiber die entia rationis leicht durch den Vergleich mit den wirk-
lichen Dingen orientieren. (Vgl. Suarez l. c¢. sect. 1. n. 26.)
Daher behalten wir im folgenden zunichst blofs die wirklichen
Dinge im Auge. Ja auch bei den wirklichen Dingen handeln
wir vorziiglich blofs von dem Verhiltnisse der substanziellen
Dinge unter sich und von dem Verhiltnisse der Substanz zum
Accidens. Erst am Schlusse werden wir in aller Kiirze das
Notwendigste iiber die Unterscheidung der Accidenzen unter-
einander vorzubringen suchen.

Jahrbueh fiir Philosophie ete. 1I. 6



32 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

Unter dem eben angedeuteten Gesichtspunkte konnen wir
in der realen Unterscheidung folgende Abstufungen der Reihe
nach hervorheben. Als die allergrofste und die alleroffenste
kennzeichnet sich, (von den drei Personen der gottlichen Trinitit
abgesehen), die Unterscheidung zwischen zwei selbstindigen
Einzeldingen oder, wie die Schule sich ausdriickt, inter duo
individua, duo supposita, sive duas personas. Denn mehrere
Personen oder Einzeldinge sind, abgesehen von den gottlichen
Personen, nicht blofs real von einander unterschieden, sondern
auch physisch ganz und gar geschieden, wie man es z. B. bei
zwel Bdumen oder bei zwei Menschen sehen und beobachten
kann. Man kann diese Stufe der realen Unterscheidung ganz
passend distinctio suppositi a supposito, oder soferne von per-
sonlichen Wesen die Rede ist, distinctio personalis nennen.
(Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 22.) Auf diese Unterscheidung
ist beispielsweise, im Unterschiede von jeder anderen, Riicksicht
zu nehmen, wo von der physischen und moralischen Zurechnung
(imputatio) oder von der Unterscheidung zwischen Gott und
Welt die Frage geht. Da ndmlich an einem einheitlichen Wesen
nicht der Teil, sondern das Ganze, und auch das Ganze nicht
als Natur, sondern als dieses Einzelding oder als Person das
eigentliche Subjekt der Aussage und der Imputation bildet, so
muls z. B. zum Beweise, dals ein fragliches Subjekt nicht durch-
aus eigentlich noch ganz direkt und unmittelbar in die Imputation
cines gewissen Vorganges hineingezogen werden darf, zwischen
diesem Subjekte und einem zweiten, welches dem fraglichen
Vorgange in gewissem Sinne noch niher steht, nicht blofs in
was immer fiir einem Sinne eine reale Unterscheidung festge-
stellt, sondern es mufs gerade die hier besprochene Unterscheidung
(distinctio suppositi a supposito) nachgewiesen werden. Wer wollte
z. B. leugnen, dafls Fufs und Hand am Menschen von den iibrigen
Gliedern des Leibes oder auch von dem ganzen Menschen als
solchem nicht in einem wahren Sinne real unterschieden ist?
Und dennoch werden diese (lieder, auch wo sie selbst nicht
thatig waren, mit vollem Rechte und ganz ecigentlich in die Im-
putation des ganzen Menschen mit heineingezogen. Der Grund



Die reale Unterscheidung. 33

ist kein anderer, als weil sie der einheitlichen Person des Men-
schen angehdren. Aus dem entgegengesetzten Grunde kann man
die Handlung einer bestimmten Person nie ganz eigentlich, d. h.
ganz direkt und unmittelbar einer zweiten Person zuschreiben.
Damit wollen wir natiirlich nicht leugnen, dafs dies nach der
Lehre der Moralisten von der Mitwirkung (cooperatio) in einem
anderen mehr mittelbaren und indirekten Sinne geschehen konne
und geschehen miisse.

Gleichfalls kann es in der Frage nach der Unterscheidung
Gottes von der Welt nicht geniigen, dals diese Unterscheidung
in einem beliebigen Sinne als eine reale angesehen werde. Es
muls da vielmehr notwendig die eben beschriebene distinctio sup-
positi a supposito stark betont und entschieden festgehalten werden.
Sonst wird es nicht gelingen, den so verderblichen Irrtum des
Pantheismus geniigend zu iiberwinden. Denn abgesehen von dieser
Unterscheidung konnte man Gott immer noch blofs als eine von
der materiellen Welt zwar real unterschiedeme, aber mit der-
selben als Weltseele zu einem einheitlichen Wesen verbundene
geistige Substanz ansehen oder die ganze Welt mit Einschlufs
der geschaffenen Geister als eine Inkarnation Gottes auffassen.
So konnte man am Ende Gott immer noch fiir alle Vorginge in
der Welt, die Verirrungen des menschlichen Geistes selbst nicht
ausgenommen, im strengsten Sinne des Wortes verantwortlich
machen. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 23.) Gegen diesen Irr-
tum richtet sich offenbar das Vaticanum, wenn es so nachdriick-
lich betont, dals Gott von der Welt geradezu transcendental
verschieden (transcendentaliter distinctus) sei.

Die bezeichnete Art der Unterscheidung ist eine so radikale
und eine so auffallende, dals im Vergleich zu ihr jede andere
kaum in Betracht kommt. Dies ist wohl der Grund, warum
manche Kirchenlehrer, wo sie die personliche Einheit in Christus
mit Nachdruck betonen wollten, mitunter sagen, die Unter-
scheidung zwischen der gottlichen und menschlichen Natur in
Christus bestehe blofs in unserem Denken (77j émwoig). Eigent-
lich ist es hier allerdings nicht die Unterscheidung, sondern



84 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

vielmehr die versuchte Scheidung, die auf Rechnung des Ge-
dankens zu setzen ist. (Vgl. Suarez 1. c. sect. 2. n. 14.)

Es diirtte nicht unpassend erscheinen, den soeben hervor-
gehobenen hochsten Grad der realen Unterscheidung distinetio
realissima zu nennen, wenn nicht viele Philosophen mit dieser
Bezeichnung einen bedeutend weiteren Begriff zu verbinden
pflegten. Ubrigens gibt es noch einen zweiten Gesichtspunkt,
unter welchem man im gewissen Sinne den Grund der realen
Unterscheidung bemessen kann. Es ist dies der Gesichtspunkt
der essentiellen Verschiedenheit. Unter diesem Gesichtspunkte
erscheint die eben beschriebene Unterscheidung nicht immer
als die grofste, Wie man ndmlich bei der distinctio suppositi a
supposito zunichst auf das ,,Wer“ (suppositum, persona) Riick-
sicht nimmt, so konnte man in einem anderen Sinne sein Augen-
merk vorziiglich auf das ,Was“ (natura, qualitates naturales)
richten. Da kann es nun ganz leicht geschehen, dafls Dinge,
welche sich als selbstindige Einzelwesen vollstindig getrennt
gegeniiberstehen, in Bezug auf ihr Wesen und ihre natiirlichen
Eigenschaften wenig oder gar nicht von einander verschieden
sind, wie man dies bei zwei ganz dhnlichen Individuen derselben
Art, z. B. bei zwei ganz gleichen Steinen oder bei zwei inner-
lich und &ufserlich héchst dhnlichen Menschen finden kann. In-
dessen ist;dabei ja mnicht zu ibersehen, dals bei allem Scheine
fir das Gegenteil am Ende diese Riicksicht vor der friiheren
zuriicktreten mufs. Denn wer will leugnen, dafs in Petrus und
Paulus bei aller Ahnlichkeit der #ufseren und inneren Eigen-
schaften dennoch die Vielheit der Personen die Oberhand be-
hauptet, wihrenddem bei ein und demselben Menschen trotz
aller begrifflichen Verschiedenheit des materiellen und des
geistigen Elementes der Grundzug die Einheit bleibt? Bei
Gott indessenymacht man im Vergleich zur Welt die wichtige
Beobachtung, dals er der Welt nicht blofs als vollkommen selb-
stindiges Kinzelwesen gegeniibersteht, sondern ihr gegeniiber
auch in seinem Wesen und in seinen Eigenschaften eine durch-
greitende, ja himmelweite Verschiedenheit aufzuweisen hat. So
hatte das Vaticanum einen neuen Grund, der zuniichst in dem



Die reale Unterscheidung. 39

Worte zu liegen scheint, um die Unterscheidung zwischen Gott
und Welt als eine transcendentelle zu bezeichnen. (Vgl. Suarez
l. ¢ sect. 1. n. 12.)

12. Den zweiten Grad der realen Unterscheidung haben
wir dort, wo zwei Dinge von substanzieller Natur, wie Leib
und Seele im Menschen, sich zu einem einheitlichen Einzelwesen
verbinden. Fast auf der namlichen Stufe der Unterscheidung
stehen zwei oder mehrere integrelle Teile, welche eine einheit-
liche statige Grofse oder den vollstindigen Organismus eines
Einzeldinges ausmachen, wie dies z. B. der Fall ist, wenn man
die verschiedenen Glieder des menschlichen Leibes unter ein-
ander in Vergleich bringt. — Wenn man mit der alten Schule
an der Uberzeugung festhilt, dals gewisse Accidenzen eine von
der Substanz verschiedene Realitdt besitzen und deshalb wenig-
stens durch Gottes Allmacht von der Substanz getrennt und im
Zustande der Trennung forterhalten werden konnen, so kann
man wegen der grofsen Ahnlichkeit auch die Unterscheidung
zwischen Substanz und Accidens hierher zihlen. Jedoch ist ein
bedeutender Unterschied zwischen den fritheren Fallen und dem
letzten keineswegs zu iibersehen. In den friiheren Fillen nimlich
kann die Trennung der real von einander verschiedenen Momente
sowohl auf natiirlichem Wege bewerkstelliget, als auch mit
unseren natiirlichen Fihigkeiten erkannt und beobachtet werden;
im letzteren Falle hingegen ist die gegenseitige Trennung im
eigentlichen Sinne nur durch ein Wunder der gottlichen All-
macht moglich und sie entzieht sich als solche ganz unserer
natiirlichen Beobachtung.

Alle soeben aufgezihlten Fille der realen Unterscheidung
pflegen von den Philosophen mit der von uns an erster Stelle
hervorgehobenen unter Einem behandelt und unter dem Namen
distinctio realissima oder auch distinctio realis sine addito zu-
sammengefalst zu werden, (Vgl. Suarez 1. c. sect. 1. n. 1))
Manche Gelehrte (Vgl. Egger 1. c.; Stockl a. a. O.) nennen die
an zweiter Stelle beschriebene Unterscheidung im Unterschiede
zu der fritheren, die ihnen als realis adaequata gilt, distinctio
realis inadaequata. Allein der Ausdruck distinctio inadaequata



86 Die philosophische Lehre von der Unterscheidung.

wird, wie sich bald zeigen wird, gewdhnlich und passender in
einem anderen Sinne genommen. Er ist iiberhaapt tir die eben
aufgezihlten Fille nicht besonders zutreffend. Denn entweder
hat man blofs die Unterscheidung als solche, d. h. die reale
Trennbarkeit zum Unterschiede von der aktuellen Trennung im
Auge; und in diesem Sinne ist nicht einzusehen, was in den
gedachten Fiéllen zur distinctio adaequata fehlen soll: oder man
sieht auf das aktuelle Geschiedensein; und dann wird man zu-
geben miissen, dafs dasselbe bei den gedachten Beispielen in
Wirklichkeit weder addquat noch unadiquat vorhanden ist. Eher
konnte man, soferne im ersten Falle die aktuelle Trennung
hereits besteht, in den iibrigen Fillen aber erst hergestellt
werden muls, den ersten Grad Unterscheidung als distinctio
actualis und den zweiten als distinctio potentialis bezeichnen.

13. An dritter Stelle kann man fragen: Welche Unter-
scheidung besteht zwischen dem Ganzen als solchem und zwi-
schen einem trennbaren Teile desselben, z. B. zwischen dem
ganzen Menschen und seiner Seele oder zwischen der Hand des
Menschen und seinem ganzen Korper? Dieser Fall ist offenbar
von allen fritheren verschieden. Mit der eben gestellten Frage
tast auf der gleichen Linie stehen folgende: Welche Unter-
scheidung besteht, unter den oben angefiihrten Voraussetzungen,
zwischen der Substanz, die fiir den Augenblick mit einem be-
stimmten Accidens behaftet ist, und der namlichen Substanz,
wenn sie jenes Accidens verloren hat; oder wie unterscheidet
sich die Wirklichkeit von der blofsen Moglichkeit und von dem
Nichts oder umgekehrt die reine Moglichkeit von der Wirklich-
keit? Konkreter wiirde die Frage lauten: Welche Unterscheidung
besteht zwischen Petrus, solange er geistig unausgebildet ist,
und demselben Petrus, nachdem er es zu einer grolsen Geistes-
bildung gebracht hat; oder wie unterscheidet sich die Welt im
Zustande der Wirklichkeit von der Welt im Zustande der Mog-
lichkeit?

Indem wir den Fall, wo das Accidens in Betracht kommt,
vorldufig beiseite lassen, antworten wir also: In allen hier be-
zeichneten Fillen kann die fragliche Unterscheidung keineswegs



Die reale Unterscheidung. 37

als eine blofs gedachte (distinctio rationis) aufgefalst werden;
sondern man mufs dieselbe vielmehr als eine Unterart der realen
Unterscheidung betrachten. Dies ist die allgemeine Anschauung
der scholastischen Philosophie. Man sieht dies unter anderem
aus folgender Erwidgung: Wenn in den katholischen Schulen
bis heute eine Streitfrage besteht, ob die Unterscheidung zwischen
Wesenheit und Existenz als logische oder als reale Unterscheidung
aufzufassen sei, so redet man dabei nach der allgemeinen Kr-
klirung nur von der realen oder wirklichen und nicht von der
rein moglichen Wesenheit. Dafs zwischen der rein moglichen
oder idealen Wesenheit und zwischen der wirklichen Existenz
oder — was das Gleiche ist — dals zwischen der blofs mig-
lichen und der wirklichen Wesenheit eines Dinges eine reale
Unterscheidung besteht, wurde bisher in den katholischen Schulen
von niemand in Zweifel gezogen. Und in der That tragt die
Unterscheidung in den oben aufgefiihrten Féllen das Merkmal
der realen Unterscheidung offen an der Stirne. Oder wer will
im Ernste bezweifeln, dals unabhéingig von unserem Denken der
Teil nicht das Ganze, das Mogliche nicht das Wirkliche ist und
umgekehrt? Besteht zwischen dem ganzen Menschen, wie er
hier leibt und lebt, und zwischen der Seele nach dem Tode
kein Unterschied, der von unserem Denken unabhingig wire ?
Warum sollte aber nicht dieselbe Unterscheidung festgehalten
werden, solange Leib und Seele im Zustande der Vereinigung
sich befinden? Der Fall mit den Accidenzen wird im folgenden
sein volles Licht erhalten.

Die beregte Unterscheidung zwischen dem Ganzen und einem
oder mehreren Teilen desselben ist es, die man gewohnlich und
zwar ganz angemessen distinctio inadaequata, oder wie die Alten
sich ausdriickten, includentis et inclusi nennt. (Vgl. Suarez 1. c.
sect. 1. n. 7. 21, 24.) Ihr gegeniiber miissen alle friiher auf-
gezihlten Fille unter der distinctio adaequata zusammengefalst
werden. Die Unterscheidung zwischen Sein und Nichtsein oder
zwischen Wirklichkeit und Moglichkeit kann man, weil dabei
das eine Glied ein negatives ist, nicht unpassend distinctio realis
negativa nennen. (Vgl. Suarez l. c. sect. 1. n. 2.)



38 Die plilosophische Lehre von der Unterscheidung.

Ubrigens pflegen die scholastischen Philosophen auch die
letztgenannien Unterarten der realen Unterscheidung einfachhin
als distinctio realis zu bezeichnen. Diejenigen, welche in einem
bald ndher zu beschreibenden Sinne von einer distinctio realis
minor reden, miissen zugleich alle bisher aufgezahlten Fille der
distinctio reals zur distinctio realis major rechnen.

Schlielslich konnte man noch fragen: Welche Unterscheidung
besteht zwischen dem Ganzen als solchem und allen Teilen des
Ganzen zusammengenommen, vorausgesetzt, dals sie der ent-
sprechenden Verbindung entbehren und folglich kein einheitliches
Ganze bilden? Diese Frage wird in dem, was wir spiter iber
die Accidenzen und iiber die modi sagen werden, ihre volle
Losung finden. Vorldufig begniigen wir uns in diesem Falle
zu gunsten der realen Unterscheidung an den gesunden Sinn zu
appellieren und zu fragen: Ist es denn unabhéngig von unserem
Denken gleich, wie die Ridder einer Uhr geordnet sind, oder
haben wir einen wahren und lebendigen Menschen, wenn wir
uns Leib und Seele ohne die eigentiimliche Verbindung einfach
an demselben Orte und allenfalls ortlich gegenseitig durchdrungen
denken? |




	Die philosophische Lehre von der Unterscheidung

