Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet vom
Gesichtspunkt der Kunst und Asthetik

Autor: Pfeifer, X.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEHRE VON DER SEELE ALS
WESENSFORM. |

BETRACHTET VOM GESICHTSPUNKT DER KUNST UND
ASTHETIK.

Vox

Pror. Dr. X. PFEIFER.

—_— o ——

In einem Vortrage von Dr. Hauck iiber die Stellung der
Mathematik zur Xunst und Kunstwissenschaft bezeichnet der
Redner die platonische Philosophie als ,#sthetische Theorie der
Form und Zahl und als mathematische Theorie des Schonen*
und kniipft daran die Frage: ,,Wer wollte so vermessen sein,
es einen Zufall zu nennen, dals das Heimatsland eines Pytha-
goras und Euklid zugleich auch dasjenige eines Phidias und
Praxiteles war.“

Der bezeichnete Vortrag fihrt in seinem weitern Verlaufe
den Beweis, dafs zwischen Mathematik und Kunst ein inneres
und sehr inniges Band besteht. Dieses Band liegt aber in der
Form, mit welcher Mathematik und Kunst nur in verschiedener
Weise, die eine mehr abstrakt, die andere mehr konkret, sich
beschéftigen.

Die Form ist aber zugleich auch das Band zwischen Mathe-
matik, Kunst und Philosophie, und wenn es nicht zufillig ist,
dals die grossten Mathematiker und die grossten Kiinstler des



38 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Altertums aus einem und demselben Volke hervorgegangen
sind, so ist es auch nicht zufillig, dals die aus demselben Volke
hervorgewachsene Philosophie den Formbegriff, dessen urspriing-
liche Heimat das Gebiet der Kunst ist, auf das Gebiet der
Naturphilosophie und Metaphysik iibertragen hat. Die Geistes-
verwandtschaft der drei grossten philosophischen Genies des
Altertums, des Pythagoras, Plato und Aristoteles, zeigt sich vor-
zugsweise darin, dals alle drei von der prinzipiellen Bedeutung
der Form durchdrungen waren und in ihren philosophischen
Lehren diese Bedeutung der Form ausgesprochen haben, jedoch
mit dem Unterschiede, dafs der Standpunkt, von dem aus die
Form betrachtet und gewiirdiget wurde, bei Pythagoras ein
mathematischer, bei Plato ein vorwiegend asthetischer, bei Ari-
stoteles endlich ein naturphilosophischer und metaphysischer ist.
Pythagoras, Plato und Aristoteles reprasentieren insofern drei
Entwicklungsstufen des Formbegriffes innerhalb der griechischen
Philosophie.

In einer erst kiirzlich publizierten Abhandlung von Dr.
Sigmund Giinther iiber ,,Erdkunde und Mathematik* ist die
Bemerkung (S. 3) eingeflochten, ,dals der historische Hergang
niemals ein zufilliger, sondern immer ein von innern, wenn auch
vielfach uns unbewusst bleibenden Kausalgesetzen geregelter ist®.

Diese Bemerkung passt ganz auf die Entwicklungsgeschichte
des Begriffes der Form in der griechischen Philosophie. Es ist
nicht zuféllig, sondern in psychologischen Gesetzen begriindet,
dass der Formbegriff bei den Griechen jene Entwicklungsstufen
durchgemacht hat. Es ist eine bekannte geschichtliche That-
sache, dafs unter allen Volkern der vorchristlichen Zeit das
hellenische einerseits fiir die schonen Kiinste, andererseits fir
die Wissenschaften die grosste Begabung besass. Unter den
Wissenschaften aber waren es vorzugsweise zwei: Mathematik
und Philosophie, worin der hellenische Geist Ausgezeichnetes
geleistet hat. Nun bilden zwar die soeben genannten Wissen-
schaften durch die in ihnen herrschende Abstraktion eine Art
Gegenpol zur Kunst, welche ja konkrete Gebilde schafft, aber
es vollzieht ja auch die Kunst, indem sie nicht einfach die



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 39

wirklichen Dinge naturgetreu abbildet, sondern idealisiert, eine
Art von Abstraktion und iiberdies ist die Form dasjenige Ele-
ment, welches die Kunst mit den zwei genannten Wissenschaften
verkniipft. Wie aber die Kunst in der Kulturgeschichte iiber-
haupt und speziell in der Geschichte der hellenischen Kultur
stets einen gewissen Vorsprung vor der Entwicklung der Philo-
sophie hatte, so ist auch der #sthetisch-kiinstlerische Formbegriff
dem metaphysischen vorangegangen. '

Bei Aristoteles, dem Urheber des metaphysischen und natur-
philosophischen Formbegriffes, tritt an verschiedenen Stellen der
Einfluss, den der aus der Kunst entnommene Formbegriff auf
die Ausbildung des naturphilosophischen Formbegriffes geiibt
hat, hervor. Im IL Buche der Physik (cap. 2), wo er im Gegen-
satze zu den friilhern Naturphilosophen die Notwendigkeit der
Annahme einer Formursache in der Natur bespricht, sagt er:
,»Wenn die Kunst eine Nachahmung der Natur ist, es aber dort
Sache der ndmlichen Wissenschaft ist, die Form und den Stoff
zugleich zu wissen, wie z. B. der Architekt sowohl die Form
des Hauses als auch seinen Stoff, ndmlich Ziegelsteine und Holz
kennen muss, so diirfte es auch Sache der Naturphilosophie sein,
beide Wesenseiten (Form und Stoff) zu erkennen®.

Es diirfte demnach kaum zu bezweifeln sein, dals der ur-
spriinglich dem Gebiete der Kunst angehorige Formbegriff jeden-
falls dazu mitgewirkt hat, den metaphysischen Begriff von der
Wesensform, wie wir ihn bei Aristoteles finden, auszubilden.

Dieses historische Faktum gibt nun aber Veranlassung zu
einer quaestio juris, um diesen juridischen Terminus zu ge-
brauchen. Es fragt sich ndmlich, ob die thatséchlich vorliegende
Ubertragung des Formbegriffes vom Gebiete der Kunst auf das
der Naturphilosophie und Metaphysik und der damit vollzogene
Ubergang vom Formbegriff im accidentalen Sinne zum Form-
begriff in seiner substantialen Bedeutung ein berechtigter war.

Dals diese Frage im bejahenden Sinne zu beantworten sei,
soll nun gerade aus solchen Thatsachen, die dem Gebiete der
Kunst und Asthetik angehoren, bewiesen werden. Es soll



40 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

gezeigt werden, dafls die Thatsachen der Kunst die scholastische
Lehre von der Seele als Wesensform vollauf bestidtigen und nur
unter der Voraussetzung, dals die Seele Wesensform ist, sich
begreifen lassen.

Nun schlielst aber die Lehre von der Menschenseele als
Wesensform zwei verschiedene, ja gewissermalsen entgegen-
gesetzte Beziehungen der Seele zur Materie, resp. zum Korper
in sich, ndmlich einerseits wesentliche Verschiedenheit der Seele
vom Korper, andererseits eine wesentliche Bezogenheit der Seele
auf den Korper. Schon als Form iiberhaupt muls die mensch-
liche Seele von der Materie wesentlich verschieden sein, weil
ja die substantiale Form iiberhaupt ein von der Materie ver-
schiedenes Prinzip ist. Uberdies ist nach peripatetischer Lehre
die menschliche Seele von der Materie nicht blofs so, wie jede
andere substantiale Form, verschieden, sondern in héherer Weise,
weil sie ein geistiges, oder was dasselbe besagen will, intellek-
tives Prinzip ist.

Fiir diese spezifische und substantiale Verschiedenheit der
menschlichen Seele von der Materie, fiir ihre Erhabenheit iiber
die Materie, geben nun gerade die Thatsachen der Kunst und
Asthetik das beredteste Zeugnis.

Aber auch das andere Moment, welches im Begriff der
Seele als Wesensform liegt, ndmlich deren wesentliche Bezogen-
heit auf die Materie und auf den Leib wird durch Thatsachen
der Kunst und Asthetik beleuchtet und bezeugt.

Infolge jener zwei verschiedenen Beziehungen, welche
der Seele als Wesensform zur Materie zukommen, zerlegt sich
unser Thema in zwei Hauptteile; denn es soll zuerst aus That-
sachen der Kunst und Asthetik gezeigt werden, dafs der mensch-
lichen Seele jene Erhabenheit iiber die Materie, welche die scho-
lastische Lehre ihr vindiziert, zukomme; dann aher soll eben-
falls aus Thatsachen der Kunst und Asthetik jene Bezogenheit
der Menschenseele zur Materie und zum Leibe, welche der
Begriff der forma informans einschliefst, beleuchtet und erwiesen
werden.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 41

Begriindung ad 1. Immaterielle und intellektive Natur
der Menschenseele.

In den ersten Heften des ersten Jahrgangs dieses Jahr-
buches ist durch die Abhandlung des Dr. Glofsner die Lehre des
hl. Thomas und seiner Schule von der Materie als dem Prinzip
der Individuation dargelegt und begriindet worden. Nun gibt
es im Gebiete der Kunst und Natur eine Thatsache, welche mit
der Individuation zusammenhéngt, aber wesentlich davon ver-
schieden ist. Diese Thatsache ist die Spezifikation, oder anders
ausgedriickt: die spezifische Verschiedenheit der Gebilde der
Natur und Kunst. Der hl. Thomas (Sum. contra Gent. Lib. II.
cap. 40) nennt diese Verschiedenheit der Dinge Distinctio rerum
secundum speciem und bezeichnet als Prinzip derselben die
Form, denn er sagt ,Distinctio rerum secundum speciem est per
formas.“ Dafs das Prinzip der Spezifikation von jenem der In-
dividuation — letztere in dem von Dr. Glofsner Heft V. 8. 47
pricisierten Sinne genommen — verschieden und in der Form
zu suchen sei, ist in der Fortsetzung der bezeichneten Ab-
handlung (Heft 3. 8. 316) kurz angedeutet, aber nicht weiter
ausgefiihrt, weil das Thema es nicht forderte.

Fiir das gegenwirtige Thema aber ist gerade die Spezifi-
kation und zwar jene im Gebiete der Kunst, von Wichtigkeit.

Der hl. Thomas stellt in der soeben erwihnten philosophi-
schen Summe iiber die Spezifikation in der Natur zwei Sitze
auf, einen negativen und einen positiven. Der negative Satz
besagt: Die Materie ist nicht die erste Ursache der Spezifikation;
der positive Satz lautet: Distinctio rerum secundum speciem est
per formas.

Diese zwei Sitze lassen sich auch auf die Werke der Kunst
anwenden., Dals der erste Satz auch von den Werken der
Kunst gilt, wollen wir in diesem ersten Teile unserer Abhandlung
begriinden. Die Geltung des zweiten Satzes von den Werken
der Kunst soll im zweiten Teile nachgewiesen werden.

Bei der Begriindung des negativen Satzes, dals die erste
Ursache der Spezifikation im Gebiete der Kunst nicht die Materie



42 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

sein konne, ist aber eine zweifache Materie, jene im Kunst-
werke, und jene in dem Kiinstler, zu unterscheiden und von
beiden Materien jener Satz zu rechtfertigen.

Dafs nun jene Materie, welche im Kunstwerk ist und einen
Bestandteil desselben ausmacht, nicht die erste Ursache der
Spezifikation sein konne, ist so von selbst einleuchtend, dals
hiefiir ein Beweis nicht notig ist, denn es ist klar, dals aus
einer und derselben Materie die verschiedensten Kunstwerke,
z. B. aus denselben Ziegelsteinen ebenso gut eine Kirche als
ein andres Gebédude sich herstellen Jassen. Hier leuchtet un-
mittelbar ein der Satz des hl. Thomas (Sum. contr. G. VI
cap. 40): ,Ex materia nihil determinatum provenire potest nisi
casualiter, eo quod materia ad multa possibilis est.”

Wird aber der Satz des hl. Thomas, dals die Materie nicht
erste Ursache der Spezifikation sein konne, sofern es sich um
die Spezifikation in der Kunst handelt, angewendet auf die
Materie im Kiinstler, so erhidlt der Satz den Sinn, dals die
materielle Organisation des Kiinstlers nicht die erste Ursache
der kiinstlerischen Spezifikation sein konne. In dieser Bedeutung
genommen stofst der Satz auf dem Widerspruch des Materialis-
mus, denn dieser mufls konsequenter Weise die materielle Or-
ganisation des Kiinstlers zum Prinzip der ganzen Thitigkeit des
Kinstlers und also auch zum Prinzip der Spezifikation im Ge-
biete der Kunst machen.

Es ist daher gegeniiber dem Materialismus zu zeigen, dals
die materielle Organisation des Kiinstlers, resp. seines Gehirnes,
nicht der erste und tiefste Grund der Spezifikation im Gebiete
der Kunst sein konne.

In einer erst vor kurzem erschienenen dsthetischen Ab-
handlung iiber die Einbildungskraft des Dichters!) von Dilthey
ist zwar die Notwendigkeit einer gesunden und energischen
(Gehirnorganisation fiir den Dichter stark betont, aber davon,
dals iiber der Phantasie noch die Intelligenz stehe und dafs

1) Philosophische Aufsiitze. Eduard Zeller zu seinem 50 jahrigen
Doktor-Jubilium gewidmet. Leipzig 1887. S. 389.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 43

diese eine immaterielle Potenz sei, ist nichts gesagt. Es wird
sogar mit Bezug auf das Gehirn der Satz aufgestellt: ,Die
grofsen Leistungen der Genialitdt so gut als die Selbstbeherrschung
einer michtigen Seele sind hier (im Gehirne) begriindet.“

Nun ist freilich nicht in Abrede zu stellen, dass die Lei-
stungen der Phantasie, welche ja ein sinnliches Vermogen ist,
in der Organisation des Gehirnes eine materielle Basis haben.
Aber es ist einseitig und irreleitend, wenn man das Fundament
und Prinzip der poetischen Produktivitdt blofs in der Phantasie
und im Gehirne sucht und die Intelligenz dabei entweder ignoriert
oder wenigstens nicht anerkennt, dals die Intelligenz auch in
der kiinstlerischen Produktion die herrschende und die Phantasie
blofs die dienende Potenz ist. Diese Wahrheit, dafs der Intelli-
genz bei der kiinstlerischen Produktion, sowie auch bei der
dsthetischen Auffassung eines Kunstwerkes der Primat zukomme,
soll hier besonders betont werden.

Diese Wahrheit steht im engsten Zusammenhange mit dem
Satze, dals die erste Ursache der Spezifikation nicht die Materie,
weder jene im Kunstwerke, noch jene im Kiinstler sein konne,
denn wenn bei der Conception und Produktion eines Kunst-
werkes die Intelligenz das in erster Linie mafsgebende Prinzip
ist und wenn die Intelligenz eine iibermaterielle Posenz ist, so
folgt hieraus notwendig, dals nicht die Materie, sondern ein im-
materielles Prinzip die erste Ursache der Spezifikation in der
Kunst sei.

Wir kionnen und miissen iibrigens in der Kunst eine mehr-
fache Spezifikation unterscheiden; erstens niamlich jene Spezifi-
kation, wodurch das #sthetisch Wohlgefallige von dem Mils-
falligen oder auch vom isthetisch Indifferenten sich unterscheidet;
sodann die weitere Spezifikation, wodurch in der Sphire des
iasthetisch Wohlgefilligen selbst wieder spezifische Unterschiede
gesetzt werden.

Ich werde nun zuerst die an erster Stelle genannte Spezifi-
kation naher beleuchten und zeigen, dals der spezifische Unter-
shied des dsthetisch Wohlgefilligen und Mifsfilligen seinen ersten
und tiefsten Grund hat in solchen Eigenschaften und Beziehungen



44 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

der dsthetisch wirksamen Objekte, welche nicht von den Sinnen
oder der Phantasie, sondern blofs von der Intelligenz erfalst
werden. Von der notwendigen Mitwirkung der sinnlichen Ver-
mogen sowohl bei der kiinstlerischen Conception und Produktion
als bei der idsthetischen Auffassung des produzierten Kunst-
werkes soll hiebei nicht ganz abgesehen werden; aber es soll
gezeigt werden, dals die sinnlichen Vermiogen einerseits unzu-
reichend, andererseits der Intelligenz untergeordnet sind.

Um den beabsichtigten Beweis moglichst konkret und evident
zu machen, werden wir von einzelnen bestimmten ésthetischen
Thatsachen und Objekten dabei ausgehen, und dann von dem
Einfachern zum Kompliziertern fortschreiten.

Unter den alteren christlichen Schriftstellern, welche mit
dsthetischen Fragen sich beschiftigen, ist ohne Zweifel der hl.
Augustinus der bedeutendste. In vielen seiner Schriften, sowohl
in theologischen als philosophischen, finden sich sehr treffende
und tiefsinnige asthetische Beobachtungen und Bemerkungen.

Der genannte Kirchenlehrer sagt in dem Werke de vera
religione cap. 30, es sei der Miihe wert zu fragen, weshalb
es unserm Geschmacke widerstreite, wenn zwel neben einander
auf gleicher Linie stehende Fenster ungleich hoch sind; wogegen
in dem Falle, wenn zwei Fenster iiber einander sich befinden,
es uns ziemlich gleichgiiltig sei, ob die Fenster an Hohe gleich
oder ungleich sind. Wenn aber, bemerkt Augustinus weiter,
drei Fenster von ungleicher Hohe iiber einander stehen, dann
entspreche unserm Geschmacke am besten ein solches Verhéltnis
jener Fenster, wobei das mittlere die mittlere Proportionale zu
den beiden andern ist, so dafs sie also eine stetige Proportion
bilden. Augustinus gibt an der bezeichneten Stelle keine Be-
antwortung dieser Fragen. Jungmann hat in seiner Asthetik
(Aufl. I. 8. 27) auf jene Stelle des hl. Augustinus Bezug ge-
nommen, und zwar bei dem Beweise, dals die Schonheit etwas
Ubersinnliches sei; aber auch Jungmann gibt eigentlich auf die
Augustinische Frage keine Antwort, .

Es sind iibrigens in der angefiihrten Stelle, genau genom-
men, drei Fragen eunthalten; und zwar erstens diese: Weshalb



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 45

ist es fiir unsern Geschmack, wenn zwei Fenster neben einander
stehen, nicht gleichgiiltig, ob dieselben gleich oder ungleich hoch
sind? Weshalb gefillt uns in diesem Falle die Ungleichheit
weniger als die Gleichheit? '

Die Richtigkeit der Thatsache, dafs in diesem Falle die
Gleichheit mehr geféllt als die Ungleichheit, kann kaum be-
zweifelt werden. Die Frage nach der Ursache ist also berechtigt.
Es fragt sich nun, ob schon in der sinnlichen Auffassung des
betreffenden Objektes eine zureichende Ursache des Milsfallens
an der Ungleichheit sich entdecken lafst, oder nicht. Dies
mufs verneint werden; denn ldge eine sinnliche Ursache der
Milsfilligkeit vor, so miifste eine derartige Ungleichheit iiberall,
wo sie vorhanden ist, mifsfillig sein; die Milsfalligkeit konnte
nicht durch irgend eine begriffliche oder ideelle Beziehung der
zwei ungleich grofsen Objekte neben einander in Wohlgefillig-
keit verwandelt werden. Nun aber erscheint uvs die Ungleich-
heit zweier Objekte, die neben einander sind, nicht in allen
Fillen mifsfillig. Wenn wir z. B. ein Ehepaar oder Brautpaar,
also Mann und Frau, neben einander stehend sehen und bemerken,
dafs der Mann die Frau an Grifse iiberragt, so finden wir das
ganz in Ordnung; die Ungleichheit der Grifse wirkt hier eher
wohlgefallig als milsfillig, vorausgesetzt, dals sie zu gunsten
des Mannes ist. Es kann also in der sinnlichen Wahrnehmung
zweler ungleiéh hohen Fenster neben einander ein zureichender
Grund der Milsfilligkeit nicht entdeckt werden.

Anders ist es, wenn wir zur sinnlichen Auffassung eine
intellektuelle hinzutreten lassen. Um das recht klar einzusehen,
miissen wir die Relationen, welche zwei neben einanderstehende
Fenster haben und erkennen lassen, ins Auge fassen. Es sind
aber hiebei Relationen erster und zweiter Ordnung im Spiele.
Eine Relation erster Ordnung ist das Lageverhiltnis der Fenster
neben einander, oder genauer das Stehen auf derselben Hori-
zontallinie; eine andere Relation ebenfalls erster Ordnung ist
das Grolsen- resp. Hohenverhiltnis der neben einander stehenden
Fenster. Diese zwel Relationen erster Ordnung treten zu ein-
ander wieder in eine Relation, welche letztere als Relation



46 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

zweiter Ordnung zu bezeichuen ist. Die Relation zweiter Ord-
nung nun ist eine ganz andere, wenn die Fenster ungleich hoch,
als wenn sie gleich sind. Denn bei zwei Fenstern, die auf
Einer Horizontallinie neben einander stehen, erweckt sowohl
diese Stellung als auch die Gleichheit des Zweckes die ent-
schiedene Vorstellung der Koordination. Sind nun diese Fenster
gleich hoch, so ist auch in der Hohe die Koordination sinnlich
ausgedriickt; es stimmt also die Vorstellung, welche durch die
Lage erweckt wird, mit jener, welche das Grofsenverhiltnis
hervorruft, iiberein. Die Relation der Stellung und jene der
Grofse sind in Harmonie. Das Gegenteil ist der Fall, wenn
jene Fenster ungleich hoch sind; die Ungleichheit der Grolse
widerstreitet dann der durch die Lage erweckten Vorstellung
der Koordination. Es werden in diesem Falle zwei wider-
streitende Vorstellungen zugleich und ohne verschnendes Motiv
erweckt, denn sofern die zwei Fenster auf gleicher Linie stehen
und gleiche Funktion haben, erwecken sie die Vorstellung der
Koordination; sofern aber das eine iiber das andre emporragt,
rufen sie die Vorstellung einer Uberordnung hervor.

In dieser Erklirung ist zugleich auch der Grund enthalten,
weshalb uns die Ungleichheit der Gréfse, wenn Mann und Frau
neben einander gesehen werden und der Mann grolser ist, nicht
mifsfallt. Der Grund ist, weil wir wissen, dals das Weib dem
Manne naturgemils subordiniert ist, und wir finden es passend,
wenn diese Subordination auch in der korperlichen Gestalt zum
Ausdruck kommt. Die Subordination oder Verschiedenheit in Be-
zug auf Grofse erscheint hier als eine motivierte; wogegen die-
selbe bei zwel neben einander stehenden Fenstern den Eindruck
des Unmotivierten macht.

Eine zweite Frage, welche in der angefithrten Frage des
hl. Augustinus enthalten ist, betrifft den Fall, dals zwei Fenster
iiber einander stehen, wobei, wie Augustinus meint, eine Ungleich-
heit der Grofse resp. Hohe uns viel gleichgiiltiger lifst, als
wenn die Fenster neben einander stehen. Der Grund ist der-
selbe wie vorhin, nur in umgekehrter Weise; in diesem Falle



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 47

erwecken die Fenster durch die Lage nicht die Vorstellung der
Koordination, sondern jene der Subordination.

Eine dritte Bemerkung und zugleich Frage des hl. Augustin
bezieht sich auf den Fall, dafs drei Fenster von ungleicher
Grofse iber einander stehen. Augustinus spricht die Ansicht aus,
dafs in diesem Falle das Verhiltnis am wohlgefalligsten sei,
wenn die Fenster durch ihre Hohenverhéltnisse eine stetige
Proportion bilden. Lassen wir dies gelten und fragen nach
dem Grunde, so finden wir diesen wieder darin, dafs gewilse
Relationen erster Ordnung mit einander harmonieren, denn wir
haben auch hier wieder Relationen der Lage oder der Stellung
und Relationen der Grofse.

Hinsichtlich der Relationen der Lage bilden jene Fenster,
wenn dieselben, was hier vorausgesetzt wird, an Breite gleich
sind und senkrecht iiber einander stehen, eine stetig fortschreitende
Reihe, weil die Linien, wovon die Fldche des untersten Fensters
beiderseits begrenzt wird, mit den korrespondierenden Grenz-
linien der hohern Fenster in einer Richtungslinie liegen. Wenn
nun dieselben Fenster auch hinsichtlich der Hohenverhéltnisse
eine stetige Proportion bilden, so stimmen Grélsenverhiltnis und
Lageverhiltnis in der Stetigkeit iiberein.

Dafs die Stetigkeit des Grofsenverhiltnisses fiir sich allein,
ohne entsprechendes Lageverhiltnis, nicht vollstdndig befriedigen
wiirde, zeigt sich sogleich dann, wenn wir uns vorstellen, dals
drei an Grofse verschiedene Fenster neben einander eine stetige
Proportion bilden. Die Ungleichheit der Grofse wiirde trotz der
stetigen Proportion wieder storend wirken wegen des Wider-
streites mit der Koordination.

Wir haben jetzt aus der soeben gegebenen Analyse und
Beantwortung der Bemerkungen und Fragen des hl. Augustin
noch einige Konsequenzen zu ziehen.

Vor allem hat sich hiebei die Wichtigkeit der Relationen
fir die #sthetischen Eindriicke gezeigt und zugleich hat sich
herausgestellt, dafs vielfach erst die Relationen von Relationen,
oder wie wir dieselben auch genannt, Relationen zweiter Ord-
nung fir den ésthetischen Eindruck entscheidend sind, denn die



48 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Relation der Grofsen-Ungleichheit zweier Objekte von gleicher
Form ist noch #sthetisch indifferent; sie kann aber durch Kom-
bination mit andern Relationen wohlgefillig oder milsfillig werden.
Zwei verschiedene Relationen erster Ordnung konnen in ihrer
Aufeinanderbeziehung eine harmonische oder disharmonische Re-
lation hoherer Ordnung bilden.

Eine andere und zwar die wichtigere Konsequenz aus der
vorangehenden Erorterung ist, dafs aus der Sinnlichkeit allein
nicht einmal so einfache dasthetische Thatsachen, wie die vom
hl. Augustin erwidhnten sind, sich erkldren lassen.

Diese beiden Resultate aus vorstehender Erorterung, die
asthetische Bedeutsamkeit der Relationen zweiter Ordnung und
die Unzuldnglichkeit der Sinne fiir die &dsthetische Auffassung,
wollen wir nun durch die Analyse einiger mehr komplizierten
Thatsachen aus dem Gebiete verschiedener Kiinste noch weiter
illustrieren und bekréftigen.

In der aus dem hl. Augustin angefiihrten Stelle kam eine
Bemerkung vor, die nicht blofs auf eine éasthetische Thatsache,
sondern ein asthetisches Prinzip hinwies, nidmlich auf das Prinzip
der Stetigkeit. Augustin hat dies Prinzip angedeutet, indem
er sagt, drei ungleich hohe Fenster iiber einander gefielen uns
am besten, wenn dieselben eine stetige Proportion bilden.

Verfasser dieser Abhandlung hat in andern Publikationen
(Vergl. Der goldne Schnitt in Mathematik, Natur und Kunst; dann
Natur und Offenbarung 1887. Heft 3. 4) nachgewiesen, welche
wichtige Rolle der stetigen Proportion des goldnen Schnittes
in Natur und Kunst zugeteilt ist. Es ist aber gerade hier der
passende Ort, hervorzuheben, dals jene Stetigkeit, die im goldnen
Schnitt und iiberhaupt in mathematischen Proportionen sich findet,
nur ein Spezialfall eines viel umfassenderen Begriffes und Gesetzes
der Stetigkeit ist. Jene Stetigkeit, die in Proportionen vor-
kommt, setzt mathematische Grofsen voraus; ist also auf das
Gebiet der quantitativen Verhéltnisse beschrinkt. Es gibt aber
eine Stetigkeit, die von der Quantitit unabhingig ist und in
allen Kategorieen des Seienden, nicht blofs in jener der Quantitit,
vorkommen kann und wirklich vorkommt. Dies gilt namentlich



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 49

auch von den Werken der Poesie. Die Stetigkeit ist in Werken
der Poesie eines der wichtigsten und wirksamsten Formelemente;
aber es ist selbstverstdndlich nicht eine Stetigkeit, die in Grolsen-
verhiltnissen sich zeigt, sondern in den Verhéltnissen von Ideen
und Sitzen.

Einer der besten lyrischen Dichter der Gegenwart, Gerok,
hat in seinen Palmblittern bei einer grofsen Anzahl von Ge-
dichten den Refrain in so gelungener Weise angewendet, dals
derselbe ein sehr wirksames formales Schonheitsmoment der
betreffenden Gedichte ist. Es ist ndmlich in jenen Gedichten
der Refrain so gebrauchs, dals dadurch sowohl die geschlossene
Totalitit jeder einzelnen Strophe in sich selbst, als auch der
stetige Zusammenhang der einzelnen Strophen unter einander
zum Ausdruck kommt. Die sozusagen kreisformige (reschlossen-
heit der einzelnen Strophen ist durch den Refrain ausgedriickt,
indem derselbe den Anfang und Schluls jeder Strophe bildet.
Hiebei kommt mit der geschlossenen Einheit noch ein anderes
Moment zum Ausdruck, ein Moment, das am besten durch ein
Analogon aus dem Gebiete der Logik sich erkldren lafst. Bei
einer logischen Beweisfiihrung, wenn sie streng formal durch-
gefiihrt wird, tritt die Thesis zweimal auf; am Anfange als zu
beweisender, am Ende als bewiesener Satz. Der bewiesene
Satz macht aber auf den, der denselben das erstemal kennen
lernt, einen andern Eindruck als der erst zu beweisende Satz.

Eine ganz ahnliche Bewandtnis hat es mit der Anwendung
des Refrains in jenen Gedichten von Gerok, die wir hier im
Auge haben; derselbe macht am Schlusse der Strophen einen
andern intellektuellen Eindruck als am Anfange; er ist am
Schlusse — um eine musikalische Analogie anzuwenden — so-
zusagen die hohere Oktav oder eine héhere Potenz des am
Anfang stehenden Refrains.

Zur Illustration des soeben Gesagten moge hier die erste
Strophe eines solchen Gedichtes und der Anfang der zweiten
stehen. Das Gedicht hat die Uberschrift ,Ich sende euch*
und ist eine poetische Paraphrase der Worte Christi: Ecce ego
mitto vos. Matth. 10. 16.

Jahrbuch fiir Philosophie ete, 1L 4



D0 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

1. Strophe: Ich sende euch; geht hin, ihr meine Zwilfe:
Erobert mir die Welt;
Ich sende euch wie Schafe unter Wolfe,
Wehrlos zieht ihr ins Feld;
Doch wandelt mutig eure Bahnen,
Ihr ziehet mit geweihten Fahnen.
Steht wider euch des Satans ganzes Reich:

Ich sende euch!

2. Strophe: Ich sende euch; ich bin's, der Herr und Meister,
Der euch vom Netze rief;

Ich sende euch; ich bin’s, der Fiirst der Geister,
Das euer Vollmachtsbrief!

Ich sende euch.

Beim Lesen dieser Strophen fiihlt jeder, dals der Refrain
am Ende der Strophe eine ganz andere Betonung und Kraft
hat, als am Beginne.

Beziiglich der Stetigkeit, welche dadurch hergestellt ist,
dals der Schluls einer vorausgehenden Strophe zugleich Anfang
der nachfolgenden ist, sei noch bemerkt, dals diese poetische
Stetigkeit mit derjenigen einer stetigen mathematischen Pro-
portion in einem wesentlichen Punkte iibereinstimmt, nédmlich
darin, dafs in einer Reihe aufeinanderfolgender Glieder je zwei
getrennte Glieder durch ein identisches Mittelglied verbunden
sind. Was in einer stetigen Proportion die mittlere Proportionale
ist, das ist in einem solchen (redichte, wie wir es hier vor
Augen haben, der Refrain; wie jene Proportionale die zwei
aufsern Glieder der Proportion verbindet, so verbindet dieser Re-
frain je zwei aufeinanderfolgende Strophen.

Wir miissen aber jetzt — und das ist fiir unsern Zweck
gerade die Hauptsache — untersuchen, was bel einem solchen
Gedichte und dem #sthetischen Effekte, den es hervorbringt,
auf Rechnung der Sinnlichkeit und der Phantasie und was auf
Rechnung der Intelligenz zu setzen ist. Hiebei wollen wir an-
nehmen, dals ein solches (Gedicht nicht blofs in einem Buche
gelesen, sondern mit guter Betonung und Stimme vorgetragen
und gehort werde. In diesem Falle ndmlich wird der Rhythmus



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 5l

des Metrums und der Reim besser zur Wirkung kommen kon-
nen, als wenn das Gedicht blofs gelesen wird. Metrum und
Reim sind nun formale, zunéchst an der Sprache haftende Schin-
heitselemente, welche zwar zum Inhalte nicht aufser Beziehung
stehen, aber doch einen Effekt hervorbringen, der von dem
Effekte des Inhaltes zu unterscheiden ist, und bei diesem Effekte
sind zuniichst die #ufsern und innern Sinne, die Intelligenz
wenigstens nicht direkt, beteiligt. Der bekannte Asthetiker
Vischer bemerkt in einer Abhandlung iiber ,,Das Symbol“, be-
ziiglich- des Metrums ganz richtig, es sei vom poetischen Inhalt
der Worte, die es beherrscht, streng zu unterscheiden, driicke
aber doch Stimmung oder Gangart der Stimmung aus.

Wir haben aber bereits oben, wo davon die Rede war,
dals in jenen Gedichten von Gerock der Refrain am Ende der
Strophe eine potenzierte Bedeutung und Kraft hat, auf ein dsthe-
tisches Moment hingewiesen, welches jenseits der Sphédre der
Sinnlichkeit und Phantasie liegt und spezifisch intellektuell, weil
logischer Natur ist. Denn die potenzierte Bedeutung des Refrains
am Ende der Strophen hat ihren Grund in der logischen
Beziehung des Schlufsrefrains zu den vorausgehenden Versen.
Dieses logische Verhiltnis kann aber nur von der Intelligenz
erfalst werden.

In dem soeben angefiihrten Beispiele, nimlich in den be-
zeichneten Gedichten von Gerok ist die innere Stetigkeit der
Gedanken auch &dufserlich in dem Refrain ausgedriickt.

Es kommt aber im Geblete der Poesie nicht selten auch
der Fall vor, dals das Prinzip der Stetigkeit in irgend eindt
Weise verletzt ist, wobei die Ursache dieser Verfehlung bis-
weilen darin liegt, dafs ein Dichter um eines Reimes willen
von einer Vorstellungsreihe auf eine andere heterogene iiber-
springt. Obwohl das offenbar ein Fehler ist, so ist doch gerade
dieser Fehler fiir unsern Zweck ebenfalls instruktiv, weil er das
wichtige Prinzip der Stetigkeit durch die Wirkung des Gegen-
satzes beleuchtet und bestétigt. Ubrigens kommt dieser Fehler
bisweilen auch bei bessern Dichtern vor, z. B. in einem Gedichte
von Geibel.

4\‘



52 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Das Gedicht, das wir meinen, hat den Titel: ,Friihlings-
offenbarung* und fiihrt die Idee, dals ein Wald im Friihling
von Gottes Dasein Zeugnis gebe und den Gotteslengner beschime,
ziemlich gut aus. Aber in der vorletzten Strophe verletzt der
Dichter einem Reime zuliebe das Gesetz der gedanklichen
Kontinuitdt ziemlich stark. Um dies zu zeigen, miissen wir die
betreffenden Verse des (redichtes hieher setzen. Der Anfang
lautet:

Kommt her zum Friihlingswald, ihr Glaubenslosen;
Das ist ein Dom, drin predigen tausend Zungen.

In der vorletzten Strophe redet der Dichter die Gottes-
leugner also an:

Und dann sprecht: Nein! es ist ein hohl Getriebe,

Ein Uhrwerk ist’s, wir kennen jeden Faden,

Sprecht: Nein zu diesem Ubermafs der Liebe,

Und von der Lippe weist den Kelch der Gnaden.
Thr kénnt es nicht.

In dem Verse: ,,Ein Uhrwerk ist’s, wir kennen jeden Faden*,
liegt offenbar ein Verstols gegen die Kontinuitit der Gedanken,
denn da ein Uhrwerk nicht Fdden, sondern Réder hat, so durfte
der Dichter von dem Bilde des Uhrwerkes nicht auf die Vor-
stellung von Fiden, resp. von einem Gewebe ganz unvermittelt
iibergehen. Der plotaliche Ubergang zu einer ganz heterogenen
Vorstellung ist nicht logisch motiviert, sondern blé(s des Reimes
wegen gemacht, und fir jeden, der einigermalsen an Stetigkeit
in der Gedankenfolge gewdhnt ist, muls dieser Verstols gegen
8ie Stetigkeit storend wirken und das édsthetische Wohlgefallen
am Gedichte vermindern.

Gerade hier nun, wo der sinnliche Wohlklang der Verse
und Reime gewahrt, aber die Stetigkeit der Gedankenfolge ver-
letzt ist, tritt die Verschiedenheit der sinnlichen und intellektiven
Momente des isthetischen Effektes eines Gedichtes recht klar
hervor. _

In dem soeben erwihnten Falle ist die Verfehlung gegen
das Prinzip der Stetigkeit von der Art, dals sie in einen einzigen
Vers sich zusammendréngt.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. b3

Es liegt aber in der deutschen Poesie auch der Fall
vor, dals eines der grolsten und berithmtesten Gedichte in dem
Verhiltnisse der zwei Teile, woraus es besteht, das Prinzip
der Kontinuitdt in der frappantesten Weise verletzt. Dieses
Gedicht ist Goethes Faust. KEs ist bekannt, dals der erste und
zweite Teil des Faust schon hinsichtlich der Zeit der Ent-
stehung durch eine lange Reihe von Jahren getrennt sind. Diese
zeitliche Diskontinuitit hat aber eine sehr arge poetische Dis-
kontinuitdt zur Folge gehabt.

Der Dichter war eben, als er den zweiten Teil des Faust
dichtete, nicht mehr der jugendfrische Mann, der den ersten
Teil gedichtet hatte.

Wir wollen ibrigens iiber das Verhéltnis der zwei Teile
des Faust das Urteil eines Kritikers, der in dieser Sache gewils
als unparteiisch und kompetent gelten kann, némlich Fr. Vischers,
vernehmen. Dieser schreibt (Kritische Génge Bd. 2. 8. 59)
iiber den zweiten Teil: ,Was die Folgen der Scenen betrifft,
so kann hier von strenger Okonomie, wo ein Glied scharf ins
andre greift, keines zu wenig, keines zu viel 1st, nicht die
Rede sein.

Dieses Urteil bezieht sich auf den Mangel an Kontinuitit
innerhalb des zweiten Teiles selbst. Aber noch viel empfind-
licher als diese Diskontinuitidt ist jene, die zwischen dem ersten
und zweiten Teile stattfindet. Der genannte Kritiker gebraucht
zur Charakterisierung dieser letztern Diskontinuitdt und Hetero-
geneitdt die allerscharfsten Ausdriicke. Er sagt vom zweiten
Teile: ,Dieser ganze Teil ist ein mechanisches Produkt; nicht
geworden, sondern gemacht; fabriziert, geschustert.“ Der erste
Teil sei ein herrliches poetisches Produkt; der zweite ein alle-
gorisches Machwerk, eine Mosaik von unzusammenhdngenden
Scenen und Akten. Der Faust des zweiten Teiles sei nicht
mehr der Faust des ersten (8. 62).

Durch eine villige Zerreilsung der Zeit komme Faust
mit Helena auf Einen Boden zu stehen, und der ,so ganz, so
tief protestantische Faust (des ersten Teiles) schlielse katholisch*
(im zweiten Teile).



24 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Wir sind mit diesem Urteile iiber die Diskontinuitédt in
Goethes Faust vollkommen einverstanden. Aber gerade diese
Diskontinuitdt und das so energisch ausgedriickte Mifsfallen des
Kritikers iiber dieselbe bestétigen das, was wir hier beweisen
wollen, nidmlich erstens, dals Stetigkeit ein Moment der asthe-
tischen Wohlgefalligkeit, Diskontinuitdt ein Motiv der Milsfallig-
keit ist; ferner bestéitigt jenes kritische Urteil unsere Behauptung,
dals es in Kunstwerken ésthetische Momente gibt, die nur von
der Intelligenz erfalst werden konnen, denn das Verhiltnis der
zwei Teile des Faust zu einander ist bedingt von den Relationen
der Personen, Ideen und Akte des ersten Teiles zu den Personen,
Ideen und Akten des zweiten Teiles. Diese Relationen sind aber
teils so abstrakt teils auch so kompliziert, dals die Phantasie,
diec nur Konkretes oder Anschauliches vorstellen kann, durchaus
nicht an die Auffassung jener Relationen hinanreicht.

Ubrigens miissen wir noch bemerken, dafs die #sthetische
Mifsfilligkeit des zweiten Teiles des Faust nicht blofs in der
argen Verletzung des Prinzips der Kontinuitdat, sondern zugleich
auch in einem starken Verstolse gegen das logische und meta-
physische Prinzip des zureichenden Grundes begriindet ist, denn
der Schlufs des zweiten Teiles, nidmlich die Art und Weise,
wie Faust gerettet wird, ist weder durch den ersten noch durch
den zweiten Teil motiviert; dieser Schluls ist eine ganz flagrante
Verletzung des Prinzips vom zureichenden Grunde.

Wenn der édsthetische Wert und Effekt einer Poesie ledig-
lich oder in erster Linie von den Bildern, die der Phantasie
dargeboten werden, bedingt wire, dann freilich miifste man ganz
anders iiber den zweiten Teil des Faust urteilen, dann gabe es
nicht leicht ein schoneres Gedicht, als jener zweite Teil ist.

Goethes Faust ist gerade insofern recht instruktiv, als man
daran sehen kann, dals aller Reichtum und Zauber der Bilder,
welche der Phantasie in einem Gedichte geboten werden, einen
Verstols gegen die logischen und metaphysischen Prinzipien,
namentlich gegen die Prinzipien der Stetigkeit und des Grundes
nicht aufwiegen koénnen.



Dio Lehre von der Seele als Wesensform. b5

Es gibt in der deutschen Poesie ein sehr bekanntes und
beriihmtes Gedicht, welches mit Goethes Faust darin Ahnlichkeit
hat. dals es ebenfalls aus zwei Hauptteilen besteht, welche aber
besser, als die zwei Teile des Faust, verbunden sind und zu-
sammenstimmen. Das Gedicht, das wir meinen, ist Schillers
Lied von der Glocke. Dieses besteht insofern aus zwel Teilen,
als der Dichter in einer Anzahl von Strophen die Akte des
Glockengusses von Anfang bis zu Ende beschreibt; in einer
andern Reihe von Strophen aber jene Akte und Situationen des
menschlichen Lebens, in welchen die Glocke zur Anwendung
kommt, schildert. Die eine Reihe von Strophen hat technischen,
die andere ethischen und psychologischen Inhalt. Es ist bekannt,
dafs Strophen der ersten Reihe mit solchen der zweiten ab-
wechseln, und der gelehrte Kardinal Wisemann hat in einem
Vortrage ,,Uber Beriihrungspunkte zwischen Wissenschaft und
Kunst“ das Verhéltnis jener zwei Reihen von Strophen in Schillers
Gedicht durch ein sehr treffendes Bild veranschaulicht, indem
er sagt: ,Man kann dies Gedicht als zwei Ketten, eine goldene
und eine silberne, bezeichnen, die umeinander gewunden sind, so
dals bald ein Teil der einen, bald ein Teil der andern sich dem
Auge darbietet. — ,,Es gibt, figt der Kardinal bei, kein herr-
licheres Kunstwerk; aber nicht der geringste Teil seiner Schon-
heit liegt in der Genauigkeit und Sorgfalt, womit die technischen
Elemente desselben behandelt sind.“ Mit diesem Urteil ganz
einverstanden, mochte ich noch eine andere Schonheit jenes
Gedichtes hervorheben. Diese Schonheit liegt in der Art und
Weise, wie der Dichter dem Prinzip der Stetigkeit und des zu-
reichenden Grundes Rechnung getragen hat.

Bei dem Ubergange von den Strophen der technischen
Beschreibung des Glockengusses zu den Strophen, in welchen
die Anwendung der Glocke in den Ereignissen des menschlichen
Lebens geschildert ist, lag die Gefahr nahe, jenen Ubergang
unvermittelt und sprungweise zu machen. Der Dichter hat aber
diesen Fehler vermieden durch einen Kunstgriff, der mit dem
Refrain in den frither erwihnten Gedichten Gerocks Ahnlichkeit
hat, aber doch wieder wesentlich davon verschieden ist.



H6 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

In den oben erwidhnten Gedichten von Gerok ist der letzte
Vers einer vorausgehenden Strophe mit dem ersten einer nach-
folgenden vollkommen — dem Inhalt und den Worten nach —
identisch. Schiller aber hat im Liedé von der Glocke den
stetigen Zusammenhang zwischen den Strophen der technischen
Beschreibung und der anthropologischen Schilderung dadurch
hergestellt, dals er in denjenigen Versen der technischen Be-
schreibung, welche dem Ubergange zu einer Strophe ethischen
Inhaltes unmittelbar vorangehen, solche Momente hervorhebt,
welche den Ubergang vermitteln und motivieren, Momente, die
so beschaffen sind, dals der Schlufs der technischen Beschreibung
und der Anfang der ethischen Anwendung irgend ein gemein-
sames Element, eine Art Mittelbegriff enthalten. Ein paar Bei-
spiele mogen das soeben Gesagte illustrieren. Wo der Dichter
von der technischen Beschreibung des Glockengusses zur Schil-
derung der ehelichen Liebe und Lebensgemeinschaft iibergeht,
dient ihm als Mittelbegriff die Idee der harmonischen Vereinigung
von Gegensitzen. Mit dieser ldee schlielst die technische Be-
schreibung und beginnt die Schilderung des ethischen Verhalt-
nisses der ehelichen Gemeinschaft. Die technische Beschreibung
schliefst ndmlich mit den Versen:

Jetzt Gesellen frisch.
Priift mir das Gemisch,

Ob das Spride mit dem Weichen
Sich vereint zum guten Zeichen.

Dann folgt:

Denn wo das Strenge mit dem Zarten,
Wo Strenges sich und Mildes paarten,
Da gibt es einen guten Klang.
Drum priife, wer sich ewig bindet ete.

Wo dann der Dichter von der Beschreibung des Glocken-
gusses iibergeht zur Schilderung der zerstorenden Macht des
Feuers in einer Feuersbrunst, da ist der vermittelnde Begriff
das Feuer, denn die technische Strophe schlielst:

Rauchend in des Henkels Bogen
Schiefst’s mit feuerbraunen Wogen.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. a7

Und die nédchste Strophe beginnt:
Wohlthitig ist des Feuers Macht ete.

Wir haben nun an mehreren Spezialfillen gezeigt, dals
Kontinuitdt in einem Kunstwerke wohlgefillig, Diskontinuitit
aber miflsfillig wirkt. KEs fragt sich aber jetzt: Was ist der
psychologische Grund hievon, und was folgt hieraus? Der schon
genannte Asthetiker Vischer kommt in seiner Abhandlung iiber
das Symbol auf eine Frage, die mit der unsrigen zusammen-
hingt; er fragt ndmlich: Wie kann Einheit in der Vielheit ge-
fallen? An sich ist sie etwas rein Abstraktes, das als solches
die Seele, die seelische Sinnlichkeit eciskalt lafst; fiihlt diese
etwas dabei, und zwar Lust, dsthetische Lust, so kann es nur
sein, weil die Seele mit ihrem Nervenleben und ganzen Leib
selbst eine Einheit in Vielheit ist und sich da wiederfindet, wo
sie solche findet.“ Indem Vischer die Einheit in der Vielheit
als etwas Abstraktes, das die seelische Sinnlichkeit eiskalt lasse,
bezeiéhnet, anerkennt er hiemit implicite, dals jene Einheit in
der Vielheit nicht ein sinnliches, sondern ein intellektuelles
Element der Schonheit sei. Wire es sinnlich, so wiirde es die
Sinnlichkeit nicht kalt lassen. Da aber die menschliche Seele
nicht blofs sinnlich, sondern auch intellektiv ist, so findet sie
Wohlgefallen an der Einheit in der Vielheit und eben deshalb
auch an der Stetigkeit, denn diese ist nur eine besondere Er-
scheinungsweise der Einheit in der Vielheit. Vischer bemerkt ganz
richtig, dals das Wohlgefallen der Seele an der Einheit in der Viel-
heit in der Natur der Seele selbst begriindet sei. Dann muls aber
Seele ein einheitliches, von der Materie verschiedenes Prinzip
sein. Die Materie ist kein Prinzip der innern Einheit, sondern
blofs der Vielheit. Beachten wir wohl, dafs jene Art von Ein-
heit oder Stetigkeit, die wir in der Poesie als ein Motiv d#sthe-
tischer Wohlgefilligkeit nachgewiesen haben, auf logischen Rela-
tionen beruht; also durchaus iibersinnlicher Natur ist. Dals ein rein
materielles Wesen an einer Schonheit, die in logischen Relationen
begriindet ist, ein Wohlgefallen finden sollte, ist rein unmoglich.

In der bisherigen Argumentation haben wir den Nachdruck
auf den isthetischen Unterschied des Wohlgefilligen und Mifs-



D8 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

falligen, sowie aut die Motive der Wohlgefilligkeit und Mifsfillig-
keit gelegt, um zu beweisen, dafls die erste Ursache jener Spezifi-
kation, wodurch im Gebiete der Kunst der Unterschied des Wohl-
gefilligen und Milsfélligen entsteht, nicht die Materie, weder jene
im Kunstwerke, noch jene im Kiinstler, sein konne. Wir miissen
aber jetzt noch eine andere Spezifikation im Gebiete der Kunst
kurz beriihren, ndmlich jene, wodurch in der Sphire der schonen
Kunst selbst verschiedene Spezies von Kunstwerken und ver-
schiedene Arten des édsthetisch Wohlgefélligen entstehen.

Es findet sich in der philosophischen Summe des hl. Thomas
eine Stelle, welche wenigstens implicite auf diese Spezifikation
sich bezieht und aus derselben die wesentliche Verschiedenheit
der Intelligenz von der Sinnlichkeit folgert. Die betreffende Stelle
kommt vor (Lib, II. cap. 66) bei dem Beweise, dals Intellectus
und Sensus verschieden seien. Das erste Argument hiefiir nimmt
Thomas her aus der Verschiedenheit der menschlichen Operationen.
Er sagt namlich: ,Sensus in omnibus animalibus invenitur. Alia
autem animalia ab homine intellectum non habent; quod ex hoc
apparet, quia non operantur diversa et opposita, quasi intellectum
habentia, sed sicut a natura mota ad determinatas quasdam
operationes et uniformes in eadem specie; sicut omnis hirundo
similiter nidificat. Non est igitur idem intellectus ac sensus.“

In dieser Stelle ist wenigstens indirekt gesagt, dals die
Mannigfaltigkeit der menschlichen Operationen ein Beweis sei
tir die Intelligenz und deren Verschiedenheit von der Sinnlich-
keit. Die Mannigfaltigkeit der menschlichen Operationen zeigt
sich aber ganz besonders in der spezifischen Verschiedenheit
der Kunstwerke, welche teils von verschiedenen Kiinstlern, teils
auch von einem und demselben produziert werden. (Genau ge-
sprochen ist ja jedes originale Werk eines Kiinstlers von jedem
andern spezifisch verschieden. HKs gibt in der schonen Kunst,
soweit es sich um die Originale und nicht um Reproduktionen
handelt, nicht mehrere Individuen derselben Spezies, und inso-
tern keine Individuation, sondern blofs Spezifikation. Mit Riick-
sicht auf diese Thatsache entsteht die Frage: Was ist der zu-
reichende Grund oder das Prinzip dieser Spezifikation? Liegt



Die Lehre von der Seele als Wesensform. HY

derselbe in der Naturanlage der Menschen? Offenbar nicht;
denn die menschliche Natur ist in allen Menschen wesentlich
dieselbe. Aber — so wird man vielleicht einwenden —- die Or-
ganisation ist bei den verschiedenen Menschen sehr verschieden.
Der eine hat durch seine Organisation Anlage zu dieser, ein
anderer zu einer andern Kunst, und so liegt der Grund, wes-
halb der eine diese, der andere eine andere Kunst lernt und
iibt, doch in der Natur. Die Kunst wird also durch die Natur
spezifiziert. Daran ist etwas Wahres; denn es lafst sich nicht
leugnen, dals die Naturanlage einen bedeutenden Einfluls darauf
iibt, welchen Kunstzwelg ein Mensch wihlt und ausiibt. Anderer-
seits ist aber zu beachten, dafs eben zu jener Naturanlage,
welche auf die Wahl des Kunstzweiges Einflufs iibt, in erster
Linie die intellektuelle Begabung gehdrt, und weiter ist zu be-
merken, dafs oft ein und derselbe Kiinstler im Besitze mehrerer
Kiinste ist, wie z. B. Leonardo da Vineci und Michel Angelo
Maler, Bildhauer und Architekten zugleich waren; und selbst,
wenn ein Kiinstler nur auf eine Kunst sich versteht, sind in
derselben mnoch viele, spezifisch verschiedene Werke moglich.
Bei derjenigen Spezifikation nun, die stattfindet, indem der
Kiinstler aus vielen spezifisch verschiedenen moglichen Werken
ein bestimmtes konzipiert und produziert, kaunn das Prinzip dieser
Spezifikation gewils nicht in der koérperlichen Organisation, etwa
in derjenigen des Gehirnes liegen, denn diese ist und bleibt ja
dieselbe und befihigt den Kiinstler gerade so gut zu diesem
Werke, das er produziert, wie zu einem andern: sie verhalt
sich zu den spezifisch verschiedenen Werken, die innerhalb der
Leistungsfihigkeit eines Kiinstlers liegen, indifferent; kann also
nicht das Prinzip der Spezifikation sein. Es lalst sich kein
anderes Prinzip dieser Spezifikation auffinden, als die Intelligenz,
welche aus den vielen moglichen und spezifisch verschiedenen
Werken ein bestimmtes auswéhlt und konzipiert.

Thomas hat also ganz recht, wenn er in der Mannigfaltig-
keit der menschlichen Operationen und Werke einen Beweis der
Intelligenz des Menschen sieht.



60 Die Lehre von der Secle als Wesensform.

Es tritt im Gebiete der schonen Kiinste aulser der Spezifi-
kation noch eine andere Erscheinung auf, welche fir das Dasein
eines iibermateriellen Prinzipes in der menschlichen Natur ebenso
sehr, vielleicht sogar noch mehr Zeugnis gibt, als die Spezifi-
kation. Diese Erscheinung wollen wir jedoch zum Schlusse nur
noch kurz berithren; sie lifst sich iibrigens nicht so kurz mit
einem einzigen Worte bezeichnen, wie die Spezifikation. Die
Erscheinung oder Thatsache, die wir im Auge haben, ist diese,
dafs die Werke der schénen Kiinste zu den materiellen Bediirf-
nissen und Interessen des Menschen in keinem proportionalen
ursichlichen Verhiltnisse stehen, sondern jene Bediirfnisse weit
iiberschreiten. Will man diese Erscheinung, die sogleich noch
ndher beleuchtet werden soll, mit einem bestimmten Terminus
benennen, so kann man sie etwa als die Transcendenz oder
Idealitiit der Kunst bezeichnen.

Die schone Kunst enthélt in der That etwas, was iiber die
irdischen und materiellen Bediirfnisse hinausweist, etwas Trans-
cendentes. Selbst solche Dichter und Asthetiker, welche auf
einem Standpunkte stehen, der das Dasein einer transcendenten
Welt leugnet, anerkennen bisweilen, dals die Kunst, namentlich
die religiose, in ihren beriihmtesten und besten Werken auf eine
transcendente Welt hinweist und dafls dieses transcendente Ele-
ment gerade eines der wirksamsten #sthetischen Motive ist.
Der schon genannte Asthetiker Vischer kommt in seiner Ab-
handlung iiber das Symbol auch auf Madonnenbilder zu sprechen
und erklart zuerst ausdriicklich: ,,Die Mutter Jesu ist fiir uns
nicht ein aus dem Naturgesetz herausgehobenes Wesen; nicht
Mutter Gottes; nicht zum Himmel aufgefahren.®

Aber andererseits anerkennt derselbe Autor in sehr beredten
Worten, dafs in Tizians Assunta und Raphaels Sixtinischer
Madonna etwas dargestellt sei, was auf eine transcendente Welt
hinweist; dals jene Gemilde wenigstens auf den Beschauer den
Eindruck, als gibe es eine transcendente Welt, hervorbringen.

Er aufsert z. B. beziiglich des Raphaelischen Gemildes sich
also: ,Jeder Zug dieses Angesichtes scheint zu sagen: ., Kein



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 6l

Wort, keine Zunge neunt die Entzickungen der seligen Welt,
aus der ich herabgeschwebt komme.*

Es ist iibrigens fir den Zweck unserer Argumentation not-
wendig, jene Transcendenz-.der Kunst, von der wir sprechen,
noch in zwei Arten zu teilen, namlich eine Transcendenz, welche
in dem Gegensatz von Geist und Materie, und eine andere,
welche in dem Gegensatz der Ubernatur zur Natur, oder auch
des Himmlischen zum Irdischen ihren Grund hat. Beide Arten
der Transcendenz kommen in der Kunst zum Ausdrucke, aber
in verschiedener Weise.

Jene Transcendenz, die in der Ubernatur und im Himmel
ihren Grund, in der Verklirung aber ihren Ausdruck hat, ist
in den vorhin erwéihnten Madonnenbildern, soweit die Kunst dies
vermag, dargestelllt. Sehr treffend duflsert sich iiber diese Trans-
cendenz der Kunst R. Fr. Grau (Semiten und Indogermanen.
2. Aufl. S. 240. 241), indem er sagt: ,,Der Mensch strebt un-
ablissig in Werken der Kunst nach einem Vorgeschmack seligen,
makellosen, dem Tode entnommenen Lebens. Und weil alle
Kunst nach dem Stande der Verklarung strebt, so eignet ihr
eine Seligkeit, die ein Abglanz und eine Weissagung der Selig-
keit ist, welche in der verkldrten Welt vorhanden sein wird. —
Alle Freude und Seligkeit, die aus der Architektur und Malerei,
aus Musik und Poesie stromt, hat darin ihren Grund, dafs die
Kunst die Verklirung vorwegnimmt, soweit es menschliche Kraft
vermag.“

Es gibt aulser derjenigen Verklirung, von welcher Grau
in jener Stelle spricht, welche der Zukunft vorbehalten ist, noch
eine andere, welche schon in der gegenwirtigen Welt zur Er-
scheinung kommt und durch die natiirliche Macht des Geistes
iiber die Materie bewirkt wird. In dieser Verklirung kommt
jene andere Transcendenz, von welcher oben die Rede war, die
Erhabenheit des Menschengeistes iiber die Materie, zum Ausdruck.

Da wir vorhin fiir jene Transcendenz, die im Himmel ihr
Prinzip hat, Exempel aus der Malerei anfihrten, so mag nun
auch jene andere Transcendenz, die in der Macht des Geistes
iiber die Materie wurzelt, ebenfalls durch ein Erzeugnis der



62 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Malerei illustriert werden. Alban Stolz schildert in dem Buche:
»Spanisches* 8. 359 den Eindruck, den ein Portrit Newtons in
der Gemailde-Gallerie zu Versailles auf ihn gemacht, mit diesen
Worten: ,,Was mich iiberraschte und was anzusehen ich nicht
satt bekommen konnte, war das Gesicht des Newton.

Er ist dargestcllt in hoherm Alter mit langen weilsen
Haaren, und sein Antlitz ist voll des schonsten Geistes; es ist
schon ganz durch edle Wissenschaft und Gottesfurcht vergeistigt;
man meint, einen auferstandenen Menschen mit iiberirdischem
verkldrtem Leibe zu sehen, wo die Seele durchstrahlt.

Wenn man gegen den alten Newton die hiibschen Ge-
sichter junger Leute beiderlei Geschlechtes betrachtet, so kom-
men einem letztere vor wie die fade wisserige Siilsigkeit einer
Melone. Man sieht an jenem, wie die erworbene Schonheit
nicht von dem Alter genommen wird, sondern nur die Schin-
heit, welche lediglich von Form, Fiillung und Farbe des Fleisches
gebildet 1st.

Der grofse Unterschied zwischen der geistigen und sinn-
lichen Schonheit menschlicher Gestalt konnte nicht wohl besser,
als hier geschehen ist, geschildert werden.

Jene Kunstwerke, auf die wir soeben speziell Riicksicht ge-
nommen haben, weisen zunidchst durch ihre Qualitdt iiber das
materielle und irdische Gebiet hinaus; die Idealitit der Kunst
offenbart sich hier in der Qualitit des Kunstwerkes. Es gibt
aber unter den schonen Kiinsten eine, deren Werke in drei-
facher Beziehung: durch die Qualitdt, Quantitit und Bestimmung
oder Zweck iiber das materielle Gebiet und irdische Leben
hinausweisen. Diese Kunst ist die Architektur und zwar in
specie die religiose.

Mit dem Zeugnisse, welches die religiose Architektur fiir
die immaterielle Natur der menschlichen Seele gibt, wollen wir
diese Argumentation beschliefsen.

Wire der Mensch ein rein materielles und sinnliches Wesen,
so waren die kolossalen Anstrengungen und Opfer, mit denen die
Menschheit seit Jahrtausenden der Gottheit Tempel gebaut hat,
absolut unbegreiflich. Die Tempel dienen ja keinem materiellen



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 63

Bediirfnisse oder Interesse; sie stehen durch ihre Bestimmung,
ihre Qualitdt und ihre Dimensionen?!) aufser allem Verhiltnisse
zu den materiellen Interessen. Sie sind auch eine starke Ver-
leugnung des sonst so kriftig sich geltend machenden mensch-
lichen Egoismus, denn sehr treffend bemerkt Bétticher in dem
Werke: ,, Tektonik der Hellenen® (Vorwort S. XXI): ,,So weiht
der Dorier eine herrliche Skene dem Gott; sich selbst aber fiigt
er eine schmucklose Wohnung.“ Und das Bestreben, den Tempeln
eine solche Festigkelt zu geben, dafs sie Jahrtausende lang den
zerstorenden Einflissen der Elemente — die das Gebild der
Menschenhand hassen -- zu trotzen vermogen — ist es nicht eine
Manifestation der fir eine ewige Dauer geschaffenen Menschen-
seele? In dem Buche von Dr. Kayser: ,Agypten einst und
jetzt findet sich iiber den grofsen Tempel von Karnak folgende
Stelle: ,,Hier in Karnak erheben sich aus dem Evrdbeben der
Weltgeschichte diese Triimmer in riesigen Triumphthoren —
und im Séulenwald so riesengrols in glorioser Majestit in die
schweigsamen étherreinen Liifte, dals es unentschieden bleiben
mufs, ob die Jahrtausende Sieger geblicben oder ob ihnen der
Mensch in jenen fast tibermenschlichen Werken Trotz bieten
durfte.*

Und solchen Werken gegeniiber will der Materialismus den
Menschen weismachen, die Urheber jener Werke seien nichts
anderes als Klangfiguren aus Streusand, die heute ein Ton auf
zitterndem Glase zusammenbaut und morgen wieder verweht!

1) Sehr naiv #dulserte sich einmal ein zum katholischen Glauben be-
kehrter Wilder, als derselbe das erstemal eine katholische Kirche betreten
hatte. Die Hohe des Gewolbes anstaunend, meinte er, eine solche Hohe
wiire doch sehr iiberfliissig, denn auch bei viel geringerer Hiohe wiirden
die Kirchenbesucher die Kopfe noch lange nicht anstolsen.



	Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet vom Gesichtspunkt der Kunst und Ästhetik

