
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet vom
Gesichtspunkt der Kunst und Ästhetik

Autor: Pfeifer, X.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4.4444444-4444.

DIE LEHRE YON DER SEELE ALS

WESENSFORM.

BETRACHTET VOM GESICHTSPUNKT DER KUNST UND

ÄSTHETIK.

Von

Prof. DR. X. PFEIFER.

In einem Vortrage von Dr. Hauck über die Stellung der
Mathematik zur Kunst und Kunstwissenschaft bezeichnet der
Redner die platonische Philosophie als „ästhetische Theorie der
Form und Zahl und als mathematische Theorie des Schönen"

und knüpft daran die Frage: „Wer wollte so vermessen sein,

es einen Zufall zu nennen, dafs das Heimatsland eines Pythagoras

und Euklid zugleich auch dasjenige eines Phidias und

Praxiteles war."
Der bezeichnete Vortrag führt in seinem weitern Verlaufe

den Beweis, dafs zwischen Mathematik und Kunst ein inneres

und sehr inniges Band besteht. Dieses Band liegt aber in der

Form, mit welcher Mathematik und Kunst nur in verschiedener

Weise, die eine mehr abstrakt, die andere mehr konkret, sich

beschäftigen.
Die Form ist aber zugleich auch das Band zwischen Mathematik,

Kunst und Philosophie, und wenn es nicht zufällig ist,
dafs die grössten Mathematiker und die grössten Künstler des



38 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Altertums aus einem und demselben Volke hervorgegangen
sind, so ist es auch nicht zufallig, dafs die aus demselben Volke
hervorgewachsene Philosophie den Formbegriff', dessen ursprüngliche

Heimat das Gebiet der Kunst ist, auf das Gebiet der

Naturphilosophie und Metaphysik übertragen hat. Die
Geistesverwandtschaft der drei grössten philosophischen Genies des

Altertums, des Pythagoras, Plato und Aristoteles, zeigt sich

vorzugsweise darin, dafs alle drei von der prinzipiellen Bedeutung
der Form durchdrungen waren und in ihren philosophischen
Lehren diese Bedeutung der Form ausgesprochen haben, jedoch
mit dem Unterschiede, dafs der Standpunkt, von dem aus die

Form betrachtet und gewürdiget wurde, bei Pythagoras ein

mathematischer, bei Plato ein vorwiegend ästhetischer, bei
Aristoteles endlich ein naturphilosophischer und metaphysischer ist.

Pythagoras, Plato und Aristoteles repräsentieren insofern drei

Entwicklungsstufen des Formbegriffes innerhalb der griechischen
Philosophie.

In einer erst kürzlich publizierten Abhandlung von Dr.

Sigmund Günther über „Erdkunde und Mathematik" ist die

Bemerkung (S. 3) eingeflochten, „dafs der historische Hergang
niemals ein zufälliger, sondern immer ein von innern, wenn auch

vielfach uns unbewusst bleibenden Kausalgesetzen geregelter ist".
Diese Bemerkung passt ganz auf die Entwicklungsgeschichte

des Begriffes der Form in der griechischen Philosophie. Es ist
nicht zufällig, sondern in psychologischen Gesetzen begründet,
dass der Formbegriff bei den Griechen jene Entwicklungsstufen
durchgemacht hat. Es ist eine bekannte geschichtliche That-

saclie, dafs unter allen Völkern der vorchristlichen Zeit das

hellenische einerseits für die schönen Künste, andererseits für
die Wissenschaften die grösste Begabung besass. Unter den
Wissenschaften aber waren es vorzugsweise zwei: Mathematik
und Philosophie, worin der hellenische Geist Ausgezeichnetes
geleistet hat. Nun bilden zwar die soeben genannten Wissenschaften

durch die in ihnen herrschende Abstraktion eine Art
Gegenpol zur Kunst, welche ja konkrete Gebilde schafft, aber

es vollzieht ja auch die Kunst, indem sie nicht einfach die



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 39

wirklichen Dinge naturgetreu abbildet, sondern idealisiert, eine

Art von Abstraktion und überdies ist die Form dasjenige
Element, welches die Kunst mit den zwei genannten Wissenschaften

verknüpft. Wie aber die Kunst in der Kulturgeschichte
überhaupt und speziell in der Geschichte der hellenischen Kultur
stets einen gewissen Vorsprang vor der Entwicklung der
Philosophie hatte, so ist auch der ästhetisch-künstlerische Formbegriff
dem metaphysischen vorangegangen.

Bei Aristoteles, dem Urheber des metaphysischen und

naturphilosophischen Formbegriffes, tritt an verschiedenen Stellen der

Einfluss, den der aus der Kunst entnommene Formbegriff auf

die Ausbildung des naturphilosophischen Formbegriffes geübt
hat, hervor. Im II. Buche der Physik (cap. 2), wo er im Gegensatze

zu den frühern Naturphilosophen die Notwendigkeit der
Annahme einer Formursache in der Natur bespricht, sagt er:
„Wenn die Kunst eine Nachahmung der Natur ist, es aber dort
Sache der nämlichen Wissenschaft ist, die Form und den Stoff

zugleich zu wissen, wie z. B. der Architekt sowohl die Form
des Hauses als auch seinen Stoff, nämlich Ziegelsteine und Holz

kennen muss, so dürfte es auch Sache der Naturphilosophie sein,

beide Wesenseiten (Form und Stoff) zu erkennen".

Es dürfte demnach kaum zu bezweifeln sein, dafs der

ursprünglich dem Gebiete der Kunst angehörige Formbegriff jedenfalls

dazu mitgewirkt hat, den metaphysischen Begriff von der

Wesensform, wie wir ihn bei Aristoteles finden, auszubilden.

Dieses historische Faktum gibt nun aber Veranlassung zu

einer quaestio juris, um diesen juridischen Terminus zu
gebrauchen. Es fragt sich nämlich, ob die thatsächlich vorliegende
Übertragung des Formbegriffes vom Gebiete der Kunst auf das

der Naturphilosophie und Metaphysik und der damit vollzogene
Übergang vom Formbegriff im accidentalen Sinne zum
Formbegriff in seiner substantialen Bedeutung ein berechtigter war.

Dafs diese Frage im bejahenden Sinne zu beantworten sei,

soll nun gerade aus solchen Thatsachen, die dem Gebiete der
Kunst und Ästhetik angehören, bewiesen werden. Es soll



40 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

gezeigt werden, dafs die Thatsachen der Kunst die scholastische
Lehre von der Seele als Wesensform vollauf bestätigen und nur
unter der Voraussetzung, dafs die Seele Wesensform ist, sich

begreifen lassen.

Nun schliefst aber die Lehre von der Menschenseele als

Wesensform zwei verschiedene, ja gewissermafsen entgegengesetzte

Beziehungen der Seele zur Materie, resp. zum Körper
in sich, nämlich einerseits wesentliche Verschiedenheit der Seele

vom Körper, andererseits eine wesentliche Bezogenheit der Seele

auf den Körper. Schon als Form überhaupt mufs die menschliche

Seele von der Materie wesentlich verschieden sein, weil
ja die substantiale Form überhaupt ein von der Materie
verschiedenes Prinzip ist. Überdies ist nach peripatetischer Lehre
die menschliche Seele von der Materie nicht blofs so, wie jede
andere substantiale Form, verschieden, sondern in höherer Weise,
weil sie ein geistiges, oder was dasselbe besagen will, intellek-
tives Prinzip ist.

Für diese spezifische und substantiale Verschiedenheit der
menschlichen Seele von der Materie, für ihre Erhabenheit über
die Materie, geben nun gerade die Thatsachen der Kunst und
Ästhetik das beredteste Zeugnis.

Aber auch das andere Moment, welches im Begriff1 der
Seele als Wesensform liegt, nämlich deren wesentliche Bezogenheit

auf die Materie und auf den Leib wird durch Thatsachen
der Kunst und Ästhetik beleuchtet und bezeugt.

Infolge jener zwei verschiedenen Beziehungen, welche
der Seele als Wesensform zur Materie zukommen, zerlegt sich

unser Thema in zwei Hauptteile ; denn es soll zuerst aus
Thatsachen der Kunst und Ästhetik gezeigt werden, dafs der menschlichen

Seele jene Erhabenheit über die Materie, welche die
scholastische Lehre ihr vindiziert, zukomme; dann aher soll ebenfalls

aus Thatsachen der Kunst und Ästhetik jene Bezogenheit
der Monschenseele zur Materie und zum Leibe, welche der

Begriff der forma informans einschliefst, beleuchtet und erwiesen
werden.



41

Begründung ad I. Immaterielle und intellektive Natur
der Menschenseele.

In den ersten Heften des ersten Jahrgangs dieses
Jahrbuches ist durch die Abhandlung des Dr. Glofsner die Lehre des

hl. Thomas und seiner Schule von der Materie als dem Prinzip
der Individuation dargelegt und begründet worden. Nun gibt
es im Gebiete der Kunst und Natur eine Thatsache, welche mit
der Individuation zusammenhängt, aber wesentlich davon
verschieden ist. Diese Thatsache ist die Spezifikation, oder anders

ausgedrückt: die spezifische Verschiedenheit der Gebilde der
Natur und Kunst. Der hl. Thomas (Sum. contra Gent. Lib. II.
cap. 40) nennt diese Verschiedenheit der Dinge Distinctio rerum
secundum speciem und bezeichnet als Prinzip derselben die

Form, denn er sagt „Distinctio rerum secundum speciem est per
formas." Dafs das Prinzip der Spezifikation von jenem der
Individuation — letztere in dem von Dr. Glofsner Heft V. S. 47

präcisierten Sinne genommen — verschieden und in der Form
zu suchen sei, ist in der Fortsetzung der bezeichneten
Abhandlung (Heft 3. S. 316) kurz angedeutet, aber nicht weiter
ausgeführt, weil das Thema es nicht forderte.

Für das gegenwärtige Thema aber ist gerade die Spezifikation

und zwar jene im Gebiete der Kunst, von Wichtigkeit.
Der hl. Thomas stellt in der soeben erwähnten philosophischen

Summe über die Spezifikation in der Natur zwei Sätze

auf, einen negativen und einen positiven. Der negative Satz

besagt: Die Materie ist nicht die erste Ursache der Spezifikation;
der positive Satz lautet: Distinctio rerum secundum speciem est

per formas.

Diese zwei Sätze lassen sich auch auf die Werke der Kunst
anwenden. Dafs der erste Satz auch von den Werken der
Kunst gilt, wollen wir in diesem ersten Teile unserer Abhandlung
begründen. Die Geltung des zweiten Satzes von den Werken
der Kunst soll im zweiten Teile nachgewiesen werden.

Bei der Begründung des negativen Satzes, dafs die erste
Ursache der Spezifikation im Gebiete der Kunst nicht die Materie



42 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

sein könne, ist aber eine zweifache Materie, jene im
Kunstwerke, und jene in dem Künstler, zu unterscheiden und von
beiden Materien jener Satz zu rechtfertigen.

Dafs nun jene Materie, welche im Kunstwerk ist und einen

Bestandteil desselben ausmacht, nicht die erste Ursache der

Spezifikation sein könne, ist so von selbst einleuchtend, dafs

hiefür ein Beweis nicht nötig ist, denn es ist klar, dafs aus

einer und derselben Materie die verschiedensten Kunstwerke,
z. B. aus denselben Ziegelsteinen ebenso gut eine Kirche als

ein andres Gebäude sich herstellen lassen. Hier leuchtet
unmittelbar ein der Satz des hl. Thomas (Sum. contr. G. VI.
cap. 40): „Ex materia nihil determinatum provenire potest nisi

casualiter, eo quod materia ad multa possibilis est.'-

Wird aber der Satz des hl. Thomas, dafs die Materie nicht
erste Ursache der Spezifikation sein könne, sofern es sich um
die Spezifikation in der Kunst handelt, angewendet auf die

Materie im Künstler, so erhält der Satz den Sinn, dafs die

materielle Organisation des Künstlers nicht die erste Ursache

der künstlerischen Spezifikation sein könne. In dieser Bedeutung

genommen stöfst der Satz auf den Widerspruch des Materialismus,

denn dieser mufs konsequenter Weise die materielle
Organisation des Künstlers zum Prinzip der ganzen Thätigkeit des

Künstlers und also auch zum Prinzip der Spezifikation im
Gebiete der Kunst machen.

Es ist daher gegenüber dem Materialismus zu zeigen, dafs

die materielle Organisation des Künstlers, resp. seines Gehirnes,
nicht der erste und tiefste Grund der Spezifikation im Gebiete

der Kunst sein könne.

In einer erst vor kurzem erschienenen ästhetischen

Abhandlung über die Einbildungskraft des Dichters1) von Dilthey
ist zwar die Notwendigkeit einer gesunden und energischen
Gehirnorganisation für den Dichter stark betont, aber davon,
dafs über der Phantasie noch die Intelligenz stehe und dafs

Philosophische Aufsätze. Eduard Zeller zu seinem 50 jährigen
Doktor-Jubiläum gewidmet. Leipzig 1887. S. 389.



Die Lehre von der Seele als AVesensform. 43

diese eine immaterielle Potenz sei, ist nichts gesagt. Es wird
sogar mit Bezug auf das Gehirn der Satz aufgestellt: „Die
grofsen Leistungen der Genialität so gut als die Selbstbeherrschung
einer mächtigen Seele sind hier (im Gehirne) begründet."

Nun ist freilich nicht in Abrede zu stellen, dass die

Leistungen der Phantasie, welche ja ein sinnliches Vermögen ist,
in der Organisation des Gehirnes eine materielle Basis haben.

Aber es ist einseitig und irreleitend, wenn man das Fundament
und Prinzip der poetischen Produktivität blofs in der Phantasie

und im Gehirne sucht und die Intelligenz dabei entweder ignoriert
oder wenigstens nicht anerkennt, dafs die Intelligenz auch in
der künstlerischen Produktion die herrschende und die Phantasie
blofs die dienende Potenz ist. Diese Wahrheit, dafs der Intelligenz

bei der künstlerischen Produktion, sowie aiieh bei der
ästhetischen Auffassung eines Kunstwerkes der Primat zukomme,
soll hier besonders betont werden.

Diese Wahrheit steht im engsten Zusammenhange mit dem

Satze, dafs die erste Ursache der Spezifikation nicht die Materie,
weder jene im Kunstwerke, noch jene im Künstler sein könne,
denn wenn bei der Conception und Produktion eines
Kunstwerkes die Intelligenz das in erster Linie mafsgebende Prinzip
ist und wenn die Intelligenz eine übermaterielle Posenz ist, so

folgt hieraus notwendig, dafs nicht die Materie, sondern ein
immaterielles Prinzip die erste Ursache der Spezifikation in der
Kunst sei.

Wir können und müssen übrigens in der Kunst eine mehrfache

Spezifikation unterscheiden; erstens nämlich jene Spezifikation,

wodurch das ästhetisch Wohlgefällige von dem Mifs-

fälligen oder auch vom ästhetisch Indifferenten sich unterscheidet;
sodann die weitere Spezifikation, wodurch in der Sphäre des
ästhetisch Wohlgefälligen selbst wieder spezifische Unterschiede
gesetzt werden.

Ich werde nun zuerst die an erster Stelle genannte Spezifikation

näher beleuchten und zeigen, dafs der spezifische Unter-
shied des ästhetisch Wohlgefälligen und Mifsfalligen seinen ersten
und tiefsten Grund hat in solchen Eigenschaften und Beziehungen



44 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

der ästhetisch wirksamen Objekte, welche nicht von den Sinnen
oder der Phantasie, sondern blofs von der Intelligenz erfafst
werden. Von der notwendigen Mitwirkung der sinnlichen
Vermögen sowohl bei der künstlerischen Conception und Produktion
als bei der ästhetischen Auffassung des produzierten
Kunstwerkes soll hiebei nicht ganz abgesehen werden; aber es soll

gezeigt werden, dafs die sinnlichen Vermögen einerseits
unzureichend, andererseits der Intelligenz untergeordnet sind.

Um den beabsichtigten Beweis möglichst konkret und evident
zu machen, werden wir von einzelnen bestimmten ästhetischen
Thatsachen und Objekten dabei ausgehen, und dann von dem

Einfachem zum Kompliziertem fortschreiten.
Unter den älteren christlichen Schriftstellern, welche mit

ästhetischen Prägen sich beschäftigen, ist ohne Zweifel der hl.

Augustinus der bedeutendste. In vielen seiner Schriften, sowohl
in theologischen als philosophischen, finden sich sehr treffende
und tiefsinnige ästhetische Beobachtungen und Bemerkungen.

Der genannte Kirchenlehrer sagt in dem Werke de vera
religione cap. 30, es sei der Mühe wert zu fragen, weshalb
es unserm Geschmacke widerstreite, wenn zwei neben einander
auf gleicher Linie stehende Penster ungleich hoch sind ; wogegen
in dem Falle, wenn zwei Penster über einander sich befinden,
es uns ziemlich gleichgültig sei, ob die Fenster an Höhe gleich
oder ungleich sind. Wenn aber, bemerkt Augustinus weiter,
drei Fenster von ungleicher Höhe über einander stehen, dann

entspreche unserm Geschmacke am besten ein solches Verhältnis

jener Fenster, wobei das mittlere die mittlere Proportionale zu
den beiden andern ist, so dafs sie also eine stetige Proportion
bilden. Augustinus gibt an der bezeichneten Stelle keine

Beantwortung dieser Fragen. Jungmann hat in seiner Ästhetik
(Aufl. I. S. 27) auf jene Stelle des hl. Augustinus Bezug
genommen, und zwar bei dem Beweise, dafs die Schönheit etwas
Übersinnliches sei; aber auch Jungmann gibt eigentlich auf die

Augustinische Frage keine Antwort.
Es sind übrigens in der angeführten Stelle, genau genommen,

drei Fragen enthalten; und zwar erstens diese: Weshalb



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 45

ist es für unsern Geschmack, wenn zwei Fenster neben einander
stehen, nicht gleichgültig, ob dieselben gleich oder ungleich hoch
sind? Weshalb gefallt uns in diesem Falle die Ungleichheit
weniger als die Gleichheit?

Die Richtigkeit der Thatsache, dafs in diesem Falle die

Gleichheit mehr gefällt als die Ungleichheit, kann kaum
bezweifelt werden. Die Frage nach der Ursache ist also berechtigt.
Es fragt sich nun, ob schon in der sinnlichen Auffassung des

betreffenden Objektes eine zureichende Ursache des Mifsfallens
an der Ungleichheit sich entdecken läfst, oder nicht. Dies

mufs verneint werden; denn läge eine sinnliche Ursache der

Mifsfälligkeit vor, so müfste eine derartige Ungleichheit überall,
wo sie vorhanden ist, mifsfällig sein; die Mifsfälligkeit könnte
nicht durch irgend eine begriffliche oder ideelle Beziehung der
zwei ungleich grofsen Objekte neben einander in Wohlgefällig-
keit verwandelt werden. Nun aber erscheint uns die Ungleichheit

zweier Objekte, die neben einander sind, nicht in allen
Fällen mifsfällig. Wenn wir z. B. ein Ehepaar oder Brautpaar,
also Mann und Frau, neben einander stehend sehen und bemerken,
dafs der Mann die Frau an Gröfse überragt, so finden wir das

ganz in Ordnung; die Ungleichheit der Gröfse wirkt hier eher

wohlgefällig als mifsfällig, vorausgesetzt, dafs sie zu gunsten
des Mannes ist. Es kann also in der sinnlichen Wahrnehmung
zweier ungleich hohen Fenster neben einander ein zureichender
Grund der Mifsfälligkeit nicht entdeckt werdeD.

Anders ist es, wenn wir zur sinnlichen Auffassung eine

intellektuelle hinzutreten lassen. Um das recht klar einzusehen,

müssen wir die Relationen, welche zwei neben einanderstehende

Fenster haben und erkennen lassen, ins Auge fassen. Es sind
aber hiebei Relationen erster und zweiter Ordnung im Spiele.
Eine Relation erster Ordnung ist das Lageverhältnis der Fenster
neben einander, oder genauer das Stehen auf derselben Hori-
zontallinie; eine andere Relation ebenfalls erster Ordnung ist
das Gröfsen- resp. Höhenverhältnis der neben einander stehenden

Fenster. Diese zwei Relationen erster Ordnung treten zu
einander wieder in eine Relation, welche letztere als Relation



46 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

zweiter Ordnung zu bezeichnen ist. Die Relation zweiter
Ordnung nun ist eine ganz andere, wenn die Fenster ungleich hoch,
als wenn sie gleich sind. Denn bei zwei Fenstern, die auf'

Einer Horizontallinie neben einander stehen, erweckt sowohl
diese Stellung als auch die Gleichheit des Zweckes die
entschiedene Vorstellung der Koordination. Sind nun diese Fenster

gleich hoch, so ist auch in der Höhe die Koordination sinnlich

ausgedrückt; es stimmt also die Vorstellung, welche durch die

Lage erweckt wird, mit jener, welche das Gröfsenverhältnis

hervorruft, überein. Die Relation der Stellung und jene der
Gröfse sind in Harmonie. Das Gegenteil ist der Fall, wenn
jene Fenster ungleich hoch sind; die Ungleichheit der Gröfse

widerstreitet dann der durch die Lage erweckten Vorstellung
der Koordination. Es werden in diesem Falle zwei
widerstreitende Vorstellungen zugleich und ohne versöhnendes Motiv
erweckt, denn sofern die zwei Fenster auf gleicher Linie stehen
und gleiche Funktion haben, erwecken sie die Vorstellung der
Koordination; sofern aber das eine über das andre emporragt,
rufen sie die Vorstellung einer Überordnung hervor.

In dieser Erklärung ist zugleich auch der Grund enthalten,
weshalb uns die Ungleichheit der Gröfse, wenn Mann und Frau
neben einander gesehen werden und der Mann gröfser ist, nicht
mifsfällt. Der Grund ist, weil wir wissen, dafs das Weib dem
Manne naturgemäfs subordiniert ist, und wir finden es passend,
wenn diese Subordination auch in der körperlichen Gestalt zum
Ausdruck kommt. Die Subordination oder Verschiedenheit in
Bezug auf Gröfse erscheint hier als eine motivierte; wogegen
dieselbe bei zwei neben einander stehenden Fenstern den Eindruck
des Unmotivierten macht.

Eine zweite Frage, welche in der angeführten Frage des
hl. Augustinus enthalten ist, betrifft den Fall, dafs zwei Fenster
über einander stehen, wobei, wie Augustinus meint, eine Ungleichheit

der Gröfse resp. Höhe uns viel gleichgültiger läfst, als
wenn die Fenster neben einander stehen. Der Grund ist
derselbe wie vorhin, nur in umgekehrter Weise; in diesem Falle



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 47

erwecken die Fenster durch die Lage nicht die Vorstellung der
Koordination, sondern jene der Subordination.

Eine dritte Bemerkung und zugleich Frage des hl. Augustin
bezieht sich auf den Fall, dafs drei Fenster von ungleicher
Gröfse über einander stehen. Augustinus spricht die Ansicht aus,
dafs in diesem Falle das Verhältnis am wohlgefälligsten sei,

wenn die Fenster durch ihre Höhenverhältnisse eine stetige
Proportion bilden. Lassen wir dies gelten und fragen nach

dem Grunde, so finden wir diesen wieder darin, dafs gewifse
Relationen erster Ordnung mit einander harmonieren, denn wir
haben auch hier wieder Relationen der Lage oder der Stellung
und Relationen der Gröfse.

Hinsichtlich der Relationen der Lage bilden jene Fenster,
wenn dieselben, was hier vorausgesetzt wird, an Breite gleich
sind und senkrecht über einander stehen, eine stetig fortschreitende
Reihe, weil die Linien, wovon die Fläche des untersten Fensters
beiderseits begrenzt wird, mit den korrespondierenden Grenzlinien

der höhern Fenster in einer Richtungslinie liegen. Wenn

nun dieselben Fenster auch hinsichtlich der Höhenverhältnisse
eine stetige Proportion bilden, so stimmen Gröfsenverhältnis und

Lageverhältnis in der Stetigkeit überein.
Dafs die Stetigkeit des Gröfsenverhältnisses für sich allein,

ohne entsprechendes Lageverhältnis, nicht vollständig befriedigen
würde, zeigt sich sogleich dann, wenn wir uns vorstellen, dafs

drei an Gröfse verschiedene Fenster neben einander eine stetige
Proportion bilden. Die Ungleichheit der Gröfse würde trotz der

stetigen Proportion wieder störend wirken wegen des

Widerstreites mit der Koordination.
Wir haben jetzt aus der soeben gegebenen Analyse und

Beantwortung der Bemerkungen und Fragen des hl. Augustin
noch einige Konsequenzen zu ziehen.

Vor allem hat sich hiebei die Wichtigkeit der Relationen
für die ästhetischen Eindrücke gezeigt und zugleich hat sich

herausgestellt, dafs vielfach erst die Relationen von Relationen,
oder wie wir dieselben auch genannt, Relationen zweiter
Ordnung für den ästhetischen Eindruck entscheidend sind, denn die



48 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Relation der Gröfsen-Ungleichheit zweier Objekte von gleicher
Form ist noch ästhetisch indifferent; sie kann aber durch
Kombination mit andern Relationen wohlgefällig oder mifsfallig werden.
Zwei verschiedene Relationen erster Ordnung können in ihrer
Aufeinanderbeziehung eine harmonische oder disharmonische
Relation höherer Ordnung bilden.

Eine andere und zwar die wichtigere Konsequenz aus der

vorangehenden Erörterung ist, dafs aus der Sinnlichkeit allein
nicht einmal so einfache ästhetische Thatsachen, wie die vom
hl. Augustin erwähnten sind, sich erklären lassen.

Diese beiden Resultate aus vorstehender Erörterung, die
ästhetische Bedeutsamkeit der Relationen zweiter Ordnung und
die Unzulänglichkeit der Sinne für die ästhetische Auffassung,
wollen wir nun durch die Analyse einiger mehr komplizierten
Thatsachen aus dem Gebiete verschiedener Künste noch weiter
illustrieren und bekräftigen.

In der aus dem hl. Augustin angeführten Stelle kam eine

Bemerkung vor, die nicht blofs auf eine ästhetische Thatsache,
sondern ein ästhetisches Prinzip hinwies, nämlich auf das Prinzip
der Stetigkeit. Augustin hat dies Prinzip angedeutet, indem

er sagt, drei ungleich hohe Fenster über einander gefielen uns
am besten, wenn dieselben eine stetige Proportion bilden.

Verfasser dieser Abhandlung hat in andern Publikationen

(Vergl. Der goldne Schnitt in Mathematik, Natur und Kunst; dann

Natur und Offenbarung 1887. Heft 3. 4) nachgewiesen, welche

wichtige Rolle der stetigen Proportion des goldnen Schnittes
in Natur und Kunst zugeteilt ist. Es ist aber gerade hier der

passende Ort, hervorzuheben, dafs jene Stetigkeit, die im goldnen
Schnitt und überhaupt in mathematischen Proportionen sich findet,
nur ein Spezialfall eines viel umfassenderen Begriffes und Gesetzes

der Stetigkeit ist. Jene Stetigkeit, die in Proportionen
vorkommt, setzt mathematische Gi'öfsen voraus; ist also auf das

Gebiet der quantitativen Verhältnisse beschränkt. Es gibt aber
eine Stetigkeit, die von der Quantität unabhängig ist und in
allen Kategorieen des Seienden, nicht blofs in jener der Quantität,
vorkommen kann und wirklich vorkommt. Dies gilt namentlich



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 49

auch von den Werken der Poesie. Die Stetigkeit ist in Werken
der Poesie eines der wichtigsten und wirksamsten Formelemente;
aber es ist selbstverständlich nicht eine Stetigkeit, die in Gröfsen-

verhältnissen sich zeigt, sondern in den Verhältnissen von Ideen
und Sätzen.

Einer der besten lyrischen Dichter der Gegenwart, Gerok,
hat in seinen Palmblättern bei einer grol'sen Anzahl von
Gedichten den Refrain in so gelungener Weise angewendet, dafs

derselbe ein sehr wirksames formales Schönheitsmoment der
betreffenden Gedichte ist. Es ist nämlich in jenen Gedichten
der Refrain so gebraucht, dafs dadurch sowohl die geschlossene
Totalität jeder einzelnen Strophe in sich selbst, als auch der

stetige Zusammenhang der einzelnen Strophen unter einander

zum Ausdruck kommt. Die sozusagen kreisförmige Geschlossenheit

der einzelnen Strophen ist durch den Refrain ausgedrückt,
indem derselbe den Anfang und Schlufs jeder Strophe bildet.
Hiebei kommt mit der geschlossenen Einheit noch ein anderes

Moment zum Ausdruck, ein Moment, das am besten durch ein

Analogon aus dem Gebiete der Logik sich erklären läfst. Bei
einer logischen Beweisführung, wenn sie streng formal
durchgeführt wird, tritt die Thesis zweimal auf; am Anfange als zu

beweisender, am Ende als bewiesener Satz. Der bewiesene

Satz macht aber auf den, der denselben das erstemal kennen

lernt, einen andern Eindruck als der erst zu beweisende Satz.

Eine ganz ähnliche Bewandtnis hat es mit der Anwendung
des Refrains in jenen Gedichten von Gerok, die wir hier im

Auge haben; derselbe macht am Schlüsse der Strophen einen

andern intellektuellen Eindruck als am Anfange; er ist am

Schlüsse — um eine musikalische Analogie anzuwenden — so

zusagen die höhere Oktav oder eine höhere Potenz des am

Anfang stehenden Refrains.
Zur Illustration des soeben Gesagten möge hier die erste

Strophe eines solchen Gedichtes und der Anfang der zweiten
stehen. Das Gedicht hat die Überschrift „Ich sende euch"
und ist eine poetische Paraphrase der Worte Christi: Ecce ego
mitto vos. Matth. 10. 16.

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 4



50 Die Lehre von der Seele als "Wesensform.

Ich sende euch; geht hin, ihr meine Zwölfe;
Erobert mir die Welt;
Ich sende euch wie Schafe unter Wölfe,
Wehrlos zieht ihr ins Feld;
Doch wandelt mutig eure Bahnen,
Ihr ziehet mit geweihten Fahnen.
Steht wider euch des Satans ganzes Eeich :

Ich sende euch

Ich sende euch; ich bin's, der Herr und Meister,
Der euch vom Netze rief;

Ich sende euch; ich bin's, der Fürst der Geister,
Das euer Vollmachtsbrief!

Ich sende euch.

Beim Lesen dieser Strophen fühlt jeder, dafs der Refrain
am Ende der Strophe eine ganz andere Betonung und Kraft
hat, als am Beginne.

Bezüglich der Stetigkeit, welche dadurch hergestellt ist,
dafs der Schlufs einer vorausgehenden Strophe zugleich Anfang
der nachfolgenden ist, sei noch bemerkt, dafs diese poetische

Stetigkeit mit derjenigen einer stetigen mathematischen
Proportion in einem wesentlichen Punkte übereinstimmt, nämlich

darin, dafs in einer Reihe aufeinanderfolgender Glieder je zwei

getrennte Glieder durch ein identisches Mittelglied verbunden
sind. Was in einer stetigen Proportion die mittlere Proportionale
ist, das ist in einem solchen Gedichte, wie wir es hier vor
Augen haben, der Refrain; wie jene Proportionale die zwei
äufsern Glieder der Proportion verbindet, so verbindet dieser
Refrain je zwei aufeinanderfolgende Strophen.

Wir müssen aber jetzt — und das ist für unsern Zweck
gerade die Hauptsache — untersuchen, was bei einem solchen
Gedichte und dem ästhetischen Effekte, den es hervorbringt,
auf Rechnung der Sinnlichkeit und der Phantasie und was auf
Rechnung der Intelligenz zu setzen ist. Hiebei wollen wir
annehmen, dafs ein solches Gedicht nicht blofs in einem Buche

gelesen, sondern mit guter Betonung und Stimme vorgetragen
und gehört werde. In diesem Falle nämlich wird der Rhythmus

1. Strophe;

2. Strophe:



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 51

des Metrums und der Reim besser zur Wirkung kommen können,

als wenn das Gedicht blofs gelesen wird. Metrum und
Reim sind nun formale, zunächst au der Sprache haftende

Schönheitselemente, welche zwar zum Inhalte nicht aufser Beziehung

stehen, aber doch einen Effekt hervorbringen, der von dem

Effekte des Inhaltes zu unterscheiden ist, und bei diesem Effekte
sind zunächst die äufsern und innern Sinne, die Intelligenz
wenigstens nicht direkt, beteiligt. Der bekannte Ästhetiker
Vischel- bemerkt in einer Abhandlung über „Das Symbol",
bezüglich des Metrums ganz richtig, es sei vom poetischen Inhalt
der Worte, die es beherrscht, streng zu unterscheiden, drücke
aber doch Stimmung oder Gangart der Stimmung aus.

Wir haben aber bereits oben, wo davon die Rede war,
dafs in jenen Gedichten von Gerock der Refrain am Ende der

Strophe eine potenzierte Bedeutung und Kraft hat, auf ein
ästhetisches Moment hingewiesen, welches jenseits der Sphäre der
Sinnlichkeit und Phantasie liegt und spezifisch intellektuell, weil
logischer Katur ist. Denn die potenzierte Bedeutung des Refrains

am Ende der Strophen hat ihren Grund in der logischen
Beziehung des Schlufsrefrains zu den vorausgehenden Versen.
Dieses logische Verhältnis kann aber nur von der Intelligenz
erfafst werden.

In dem soeben angeführten Beispiele, nämlich in den

bezeichneten Gedichten von Gerok ist die innere Stetigkeit der
Gedanken auch äufserlich in dem Refrain ausgedrückt.

Es kommt aber im Gebiete der Poesie nicht selten auch

der Fall vor, dafs das Prinzip der Stetigkeit in irgend einéfr

Weise verletzt ist, wobei die Ursache dieser Verfehlung
bisweilen darin liegt, dal's ein Dichter um eines Reimes willen
von einer Vorstellungsreihe auf eine andere heterogene
überspringt. Obwohl das offenbar ein Fehler ist, so ist doch gerade
dieser Fehler für unsern Zweck ebenfalls instruktiv, weil er das

wichtige Prinzip der Stetigkeit durch die Wirkung des Gegensatzes

beleuchtet und bestätigt. Übrigens kommt dieser Fehler
bisweilen auch bei bessern Dichtern vor, z. B. in einem Gedichte

von Geibel.
4*



52 Die Lehre yon der Seele als Wesensform.

Das Gedicht, das wir meinen, hat den Titel:
„Frühlingsoffenbarung" und führt die Idee, dafs ein Wald im Frühling
von Gottes Dasein Zeugnis gebe und den Gottesleugner beschäme,
ziemlich gut aus. Aber in der vorletzten Strophe verletzt der
Dichter einem Reime zuliebe das Gesetz der gedanklichen
Kontinuität ziemlich stark. Um dies zu zeigen, müssen wir die
betreffenden Verse des Gedichtes hieher setzen. Der Anfang
lautet:

Kommt her zum Frühlingswald, ihr Glaubenslosen ;

Das ist ein Dom, drin predigen tausend Zungen.

In der vorletzten Strophe redet der Dichter die
Gottesleugner also an:

Und dann sprecht: Nein! es ist ein hohl Getriebe,
Ein Uhrwerk ist's, wir kennen jeden Faden,

Sprecht: Nein zu diesem Übermafs der Liebe,
Und von der Lippe weist den Kelch der Gnaden.

Ihr könnt es nicht.

In dem Verse: „Ein Uhrwerk ist's, wir kennen jeden Faden",
liegt offenbar ein Verstofs gegen die Kontinuität der Gedanken,
denn da ein Uhrwerk nicht Fäden, sondern Räder hat, so durfte
der Dichter von dem Bilde des Uhrwerkes nicht auf die

Vorstellung von Fäden, resp. von einem Gewebe ganz unvermittelt
übergehen. Der plötzliche Übergang zu einer ganz heterogenen
Vorstellung ist nicht logisch motiviert, sondern bldfs des Reimes

wegen gemacht, und für jeden, der einigermafsen an Stetigkeit
in der Gedankenfolge gewöhnt ist, mufs dieser Verstofs gegen
Sie Stetigkeit störend wirken und das ästhetische Wohlgefallen
am Gedichte vermindern.

Gerade hier nun, wo der sinnliche Wohlklang der Verse
und Reime gewahrt, aber die Stetigkeit der Gedankenfolge
verletzt ist, tritt die Verschiedenheit der sinnlichen und intellektiven
Momente des ästhetischen Effektes eines Gedichtes recht klar
hervor.

In dem soeben erwähnten Falle ist die Verfehlung gegen
das Frinzip der Stetigkeit von der Art, dafs sie in einen einzigen
Vers sich zusammendrängt.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 53

Es liegt aber in der deutschen Poesie auch der Eall

vor, dafs eines der gröfsten und berühmtesten Gedichte in dem

Verhältnisse der zwei Teile, woraus es besteht, das Prinzip
der Kontinuität in der frappantesten Weise verletzt. Dieses

Gedicht ist Goethes Faust. Es ist bekannt, dafs der erste und

zweite Teil des Faust schon hinsichtlich der Zeit der

Entstehung durch eine lange Reihe von Jahren getrennt sind. Diese

zeitliche Diskontinuität hat aber eine sehr arge poetische
Diskontinuität zur Folge gehabt.

Der Dichter war eben, als er den zweiten Teil des Faust

dichtete, nicht mehr der jugendfrische Mann, der den ersten
Teil gedichtet hatte.

Wir wollen übrigens über das Verhältnis der zwei Teile
des Faust das Urteil eines Kritikers, der in dieser Sache gewifs
als unparteiisch und kompetent gelten kann, nämlich Fr. Vischers,
vernehmen. Dieser schreibt (Kritische Gänge Bd. 2. S. 59)
über den zweiten Teil: „Was die Folgen der Scenen betrifft,
so kann hier von strenger Ökonomie, wo ein Glied scharf ins

andre greift, keines zu wenig, keines zu viel ist, nicht die
Rede sein."

Dieses Urteil bezieht sich auf den Mangel an Kontinuität
innerhalb des zweiten Teiles selbst. Aber noch viel empfindlicher

als diese Diskontinuität ist jene, die zwischen dem ersten

und zweiten Teile stattfindet. Der genannte Kritiker gebraucht
zur Charakterisierung dieser letztern Diskontinuität und Hetero-

geneität die allerschärfsten Ausdrücke. Er sagt vom zweiten

Teile: „Dieser ganze Teil ist ein mechanisches Produkt; nicht

geworden, sondern gemacht; fabriziert, geschustert." Der erste

Teil sei ein herrliches poetisches Produkt; der zweite ein

allegorisches Machwerk, eine Mosaik von unzusammenhängenden
Scenen und Akten. Der Faust des zweiten Teiles sei nicht
mehr der Faust des ersten (S. 62).

Durch eine völlige Zerreifsung der Zeit komme Faust
mit Helena auf Einen Boden zu stehen, und der „so ganz, so

tief protestantische Faust (des ersten Teiles) schliefse katholisch"
(im zweiten Teile).



54 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Wir sind mit diesem Urteile über die Diskontinuität in
Goethes Faust vollkommen einverstanden. Aber gerade diese

Diskontinuität und das so energisch ausgedrückte Mifsfallen des

Kritikers über dieselbe bestätigen das, was wir hier beweisen

wollen, nämlich erstens, dafs Stetigkeit ein Moment der
ästhetischen Wohlgefälligkeit, Diskontinuität ein Motiv der Mifsfällig-
keit ist; ferner bestätigt jenes kritische Urteil unsere Behauptung,
dafs es in Kunstwerken ästhetische Momente gibt, die nur von
der Intelligenz erfafst werden können, denn das Verhältnis der
zwei Teile des Faust zu einander ist bedingt von den Relationen
der Personen, Ideen und Akte des ersten Teiles zu den Personen,
Ideen und Akten des zweiten Teiles. Diese Relationen sind aber
teils so abstrakt teils auch so kompliziert, dafs die Phantasie,
die nur Konkretes oder Anschauliches vorstellen kann, durchaus

nicht an die Auffassung jener Relationen hinanreicht.

Übrigens müssen wir noch bemerken, dafs die ästhetische

Mifsfälligkeit des zweiten Teiles des Faust nicht blofs in der

argen Verletzung des Prinzips der Kontinuität, sondern zugleich
auch in einem starken Verstofse gegen das logische und
metaphysische Prinzip des zureichenden Grundes begründet ist, denn

der Schlufs des zweiten Teiles, nämlich die Art und Weise,
wie Faust gerettet wird, ist weder durch den ersten noch durch
den zweiten Teil motiviert ; dieser Schlufs ist eine ganz flagrante
Verletzung des Prinzips vom zureichenden Grunde.

Wenn der ästhetische Wert und Effekt einer Poesie lediglich

oder in erster Linie von den Bildern, die der Phantasie

dargeboten werden, bedingt wäre, dann freilich müfste man ganz
anders über den zweiten Teil des Faust urteilen, dann gäbe es

nicht leicht ein schöneres Gedicht, als jener zweite Teil ist.

Goethes Faust ist gerade insofern recht instruktiv, als man
daran sehen kann, dafs aller Reichtum und Zauber der Bilder,
welche der Phantasie in einem Gedichte geboten werden, einen
Verstofs gegen die logischen und metaphysischen Prinzipien,
namentlich gegen die Prinzipien der Stetigkeit und des Grundes

nicht aufwiegen können.



Dio Lehre von der Seele als Wesensform. 55

Es gibt in der deutschen Poesie ein sehr bekanntes und
berühmtes Gedicht, welches mit Goethes Faust darin Ähnlichkeit
hat, dafs es ebenfalls aus zwei Hauptteilen besteht, welche aber

besser, als die zwei Teile des Faust, verbunden sind und
zusammenstimmen. Das Gedicht, das wir meinen, ist Schillers
Lied von der Glocke. Dieses besteht insofern aus zwei TeileD,

als der Dichter in einer Anzahl von Strophen die Akte des

Glockengusses von Anfang bis zu Ende beschreibt; in einer

andern Reihe von Strophen aber jene Akte und Situationen des

menschlichen Lebens, in welchen die Glocke zur Anwendung
kommt, schildert. Die eine Reihe von Strophen hat technischen,
die andere ethischen und psychologischen Inhalt. Es ist bekannt,
dafs Strophen der ersten Reihe mit solchen der zweiten
abwechseln, und der gelehrte Kardinal Wisemann hat in einem

Vortrage „Über Berührungspunkte zwischen Wissenschaft und
Kunst" das Verhältnis jener zwei Reihen von Strophen in Schillers
Gedicht durch ein sehr treffendes Bild veranschaulicht, indem

er sagt: „Man kann dies Gedicht als zwei Ketten, eine goldene
und eine silberne, bezeichnen, die umeinander gewunden sind, so

dafs bald ein Teil der einen, bald ein Teil der andern sich dem

Auge darbietet." — „Es gibt, fügt der Kardinal bei, kein
herrlicheres Kunstwerk; aber nicht der geringste Teil seiner Schönheit

liegt in der Genauigkeit und Sorgfalt, womit die technischen
Elemente desselben behandelt sind." Mit diesem Urteil ganz
einverstanden, möchte ich noch eine andere Schönheit jenes
Gedichtes hervorheben. Diese Schönheit liegt in der Art und

Weise, wie der Dichter dem Prinzip der Stetigkeit und des

zureichenden Grundes Rechnung getragen hat.

Bei dem Übergange von den Strophen der technischen

Beschreibung des Glockengusses zu den Strophen, in welchen
die Anwendung der Glocke in den Ereignissen des menschlichen
Lebens geschildert ist, lag die Gefahr nahe, jenen Übergang
unvermittelt und sprungweise zu machen. Der Dichter hat aber
diesen Fehler vermieden durch einen Kunstgriff, der mit dem

Refrain in den früher erwähnten Gedichten Gerocks Ähnlichkeit
hat, aber doch wieder wesentlich davon verschieden ist.



56 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

In den oben erwähnten Gedichten von Gerok ist der letzte
Vers einer vorausgehenden Strophe mit dem ersten einer
nachfolgenden vollkommen — dem Inhalt und den Worten nach —
identisch. Schiller aber hat im Liedé von der Glocke den

stetigen Zusammenhang zwischen den Strophen der technischen

Beschreibung und der anthropologischen Schilderung dadurch

hergestellt, dafs er in denjenigen Versen der technischen

Beschreibung, welche dem Übergänge zu einer Strophe ethischen

Inhaltes unmittelbar vorangehen, solche Momente hervorhebt,
welche den Übergang vermitteln und motivieren, Momente, die

so beschaffen sind, dafs der Schlufs der technischen Beschreibung
und der Anfang der ethischen Anwendung irgend ein gemeinsames

Element, eine Art Mittelbegriff enthalten. Ein paar
Beispiele mögen das soeben Gesagte illustrieren. Wo der Dichter
von der technischen Beschreibung des Glockengusses zur
Schilderung der ehelichen Liebe und Lebensgemeinschaft übergeht,
dient ihm als Mittelbegriff die Idee der harmonischen Vereinigung
von Gegensätzen. Mit dieser Idee schliefst die technische

Beschreibung und beginnt die Schilderung des ethischen Verhältnisses

der ehelichen Gemeinschaft. Die technische Beschreibung
schliefst nämlich mit den Versen:

Jetzt Gesellen frisch.
Prüft mir das Gemisch,

Oh das Spröde mit dem Weichen
Sich vereint zum guten Zeichen.

Dann folgt:
Denn wo das Strenge mit dem Zarten,

Wo Strenges sich und Mildes paarten,
Da gibt es einen guten Klang.

Drum prüfe, wer sich ewig bindet etc.

Wo dann der Dichter von der Beschreibung des Glockengusses

übergeht zur Schilderung der zerstörenden Macht des

Eeuers in einer Feuersbrunst, da ist der vermittelnde Begriff
das Feuer, denn die technische Strophe schliefst:

Bauchend in des Henkels Bogen
Schiefst's mit feuer braunen Wogen.



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 57

Und die nächste Strophe beginnt:
Wohlthätig ist des Feuers Macht etc.

Wir haben nun an mehreren Spezialfällen gezeigt, dafs

Kontinuität in einem Kunstwerke wohlgefällig, Diskontinuität
aber mifsfallig wirkt. Es fragt sich aber jetzt: Was ist der

psychologische Grund hievon, und was folgt hieraus? Der schon

genannte Ästhetiker Vischer kommt in seiner Abhandlung über
das Symbol auf eine Frage, die mit der unsrigen zusammenhängt;

er fragt nämlich: Wie kann Einheit in der Vielheit
gefallen? An sich ist sie etwas rein Abstraktes, das als solches

die Seele, die seelische Sinnlichkeit eiskalt läfst; fühlt diese

etwas dabei, und zwar Lust, ästhetische Lust, so kann es nur
sein, weil die Seele mit ihrem Verven leben und ganzen Leib
selbst eine Einheit in Vielheit ist und sich da wiederfindet, wo
sie solche findet." Indem Vischer die Einheit in der Vielheit
als etwas Abstraktes, das die seelische Sinnlichkeit eiskalt lasse,

bezeichnet, anerkennt er hiemit implicite, dafs jene Einheit in
der Vielheit nicht ein sinnliches, sondern ein intellektuelles
Element der Schönheit sei. Wäre es sinnlich, so würde es die
Sinnlichkeit nicht kalt lassen. Da aber die menschliche Seele

nicht blofs sinnlich, sondern auch intellektiv ist, so findet sie

Wohlgefallen an der Einheit in der Vielheit und eben deshalb
auch an der Stetigkeit, denn diese ist nur eine besondere

Erscheinungsweise der Einheit in der Vielheit. Vischer bemerkt ganz
richtig, dafs das Wohlgefallen der Seele an der Einheit in der Vielheit

in der Natur der Seele selbst begründet sei. Dann mufs aber

Seele ein einheitliches, von der Materie verschiedenes Prinzip
sein. Die Materie ist kein Prinzip der innern Einheit, sondern

blofs der Vielheit. Beachten wir wohl, dafs jene Art von Einheit

oder Stetigkeit, die wir in der Poesie als ein Motiv
ästhetischer Wohlgefälligkeit nachgewiesen haben, auf logischen
Relationen beruht; also durchaus übersinnlicher Natur ist Dafs ein rein
materielles Wesen an einer Schönheit, die in logischen Relationen

begründet ist, ein Wohlgefallen finden sollte, ist rein unmöglich.
In der bisherigen Argumentation haben wir den Nachdruck

auf den ästhetischen Unterschied des Wohlgefälligen und Mils-



58 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

fälligen, sowie aut' die Motive der Wohlgefälligkeit und Mifst'ällig-
keit gelegt, um zu beweisen, dafs die erste Ursache jener Spezifikation,

wodurch im Gebiete der Kunst der Unterschied des

Wohlgefälligen und Mifsfälligen entsteht, nicht die Materie, weder jene
im Kunstwerke, noch jene im Künstler, sein könne. Wir müssen

aber jetzt noch eine andere Spezifikation im Gebiete der Kunst
kurz berühren, nämlich jene, wodurch in der Sphäre der schönen

Kunst selbst verschiedene Spezies von Kunstwerken und
verschiedene Arten des ästhetisch Wohlgefälligen entstehen.

Es findet sich in der philosophischen Summe des hl. Thomas
eine Stelle, welche wenigstens implicite auf diese Spezifikation
sich bezieht und aus derselben die wesentliche Verschiedenheit
der Intelligenz von der Sinnlichkeit folgert. Die betreffende Stelle
kommt vor (Lib. II. cap. 66) bei dem Beweise, dafs Intellectus
und Sensus verschieden seien. Das erste Argument hiefür nimmt
Thomas her aus der Verschiedenheit der menschlichen Operationen.
Er sagt nämlich: „Sensus in omnibus animalibus invenitur. Alia
autem animalia ab homine intellectum non habent; quod ex hoc

apparet, quia non operantur diversa et opposita, quasi intellectum
habentia, sed sicut a natura mota ad determinatas quasdam

operationes et uniformes in eadem specie; sicut omnis hirundo
similiter nidificat. Kon est igitur idem intellectus ac sensus."

In dieser Stelle ist wenigstens indirekt gesagt, dafs die

Mannigfaltigkeit der menschlichen Operationen ein Beweis sei

für die Intelligenz und deren Verschiedenheit von der Sinnlichkeit.

Die Mannigfaltigkeit der menschlichen Operationen zeigt
sich aber ganz besonders in der spezifischen Verschiedenheit
der Kunstwerke, welche teils vou verschiedenen Künstlern, teils
auch von einem und demselben produziert werden. Genau

gesprochen ist ja jedes originale Werk eines Künstlers von jedem
andern spezifisch verschieden. Es gibt in der schönen Kunst,
soweit es sich um die Originale und nicht um Reproduktionen
handelt, nicht mehrere Individuen derselben Spezies, und insofern

keine Individuation, sondern blofs Spezifikation. Mit Rücksicht

auf diese Thatsaehe entsteht die Frage: Was ist der
zureichende Grund oder das Prinzip dieser Spezifikation? Liegt



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 59

derselbe in der Naturanlage der Menschen? Offenbar nicht;
denn die menschliche Natur ist in allen Menschen wesentlich
dieselbe. Aber — so wird man vielleicht einwenden — die

Organisation ist bei den verschiedenen Menschen sehr verschieden.
Der eine hat durch seine Organisation Anlage zu dieser, ein

anderer zu einer andern Kunst, und so liegt der Grund, weshalb

der eine diese, der andere eine andere Kunst lernt und

übt, doch in der Natur. Die Kunst wird also durch die Natur

spezifiziert. Daran ist etwas Wahres; denn es läfst sich nicht

leugnen, dafs die Naturanlage einen bedeutenden Einflufs darauf

übt, welchen Kunstzweig ein Mensch wählt und ausübt. Andererseits

ist aber zu beachten, dafs eben zu jener Naturanlage,
welche auf. die Wahl des Kunstzweiges Einflufs übt, in erster
Linie die intellektuelle Begabung gehört, und weiter ist zu
bemerken, dafs oft ein und derselbe Künstler im Besitze mehrerer
Künste ist, wie z. B. Leonardo da Vinci und Michel Angelo
Maler, Bildhauer und Architekten zugleich waren; und selbst,

wenn ein Künstler nur auf eine Kunst sich versteht, sind in
derselben noch viele, spezifisch verschiedene Werke möglich.
Bei derjenigen Spezifikation nun, die stattfindet, indem der
Künstler aus vielen spezifisch verschiedenen möglichen Werken
ein bestimmtes konzipiert und produziert, kann das Prinzip dieser

Spezifikation gewifs nicht in der körperlichen Organisation, etwa
in derjenigen des Gehirnes liegen, denn diese ist und bleibt ja
dieselbe und befähigt den Künstler gerade so gut zu diesem

Werke, das er produziert, wie zu einem andern; sie verhält
sich zu den spezifisch verschiedenen Werken, die innerhalb der

Leistungsfähigkeit eines Künstlers liegen, indifferent; kann also

nicht das Prinzip der Spezifikation sein. Es läfst sich kein
anderes Prinzip dieser Spezifikation auffinden, als die Intelligenz,
welche aus den vielen möglichen und spezifisch verschiedenen
Werken ein bestimmtes auswählt und konzipiert.

Thomas hat also ganz recht, wenn er in der Mannigfaltigkeit
der menschlichen Operationen und Werke einen Beweis der

Intelligenz des Menschen sieht.



60 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Es tritt im Gebiete der schönen Künste aufser der Spezifikation

noch eine andere Erscheinung auf, welche für das Dasein
eines übermateriellen Prinzipes in der menschlichen Natur ebenso

sehr, vielleicht sogar noch mehr Zeugnis gibt, als die Spezifikation.

Diese Erscheinung wollen wir jedoch zum Schlüsse nur
noch kurz berühren; sie läfst sich übrigens nicht so kurz mit
einem einzigen Worte bezeichnen, wie die Spezifikation. Die

Erscheinung oder Thatsache, die wir im Auge haben, ist diese,
dafs die Werke der schönen Künste zu den materiellen Bedürfnissen

und Interessen des Menschen in keinem proportionalen
ursächlichen Verhältnisse stehen, sondern jene Bedürfnisse weit
überschreiten. Will man diese Erscheinung, die sogleich noch

näher beleuchtet werden soll, mit einem bestimmten Terminus

benennen, so kann man sie etwa als die Transcendenz oder

Idealität der Kunst bezeichnen.

Die schöne Kunst enthält in der That etwas, was über die

irdischen und materiellen Bedürfnisse hinausweist, etwas Trans-
cendentes. Selbst solche Dichter und Ästhetiker, welche auf
einem Standpunkte stehen, der das Dasein einer transcendenten
Welt leugnet, anerkennen bisweilen, dafs die Kunst, namentlich
die religiöse, in ihren berühmtesten und besten Werken auf eine

transcendente Welt hinweist und dafs dieses transcendente
Element gerade eines der wirksamsten ästhetischen Motive ist.
Der schon genannte Ästhetiker Yischer kommt in seiner
Abhandlung über das Symbol auch auf Madonnenbilder zu sprechen
und erklärt zuerst ausdrücklich: „Die Mutter Jesu ist für uns
nicht ein aus dem Naturgesetz herausgehobenes Wesen; nicht
Mutter Gottes; nicht zum Himmel aufgefahren."

Aber andererseits anerkennt derselbe Autor in sehr beredten

Worten, dafs in Tizians Assunta und Raphaels Sixtinischer
Madonna etwas dargestellt sei, was auf eine transcendente Welt
hinweist; dafs jene Gemälde wenigstens auf den Beschauer den

Eindruck, als gäbe es eine transcendente Welt, hervorbringen.

Er äufsert z. B. bezüglich des Raphaelischen Gemäldes sich
also: „Jeder Zug dieses Angesichtes scheint zu sagen: „Kein



Die Lehre von der Seele als Wesensform. til

Wort, keine Zunge nennt die Entzückungen der seligen Welt,
aus der ich herabgeschwebt komme."

Es ist übrigens für den Zweck unserer Argumentation
notwendig, jene Transcendenz der Kunst, von der wir sprechen,

noch in zwei Arten zu teilen, nämlich eine Transcendenz, welche

in dem Gegensatz von Geist und Materie, und eine andere,

welche in dem Gegensatz der Übernatur zur Natur, oder auch

des Himmlischen zum Irdischen ihren Grund hat. Beide Arten
der Transcendenz kommen in der Kunst zum Ausdrucke, aber

in verschiedener Weise.
Jene Transcendenz, die in der Ubernatur und im Himmel

ihren Grund, in der Verklärung aber ihren Ausdruck hat, ist
in den vorhin erwähnten Madonnenbildern, soweit die Kunst dies

vermag, dargestelllt. Sehr treffend äufsert sich über diese
Transcendenz der Kunst B. Fr. Grau (Semiten und Indogermanen.
2. Aufl. S. 240. 241), indem er sagt: „Der Mensch strebt
unablässig in Werken der Kunst nach einem Vorgeschmack seligen,
makellosen, dem Tode entnommenen Lebens. Und weil alle
Kunst nach dem Stande der Verklärung strebt, so eignet ihr
eine Seligkeit, die ein Abglanz und eine Weissagung der Seligkeit

ist, welche in der verklärten Welt vorhanden sein wird. —
Alle Freude und Seligkeit, die aus der Architektur und Malerei,
aus Musik und Poesie strömt, hat darin ihren Grund, dafs die

Kunst die Verklärung vorwegnimmt, soweit es menschliche Kraft
vermag."

Es gibt aufser derjenigen Verklärung, von welcher Grau

in jener Stelle spricht, welche der Zukunft vorbehalten ist, noch

eine andei-e, welche schon in der gegenwärtigen Welt zur
Erscheinung kommt und durch die natürliche Macht des Geistes

über die Materie bewirkt wird. In dieser Verklärung kommt

jene andere Transcendenz, von welcher oben die Rede war, die
Erhabenheit des Menschengeistes über die Materie, zum Ausdruck.

Da wir vorhin für jene Transcendenz, die im Himmel ihr
Prinzip hat, Exempel aus der Malerei anführten, so mag nun
auch jene andere Transcendenz, die in der Macht des Geistes
über die Materie wurzelt, ebenfalls durch ein Erzeugnis der



b2 Die Lehre von der Seele als Wesensform.

Malerei illustriert werden. Alban Stolz schildert in dem Suche:

„Spanisches" S. 359 den Eindruck, den ein Porträt Newtons in
der Gemälde-Gallerie zu Versailles auf ihn gemacht, mit diesen

Worten: „Was mich überraschte und was anzusehen ich nicht
satt bekommen konnte, war das Gesicht des Newton.

Er ist dargestellt in höherm Alter mit langen weifsen

Haaren, und sein Antlitz ist voll des schönsten Geistes; es ist
schon ganz durch edle Wissenschaft und Gottesfurcht vergeistigt;
man meint, einen auferstandenen Menschen mit überirdischem
verklärtem Leibe zu sehen, wo die Seele durchstrahlt.

Wenn man gegen den alten Newton die hübschen
Gesichter junger Leute beiderlei Geschlechtes betrachtet, so kommen

einem letztere vor wie die fade wässerige Süfsigkeit einer
Melone. Alan sieht an jenem, wie die erworbene Schönheit

nicht von dem Alter genommen wird, sondern nur die Schönheit,

welche lediglich von Form, Füllung und Farbe des Fleisches

gebildet ist."
Der grofse Unterschied zwischen der geistigen und

sinnlichen Schönheit menschlicher Gestalt könnte nicht wohl besser,
als hier geschehen ist, geschildert werden.

Jene Kunstwerke, auf die wir soeben speziell Rücksicht
genommen haben, weisen zunächst durch ihre Qualität über das

materielle und irdische Gebiet hinaus; die Idealität der Kunst
offenbart sich hier in der Qualität des Kunstwerkes. Es gibt
aber unter den schönen Künsten eine, deren Werke in
dreifacher Beziehung: durch die Qualität, Quantität und Bestimmung
oder Zweck über das materielle Gebiet und irdische Leben
hinausweisen. Diese Kunst ist die Architektur und zwar in
specie die religiöse.

Mit dem Zeugnisse, welches die religiöse Architektur für
die immaterielle Natur der menschlichen Seele gibt, wollen wir
diese Argumentation beschliefsen.

Wäre der Mensch ein rein materielles und sinnliches Wesen,
so wären die kolossalen Anstrengungen und Opfer, mit denen die
Menschheit seit Jahrtausenden der Gottheit Tempel gebaut hat,
absolut unbegreiflich. Die Tempel dienen ja keinem materiellen



Die Lehre von der Seele als Wesensform. 63

Bedürfnisse oder Interesse; sie stehen durch ihre Bestimmung-,
ihre Qualität und ihre Dimensionen1) aufser allem Verhältnisse

zu den materiellen Interessen. Sie sind auch eine starke

Verleugnung des sonst so kräftig sich geltend machenden menschlichen

Egoismus, denn sehr treffend bemerkt Bötticher in dem

Werke: „Tektonik der Hellenen" (Vorwort S. XXI): „So weiht
der Dorier eine herrliche Skene dem Gott; sich selbst aber fügt
er eine schmucklose Wohnung." Und das Bestreben, den Tempeln
eine solche Festigkeit zu geben, dafs sie Jahrtausende lang den

zerstörenden Einflüssen der Elemente — die das Gebild der
Menschenhand hassen — zu trotzen vermögen — ist es nicht eine

Manifestation der für eine ewige Dauer geschaffenen Menschenseele?

In dem Buche von Dr. Kayser: „Ägypten einst und

jetzt" findet sich über den grofsen Tempel von Karnak folgende
Stelle: „Hier in Karnak erheben sich aus dem Erdbeben der

Weltgeschichte diese Trümmer in riesigen Triumphthoren —
und im Säulenwald so riesengrofs in glorioser Majestät in die

schweigsamen ätherreinen Lüfte, dafs es unentschieden bleiben

mufs, ob die Jahrtausende Sieger geblieben oder ob ihnen der
Mensch in jenen fast übermenschlichen Werken Trotz bieten

durfte."
Und solchen Werken gegenüber will der Materialismus den

Menschen weismachèn, die Urheber jener Werke seien nichts
anderes als Klangfiguren aus Streusand, die heute ein Ton auf
zitterndem Glase zusammenbaut und morgen wieder verweht!

x) Sehr naiv äufserte sich einmal ein zum katholischen Glauben
bekehrter Wilder, als derselbe das erstemal eine katholische Kirche betreten

hatte. Die Höhe des Gewölbes anstaunend, meinte er, eine solche Höhe

wäre doch sehr überflüssig, denn auch bei viel geringerer Höhe würden
die Kirchenbesucher die Köpfe noch lange nicht anstofsen.

48*-°


	Die Lehre von der Seele als Wesensform : betrachtet vom Gesichtspunkt der Kunst und Ästhetik

