
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 2 (1888)

Artikel: Die Teleologie und der Darwinismus

Autor: Gutberlet, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE TELEOLOGIE UND DER DARWINISMUS.

Vox

Dr. C. GUTBERLET.

Die christliche Philosophie befindet sich zur Zeit wieder
in derselben Lage, wie Aristoteles seinen Vorgängern gegenüber,
welche auf eine materialistische oder pantheistische Weise den

Ursprung der Welt, insbesondere die Ordnung und ZweckmäPsig-
keit der Natur zu erklären suchten. Man möchte glauben, er
hätte für unsere thatsächlichen Verhältnisse geschrieben, iyenn
er Metaphys. I, 3 sagt: „Was endlich den Zweckbegriff, das

vierte Prinzip betrifft, so setzen jene Philosophen dasjenige,

weswegen die Handlungen, Veränderungen und Bewegungen sind,
in gewissem Sinne zwar als Prinzip, doch nicht so, wie wir, und

nicht auf die rechte Weise; denn diejenigen, welche die
Vernunft oder die Freundschaft zum Prinzip machen, lassen diese

Prinzipien zwar etwas Gutes sein, aber sie lassen nicht um

ihretwillen irgend etwas existieren oder werden. Gewisser-

mafsen machen sie also das Gute zur Ursache, gewissermafsen
aber nicht; denn sie machen es nicht schlechthin dazu, sondern

nur beziehungsweise Als man auf diesem Wege fortging,
brach sich die Sache selbst Bahn und zwang zum Weiterforschen;
denn wenn auch allerdings alles Vergehen und Entstehen aus

etwas ist, sei dies nun ein einziger Grundstoff oder mehrere,

warum findet- es statt, und was ist die Ursache davon? Das

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 1



2

Substrat bewirkt doch nicht selbst sein Anderswerden; so ist
z. B. weder das Holz noch das Erz die Ursache seiner

Veränderung, das Holz macht kein Bett und das Erz keine
Bildsäule, sondern etwas anderes ist Grund der Veränderung. Diesen
Grund suchen, heifst jenes andere Prinzip suchen, das wir als

das "Woher der Bewegung, als die bewegende Ursache bezeichnen."

„Allein auch die genannten Prinzipien erwiesen sich als

unzureichend, die Natur des Seienden vollständig zu erklären. Man
forschte darum wiederum, wie gesagt, von der Wahrheit selbst

weiter getrieben, nach dem jetzt folgenden Prinzip. Dafs nämlich
die Dinge gut und schön sind und gut und schön werden, daran
kann natürlich — und auch jene Männer können das nicht
geglaubt haben — das Eeuer, die Luft oder etwas anderes

dergleichen nicht Ursache sein. Ebensowenig ging es an, dem

Ungefähr und dem Zufall etwas so Wichtiges anheimzustellen.
Als daher einer mit der Behauptung auftrat, wie den Geschöpfen,

so wohne der ganzen Natur Vernunft inne, als Ursache der Welt
und ihrer gesamten Ordnung, so mufste ein solcher wie ein

Nüchterner erscheinen im Vergleich mit den bedachtlos redenden
Früheren. Anaxagoras ist es, der diesen Gedanken zuerst ge-
fafst hat, wenigstens wissen wir es von diesem sicher; doch soll
vorher ihn schon Hermotimos, der Klazomenier, ausgesprochen
haben. Diejenigen, die dieser Ansicht sind, haben also die
Ursache des Guten zugleich zum Prinzip des Seienden, und zwar
zum Prinzip der Bewegung gemacht."1)

Die Zweckvorstellung war bis vor kurzem bei Naturforschern
und Naturphilosophen so verfemt, dafs man nicht einmal die

Namen Mittel und Zweck gebrauchen durfte, um, wie Ludemar
Hermann in seiner Hede: „Der Einüufs der Deszendenztheorie
auf die Physiologie" sagt, durch den Ausdruck nichts für einen

schöpferischen Willen „zu präjudizieren". Nachdem nun aber
Darwin gelehrt hat, wie Zweckmäfsigkeit auch ohne dirigierende
Intelligenz entstehen kann, gebraucht man die Ausdrücke, welche

') Siehe Ausführlicheres hei N. Kaufmann, Die teleolog. Naturph.
d. Aristot. 1883.



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 'à

nur in einer theistischen Weltauffassung einen wahren Sinn
haben, unbedenklich. Man versteht dann unter Mittel bestimmte
Kausaleinrichtungen, welche einen bestimmten Erfolg haben, den
man Zweck nennt. Man gibt also den Zweck „gewissermafsen"
nicht schlechthin zu. Im Grunde hat man auch nichts
Befriedigenderes trotz aller Naturforschung beigebracht, um den Zufall
"bei der Weltbildung nicht so offen wirksam sein zu lassen, als jene
alten Naturphilosophen. An die Stelle der (piX'ia und des

veÏxos ist die Anziehungs- und Abstofsungskraft, an die Stelle
der successiven Versuche der Natur ist die Variabilität und der

Kampf ums Dasein, die Auslese, und das Überleben des Passenderen

getreten. Es soll im folgenden unsere Aufgabe sein, zu
zeigen, dafs die modernen Leugner der Teleologie gerade so

wie die von Aristoteles getadelten Forscher, durch Mifsachtung
des Zweckes, dem Zufall als alleinigem Erklärungsgrund verfallen.

I.

Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein.

Wir müssen darum sogleich im voraus bemerken, dafs wir
hier nicht die Abstammungslehre als solche bekämpfen, sondern
nur eine ohne innere Gesetzmäfsigkeit und Planmäfsigkeit sich
vollziehende fortschreitende Entwicklung der Organismen von
den niedrigsten zu den höchsten. Darwin selbst hatte nicht die
Absicht, die Zweckmäfsigkeit durch seine Hypothese zu beseitigen,

er wollte nur den Bestand der organischen AVeit durch
natürliche Ursachen erklären. Es wird als besondere Empfehlung
dieser Theorie bezeichnet, dafs sie ungesucht jenes Problem
zugleich mitlöst. Bekanntlich erklärt Darwin die Zweckmäfsigkeit
der Organismen durch Auftreten neuer günstigen Organe an
einzelnen Individuen, das Überleben dieser Individuen im Kampf
ums Dasein und Vererbung dieser günstigeren Organisation auf
die Nachkommen. Diese von den bedeutendsten Forschern, selbst
deszendenztheoretischen, beanstandete Hypothese ist aber noch
immer die am meisten verbreitete. Den Grund oder das Motiv

l*



4 Die Teleologie und der Darwinismus.

dieser Bevorzugung verrät uns Spitzer1): „Es gibt eine Reihe

von Erscheinungen in der Organismenwelt, oder noch genauer
geredet, gewisse Seiten und Beziehungen dieser Erscheinungen,
die ohne Selektion absolut nicht verständlich gemacht werden
können, während im Lichte der Darwinschen Theorie alles Rätselhafte

und Mysteriöse, das ihnen sonst unvermeidlich anhaftet, wie
mit einem Schlage verschwindet: — ich meine die Phänomene

der organischen Zweckmäfsigkeit." Er gesteht sogar ein, wie
sehr die Teleologie und warum sie die Forscher so sehr genierte,
„wie ein Alp drückte", und begleitet dieses Geständnis mit einer

Leidenschaftlichkeit, die tiefe psychologische Blicke thun läfst.

„In der That: der Darwinismus hat die Naturzweckmäfsigkeit,
welche die positive Forschung wie ein Gespenst scheute, da sie

wirklich aus dem Eingreifen von Gespenstern in den Weltlauf
zu entspringen schien, aus natürlichen Ursachen abgeleitet und

hiermit die nur im Bereiche solcher Ursachen heimische Wissenschaft

vertraut gemacht. Er hat, wie L. Hermann sich ausdrückt,
den transzendenten Zweckbegriff beseitigt, und d'adurch einen

wahren Alp von den Forschern genommen. Das Verhalten der

Biologen, den Thatsachen gegenüber, ist seither ein viel
unbefangeneres geworden. Sie dürfen jetzt die Zweckmäfsigkeit,
welche ihnen allenthalben sich offenbart, getrost anerkennen,
ohne befürchten zu müssen, dafs sie damit die theoretischen
Fundamente ihrer eigenen Wissensehaft untergraben. Früher
hütete man sich ängstlich, auch nur das Wort „Zweckmäfsigkeit"
oder „Zweck" zu gebrauchen Die Naturwissenschaft ist nicht
mehr vor die Alternative gestellt, entweder ein faktisches
Verhältnis, welches ihr in tausend Erscheinungen auf so deutliche,
sonnenklare Weise entgegentritt, zu ignorieren und hartnäckig
vor demselben die Augen zu schliefsen, oder andernfalls der

Superstition, die, einmal in die Weltansicht hereingebrochen,
keine Schranke mehr duldet und sich keinen Damm setzen läfst,
Thür und Thor zu öffnen. Dem traurigen Zwiespalte zwischen

Verleugnung der Thatsachen und Preisgebung der Prinzipien
hat sie Darwin für alle Zeit enthoben." S. 427.

3) Beitr. z. Deszendenzth. u. z. Methodol. d. Naturw. 1886.



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 5

„Die Selektionstheorie gänzlich zurückweisen hiefse also auf
eine Erklärung derjenigen Thatsachen Verzicht leisten, deren
Verständnis für die natürliche philosophische Weltanschauung von
der allergröfsten Bedeutung ist, weil an ihnen die Superstition
jederzeit ihren sichersten Rückhalt gefunden. Den Darwinismus
ablehnen hiefse eigensinnig die Aufhellung der dunkelsten aller
kosmologischen Probleme verschmähen, ob dieselbe gleich in so

vollendeter Weise geboten worden ist, dafs sie sozusagen spielend
das ungeheure Rätsel löst. Wer es also nicht vorzieht,
hartnäckig vor einer bodenlosen Tiefe stehen zu bleiben, wenn er
schon das Seil, über dieselbe hinwegzusetzen, in der Hand hat,
oder wer nicht so schwachsinnig ist, dafs er die an der Stelle
der biologischen Zweekmäfsigkeit gähnende Kluft im mechanischen
W eltsysteme und die Gefahr, hier in den Abgrund supernaturalistischen

Aberglaubens zu stürzen, überhaupt gar nicht bemerkt,
der wird die Darwinsche Lehre von der Naturzüchtung sicherlich

mit begeisterter Freude aufnehmen müssen." S. 403.
Das sind köstliche Zugeständnisse. Dafs wunderbare Zweck-

mäfsigkeit in der Welt herrsche, hat die Naturforschung
hartnackig geleugnet, um keinen Schöpfer annehmen zu müssen; sie

gibt es jetzt zu, weil sie auch ohne Schöpfer dieselbe erklären
zu können glaubt, und gerade darum nimmt sie den Darwinismus
mit begeisterter Freude auf. Es wird die Teleologie das
dunkelste kosmologische Problem genannt; ja wohl recht dunkel ist
es, wenn man es aus dem hellstrahlenden Lichte, in dem es uns

entgegentritt, wegrückt und in Finsternis hüllt: dunkel ist es
und unlösbar, wenn man es ohne ordnende Intelligenz lösen will,
aber kinderleicht, wenn man aus der Beschaffenheit der Phänomene

auf die proportionierte Ursache, die nur eine Intelligenz
sein kann, schliefst.. Die Furcht Spitzers, dafs mit der Annahme
einer solchen Intelligenz dem Aberglauben Thür und Thor
geöffnet werde, ist sehr unbegründet: Erstens, weil da, wo natürliche

Ursachen zur Erklärung der Erscheinungen hinreichen, auf
die transzendente Ursache nicht rekurriert werden darf. Zweitens,

weil selbst da, wo dieselbe unentbehrlich ist, immer die
v issenschaft nach den natürlichen Veranstaltungen forschen mufs,



I) Die Teleologie und der Darwinismus.

durch welche die Zwecke der Natur erreicht wei'den. Die
Teleologie und Kausalität schliefsen sich nicht aus, sondern bedingen
sich: die höchste Ursache erreicht ihre Zwecke stets durch natürliche

Veranstaltungen; und diese zu erforschen ist Aufgabe der
Wissenschaft. Es ist also grundfalsch, was nach Du Bois-Reymond
Spitzer behauptet, dafs da die Wissenschaft aufhöre, wo der

Supernaturalismus anfangt. Nun argumentieren sie allerdings
so: „Die Absicht des theoretischen Naturforschers ist, die Natur
zu begreifen. Soll nicht diese Absicht sinnlos sein, so mufs er
die Begreiflichkeit der Natur voraussetzen. Die Zweckmäfsig-
keit der Natur verträgt sich nicht mit ihrer Begreiflichkeit.
Bietet sich also ein Ausweg, die Zweckmäfsigkeit aus der Natur
zu verbannen, so mufs der Naturforscher ihn einschlagen. Solch

ein Ausweg ist die Lohre von der natürlichen Zuchtwahl; folglich

betreten wir ihn bis auf weiteres."
Die Absicht des theoretischen Naturforschers ist nur dann

nicht sinnlos, wenn er wirklich nur das Begreifbare in der Natur
zu begreifen unternimmt, d. h. nur das durch natürliche Ursachen

zu erklären versucht, was sich ohne Hilfe transzendenter
erklären läfst. Sonst müfste er auch die Existenz der Materie
und ihrer Kräfte, die erste Bewegung des trägen Stoffes u. s. w.
als Wirkungen natürlicher Ursachen voraussetzen.

Und doch mufste Du Bois-Reymond unter den „Naturrätseln"
auch die Teleologie stehen lassen. Er gibt zu, dafs nicht alle

zweckmäfsigen Einrichtungen angezüchtet werden können; so

z. B. das sog. Vermögen der Regeneration und die damit
verwandte Naturheilkraft. Das Kunststück der Wiederherstellung
eines in zwei Hälften zerschnittenen Süfswasserpolypen konnte
nach dem Ausdrucke dieses Physiologen nicht durch natürliche
Zuchtwahl erlernt werden, weshalb unvermeidlich zweckmäfsig
wirkende Bildungsgesetze anzuerkennen seien. Noch deutlicher
hat dies W. Roux gezeigt, so dafs auch Spitzer gesteht: „Die
den Anforderungen der Mechanik bis ins kleinste und einzelnste

entsprechende, und überall die gröfste Festigkeit bei geringster
Massenentfaltung ermöglichende Knochenstruktur kann schon

deshalb nicht als fertige Eigentümlichkeit den Wirbeltieren im



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 7

Kampfe ums Dasein angeziichtet worden sein, weil auch in
pathologischen Fällen, bei Deformitäten nach Knochenbriichen z. B.,
wodurch die Belastungsverhältnisse anders geworden, die Struktur
sich doch stets diesen neuen Verhältnissen entsprechend so

ausgebildet fand, wie es die Grundsätze der vollendetsten
Konstruktionstechnik verlangten. Würde man also auch vor der
Annahme einst zurückschrecken, dafs die Darwinsche Selektion ein
Gewebe bis in die kleinsten Teile hinein habe zweckmäfsig bilden

können, so wäre es doch ganz absurd, ja unmöglich zu denken,
es hätten nicht Tiere, bei welchen nach schief geheilten Frakturen

eines Knochens die Teilchen wieder eine zweckmäfsige
Lagerung annehmen, mit solchen übrigens artgleichen Individuen
um die Existenz gerungen, bei welchen dies nicht der Fall
gewesen: denn da nach jedem Knochenbruche eine derartig
zweckmäfsige Strukturänderung eintritt, käme man in konsequenter
Verfolgung dieses Gedankens dahin, so viele Selektionsprozesse
sich vorstellen zu müssen, als es Knochen und Abschnitte aller
einzelnen Knochen, oder kürzer: so viele als es mögliche Frakturen

gibt — eine Idee, deren Thorheit und Lächerlichkeit auf
den ersten Blick einleuchtet. Aber wie mit den Knochen verhält

es sich auch mit den anderen Geweben." Weshalb „diese
histologischen und anatomischen Verhältnisse ganz unzweideutig
auf eine allgemeinere, die zweckmäfsige Struktur stets und von
selber ausbildende Ursache hinweisen." S. 423 f.

Dieser Not hat nun W. Roux abgeholfen und „den Kampf
der Teile innerhalb des Organismus" als Entwickelungsprinzip
dem Darwinschen teils entgegen, teils an die Seite gestellt.
Diejenigen Teile des Organismus, welche stärkere funktionelle Reize

erfahren, erleiden auch eine stärkere Assimilation, die nicht
funktionierenden leiden unter der atrophierenden Wirkung, und
darum fällt der Kampf immer zu gunsten der ersteren aus.

Damit ist nun „ein Prinzip der Selbstgestaltung der zweckmäfsigen
Gröfsen- und Strukturverhältnisse aufgestellt, aus dem sich, wo
nicht alle, — doch sicherlich viele der anatomischen Thatsachen

begreifen lassen, zu deren Erklärung der Kampf der Individuen



8 Die Teleologie und der Darwinismus.

mit seiner eigentümlichen, besondere feste Typen züchtenden
Wirksamkeit nicht ausreicht." -

Und doch ist auch W. Roux mit dieser Theorie über die
Darwinsche Selektion nach Spitzers eigener Versicherung nicht
hinausgekommen. Denn „die Eigenschaft der Gewebssubstanzen,
durch das Funktionieren in ihrem Assimilationsvermögen
gekräftigt zu werden, ist nur aus dem Grunde eine allgemeine
Eigenschaft der Organismen geworden, weil sie ursprünglich
ihren Trägern die Möglichkeit bot, den Kampf ums Dasein zu
bestehen, während die aus anderweitigen Substanzen zusammengesetzten

Geschöpfe sich den Mühsalen und Fährlichkeiten dieses

Kampfes nicht gewachsen zeigten." S. 425.

Auf dieselbe Erklärung kommt auch Du Bois-Reymond
zurück, wenn er die Eigenschaft der Organismen, durch Übung
ihre Organe zu vervollkommnen, durch Auslese entstehen läfst:

„In der That, die Nützlichkeit der Übung in ihren verschiedensten
Gestalten ist an sich ein tiefes Problem. Wollen wir nicht
zugeben, was wir wissenschaftlich nicht dürfen, dafs Zweckmäfsiges
anders als mechanisch entstand, so müssen wir schliefsen, dafs

im Kampf ums Dasein die Lebewesen obsiegten, welche durch

Ausübung ihrer natürlichen Verrichtungen zufällig ihre Befähigung
für diese Verrichtungen steigerten oder dies mehr als andere

thaten, und dafs die so begünstigten Wesen diese ihre glückliche

Gabe auf ihre Nachkommenschaft zu fernerer Steigerung
übertrugen. So entstand eine übungsfähige Tierwelt; so schuf
sich die natürliche Zuchtwahl selber in der Übung ein richtiges
Hilfsmittel ; endlich so ward die Gesamtheit der Lebewesen gleich
dem einzelnen zur Selbstvervollkommnungsmaschine."

Die sich jedem unmittelbar aufdrängende Frage, woher denn

nun die ersten Organismen kamen, zwischen denen Auslese
getroffen werden mufste, beantwortet Du Bois-Reymond durch die

bis jetzt positiv nicht beweisbare Annahme der mechanischen
Anlagen des Weltsystems.

In der That, da hat der grofse Zaubermeister Darwin ein

grofses Kunststück fertig gebracht, er hat das Gespenst der



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 9

Leleologie samt allem Geisterspuk gebannt. Aber leider hat er
dafür ein anderes Gespenst, beziehungsweise ein ungeheueres
Absurdum zitiert: Der leidige Zufall ist nun die letzte und
einzige Ursache der organischen und konsequent der ganzen
Weltordnung; und was noch mehr ist: durch Zufall ist dies
organische Reich eine Selbstvervollkommnungsmaschine geworden.
Diesem Aberglauben werden wir uns aber ohne Prüfung nicht
ausliefern; da ja sonst überall, wo der Zufall herrscht, wo nicht

strenge Ordnung gehandhabt wird, statt Vervollkommnung immer
Rückschritt und Verschlechterung beobachtet wird. Dafs hier
wirklich nur der Zufall als Grund der Weltordnung gilt, liegt
auf der Hand. Zufällig sind einige sehr unvollkommene
Organismen entstanden, zufällig waren darunter einige mit
Fortpflanzungsvermögen ausgestattet. Diese mufsten den Sieg über
die nichtfortpflanzungsfähigen davon tragen, letztere starben ja
aus. Zufällig waren einige den Fährlichkeiten des Lebens besser

gewachsen als andere, erstere verdrängten letztere und pflanzten
ihre günstigen Eigenschaften fort. Und so entstanden durch reinen
Zufall immer einige neue Eigenschaften, die dadurch befestigt
wurden, dafs sie fortgepflanzt wurden —, dagegen die Individuen,
welche sie entbehrten, verdrängt wurden.

Rur scheinbar vermeidet Du Bois-Reymond den Zufall bei

der ersten Entstehung der Organismen, wenn er sie auf Rechnung

der vorauszusetzenden mechanischen Anlagen des Weltalls
schreibt. Denn was sind mechanische Anlagen des Weltsystems,
welche organische Wesen hervorbringen? Mechanische Anlagen
können nur mechanische, aber keine organische Entwickelung
bedingen. Es bleibt also dem Spiel mechanischer Kräfte anheimgestellt,

organische Wesen durch einen günstigen Zufall

hervorzubringen. Sollen aber die Anlagen des Weltalls so beschaffen

sein, dafs sie gesetzmäfsig organische Wesen hervorbringen, dann
ist allerdings der Zufall ausgeschlossen, zugleich aber auch der

Darwinismus überflüssig geworden. Denn genau mit demselben

Recht und Unrecht, mit welchem ein organisches Bildungsgesetz für
die Entstehung der ersten postuliert wird, mufs dasselbe auch für
die höher entwickelten Organismen zugegeben werden.



10 Die Teleologie und der Darwinismus.

Doch hören wir, wie Spitzer die Darwinistische Zufallslehre

rechtfertigt und damit den teleologischen Gottesbeweis, der für den

gemeinen Menschenverstand so viel „Bestechendes" hat, widerlegen

zu können glaubt. Jawohl, ein Mensch, der überhaupt noch

zu denken vermag und der sich seinen gesunden Verstand nicht
durch Wissenschaftsdünkel, Vorurteile und Gotteshal's verdunkeln
läfst, kann nicht umhin, es für baren Unsinn zu erklären, dafs auch

nur ein einziger Organismus, geschweige die ganze organische Welt
bis zum Menschen ohne ordnende Ursache entstehen könne. Auch
ohne alle wissenschaftliche Befähigung wird er von vorneherein
alle die Manöver, welche die Wissenschaft unternimmt, um den

Zufall plausibel zu machen, als Trug erkennen. Spitzer sagt also :

„Nicht allein wird durch die Entwickelungslehre dem sich schon

aus der blofsen Konplikation des organischen Baues ergebenden
Postulat suecessiver Ausbildung Rechnung getragen, sondern es

bietet sich nun bei der Idee so zahlreicher, einander folgender
und stets mit Selektionsprozessen vergesellschafteter Entwicke-

lungsphasen auch schon von selber die ungewünschte ungeheuere
Summe anderer Kombinationen dar, unter denen die Gebilde von
der höchsten Stufe der Zweckmäfsigkeit nur so vereinzelt
vorkommen, dafs das Eintreffen aller derjenigen Faktoren, an welche
die Erzeugung dieser kunstvollsten Naturprodukte geknüpft ist,
in dem Chaos von Milliarden verschiedener Formenprägungen
gänzlich aufhört, etwas Unwahrscheinliches, oder im Falle
wirklichen Stattfindens auf eine intelligente Leitung der Ereignisse
Hinweisendes zu sein. Dazu kommt noch, dafs der Quotient,
den die einzelnen zweckmäfsigen Bildungen von der Gesamtsumme

der im Organismus konzentrierten Zweckmäfsigkeit
ausmachen, offenbar den reciproken Wert der Gröfse vorstellt,
welche bezeichnet, um wie viel mal eine successive, diese

Bildungen Stück für Stück hervorbringende Schöpfung durch die

Naturkräfte wahrscheinlicher geschätzt werden mufs als eine

simultane Entstehung des Organismus im ganzen So benimmt
die Auslese im Verein mit der Entwickelung dem Prozesse der

Organismenbildung im Hinblick auf die Zweckmäfsigkeit der

organischen Gestalten alles Rätselhafte, was ihm auch bei ausschliefs-



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 11

licher Festhaltung der Selektionsidee immer noch anhaften miifste.
Die Theorie der unter fortwährender Auswahl vor sich gehenden,
in jedem Stadium nur minimale Abänderungen darbietenden,
also mit den kleinsten Schritten sich weiter bewegenden Typen-
entwiekelung löst im Sinne der natürlichen Weltansicht vollkommen
das grofse Problem der zweckmäfsigen Lebensformen." S. 417 f.

Es wird also zugegeben und mufs zugegeben werden, will
man nicht den ersten Forderungen der menschlichen Vernunft
Hohn sprechen, dafs eine simultane Entstehung aller, auch der
vollkommensten Wesen durch Zufall undenkbar ist. Zwei
Momente aber machen, so wird versichert, die Entstehung durch
rein natürliche Ursachen weniger unwahrscheinlich : erstens, der
Umstand, dafs die einzelnen Züge des zweckmäfsigen Organismus
sich erst nach und nach, und zwar sehr allmählich gebildet haben.

Zweitens, dafs eine jede Zweckmäfsigkeit nur einen Fall unter
unzähligen Unzweckmäfsigkeiten darstellt. Wenn durch Zufall
Milliarden Wesen entstehen, kann und mufs darunter auch einmal

zufällig ein zweckmäfsiges sein : denn seine Zusammensetzung
ist eine von allen möglichen Kombinationen der Stoffe; wenn
diese also nach und nach realisiert werden, mufs auch jene
zweckmäfsige Kombination einmal herauskommen.

Dagegen ist nun vor allem zu bemerken, dafs die sog.
natürlichen Ursachen nichts anderes sind, als der reine Zufall;
keine einzige der von der Entwiekelungs- und Selektionslehre
aufgestellten Ursachen versteht sich von selbst, als höchstens das

Postulat, dafs im Kampfe ums Dasein der Stärkere siegt: alles

andere leistet der Zufall. Ich sage höchstens : denn Spitzer bemerkt

später, wo es sich darum handelt, die Übertragung des rücksichtslosen

Kampfes ums Dasein auf das sittliche Gebiet abzuschneiden,
es hänge gar viel von Umständen, d. h. vom Zufall ab, ob der
besser Ausgerüstete siege. Insbesondere ist selbst dieser Kampf
zufällig, d. h. ohne Ursache und Begründung. Es ist kein Grund
vorhanden, dafs Organismen mit besseren Eigenschaften ausgerüstet

sind, als andere; denn es ist Zufall, dafs die Wesen
variieren, dafs sie in verschiedenem Grade variieren, dafs sie nach
einer vollkommneren Organisation hin variieren, da doch eine



12 Die Teleologie und der Darwinismus.

Degeneration viel wahrscheinlicher ist: Bonum ex intégra causa,
malum ex quocumque defectu. Ohne Grund ist es, dafs so viele
Wesen auf einmal, in demselben Medium, an demselben Orte

mit so kollidierenden Lebensbedingungen auftreten, dafs sie einen

Kampf ums Dasein führen können und müssen. Unzählige Fälle
sind möglich, wo ein friedliches Zusammenleben statt einer
gegenseitigen Beeinträchtigung stattfinden könnte. Wie sollen namentlich

im Anfange, wo auch nur die erste Entstehung eines

einzigen Organismus ein Zufall von unendlicher Unwahrscheinlichkeit

ist, so viele entstehen, dafs die weite Erde und das ungeheuere
Meer ihnen nicht genügt, sondern ein Existenzkampf entbrennt?
So ist denn schliefslich auch der Kampf ums Dasein und folglich

auch der Sieg des Stärkeren und somit in der Selektionslehre

alles Zufall, nichts hat einen hinreichenden Grund. Sind

aber alle Momente des Entwickelungsganges zufällig, d. h. ohne

Grund, dann ist es auch die Gesamtentwickelung und ihr schliefs-

liches Resultat, der gegenwärtige Bestand der Welt und
insbesondere der organischen Beiche. So gewifs also die jetzige
Welt nicht auf einmal durch Zufall ins Dasein treten konnte, so

gewifs auch nicht nach und nach. Beide Weisen der Bildung, weil
beide rein zufällig, sind ganz gleich wahrscheinlich oder

unwahrscheinlich. Mag man den ganzen Brozefs auch in noch so

kleine Abschnitte zerlegt denken, dadurch erhält er nicht mehr

Begründung, als wenn man ihn in seiner Totalität fafst. Mag
man eine Eisenstange in noch so viele einzelne Stücke zerlegen,
die Stücke zu Ringen schmieden und sie ineinander hängen:
durch diese Zerlegung wird die Eisenmasse nicht mehr befähigt,
sich ohne Stütze in der Luft zu erhalten, als wenn sie eine
Masse ausmacht. Ähnlich ist es mit dem Entwickelungsprozefs:
im Gegenteil noch viel schlimmer. Dort halten sich die Ringe,
einer den andern: beim Entwicklungsprozesse durch Selektion
fehlt aber der Kausalnexus zwischen den einzelnen Stadien der

Entwickelung. Auf jeder Stufe könnte ein Stillstand der Ent-
wickelung oder selbst ein Rückschritt, oder das Ende des ganzen
Prozesses eintreten. Denn es ist ja blofs zufällig, dafs sich die

lebenden Wesen fortpflanzen müssen, zufällig, dafs sie variieren,



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 13

zufällig, dafs sie günstige Eigenschaften und Existenzbedingungen
finden, zufällig, dafs besser, organisierte die schlechteren
verdrängen u. s. w. Ist aber jedes Moment des Fortschrittes
zufällig, dann ist es die gesamte Entwickelung, dann auch das

Endresultat, wie es jetzt vorliegt. Dafs sich dies mathematisch genau
dai'legen läfst, haben wir an einem anderen Orte gezeigt. Also
ist mit der allmählichen Entwickelung der Zufall, d. h. die

Unmöglichkeit der Entstehung der organischen Welt ohne leitende
Ursache nicht beseitigt.

Der mathematische Beweis, dafs die successive Entstehung
der Zweckmäfsigkeiten durch Zufall genau so wahrscheinlich und
unwahrscheinlich ist, wie die simultane, setzt allerdings voraus,
dafs die Fortentwickelung eine unaufhaltsame sei; nimmt man
aber an, dafs Versuche gemacht werden, die nicht alle glücken,
dann gestaltet sich die Rechnung etwas anders, die Wahrscheinlichkeit

der zweckmäfsigen Bildungen wird etwas gröfser, wenn
sie nur vereinzelt unter Milliarden Mifsbildungen vorkommen.
Damit kommen wir auf den zweiten Punkt, der nach Spitzer
die zufällige Bildung der Organismen erklärlich machen soll.

Das hier angenommene Spiel von fortwährenden Versuchen
der Natur wird durch die paläontologischen Thatsachen vollständig
Lügen gestraft. Wir finden da unter den fossilen Organismen
nicht Milliarden von unzweckmäfsigen Geschöpfen oder auch

nur weniger zweckmäfsig eingerichteten Organismen, sondern

auf allen Stufen genau dieselbe Zweckmäfsigkeit wie jetzt. Die

geringere Vollkommenheit der urweltlichen Flora und Fauna

beruht nicht auf einer geringeren Zweckmäfsigkeit, sondern auf
einer geringeren Komplikation ihres Organismus. Ihr einfacherer

Bau ist im übrigen gerade so zweckmäfsig in sich und in Rücksicht

auf ihre Umgebung wie der der jetzt lebenden Organismen,
die niedrigsten lassen an Zweckmäfsigkeit ebensowenig etwas zu
wünschen übrig, als die höchstorganisierten. Sie sind auch nicht
aus Mangel an Zweckmäfsigkeit ausgestorben; manche derselben
haben sich ja bis in die Jetztzeit herein erhalten: sondern sie

machten nur höher organisierten, für die Verhältnisse der
späteren Periode besser passenden Formen Platz. Ihre zweckmäfsige



14 Die Teleologie und der Darwinismus.

Organisation gilt den Paläontologen so selbstverständlich, dafs

sie aus einem einzelnen Stücke den ganzen Organismus und dessen

Funktionen, z. B. aus dem Gebisse die Lebensweise, den Bau

der Verdauungsapparate u. s. w. konstruieren, und durch spätere
Entdeckungen ihre auf Zweckmäfsigkeit gegründete Konstruktion
auch bestätigt finden.

Also kein einziger unzweckmäfsiger oder weniger zweckmässig

eingerichteter Organismus ist noch gefunden worden, und
doch müfsten bei blindem zufälligem Spiele der Entwickelung
„Milliarden" mifsglückter Formen auf eine gelungene kommen.

Man kann auch nicht sagen, die gelungenen hätten sich

durch lange Zeiträume fortgepflanzt, die mifslungenen seien bald

ausgestorben, darum müsse man offenbar mehr zweckmäfsige als

unzweckmäfsige Versteinerungen finden. Jawohl, vielleicht
weniger zweckmäfsige, aber man findet gar keine. Aber selbst
das Weniger ist nicht zuzugeben: Unter den Milliarden weniger
gelungenen Erzeugnissen des Zufalles mufsten auch viele sich

finden, die sich fortpflanzen konnten und ebenso oder noch fruchtbarer

waren als die zweckmäfsigsten. Und nicht blofs einmal

fortpflanzen, sondern auch dauernd erhalten konnten sich weniger
günstig organisierte Individuen, wenigstens so viele, dafs sie der

Zahl der günstig ausgerüsteten gleichkämen. Es müfsten sich

wenigstens also durchschnittlich ebenso viele unzweckmäfsige als

zweckmäfsige Fossilien finden. Erstere finden sich aber gar nicht.
Die Deszendenzlehre und die Selektionshypothese kommen

hier in einen merkwürdigen Widerspruch mit einander. Um die

Deszendenz zu beweisen, beruft man sich auf die morphologischen
Reihen in den zeitlich auf einander folgenden Erdschichten,
welche von einer niedrigsten Form durch Mittelstufen zu einer
höchsten fortschi-eiten. Es stellt uns also dieser Fortschritt in der
Organisation den Gang der wirklichen Entwickelung dar. Aber wo
ist da etwas von Auslese, von weniger gut organisierten Individuen
von mehr oder weniger mifsglückten Versuchen zu beobachten?

Oder sollen die blinden Versuche blofs bei der ersten
Bildung der unvollkommensten Organismen stattgefunden haben,
sodann aber durch Zufall und Auswahl sich die Fortpflanzungs-



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 15

fähigkeit und Variabilität und Vererbbarkeit gebildet haben,
infolge deren die Versuche nun nicht mehr so blind und zufällig
sind und also auch keine verunglückte Bildungen mehr zu Tage
fördern? Es ist reine Täuschung, wenn man glaubt, durch
zufällige Entstehung von gesetzmäfsigen Kräften könne der Zufall
wahrscheinlicher Zweckmäfsigkeit schaffen, als ohne jene Kräfte.
Damit wird ja der Zufall und die zweckmäfsigen Bildungen in die

zufälligen Kräfte verlegt. Es ist aber doch einleuchtend, dafs

es dem Zufall nicht leichter ist, eine Potenz zu schaffen, die

nun fort und fort ohne Zahl zweckmäfsige Bildungen hervorbringt,

als diese Bildungen unmittelbar herzustellen. Im Gegenteil,

ersteres ist viel schwieriger. Oder ist es wohl richtig
gedacht, dafs zwar durch zufälliges Zusammentreffen von Stahl-,
Silber-, Glasteilen u. s. w. Uhren nicht entstehen können, dafs

sich aber zufallig eine Maschine zusammensetze, welche Uhren
ohne Aufhören und ohne Zahl produziert? Ist es wohl leichter,
dafs zufallig Uhren von abgestufter Vollkommenheit entstehen,
als dafs ein Mechanismus sich bilde, der Uhren mit veränderlicher

Vollkommenheit erzeuge, die wieder andere erzeugen und
sodann in der Konkurrenz mit einander oder mit der Umgebung
zum Alleinbestand der vollkommensten fuhren; dafs die voll-
kommneren ihren Typus vererben u. s. w.?

Wir haben übrigens zu viel zugegeben, wenn wir bei den

blinden Versuchen der Natur auch nur die Möglichkeit eines

einzigen Organismus unter Milliarden verfehlten Bildungen
zugestehen. Die niedrigste Stufe der Organisation stellen die

einzelligen Pflanzen und Tiere dar. Nun ist aber selbst dieser ver-
hältnismäfsig einfache Organismus so kompliziert, dafs die schärfsten

Mikroskope noch nicht die letzten Strukturverhältnisse darlegen
konnten, — jedenfalls haben dieselben aber so viel festgestellt,
dafs die Behauptungen Höckels u. A. von Schleimklümpchen,
strukturlosen Eiweifsklümpchen als Eabeln zn bezeichnen sind.

Das Protoplasma der Zelle verrichtet ja anch bereits alle
wesentlichen Funktionen des Lebens, der Assimilation, der Cir-
kulation, der Ernährung, der Fortpflanzung. Es erscheint aber
nicht leichter, sondern eher schwieriger, solche wunderbaren



16 Die Teleologie und der Darwinismus.

Funktionen von einer so winzigen Zelle, als von einem zusammengesetzten

Organismus ausführen zu lassen. Es dürfte der Wissenschaft

viel leichter sein, eine gröfsere Pflanze oder ein Tier zu

produzieren, als eine Zelle. Wenn also zufällig kein Organismus
unter Milliarden Kombinationen entsteht, so auch keine Zelle.
In der That: entweder ist eine besondere Lebenskraft zur
Erzeugung wie zum Bestände eines organischen Wesens erforderlich,

dann ist klar, dafs es durch zufalliges Zusammentreffen von
rein stofflichen Elementen nicht entstehen kann. Wer aber die
Lebenskraft für überflüssig erachtet, der mufs die erstaunlich
künstliche Anordnung der organischen Teilchen als Grund der

so eigentümlichen Lebenserscheinungen ansehen. Eine so kom-

pliziex-te Anordnung entsteht aber nicht durch Zufall, auch nicht
nach Milliarden Versuchen. Man kann ja das Experiment leicht
machen. Der Chemie stehen alle Stoffe zu Gebote, welche die

Zelle zusammensetzen, der Physik alle Naturkräfte in jeder
denkbaren Intensität, Mannigfaltigkeit, Proportion u. s. w. Man mische

also und rühre so lange als man will, und sehe zu, ob eine Zelle

herauskommt, d. h. ein Wesen, das sich nährt, fortpflanzt, variiert
u. s. w. Hat man einige erhalten, so lasse man sie variieren,
wähle die günstigeren zur Fortpflanzung aus, überwache den

Prozefs mit der gröfsten Sorgfalt: wird dann wohl ein
vollkommenes Tier oder eine Pflanze zum Vorschein kommen?

Man halte uns nicht entgegen, dafs wir die natürlichen
Bedingungen der Urzeit nicht kennen, dafs die Zeit des Experimen-
tirens noch zu kurz ist : denn jedenfalls so günstig waren die

Bedingungen in der freien Natur unter dem blinden Walten des

Zufalles sicher nicht, wie jetzt, wo man gerade die Stoffe

zusammenbringen kann, welche den Organismus ausmachen, und

zwar in den Proportionen, wie es die organischen Wesen erfordern,

wo man die Kräfte nach Belieben nach und nach abändern

kann u. s. w. : was alles in dem ursprünglichen Chaos wegfällt.
Die Zeit ist allerdings kurz, man kann aber dafür nach Belieben

Tausende von Experimenten machen, wo in der Natur kaum

für eines der hinreichende Grund gegeben ist. In der kurzen

Zeit hat man ja auch schon vieles erreicht, nämlich manche



Der Darwinismus führt den Zufall als Erklärungsgrund ein. 17

organische Substanzen künstlich herstellen können, welche früher
als ausschliefsliches Produkt der Organismen galten: aber eine

Zelle herzustellen, hat man umsonst versucht. Bildungen, die
äufserlich mit einer Zellhaut Ähnlichkeit haben, konnten K. Vogt
und Monnier erhalten, aber lebensfähig waren sie schon darum

nicht, weil nicht die Membran, sondern das von ihr eingeschlossene

Protoplasma das Wesen der Zelle ausmacht. Auch in der Züchtung

rühmt man sich, in kurzer Zeit so Grofses erreicht zu
haben; nun so züchte man doch nur eine einzige neue Spezies.

Aber vielleicht wird noch erreicht, was bis jetzt unmöglich
wax\ — Nun, das können wir getrost abwarten. Jeder denkende
Mensch erkennt mit aller Klarheit, dafs, wenn auch die ganze
Ewigkeit gemischt und gerührt und probiert würde, niemals eine

Uhr, eine Dampfmaschine oder auch nur ein vierräderiger W agen
herauskommen würde. Und doch steht die Kunstfertigkeit dieser
Gebilde in gar keinem Vergleich mit der einer Zelle, ihren

Eigenschaften und Punktionen. Ich will trotzdem es nicht für
ebenso unmöglich erachten, dafs einmal durch Probieren eine

Zelle entstehe, wie dafs Versuche eine Maschine hervorbringen.
Würde einmal eine Zelle konstruiert werden, so geschähe
das natürlich nicht durch blofses Mischen und Rühren, sondern

durch überlegendes Konstruieren, wie man eben auch eine
Maschine konstruieren kann. Sodann aber würde das Konstruieren
der Zelle nur bedeuten, dafs man hinter die Bedingungen
gekommen wäre, unter denen Organismen durch Urzeugung
entstehen. Dafs eine Maschine durch ein Gesetz, wie die generatio

originaria es darstellt, entstehe, fällt niemanden ein, für den

Organismus ist sie, wenn auch nicht thatsächlich, so doch

absolut gesprochen, nicht unmöglich. Aber ohne Gesetz der

Urzeugung, durch rein zufälliges Begegnen der Stoffe und Kräfte
ist ein organisches Wesen, auch das niedrigste, weit weniger
möglich als die komplizierteste Maschine.

Noch auf eine andere arge Täuschung müssen wir
aufmerksam machen, die denen unterläuft, welche die Bildung der

Organismen durch mehr oder weniger gelungene „Versuche"
wahrscheinlicher machen zu können glauben. Wir fragen: Wer

Jahrbuch für Philosophie etc. II. 2



18 Die Teleologie und der Darwinismus.

stellt denn die Versuche an? Wer versucht eine neue
Kombination, wenn die frühere weniger gelungen war? Solche
Versuche können der Natur nur von einer anthropomorphistischen
Vorstellung und nur mit dem gröfsten Unrecht beigelegt werden.
Die anorganischen Stoffe und ihre Kräfte können nach dem ersten
Versuch vollständig ihr Weiterprobieren einstellen. Was nötigt
sie denn, von neuem sich in anderer Weise zu kombinieren?
Nach dem Gesetze der Trägheit suchen sie sich ins Gleichgewicht
zu setzen, und zwar in das stabilste, welches mit der geringsten
Kaumerfüllung verbunden ist. Ist dies erreicht, dann ist eine

Weiterbildung unmöglich. Nur in dem Falle, dafs während der

Herstellung des Gleichgewichtes zufällig eine organische
Kombination auftritt, könnte von einer Organismenbildung durch das

blinde Walten der Naturkräfte die Rede sein. Wäre diese aber

nicht gelungen, und dazu gehört, wie wir sahen, unendlich viel,
dann geht sie rettungslos zu Grunde, und wie nochmals ein

Versuch zum Besseren stattfinden soll, ist unbegreiflich.
Nur wenn ein Bildungsprinzip den Entwickelungsgang

beherrscht, kann von wiederholten Versuchen der Naturkräfte die
Rede sein: es setzt also die Zufallstheorie die Gesptzmäfsigkeit,
die sie erklären will, schon verstärkt in der Anlage voraus und
führt die Zweckmäfsigkeit, die sie als Geisterspuk verbannen

will, durch die Hinterthüre wieder herein; nur mit der wenig
empfehlenswerten Zuthat, dafs jetzt der Natur, den blinden
Kräften eine Zielstrebigkeit beigelegt wird, die nach aller
Vernunft und Erfahrung nur in einem vernünftigen Wesen sich finden
kann. Oder läfst sich ohne Erkenntnis und Intention eines

Zweckes erklären, dafs nach mifsglücktem ersten Versuche ein

zweiter, und nach weniger gelungenem zweiten ein dritter
angestellt werde? Und so kommt auch Spitzer über die von ihm
verketzerten metaphysischen Entwickelungsursachen eines Unbe-
wufsten von Hartmann, oder eines Lebe-Willens von Schopenhauer,

oder eines ähnlichen Experimentators nicht hinaus.1).

Wir haben oben im Text gesagt, dafs es mathematisch gleich
wahrscheinlich oder unwahrscheinlich sei, ob man die Ordnung durch Zufall
auf einmal oder nach und nach entstehen lasse. Wir wollen dies durch



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 19

II.
Gibt es eine Teleoloyie ohne Zweck?

Wenn es so das unsterbliche Verdienst Darwins ist, einerseits

ein naturwissenschaftliches Problem, die Entstehung der Arten,
gelöst zu haben, andererseits, ohne es nur zu beabsichtigen,
gerade damit eine hochwichtige philosophische Frage: die
naturalistische Erklärung der Zweckmäfsigkeit, endgültig beantwortet
zu haben, so fragt es sich, wie nun doch noch der Naturforscher

eine einfache Anwendung der Wahrscheinlichkeitsrechnung zeigen. Die
Wahrscheinlichkeit, dafs ich mit einem Würfel, dessen Seiten der Beihe
nach mit 1, 2, 3, 4, 5, 6 bezeichnet sind, zum ersten Male zufällig 1 werfe,
ist J. Denn 6 Fälle sind möglich, 1 günstig. Dafs ich mit einem

zweiten zum ersten Male 2 werfe, hat auch die Wahrscheinlichkeit J ;

also wenn ich mit den beiden zugleich werfe, und der erste 1, der
zweite 2 oben zeigen soll, dafür ist die Wahrscheinlichkeit j • j.
Habe ich nun 6 Würfel, so ist die Wahrscheinlichkeit, dafs beim ersten
Wurfe der erste 1, der zweite 2, der dritte 3 Augen u. s. w. oben liegen

habe J ' s ' s • s"«" s («)" e~t- Dasselbe kommt aber heraus,

wenn ich erst mit einem Würfel allein 1, dann mit einem zweiten 2,
mit einem dritten 3 Augen u. s. w. werfen will. Denn dafs ich das erste
Mal 1 und das zweite Mal 2 und das dritte Mal 3 werfe, dafür ist die

Wahrscheinlichkeit | • J * « • l • } • } Also ist die successive

zufällige Einführung einer bestimmten Ordnung gerade so wahrscheinlich
wie die simultane. Nun sind aber im Falle der Weltbildung die
möglichen Kombinationen unendlich viele, denn die Stoffteilchen sind unzählig
viele, dieselben können unendlich viele Lagen einnehmen und unzählig viele

Kombinationen eingehen. Also die Wahrscheinlichkeit, dafs auch nur eine
Gesetzmäfsigkeit durch Zufall werde, ein unendlich kleiner Bruch.
Derselbe wird aber noch unendlich kleiner, wenn man ihn mit der unermefs-
lich grofsen Zahl potenziert, welche die Anzahl der Gesetzmäfsigkeiten in
der Welt ausdrückt, mögen nun diese Gesetzmäfsigkeiten auf einmal oder

successive entstanden sein.

DerWahrscheinlichkeitsbruch wird etwas weniger klein, wenn man b 1 i n d e

Versu che annimmt, z. B. fragt: Wie grofs ist die Wahrscheinlichkeit, dafs

ich mit dem Würfel das erste Mal 1, oder wenn dies nicht, wenigstens das

zweite Mal 2 u. s. w. werfe. Sie ist nämlich =1 — (1 — J) (1 — J)(l — j) • • •

Da aber bei der Bildung der Ordnung der Welt bereits die Wahrscheinlichkeit

für jede einzelne Gesetzmäfsigkeit 0 ist, so gibt obige Formel:
1 — 1 0. Ist aber die Wahrscheinlichkeit 0, dann tritt nach den

Prinzipien des Wahrscheinlichkeitskalküls das Ereignis sicher nicht ein.



20 Die Teleologie und der Darwinismus.

stets von Zwecken und Mitteln in der Welt, insbesondere in der
Organismenwelt sprechen kann. Gibt es eine Teleologie ohne Zwecke,
wie für Zimmermann eine Psychologie ohne Seele? Allerdings,
antwortet man. Man kann, so behauptet Spitzer, recht wohl von
Zwecken in der Natur sprechen, ohne solche anzunehmen. Dies

zu begründen, erfordert eine erkenntnistheoretische Untersuchung.
„Die Naturprozesse lassen sich nicht allein sehr ungezwungen

im Bilde eines Zweckverhältnisses vorstellen, indem eine Wirkung
als Zweck, der zugehörige Ursachenkomplex aber als die Summe

der diesem Zwecke dienenden Mittel betrachtet wird, sondern

es ist die Auffassung eines bestimmten Effekts als Ziel auch

sogar oft der beste Weg, zu einer Erkenntnis aller an der
Hervorbringung dieses Effekts beteiligten Ursachen zu gelangen.
Der Wert der Zweckvorstellung liegt dann eben in der Fixierung
der einen Wirkung, welche unverrückt im Auge behalten und
in Bezug auf welche alle übrigen Erscheinungen, sofern sie etwa
kausale Bedeutung für sie haben möchten, geprüft werden, mithin

in dem Anstofs zu erschöpfender Untersuchung einzelner
Momente der Naturwirklichkeit. Während die gewöhnliche, nicht
teleologische Forschung nur die isolierten Kausalitätsreihen
verfolgt, unbekümmert um die Knotenpunkte, in welchen dieselben
zusammenlaufen und sich verschlingen, richtet die Zweckbetrachtung

gerade auf diese Knotenpunkte ihr Augenmerk und ergänzt
somit wesentlich das Bild des Kosmos, welches, wenn es getreu
sein soll, nicht blofs ein Neben- und Nacheinander, sondern auch

das mannigfachste Durch- und Ineinander darbietet Die

Zweekauffassung ist demnach die Auffassung des Zusammenhanges

der Erscheinungen, und ihre Berechtigung, sofern sie

sich nicht in der Dichtung zweckmäfsiger Gespenster ergeht,
steht aufser allem Zweifel." S. 437.

So fassen den Zweck auch neuere Logiker wie Sigwart
und Wundt. Ersterer sagt: „Die rein kausale Betrachtung geht
von einzelnen wirksamen Elementen aus und untersucht, was
aus ihnen bei dieser oder jener Kombination vermöge ihrer
stofflichen Beschaffenheit und ihrer Form nach Naturgesetzen hervorgehen

mufs, sie betrachtet die Bewegung der Schaufeln des



21

Wasserrades als Folge der Strömung des Wassers und erkennt
aus der Form des Rades und der Lage der Achse, dafs es sich

um diese drehen mufs u. s. w.; andere Kombinationen derselben
Elemente würden anderen Erfolg haben. Die Betrachtung unter
dem Gesichtspunkte des Zweckes nimmt den Erfolg zum

Ausgangspunkte, und fragt, welche Kombination oder welcherlei
Kombinationen von Ursachen gerade diesen Erfolg hervorbringen
konnten; was sein mufste, wenn dieses Resultat eintreten sollte...
Hätten wir eine durchgängige Einsicht in den Kausalzusammenhang

der Welt, so würden sich beide Betrachtungsweisen
vollkommen decken; und soweit wir diese Einsicht haben, lassen

sich die Zusammenhänge auf die eine wie auf die andere Weise
darstellen. Wenn die Betrachtung der gegebenen Massen und
Bahn-Elemente der Planeten durch Rechnung ergibt, dafs ihre

gegenseitigen Störungen sich immer wieder ausgleichen und nur
innerhalb bestimmter Grenzen Oscillationen in den Bahn-Elementen

hervorbringen, so erscheint die Stabilität des Sonnensystems als

der notwendige Erfolg gegebener Ursachen, und das ist die kausale

Betrachtung. Gehen wir dagegen von dem Sonnensystem
als einem stabilen Ganzen aus, und fragen, wodurch diese

Stabilität zustande kommt, so erscheint jetzt die Fortdauer der
Beziehungen seiner Bestandteile als Zweck, und es fragt sich, unter
welchen Bedingungen sie möglich ist; es ei-geben sich vielleicht
verschiedene Möglichkeiten, unter denen die eine verwirklicht
ist; das ist die formell teleologische Betrachtung."

Koch entschiedener Wundt: „Sobald wir die Wirkung in
der Vorstellung vorausnehmen, erscheint sie als Zweck, und die

Ursache, welche die Wirkung herbeiführt, erscheint als das Mittel
zu diesem Zweck. Wenn wir von den PumpWirkungen des

Herzens zu der Bewegung des Blutes in den Gefafsen

übergehen, so sind jene die Ursachen der letzteren; wenn wir
umgekehrt von der Blutbewegung in den Gefäfsen auf die
Herzaktion zurückgehen, so ist die erstere der Zweck, der durch die

letztere erreicht wird. Wenn die nämlichen Physiologen, welche
nicht anstanden, den Organismus für eine natürliche Maschine

zu erklären, gleichzeitig jede Art teleologischer Betrachtung in



22 Die Teleologie und der Darwinismus.

der Physiologie perhorreszierten, so standen diese beiden
Anschauungen nicht in Übereinstimmung; denn keinem Mechaniken
fallt es ein, die Zweckbetrachtung bei der Zergliederung der

Wirkungen einer Maschine auszuschliefsen : stets können aber
auch hier die kausale und die teleologische Erklärung auf jede
Reihe von Erscheinungen neben einander angewandt werden."

Darnach findet sich der Zweck nicht blofs in den organischen

Funktionen, „vielmehr ist diese Auffassung, da sie eine

simple Umkehrung der Kausalerkenntnis vorstellt, auch auf alle

Ursächlichkeitsbeziehungen anwendbar. Nicht mit Unrecht hat
Wundt bemerkt, dafs sogar manche allgemeine astronomische und
mechanische Prinzipien in ihrer gewöhnlichen Formulierung einen,

mehr oder weniger teleologischen Charakter zeigen. Das Laplacesehfr
Prinzip der Stabilität und das Gaufssche Prinzip des kleinsten
Zwanges werden von Wundt hierfür als Beispiele eitiert." S. 445..

Aber immerhin müssen, wie Sigwart bemerkt, besondere
Motive vorliegen, die kausale Betrachtung regressiv in die
teleologische umzusetzen: „Zwei Momente scheinen vor allen für das

Platzgreifen der Zweckbetrachtung im konkreten Falle entscheidend

zu sein. Einerseits wird man überall dort Zwecke und
Mittel zur Erreichung solcher Zwecke anzunehmen sich versucht
fühlen, wo komplizierte Wirkungen da sind, die durch eine

Verkettung mannigfacher Ursachen hervorgebracht werden; andererseits

ist die Konstanz oder die regelmälsige Wiederkehr des

Phänomens ein sehr kräftiges Motiv der Zweckansicht. Die

Erhaltung oder fortwährende Erneuerung und Wiederherstellung
eines an vielerlei Bedingungen geknüpften Zustandes verführt uns
in erster Linie, diesen Zustand als Zweck zu denken." S. 446.

Aber in der Auffassung der organischen Funktionen als
Zweck der Organe ist der teleologische Instinkt geradezu zwingend.

„Nirgends aber — dies darf man getrost aussprechen —
stellt sich die Zweckbetrachtung mit so zwingender Gewalt von
selber ein, kehrt sie, wenn das erkenntnistheoretische oder
metaphysische Raisonnement sie verscheucht hat, so unabweisbar
immer wieder zurück, schliefslich allen philosophischen
Überlegungen, allem Theoretisiereu zum Trotz in der thatsächlichen



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck 23

Auffassung der Dinge doch den Platz behauptend, als auf dem
•Gebiete der Organismenwelt. Hier sind die Begriffe Mittel und
Zweck wirklich, wie Dühring bemerkt, gar nicht zu entbehren
und verbergen sich oft unter gleichgültigen Namen Schon
das Wort „Organ", welches die Wurzel der gebräuchlichen,
wissenschaftlichen Benennungen der hierher gehörigen
Erscheinungsreihen vorstellt, enthält unverkennbar die Zweckbeziehung
in sich und beweist dadurch, dafs faktisch auch in der Auffassung
dieser ganzen Gruppe von Phänomenen die teleologische
Vorstellungsweise herrschend ist. Man mag immerhin fest überzeugt
sein, dafs das Getriebe innerhalb eines tierischen oder pflanzlichen

Organismus nicht wahrhaft reale, von einer intelligenten
Absicht gesetzte Zwecke verwirklicht; aber man wird sich darum
nicht minder zur Anschauung dieses Getriebes sub specie fina-

litatis, wenn ich, Spinoza nachahmend, so sagen darf, genötigt
fühlen." S. 449.

Ein weiterer Grund, der uns den Organismus teleologisch
zu fassen zwingt, liegt in seiner Anpassung an die wechselnden

Verhältnisse: „Wenn das allgemeine konstante Schema der
physiologischen Verrichtungen die Anwendung des Zweckbegriffes
der Lebensbetrachtung förmlich aufnötigt, so geschieht das nicht
minder durch die im Verhältnis zur unorganischen Natur
ungemein grofse Irregularität und Variabilität der Erscheinungen
auf biologischem Gebiete. Indem nämlich bei all dieser Irregularität,

bei aller zu Einflüssen der Aufsenwelt in unverkennbarer

Beziehung stehenden Verschiedenheit der Gestaltung, welcher
die Funktionen und die sie vollstreckenden Organe des Tierund

Pfianzenkörpers unterliegen, nichtsdestoweniger das allgemeine
Resultat, das Leben der Organismen stets ungehindert sich

einstellt, ja auch die einzelne Verrichtung trotz des Zwanges, der
ihr von den äufseren Umständen auferlegt ward, der Hauptsache
nach ungestört von statten geht, wird die Anschauungsweise nur
um so verführerischer, welche das unter mannigfachem Wechsel
und Schwanken seiner erzeugenden Faktoren immer aufrecht
bleibende Resultat als Zweck oder Ziel des ganzen Prozesses

vorspiegelt. Hiermit gewinnt es nun erst recht den Anschein,



24 Die Teleologie und der Darwinismus.

als träten die vielerlei in der Organismenwelt sich regenden
Kräfte nur als Mittel zur Erreichung des Lebenszweckes
überhaupt in Wirksamkeit. Denn auch die menschliche Zweckthätig-
keit ist ja dadurch gekennzeichnet, dafs sie zur Realisierung
desselben Zweckes verschiedene Mittel wählt, deren besondere

Beschaffenheit sie den jeweiligen Umständen anpafst." S. 455.

Der letzte und nicht geringste Grund „der Nötigung zur
teleologischen Auffassung der vitalen Erscheinungen" liegt „in
dem Umstände, dafs ein Teil der Organismenweit- ja wirklich
das Reich der Zwecke ist Hiermit ist das Psychische als

der wahre Ursprungsort und die eigentliche Heimat der Zwecke

richtig erkannt; und sofern nun das Psychische ein Teil, eine

Seite des Organischen ist, kann die Teleologie einfach als eine

Erweiterung des Zweckgebietes über seine wahren Grenzen

hinaus, als eine poetische Übertreibung bezeichnet werden, welche
den Teil zum Ganzen macht." S. 461.

So wären wir also wirklich wieder bei der Weisheit der

jonischen Materialisten angelangt: wir haben nicht die Augen,
um zu sehen, die Ohren, um zu hören, sondern weil wir gerade

Augen haben, sehen wir, weil uns zufällig Ohren gewachsen
sind, hören wir. Für uns ist diese ganze „erkenntnistheoretische"
Turnierkunst gegenstandslos. Wenn es eine handgreifliche
Absurdität ist, dafs die Organismen, sei es auf einmal, sei es

stückweise, durch Zufall entstehen können, wenn es eine absolute

Forderung des Denkens ist, für ihre Entstehung eine überlegte
Einrichtung bestimmter Mittel zu bestimmten Zwecken
vorauszusetzen, so ist der Zweck in der Natur nicht eine poetische

Ausdrucksweise, sondern strengste Wahrheit. Wir brauchen also

nicht nach Gründen für einen so unwiderstehlichen Drang zur
teleologischen Naturauffassung zu fragen: Er hat seinen Grund
in der klaren Einsicht, dafs so komplizierte Einrichtungen, wie.
die tierischen und pflanzlichen Organismen, nicht durch blinde
Naturkräfte, sondern nur durch positive Anordnung entstehen
können. Diese Erkenntnis setzt nicht grofse Geistesschärfe oder

philosophische und naturwissenschaftliche Bildung voraus, sondern

ist auch dem ungebildetsten Verstände nicht fremd. Jedermann



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 25

gibt zu, dafs sehr einfache Anordnungen oder Einrichtungen auch
ohne Absicht entstehen können; bei manchen Gebilden, die man
in der Natur findet, läfst sich nicht mit Sicherheit sagen, ob sie

zufällige Aggregate oder natürliche Bildungen oder Kunstprodukte
sind: sind sie aber nur einigermafsen kompliziert oder sind sie

gar so geheimnisvoll kunstreich angelegt, wie die Organismen,
so weifs jedermann, dafs nur Überlegung sie schaffen kann.

Wenn man selbst der Wahrscheinlichkeitsrechnung zur
Begründung der Unmöglichkeit einer zufälligen Bildung bedürfen

sollte, so sind die Prinzipien dieses Kalküls so selbstverständlich,
dafs auch der Ungebildete dieselben einsieht und selbst unbewufst
verwendet. Auch er sieht ein, dafs, je mehr die zu ordnenden

Teile, je vielfacher die Ordnung, je beständiger sie ist, um so

weniger der Zufall sie herbeiführen kann. Diese Erkenntnis und
Überzeugung wird mächtig gefördert durch die eigene Erfahrung
eines jeden Menschen. Wir erfahren es nur gar zu oft, wenn
wir es an Einrichtung und Überlegung in unseren Arbeiten fehlen

lassen, wenn wir dem Zufall die Gestaltung der Wirklichkeit
überlassen, haben wir sehr selten Glück. Viel häufiger fällt die

Entscheidung gegen als nach unserem Wunsche aus. Wer
erinnert sich nicht an den Knaben, der es als ein besonderes

Glück ansah, dafs ihm doch einmal wenigstens das Brutterbrot
nicht auf die bestrichene Seite fiel. Und doch ist die
Wahrscheinlichkeit dafür gerade so grofs, wie die Unwahrscheinlichkeit.

Insoweit hat Spitzer recht, wenn er die teleologische Naturauffassung

auf einen Analogieschlufs zurückführt. Teilweise, aber nicht

ausschliefslich, beruht sie auf Analogie. Wir wissen aus Erfahrung,
dafs Ordnung und Zweckmäfsigkeit nicht durch Zufall, sondern nur
durch Berechnung und Einrichtung kommt. In dem Wirken der

Natur, insbesondere in der organischen Welt, finden wir die wunderbarste

Ordnung und Zweckmäfsigkeit. Also ist dieselbe nicht durch

Zufall, sondern durch eine berechnende Intelligenz, die die unsere
unendlich übertrifft, gesetzt worden. Die Zweckmäfsigkeit ist also

eine beabsichtigte. Wir haben nun zu untersuchen, ob dieser

Analogieschlufs eine blofs poetische Übertragung ist oder den

Forderungen der Wissenschaft vollkommen entspricht.



26 Die Teleologie und der Darwinismus.

Gewöhnlich bietet die Analogie nur Wahrscheinlichkeitsbeweise.

Sie stützt sich nämlich auf den Grundsatz: Gleiche
Ursachen haben gleiche Wirkungen, gleiche Wirkungen haben

gleiche Ursachen. Entgegengesetzte Ursachen entsprechen
entgegengesetzten Wirkungen. Diese durchaus evidenten Sätze

können dadurch eine Einschränkung erfahren, dais sowohl eine

und dieselbe Ursache doch verschiedene Wirkungen haben kann,
wie der chemische Prozefs einerseits chemische Reaktionen,
andererseits auch Licht- und Wärme-Erscheinungen bewirkt,
als auch verschiedene Ursachen in einer Wirkung zusammentreffen,

wie durch die Elektrieität sowohl Zersetzungen als auch

Verbindungen erzeugt werden können. Die Wahrscheinlichkeit
des Schlusses auf die Gleichheit der Ursachen ist darum nicht
in allen Fällen dieselbe, sondern um so gröfser, je zahlreicher
die übereinstimmenden Wirkungen sind. So erschliefsen wir zwar
die Sinneswahrnehmungen der Tiere und ihre Begierden nur
durch Analogie, und doch mit aller Sicherheit. Sie stimmen mit
uns in der Sinnesorganisation überein. Durch unsere Sinnesorgane
nehmen wir aber wahr. Also auch die Tiere. Sie benehmen

sich den sinnlichen Objekten gegenüber gerade wie wir, suchen

sie, fliehen sie. Bei uns entspringt dieses Benehmen der
Wahrnehmung jener Objekte. Also auch bei den Tieren.

Roch mehr, selbst die Intelligenz unserer Mitmenschen
erkennen wir nur durch Analogie. So lange sie geordnet und zweck-

mäfsig handeln, halten wir sie für vernünftig, sobald sie anfangen,

unzweckmäfsige Handlungen vorzunehmen, sind wir überzeugt,
dafs sie eine Störung des Geisteslebens erfahren haben. In den

psychischen Mechanismus von andern haben wir keinen Einblick,
selbst ihre Versicherung, dafs sie Intelligenz besitzen, wie wir,
kann uns nichts nützen; es bleiben also nur die zwei Wege, die

vernünftige Kausalität zu bestimmen : Erkenntnis der Unmög-
keit, dafs ihre Werke ohne Intelligenz zustande gekommen, und
Schlufs von unserer Intelligenz auf die ihrige aus ihren Werken,
beziehungsweise aus ihrer körperlichen Organisation.

Wir können leicht die Probe auf diese unsere Kriterien machen.

Wie würden wir uns vergewissern, dafs auf einem anderen Himmels-



27

körper, etwa auf dem Monde oder auf dem Mars vernünftige Wesen
wohnen? Littrow meint, wenn sie die Figur, welche dem Beweis
des Pythagoräischen Lehrsatzes zu Grunde liegt, in grofsen
Umrissen zeichneten, so dafs wir sie mit unseren Fernrohren sehen

könnten. Freilich müfsten wir schliefsen, dafs eine solche Figur
nicht zufällig entsteht, dafs sie ebenso wie auf Erden nur durch

Zeichnung eines Mathematikers entstehen kann. Denken wir uns
noch weiter, wir könnten dort alle Figuren beobachten, welche
den gewöhnlichen Lehrbüchern der ebenen Geometrie von den

einfachsten bis zu den verwickeltsten zu Grunde liegen: müfste

nicht jedermann sagen, dafs vernünftige Wesen jene Figuren
gezeichnet haben? Und wenn wir die Organismengestalten von
den einfachsten bis zu den verwickeltsten dort in schlichten
Umrissen dargestellt landen, könnten wir glauben, dafs ohne

Intelligenz jene Formenreihe entstanden sei? Gewifs wird dies
niemand glauben. Aber dafs alle die lebendigen Organismen,
deren innerer Bau und Lebensverrichtung ein erstaunenswertes
Wunder darstellt, ohne Intelligenz entstanden, kann man für
möglich halten

Aber wird man einwenden: Für jene Zeichnungeu braucht
man keine „Gespenster" vorauszusetzen, sondern natürliche Wesen,
wie wir. Und so fällt die Analogie nicht aus der natürlichen

Erklärung heraus. Anders, wenn es sich um Einführung von

„übernatürlichen" mystischen Ursachen handelt.
Mit der Annahme einer höheren Intelligenz für die Bildung

der Organismen gehen wir über die natürlichen Ursachen nicht
hinaus. Denn natürliche Ursachen sind solche, welche der zu
erklärenden Wirkung allein entsprechen, allein naturgemäfs sind.

Nun aber läfst sich durch Zufall die Zweckmäfsigkeit der
organischen Welt nicht erklären. Man mufs sich also nach Ursachen

umsehen, die nicht nur der Leistung gewachsen sind, sondern

so viel als möglich an bekannte, anschauliche Ursachen sich

anlehnen, wo möglich mit schon existierenden zusammenfallen.
Ed. v. Hartmann hat geglaubt, durch den Trieb eines Unbe-

wufsten, Schopenhauer durch den Weltwillen, Spinoza durch eine

natura naturans und natura ta, andere durch andere Dichtungen



28 Die Teleologie und der Darwinismus.

tien gesetzmäfsigen Gang der Entwickelung und die Zweckmäfsig-
keit der Natur erklären zu können. Der Wissenschaft allein

entspricht es, an die uns aus eigener Thätigkeit bekannte

Intelligenz als Urheberin der Zweckmäfsigkeit zu appellieren und
derselben eine der Gröfse der Wirkung entsprechende höhere

Energie beizulegen. Diese Intelligenz schliefst sich somit an

gegebene bekannte Kausalität an, sie mufs bereits aus anderen
Gründen als existierend gefordert werden. Sie ist also eine causa

vera nicht blofs in dem Sinne, dafs sie in sich widerspruchsfrei
ist, die Erscheinungen erklärt und allein erklärt, sondern weil
sie auch schon aus anderen Gründen als real erkannt ist.

Dafs eine höhere freie Intelligenz auch ohne Rücksicht auf
die Zweckmäfsigkeit der Welt gefordert wird, ist hier nicht zu
erörtern. Wir haben an verschiedenen Orten gezeigt, dafs die

Existenz der Materie, ihre Bewegung ohne freien Geist nicht
erklärt werden kann, dafs die bestimmte Anzahl der Weltwesen
oder Atome nur durch die Auswahl eines freien Schöpfers möglich

ist u. s. w. Der menschliche Geist ist doch auch nicht aus

sich, sondern verlangt eine Ursache, die zum mindesten ebenso

geistig sein mufs als ihr Produkt. Es ist also unsere Erklärung
der Zweckmäfsigkeit zwar keine naturalistische, d. h. eine solche,
welche a priori und ohne allen Grund jede über den Weltstoffen
stehende Kausalität ausschliefst, wohl aber eine natürliche, insofern

die von uns postulierte höhere geistige Intelligenz 1. am

befriedigendsten die Erscheinungen erklärt; 2. dieselben im An-
schlufs an gegebene Ursachen erklärt und 3. als real bereits

gegeben ist.
Doch wozu diese lange Verteidigung der Berechtigung des

Analogieschlusses, wo wir sie selbst aus den Zugeständnissen
Spitzers folgern können. Er behauptet, wir miifsten stets wieder
zur teleologischen Auffassung zurückkehren; wenn wir auch noch

so viele entgegengesetzte Raisonnements anstellten, seien wir
förmlich genötigt, Mittel und Zwecke in der Natur zu denken.

Ich frage: Bei welchem anderen Analogieverfahren drängt sich

uns eine solche Nötigung auf? Wenn diese Nötigung doch

der Ausdruck und das Mafs der Ähnlichkeit der verglichenen



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck?

Dinge und damit der Berechtigung und Wahrheit des Analogieschlusses

ist: dann ist entweder die in Rede stehende Analogie
berechtigt und wahr, oder es gibt überhaupt keine Analogie
mehr, die als Beweis dienen könnte.

Dies gilt freilich blofs als argumentum ad hominem gegen
die Atheisten, welche behaupten, die Zweckvorstellung beruhe

lediglich auf Analogie mit menschlichem Thun, sei ein kindischer

Anthropomorphismus: In Wirklichkeit beruht vielmehr jene
Nötigung zur teleologischen Naturauffassung in der mehr oder weniger
bewufsten Einsicht in die Unmöglichkeit zufälliger Entstehung
der Organismen durch Zusammentreffen blinder Kräfte und Stoffe.

Dies können wir wieder aus Spitzers eigenen Aufserungen
ableiten. Er bemerkt mit Recht, dafs ein besonderes Motiv für
die Zweckvorstellung in der Stabilität der Ordnung liege,
sowie in der Anpassungsfähigkeit derselben, d. h. in ihrer
Veränderlichkeit nach Bedürfnis der Umstände. Nun ist aber doch

einleuchtend, dafs durch die Stabilität eine Ordnung sich nicht
als menschliche Einrichtung dokumentiert; im Gegenteil sind die

menschlichen Kunstprodukte meist von kurzer Dauer. Vielmehr
beweist die Stabilität eines Systems unvergleichlich deutlicher
als seine einfache Zweckmäfsigkeit die Unmöglichkeit einer
zufälligen Entstehung. Denn wenn schon das einmalige Auftreten
der zweckmäfsigen Einrichtung und ihrer Funktionen
unwahrscheinlich ist, dann macht die stete Wiederkehr der Funktion,
die Stabilität der Ordnung, jene Unwahrscheinlichkeit unendlich

grofs. Wenn ein Organismus ein einziges Mal zufallig sich bilden

soll, so ist das aus früher entwickelten Gründen schon sehr

unwahrscheinlich, ja unmöglich, aber dafs er sich fort und fort wieder bilde
ohne Ende und ohne Einschränkung der Menge der Individuen,
das ist sicher unendlich mal unwahrscheinlicher. Nun ist es aber

ganz gleich in Bezug auf Möglichkeit, ob sich zufällig ein stabiles
Gesetz der Vermehrung bildet, wie es die Fortpflanzung
darstellt, oder ob die unendlich vielen Individuen immer wieder
von neuem durch Zufall entstehen. In der That, die Ordnung
könnte, absolut gesprochen, in jedem Momente der Unordnung
Platz machen; dafs sie also stabil ist, d. h. immer dauert, das



30 Die Teleologie und der Darwinismus.

ist in Bezug auf Wahrscheinlichkeit einer zufälligen Bildung
derselben ganz genau dasselbe, als wenn in jedem Augenblicke die

Ordnung wieder von neuem entstehen müfste. Solcher möglichen
Wendepunkte haben wir aber in einer stabilen Ordnung unendlich
viele. Also macht die Stabilität der Ordnung ihre zufällige
Entstehung unendlich unwahrscheinlich.

Das Nämliche ist von der Anpassungsfähigkeit der Ordnung
an veränderte Umstände zu sagen. Ist die geordnete Einrichtung
z. B. im Organismus nicht starr und unveränderlich, sondern
imstande, den äufseren Verhältnissen entsprechend die Funktionen
und selbst die innere Konstruktion zu modifizieren, so ist
dieselbe weithin schwieriger durch Zufall herzustellen, und dies der

Grund, warum wir für sie durchaus eine berechnende, intelligente
Ursache fordern müssen. Menschliche Kunstwerke bieten zu
diesem Verhalten der organischen Wesen sehr wenig Analogieen
dar: jedenfalls müssen wir ganz ungewöhnliche Geschicklichkeit
bei dem Mechaniker voraussetzen, der solche anpafsbare Maschinen
auch nur im kleinen herzustellen vermag. Es ist also nicht

Analogie mit menschlicher Wirksamkeit, was uns zwingt, für
eine so kunstfertige Einrichtung und zweckmäfsige Anpassung
der Organismen eine Intelligenz vorauszusetzen, sondern die klare
Einsicht, dafs solche Veranstaltungen nicht nur nicht Werk des

Zufalls sein können, sondern vielmehr eine über alle menschliche

Einsicht weit erhabene Intelligenz fordern.
Selbst Fechners Appell an die „1000 Jahre in einem leidensvollen

Zustande" beweisen nicht, dafs die teleologische
Naturauffassung lediglich von dem psychischen Gebiete seinen Ursprung
nehme. Im Gegenteil, gerade aus diesem Beispiele kann man
wieder recht deutlich sehen, dafs vor allem die Einsicht in die

Unmöglichkeit einer zufalligen Entstehung der Zweckmäfsigkeit
uns bestimmt, eine intendierte und absichtlich veranlagte
Kausalverkettung anzunehmen. Ist die Veranstaltung, durch welche
ein Wesen in leidensvollen Zustand versetzt wird, derart, dafs

derselbe als notwendige Folge einer Kausalreihe oder als nebenbei

von selbst sich ergebendes Besultat derselben betrachtet
werden kann, so werden wir dafür ebensowenig eine intendierte



Gibt es eine Teleologie ohne Zweek? 31

Zweckbestimmung voraussetzen, als wenn die nämliche
Veranstaltung dazu dient, einem Wesen Lust zu bereiten. Wahr ist
allerdings, dafs sich Veranstaltungen, welche schädlich wirken,
leichter von selbst einstellen, als solche, welche dem Wohle der
lebenden Wesen dienen: denn bonum ex intégra causa, malum

ex quocumque defectu. Und darum werden wir viel eher da

eine berechnende Intelligenz fur die Kausalverkettung annehmen

müssen, wo ihr Erfolg Lust, als wo er Schmerz ist. Sieht man
aber deutlich ein, dafs die Veranstaltung zu kompliziert ist, um
durch Zufall entstanden zu sein oder als Nebenprodukt eines

anderen Prozesses angesehen werden zu können, so mufs man
eine beabsichtigte Zwecksetzung statuieren, wenn selbst ein Wesen
dadurch in tausendjähriges Leid versetzt würde. Auch wenn
die so kunstreiche Organisation des Menschen für manche die

Quelle lebenslänglicher Schmerzen wird, können wir doch nicht
umhin, sie als Werk einer zwecksetzenden Intelligenz anzusehen.

Ereilich wird in diesem Falle der Schmerz nicht durch die
Organisation selbst, sondern durch einen zufälligen Defekt derselben

herbeigeführt: aber selbst wenn diese Organisation nur darauf
abzielte, dem Menschen nicht blofs mehr Schmerz als Lust, wie es

jetzt vielfach der Fall ist, sondern durchgängig nur Schmerz zu
bereiten, so könnten wir nicht umhin, ein intendiertes Ziel für
eine so kunstfertige Einrichtung vorauszusetzen.

Umgekehrt, mag eine Kausalreihe noch so kompliziert und
in ihrem Verlaufe noch so dunkel sein — auf diese beiden
Momente legt Spitzer so viel Gewicht für die teleologische Betrachtung

— wir werden sie nie als Mittel zu bestimmten Zwecken

ansehen, wenn sich die Möglichkeit zeigt, dafs das Resultat sich

von selbst, ohne dirigierende Intelligenz herstellen kann. So

wird der Tod des Individuums, ja selbst der schliefsliche
Stillstand der ganzen Weltmaschine durch einen überaus komplizierten,

noch wenig im einzelnen erforschten Prozefs herbeigeführt;
und doch sieht man diesen Prozefs nicht als Mittel und den Tod
nicht als Ziel an, weil man die Möglichkeit erkennt, dafs sich
der Stillstand des Lebens und des Weltganges von selbst, als

natürliche Folge anderer Prozesse einstellen kann.



32 Die Teleologie und der Darwinismus.

Es ist also durchaus falsch, mit den „grofsen" modernen

Logikern zu sagen, die teleologische Auffassung bestehe nur in

einer Umkehr der kausalen; wenn auch in der Natur gar keine
Zwecke vorhanden wären, schon erkenntnistheoretisch steht fest,
dafs das allgemeine Bewufstsein mit der teleologischen Auffassung
etwas ganz anderes zum Ausdrucke bringen will.

Einen positiven Beweis gegen die Teleologie bringt Spitzer
nicht vor; bestimmend für ihn ist die bei jeder Gelegenheit ge-
äufserte Furcht vor „Gespenstern". Vielleicht kann eine Bemerkung
über falsche Deutungen der Zwecke der Natur als solcher gelten.
„Wenn Fechner aus dem Umstände, dafs bei den Tieren der „ganze
Lebensprozefs zu gunsten einer Seele besteht", den Schlufs zieht,
auch das Spiel der Funktionen im Pflanzenkörper müsse solch eine

Seele, solch ein Empfindungsleben vermitteln, wenn er aus dem

physischen Ergänzungsverhältnis zwischen Tier- und Pflanzenreich
auch das Vorhandensein einer psychischen Ergänzung folgert und
diese Folgerung in das teleologische Gewand der Behauptung kleidet,
dafs andernfalls das ganze Pflanzenleben „recht Arbeit um nichts

wäre", so sucht er gerade umgekehrt zu den Mitteln den Zweck,
zu bekannten Ursachen eine Wirkung, die nicht bekannt ist,
sich nicht zeigen läfst, sondern nur in vagen, schattenhaften,
schwankenden Analogieen eine ebenso schattenhafte, unsichere

Begründung findet, und es kann nun freilich die positive
Naturerkenntnis nicht fördern, dafs er sich auch rückwärts nach Mitteln
zur Verwirklichung des Zweckes umsieht, gewisse Pflanzenteile
als Empfindungsorgane deutet und das gedrängte Zusammenstehen

der Pflanzen im Räume, die gegenseitige Verschränkung ihrer
Aste und Wurzeln die „psychische Ausnutzung des Raumes"
bezwecken läfst. Die letztere W endung zeigt am besten, auf welch

gefährliche Abwege die teleologische Betrachtungsart führt, wenn
man als Zwecke Wirkungen auffafst, die nicht in jedem Falle
eine bestimmte Demonstration gestatten ." S. 443.

Aber die teleologische Naturauffassung im allgemeinen darf
nicht mit einer Deutung einzelner Natureinrichtungen verwechselt
werden. Es ist gar viel von älteren Vertretern der Naturzweck-

mäfsigkeit gefehlt worden, indem sie der Natur kleinliche Zwecke



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 33

unterlegten, welche nicht zu beweisen waren, oder sich thatsäch-
lich als falsch herausstellten. Wollte man durch diese verkehrten
Deutungen die Zweckmäfsigkeitslehre diskreditieren, so wäre dies
das Nämliche, als wenn man aus manchen verkehrten Deutungen
hieroglyphischer Zeichen den altägyptischen Litteraturdenkmälern
allen Sinn absprechen wollte. Wie man hier aus der ganz
evidenten Deutung vieler Hieroglyphen schliefst, dafs auch die

zweifelhaften nicht ohne Sinn sein werden, so mufs man auch

aus der evidenten Zweckbestimmung zahlreicher Natureinrichtungen

sehliefsen, dafs auch die weniger bestimmten sicher
einem Zwecke dienen, nicht aber die falschen Deutungen
derselben der Teleologie überhaupt aufbürden. Wenn sich Goethe

darüber lustig macht, dafs der Zweck des Korkbaumes sein soll,
für Weinflaschen Stöpsel zu liefern, so hat er damit nicht dar-

gethan, dafs wir nicht das Auge zum Sehen, das Ohr nicht zum
Hören haben.

Nicht die teleologische Naturauflassung war es, die Rechner
auf den Abweg führte, die Pflanzen für beseelt zu erachten,
sondern seine falsche Deutung von Natureinrichtungen entsprang
allgemeineren Weltansichten von der Beseeltheit aller Dinge und
ähnlichen nicht aus der Natur geschöpften, sondern in dieselhe

hineingetragenen Philosophemen. Eine richtige Anwendung der
Zweckbestimmung hat vielmehr schon zu den schönsten

Entdeckungen geführt, wie selbst Spitzer zugesteht. Mit Recht weist
Rechner in seinem Streite gegen Schleiden über die Teleologie
darauf hin, dafs ohne die teleologische Direktive die Erforschung
der Lebensverriehtungen im Dunkeln tappen müfste, dafs man

z. B. die Funktionen der Gebilde des Auges niemals erkannt
hätte, hätte man nicht Mittel zum Zwecke des Sehens in ihnen

vorausgesetzt. Die Gebrüder Weber gestehen ein, dafs sie ihre
wichtigen Entdeckungen über die Wärmeökonomie, die Mechanik
des Gehens, des Gehörorgans u. s. w. der teleologischen
Untersuchungsmethode verdanken.

Daraus ergibt sich aber wieder von neuem, dafs die

teleologische Naturauffassung nicht den Vorwurf der ünwissenschaft-

lichkeit, der naiven Auffassung eines unentwickelten Bewufstseins
Jahrbuch für Philosophie etc. II 3



34 Die Teleologie und der Darwinismus.

u. dgl. verdient. Und dies um so weniger, als sie die kausale

Betrachtung nicht ausschliefst, sondern zu derselben anregt, sie

unterstützt, ja in vielen Fällen allein möglich macht. Daraus

ergibt sich denn auch wieder, dafs die teleologische Erklärung
keine übernatürlichen, sondern nur rein natürliche Ursachen
einführt; denn die Intelligenz schafft die Zweckmäfsigkeit nicht
unmittelbar, sondern läfst die natürlichen Ursachen nicht nur die

beabsichtigten Zwecke erreichen, sondern soweit als möglich die

zweckmäfsigen Mittel und Einrichtungen durch Naturdinge erst
schaffen. Sie hat nur die Naturdinge mit solchen Eigenschaften
ausgestattet und sie in einen solchen Anfangszustand gesetzt,
aus dem die schliefsliche Zweckordnung sich ergeben konnte
und mufste.

Es ergibt sich aber weiter aus diesen Vorteilen, welche die

Teleologie der heuristischen Methode bietet, dafs sie die allein
wahre Naturauffassung darstellt. Wenn die Forschung wirklich
in der komplizierten Einrichtung eines Organs jenen Mechanismus

nachweist, der für den angenommenen Zweck vorausgesetzt
werden mufste, so liegt darin die beste Garantie für die Nichtigkeit

der Annahme. Man macht die Probe auf die Rechnung
und findet letztere so oftmals bestätigt, als man ein spezielles und
für den betreffenden Zweck vorausgesetztes Glied der Maschinerie
entdeckt. Eine solche ins kleinste Detail sich erstreckende
mathematisch genaue Übereinstimmung zwischen Mitteln und Zweck
ist aber nur durch die Berechnung einer Intelligenz, nicht durch
Zufall möglich. Hätten sich die Organismen ohne leitende
Absicht gebildet, so könnte man im besten Falle eine sehr allgemein

gehaltene, nur annähernde Anpassung ihrer Organe für ihre
Funktionen erwarten. Wenn dieselben aber eine so feinsinnige
Einrichtung für ihre Zwecke zeigen, welche, wie selbst Du Bois-

Reymond gesteht, „auch den strengen Anhänger mechanischer
Kausalität immer aufs neue in Staunen setzt", und z. B. die
elektrischen Einrichtungen der Zitterfische „gewifs des tiefsten
Nachdenkens eines guten Kopfes bedurften", wenn dabei mechanische

Gesetze sich angewandt finden, deren exakte Angemessenheit

für den beabsichtigten Zweck erst die höhere Mathematik



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 35

nachzuweisen imstande war, — solche mit geometrischer Präzision

ausgeführte Zweckmäfsigkeit sollte von selbst, ohne Überlegung
entstehen?

So hat sich uns denn ergeben, dafs auch die gewaltigsten
Anstrengungen der modernen Naturforscher den Zweck nicht aus

der Natur zu eliminieren vermögen. Wie grofsartig einfach und
doch so zutreffend nimmt sich doch diesen Ausflüchten,
Seiteusprüngen und Verdrehungen gegenüber die ruhige Deduktion des

hl. Thomas aus, wenn er 1. p. q. 2. a. 3 sagt: Videmus quod

aliqua quae cognitione carent, scilicet corpora naturalia operantur
propter finem. Quod apparet ex hoc quod semper aut frequen-
tius eodem modo operantur, ut consequantur id quod est optimum.
Unde patet quod non a casu, sed ex intentione perveniunt ad

finem. Ea autem quae non habent cognitionem, non tendunt in
finem nisi directa ab aliquo cognoscente et intelligente sicut sa-

gitta a sagittante. Ergo est aliquid intelligens, a quo omnes res
naturales ordinantur ad finem, et hoc dicimus deum.

Dem englischen Lehrer genügt zur Widerlegung der
Zufallshypothese, auf die Beständigkeit der Wirkungsweise der Naturwesen

hinzuweisen; wir haben in unserer Beweisführung uns
desselben medius terminus bedient, nur dafs wir mit Bezugnahme
auf die verschiedenen Wendungen unserer heutigen Gegner sie

bald in Form der Gesetzmäfsigkeit, bald in Form der Ordnung
oder der wiederkehrenden Ordnung u. dgl. auftreten liefsen.

Wir müssen die alten Wahrheiten immer in neuer Fassung, wie

es eben der Zeitgeist nötig macht, vortragen und begründen.
Dabei können wir häufig die von den Gegnern geschmiedeten
Waffen gegen sie wenden. Von diesem Gesichtspunkte aus habe

ich auch die Wahrscheinlichkeitsrechnung zur Bekämpfung der
Zufallstheorie angewandt. Man hat dieser meiner Beweisführung
und meinen Intentionen schweres Unrecht gethan, wenn man
behauptet hat, durch Wahrscheinlichkeitsrechnung könne man das

Dasein Gottes nur wahrscheinlich machen. Dieser Tadel zeugt
zunächst von einer gänzlichen Unkenntnis des Wesens des Pro-
babilitätskalküls. Ist die Wahrscheinlichkeit für das zufallige
Entstehen einer Konstellation öö> so tritt dasselbe ganz gewifs

3*



36 Die Teleologie und der Darwinismus.

nicht ein, ebenso wie es ganz sicher eintritt, wenn die
Wahrscheinlichkeit 4" ist. Jedenfalls ist dies von allen Mathematikern

zugegeben und also auch von den atheistischen
Naturforschern, gegen welche wir jene Rechnungen gerichtet haben.
Es werden uns diese Rechnungen aber geradezu von den Gegnern
aufgedrängt, wenn sie behaupten, unter allen möglichen Verbindungen

der Weltstoffe müsse durch Zufall auch einmal diejenige
herauskommen, welche die gegenwärtige Weltordnung ausmacht.
Da ist man ja genötigt, die Wahrscheinlichkeit zu berechnen,
welche für diese Weltordnung spricht. Wenn sich nun bei der

Rechnung herausstellt, dafs die Wahrscheinlichkeit nicht einmal

55, sondern noch geringer ist, so sollte man dies selbst vom

Standpunkte unserer Gegner aus gewonnene Resultat mit Ereuden

begriifsen, statt es zu bemängeln. Dafs die ganze Rechnung
zunächst nur gegen Einwürfe von Gegnern gerichtet war, konnte

man auch daraus ersehen, dafs die Deduktionen die Atomistik
zu Grunde legen. Nun habe ich mich doch bestimmt genug
darüber geäufsert, ob ich die Atomenlehre für so begründet halte,
dafs auf sie eine so wichtige Wahrheit gestützt werden könne,
wie es die Existenz Gottes ist. Man wird aber die modernen

Atheisten am besten durch den Nachweis widerlegen, dafs gerade
die von ihnen allgemein angenommenen Hypothesen notwendig
zur Vernichtung des Monismus führen. Im übrigen hat ein nicht
besonders für die Scholastik eingenommener Recensent meiner

Philosophie den Kernpunkt meiner Arbeiten gerade dahin

bestimmt, dafs sie auf exakte Weise scholastische Sätze begründen.


	Die Teleologie und der Darwinismus

