Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 2 (1888)

Artikel: Die Teleologie und der Darwinismus
Autor: Gutberlet, C.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B PHB SRS

DIE TELEOLOGIE UND DER DARWINISMUS.

Vox

Dr. C. GUTBERLET.

———o®e

Die christliche Philosophie befindet sich zur Zeit wieder
in derselben Lage, wie Aristoteles seinen Vorgingern gegeniiber,
welche auf eine materialistische oder pantheistische Weise den
Ursprung der Welt, insbesondere die Ordnung und Zweckmilsig-
keit der Natur zu erkldren suchten. Man mochte glauben, er
hitte fiir unsere thatséichlichen Verhiltnisse geschrieben, wenn
er Metaphys. I, 3 sagt: ,,Was endlich den Zweckbegriff, das
vierte Prinzip betrifft, so setzen jene Philosophen dasjenige, wes-
wegen die Handlungen, Verinderungen und Bewegungen sind,
in gewissem Sinne zwar als Prinzip, doch nicht so, wie wir, und
nicht auf die rechte Weise; denn diejenigen, welche die Ver-
nunft oder die Freundschaft zum Prinzip machen, lassen diese
Prinzipien zwar etwas Gutes sein, aber sie lassen nicht um
ihretwillen irgend etwas existieren oder werden. Gewisser-
mafsen machen sie also das Gute zur Ursache, gewissermafsen
aber nicht; denn sie machen es nicht schlechthin dazu, sondern
nur beziehungsweise . . . Als man auf diesem Wege fortging,
brach sich die Sache selbst Bahn und zwang zum Weiterforschen;
denn wenn auch allerdings alles Vergehen und Entstehen aus
etwas ist, sei dies nun ein einziger Grundstoff oder mehrere,
warum findet es statt, und was ist die Ursache davon? Das

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1I. 1



& . . .
2 Die Teleologie und der Darwinismus.

Substrat bewirkt doch nicht selbst sein Anderswerden; so ist
z. B. weder das Holz noch das Erz die Ursache seiner Ver-
anderung, das Holz macht kein Bett und das Erz keine Bild-
silule, sondern etwas anderes ist Grund der Veranderung. Diesen
Grund suchen, heilst jenes andere Prinzip suchen, das wir als
das Woher der Bewegung, als die bewegende Ursache bezeichnen.*

,Allein auch die genannten Prinzipien erwiesen sich als un-
zureichend, die Natur des Seienden vollstindig zu erkliren. Man
forschte darum wiederum, wie gesagt, von der Wahrheit selbst
weiter getrieben, nach dem jetzt folgenden Prinzip. Dals ndmlich
die Dinge gut und schon sind und gut und schon werden, daran
kann natiirlich — und auch jene Madnner konnen das nicht ge-
glaubt haben — das Feuer, die Luft oder etwas anderes der-
gleichen nicht Ursache sein. Ebensowenig ging es an, dem
Ungefidhr und dem Zufall etwas so Wichtiges anheimzustellen.
Als daher einer mit der Behauptung auftrat, wie den Geschopfen,
so wohne der ganzen Natur Vernunft inne, als Ursache der Welt
und ihrer gesamten Ordnung, so mulste ein solcher wie ein
Niichterner erscheinen im Vergleich mit den bedachtlos redenden
Fritheren. Anaxagoras ist es, der diesen Gedanken zuerst ge-
falst hat, wenigstens wissen wir es von diesem sicher; doch soll
vorher ihn schon Hermotimos, der Klazomenier, ausgesprochen
haben. Diejenigen, die dieser Ansicht sind, haben also die Ur-
sache des Guten zugleich zum Prinzip des Seienden, und zwar
zum Prinzip der Bewegung gemacht.“!)

Die Zweckvorstellung war bis vor kurzem bei Naturforschern
und Naturphilosophen so verfemt, dafs man nicht einmal die
Namen Mittel und Zweck gebrauchen durfte, um, wie Ludemar
Hermann in seiner Rede: ,,Der Einfluls der Deszendenztheorie
auf die Physiologie® sagt, durch den Ausdruck nichts fiir einen
schopferischen Willen ,zu prajudizieren”. Nachdem nun aber
Darwin gelehrt hat, wie Zweckmalsigkeit auch ohne dirigierende
Intelligenz entstehen kann, gebraucht man die Ausdriicke, welche

1) Siehe Ausfiihrlicheres bei N. Kaufmann, Die teleolog. Naturph.
d. Aristot. 1883.



Der Darwinismus fiithrt den Zufall als Erklirungsgrund ein. S

nur in einer theistischen Weltauffassung einen wahren Sinn
haben, unbedenklich. Man versteht dann unter Mittel bestimmte
Kausaleinrichtungen, welche einen bestimmten Erfolg haben, den
man Zweck nennt. Man gibt also den Zweck ,gewissermalsen®
nicht schlechthin zu. Im Grunde hat man auch nichts Befrie-
digenderes trotz aller Naturforschung beigebracht, um den Zufall
bei der Weltbildung nicht so offen wirksam sein zu lassen, als jene
alten Naturphilosophen. An die Stelle der ¢ulic und des
vetzoe ist die Anziehungs- und Abstofsungskraft, an die Stelle
der successiven Versuche der Natur ist die Variabilitit und der
Kampf ums Dasein, die Auslese, und das Uberleben des Passen-
deren getreten. Es soll im folgenden unsere Aufgabe sein, zu
zeigen, dals die modernen Leugner der Teleologie gerade so
wie die von Aristoteles getadelten Forscher, durch Milsachtung
des Zweckes, dem Zufall als alleinigem Erklirungsgrund verfallen.

L.
Der Darwinismus fiihrt den Zufall als Erkldirungsgrund ein.

Wir miissen darum sogleich im voraus bemerken, dafs wir
hier nicht die Abstammungslehre als solche bekdmpfen, sondern
nur eine ohne innere Gesetzmifsigkeit und Planmilfsigkeit sich
vollziehende fortschreitende Entwicklung der Organismen von
den niedrigsten zu den hochsten. Darwin selbst hatte nicht die
Absicht, die Zweckmiifsigkeit durch seine Hypothese zu besei-
tigen, er wollte nur den Bestand der organischen Welt durch
natiirliche Ursachen erkliren. Es wird als besondere Empfehlung
dieser Theorie bezeichnet, dals sie ungesucht jenes Problem zu-
gleich mitlost. Bekanntlich erkliart Darwin die Zweckmilsigkeit
der Organismen durch Auftreten neuer giinstigen Organe an
einzelnen Individuen, das Uberleben dieser Individuen im Kampf
ums Dasein und Vererbung dieser gunstigeren Organisation aut
die Nachkommen. Diese von den bedeutendsten Forschern, selbst
deszendenztheoretischen, beanstandete Hypothese ist aber noch
immer die am meisten verbreitete. Den Grund oder das Motiv

1#



4 Die Teleologie und der Darwinismus.

dieser Bevorzugung verrit uns Spitzer!): ,Es gibt eine Reihe
von Erscheinungen in der Organismenwelt, oder noch genauer
geredet, gewisse Seiten und Beziehungen dieser Erscheinungen,
die ohne Selektion absolut nicht verstindlich gemacht werden
konnen, wahrend im Lichte der Darwinschen Theorie alles Ritsel-
hafte und Mysteriose, das ihnen sonst unvermeidlich anhaftet, wie
mit einem Schlage verschwindet: — ich meine die Phédnomene
der organischen Zweckmalsigkeit.“ Er gesteht sogar ein, wie
sehr die Teleologie und warum sie die Forscher so sehr genierte,
,wie ein Alp driickte”, und begleitet dieses Grestindnis mit einer
Leidenschaftlichkeit, die tiete psychologische Blicke thun lélst.
»In der That: der Darwinismus hat die Naturzweekméifsigkeit,
welche die positive Forschung wie ein Gespenst scheute, da sie
wirklich aus dem Eingreifen von Gespenstern in den Weltlaut
zu entspringen schien, aus natiirlichen Ursachen abgeleitet und
hiermit die nur im Bereiche solcher Ursachen heimische Wissen-
schaft vertraut gemacht. Er hat, wie L. Hermann sich ausdriickt,
den transzendenten Zweckbegriff beseitigt, und dadurch einen
wahren Alp von den Forschern genommen. Das Verhalten der
Biologen, den Thatsachen gegeniiber, ist seither ein viel unbe-
fangeneres geworden. Sie diirfen jetzt die Zweckmilsigkeit,
welche ihnen allenthalben sich offenbart, getrost anerkennen,
ohne befiirchten zu miissen, dals sie damit die theoretischen
Fundamente ihrer eigenen Wissenschaft untergraben. Friiher
hiitete man sich angstlich, auch nur das Wort ,,Zweckmailsigkeit
oder ,,Zweck* zu gebrauchen ... Die Naturwissenschaft ist nicht
mehr vor die Alternative gestellt, entweder ein faktisches Ver-
héltnis, welches ihr in tausend Erscheinungen auf so deutliche,
sonnenklare Weise entgegentritt, zu ignorieren und hartnickig
vor demselben die Augen zu schliefsen, oder andernfalls der
Superstition, die, einmal in die Weltansicht hereingebrochen,
keine Schranke mehr duldet und sich keinen Damm setzen lafst,
Thiir und Thor zu 6ffnen. Dem traurigen Zwiespalte zwischen
Verleugnung der Thatsachen und Preisgebung der Prinzipien
hat sie Darwin fiir alle Zeit enthoben.“ S. 427.

1) Beitr. z. Deszendenzth. u. z. Methodol. d. Naturw. 1886.



Der Darwinismus fiihrt den Zufall als Erklirungsgrund ein. B/

,»Die Selektionstheorie giinzlich zuriickweisen hielse also auf
eine Erklirung derjenigen Thatsachen Verzicht leisten, deren
Verstindnis fiir die natiirliche philosophische Weltanschauung von
der allergrofsten Bedeutung ist, weil an ihnen die Superstition
Jederzeit ihren sichersten Riickhalt gefunden. Den Darwinismus
ablehnen hielse eigensinnig die Aufhellung der dunkelsten aller
kosmologischen Probleme verschmihen, ob dieselbe gleich in so
vollendeter Weise geboten worden ist, dafs sie sozusagen spielend
das ungeheure Riitsel lost. Wer es also micht vorzieht, hart-
nickig vor einer bodenlosen Tiefe stehen zu bleiben, wenn er
schon das Seil, iiber dieselbe hinwegzusetzen, in der Hand hat,
oder wer nicht so schwachsinnig ist, dafs er die an der Stelle
der biologischen Zweckmiifsigkeit giihnende Kluft im mechanischen
Weltsysteme und die Gefahr, hier in den Abgrund supernatura-
listischen Aberglaubens zu stiirzen, iiberhaupt gar nicht bemerkt,
der wird die Darwinsche Lehre von der Naturziichtung sicher-
lich mit begeisterter Freude aufnehmen miissen. S. 403.

Das sind kostliche Zugestindnisse. Dals wunderbare Zweck-
mifsigkeit in der Welt herrsche, hat die Naturforschung hart-
niickig geleugnet, um keinen Schopfer annehmen zu miissen; sie
gibt es jetzt zu, weil sie auch ohne Schiopfer dieselbe erkliren
zu konnen glaubt, und gerade darum nimmt sie den Darwinismus
mit begeisterter Freude auf. Es wird die Teleologie das dun-
kelste kosmologische Problem genannt; ja wohl recht dunkel ist
€S, wenn man es aus dem hellstrahlenden Lichte, in dem es uns
entgegentritt, wegriickt und in Finsternis hiillt: dunkel ist es
und unloshar, wenn man es ohne ordnende Intelligenz losen will,
aber kinderleicht, wenn man aus der Beschaffenheit der Phéno-
mene auf die proportionierte Ursache, die nur eine Intelligenz
sein kann, schliefst.. Die Furcht Spitzers, dafs mit der Annahme
einer solchen Intelligenz dem Aberglauben Thiir und Thor ge-
offnet werde, ist sehr unbegriindet: Erstens, weil da, wo natiir-
liche Ursachen zur Erklirung der Erscheinungen hinreichen, auf
die transzendente Ursache nicht rekurriert werden darf. Zwei-
tens, weil selbst da, wo dieselbe unentbehrlich ist, immer die
Wissenschaft nach den natiirlichen Veranstaltungen forschen muls,



b Die Teleologie und der Darwinismus,

durch welche die Zwecke der Natur erreicht werden. Die Te-
leologie und Kausalitit schliefsen sich nicht aus, sondern bedingen
sich: die hochste Ursache erreicht ihre Zwecke stets durch natiir-
liche Veranstaltungen; und diese zu erforschen ist Aufgabe der
Wissenschaft. Es ist also grundfalsch, was nach Du Bois-Reymond
Spitzer behauptet, dals da die Wissenschaft aufhore, wo der
Supernaturalismus anfingt. Nun argumentieren sie allerdings
80: ,,Die Absicht des theoretischen Naturforschers ist, die Natur
zu begreifen. Soll nicht diese Absicht sinnlos sein, so muls er
die Begreiflichkeit der Natur voraussetzen. Die Zweckmiilsig-
keit der Natur vertragt sich nicht mit ihrer Begreiflichkeit.
Bietet sich also ein Ausweg, die Zweckmilsigkeit aus der Natur
zu verbannen, so muls der Naturforscher ihn einschlagen. Solch
ein Ausweg ist die Lehre von der natiirlichen Zuchtwahl; folg-
lich betreten wir ihn bis auf weiteres.

Die Absicht des theoretischen Naturforschers ist nur dann
nicht sinnlos, wenn er wirklich nur das Begreifbare in der Natur
zu begreifen unternimmt, d. h. nur das durch natiirliche Ursachen
zu erklaren versucht, was sich ohne Hilfe transzendenter er-
klaren lifst. Sonst miilste er auch die Existenz der Materie
und ihrer Kriifte, die erste Bewegung des trdgen Stoffes u. s. w.
als Wirkungen natiirlicher Ursachen voraussetzen.

Und doch mufste Du Bois-Reymond unter den , Naturritseln*
auch die Teleologie stehen lassen. Er gibt zu, dafs nicht alle
zweckmélsigen Kinrichtungen angeziichtet werden konnen; so
z. B. das sog. Vermogen der Regeneration und die damit ver-
wandte Naturheilkraft. Das Kunststiick der Wiederherstellung
eines in zwei Halften zerschnittenen Siifswasserpolypen konnte
nach dem Ausdrucke dieses Physiologen nicht durch natiirliche
Zuchtwahl evlernt werden, weshalb unvermeidlich zweckmiilsig
wirkende Bildungsgesetze anzuerkennen seien. Noch deutlicher
hat dies W. Roux gezeigt, so dafs auch Spitzer gesteht: ,Die
den Anforderungen der Mechanik bis ins kleinste und einzelnste
entsprechende, und iiberall die grofste Festigkeit bei geringster
Massenentfaltung ermoglichende Knochenstruktur kann schon des-
halb nicht als fertige Eigentiimlichkeit den Wirbeltieren im



Der Darwinismus fithrt den Zufall als Erklirungsgrund ein. 7

Kampfe ums Dasein angeziichtet worden sein, weil auch in pa-
thologischen Fillen, bei Deformititen nach Knochenbriichen z. B.,
wodurch die Belastungsverhéltnisse anders geworden, die Struktur
sich doch stets diesen neuen Verhéltnissen entsprechend so aus-
gebildet fand, wie es die Grundsitze der vollendetsten Kon-
struktionstechnik verlangten. Wiirde man also auch vor der An-
nahme einst zuriickschrecken, dals die Darwinsche Selektion ein
Gewebe bis in die kleinsten Teile hinein habe zweckmiifsig bilden
kionnen, so wire es doch ganz absurd, ja unmdoglich zu denken,
es hitten nicht Tiere, bei welchen nach schief geheilten Frak-
turen eines Knochens die Teilchen wieder eine zweckmilsige
Lagerung annehmen, mit solchen iibrigens artgleichen Individuen
um die Existenz gerungen, bei welchen dies nicht der Fall ge-
wesen: denn da nach jedem Knochenbruche eine derartig zweck-
méfsige Strukturdinderung eintritt, kdime man in konsequenter
Verfolgung dieses Gedankens dahin, so viele Selektionsprozesse
sich vorstellen zu miissen, als es Knochen und Abschnitte aller
einzelnen Knochen, oder kiirzer: so viele als es mdogliche Frak-
turen gibt — eine Idee, deren Thorheit und Lécherlichkeit auf
den ersten Blick einleuchtet. Aber wie mit den Knochen ver-
hélt es sich auch mit den anderen Geweben.“ Weshalb ,,diese
histologischen und anatomischen Verhéltnisse ganz unzweideutig
auf eine allgemeinere, die zweckmilfsige Struktur stets und von
selber ausbildende Ursache hinweisen.“ S. 423 f.

Dieser Not hat nun W. Roux abgeholfen und ,,den Kampf
der Teile innerhalb des Organismus® als Entwickelungsprinzip
dem Darwinschen teils entgegen, teils an die Seite gestellt. Die-
jenigen Teile des Organismus, welche stirkere funktionelle Reize
erfahren, erleiden auch eine stirkere Assimilation, die nicht
funktionierenden leiden unter der atrophierenden Wirkung, und
darum fillt der Kampf immer zu gunsten der ersteren aus.
Damit ist nun ,ein Prinzip der Selbstgestaltung der zweckméfsigen
Grofsen- und Strukturverhaltnisse aufgestellt, aus dem sich, wo
nicht alle, — doch sicherlich viele der anatomischen Thatsachen
begreifen lassen, zu deren Erklirung der Kampf der Individuen



3 Die Teleologie und der Darwinismus.

mit seiner eigentiimlichen, besondere feste Typen =ziichtenden
Wirksamkeit nicht ausreicht. -

Und doch ist auch W. Roux mit dieser Theorie iiber die
Darwinsche Selektion nach Spitzers eigener Versicherung nicht
hinausgekommen. Denn ,,die Eigenschaft der Gewebssubstanzen,
durch das Funktionieren in ihrem Assimilationsvermogen ge-
kraftigt zu werden, ist nur aus dem Grunde eine allgemeine
Eigenschaft der Organismen geworden, weil sie urspriinglich
thren Trigern die Moglichkeit bot, den Kampf ums Dasein zu
bestehen, wihrend die aus anderweitigen Substanzen zusammen-
gesetzten Geschopfe sich den Miihsalen und Fahrlichkeiten dieses
Kampfes nicht gewachsen zeigten.“ S. 425.

Auf dieselbe Erkldrung kommt auch Du Bois-Reymond zu-
rick, wenn er die Eigenschaft der Organismen, durch Ubung
ihre Organe zu vervollkommnen, durch Auslese entstehen lafst:
,In der That, die Nitzlichkeit der Ubung in ihren verschiedensten
Gestalten ist an sich ein tiefes Problem. Wollen wir nicht zu-
geben, was wir wissenschaftlich nicht diirfen, dals Zweckmilsiges
anders als mechanisch entstand, so miissen wir schliefsen, dals
im Kampf ums Dasein die Lebewesen obsiegten, welche durch
Ausiibung ihrer natiirlichen Verrichtungen zufallig ihre Befihigung
fiir diese Verrichtungen steigerten oder dies mehr als andere
thaten, und dafs die so begiinstigten Wesen diese ihre gliick-
liche Gabe auf ihre Nachkommenschaft zu fernerer Steigerung
iibertrugen. So entstand eine iibungsfidhige Tierwelt; so schuf
sich die natiirliche Zuchtwahl selber in der Ubung ein richtiges
Hilfsmittel; endlich so ward die Gesamtheit der Lebewesen gleich
dem einzelnen zur Selbstvervollkommnungsmaschine.

Die sich jedem unmittelbar aufdringende IFrage, woher denn
nun die ersten Organismen kamen, zwischen denen Auslese ge-
troffen werden mulste, beantwortet Du Bois-Reymond durch die
bis jetzt positiv nicht beweisbare Annahme der mechanischen
Anlagen des Weltsystems.

In der That, da hat der grofse Zaubermeister Darwin ein
grofses Kunststiick fertig gebracht, er hat das Gespenst der



Der Darwinismus fiithrt den Zufall als Erkldrungsgrund ein. 9

Teleologie samt allem Geisterspuk gebannt. Aber leider hat er
dafiir ein anderes Gespenst, bezichungsweise ein ungeheueres
Absurdum zitiert: Der leidige Zufall ist nun die letzte und ein-
zige Ursache der organischen und konsequent der ganzen Welt-
ordnung; und was noch mehr ist: durch Zufall ist dies orga-
nische Reich eine Selbstvervollkommnungsmaschine geworden.
Diesem Aberglauben werden wir uns aber ohne Priifung nicht
ausliefern; da ja sonst iiberall, wo der Zufall herrscht, wo nicht
strenge Ordoung gehandhabt wird, statt Vervollkommnung immer
Rickschritt und Verschlechterung beobachtet wird. Dals hier
wirklich nur der Zufall als Grund der Weltordnung gilt, liegt
aut der Hand. Zufillig sind einige sehr unvollkommene Orga-
nismen entstanden, zufallig waren darunter einige mit Fort-
pflanzungsvermogen ausgestattet. Diese mulfsten den Sieg iiber
die nichtfortpflanzungsfihigen davon tragen, letztere starben ja
aus. Zufillig waren einige den Fahrlichkeiten des Lebens besser
gewachsen als andere, erstere verdrangten letztere und pflanzten
ihre giinstigen Eigenschaften fort. Und so entstanden durch reinen
Zufall immer einige neue Eigenschaften, die dadurch befestigt
wurden, dafs sie fortgepflanzt wurden —, dagegen die Individuen,
welche sie entbehrten, verdrangt wurden.

Nur scheinbar vermeidet Du Bois-Reymond den Zufall bei
der ersten Entstehung der Organismen, wenn er sie auf Rech-
nung der vorauszusetzenden mechanischen Anlagen des Weltalls
schreibt. Denn was sind mechanische Anlagen des Weltsystems,
welche organische Wesen hervorbringen? Mechanische Anlagen
kinnen nur mechanische, aber keine organische Entwickelung
bedingen. Es bleibt also dem Spiel mechanischer Kritte anheim-
gestellt, organische Wesen durch einen giinstigen Zufall hervor-
zubringen. Sollen aber die Anlagen des Weltalls so beschaffen
sein, dafs sie gesetzmiilsig organische Wesen hervorbringen, dann
ist allerdings der Zufall ausgeschlossen, zugleich aber auch der
Darwinismus iiberfliissig geworden. Denn genau mit demselben
Recht und Unrecht, mit welchem ein organisches Bildungsgesetz fiir
die Entstehung der ersten postuliert wird, mufs dasselbe auch fir
die hoher entwickelten Organismen zugegeben werden,



10 Die Teleologie und der Darwinismus.

Doch horen wir, wie Spitzer die Darwinistische Zufallslehre
rechtfertigt und damit den teleologischen Gottesbeweis, der fiir den
gemeinen Menschenverstand so viel ,,Bestechendes® hat, wider-
legen zu konnen glaubt. Jawohl, ein Mensch, der iiberhaupt noch
zu denken vermag und der sich seinen gesunden Verstand nicht
durch Wissenschaftsdiinkel, Vorurteile und Gotteshals verdunkeln
lafst, kann nicht umhin, es fiir baren Unsinn zu erkléren, dafs auch
nur ein einziger Organismus, geschweige die ganze organische Welt
bis zum Menschen ohne ordnende Ursache entstehen konne. Auch
ohne alle wissenschaftliche Befihigung wird er von vorneherein
alle die Manover, welche die Wissenschaft unternimmt, um den
Zufall plausibel zu machen, als Trug erkennen. Spitzer sagt also:
,»Nicht allein wird durch die Entwickelungslehre dem sich schon
aus der blofsen Konplikation des organischen Baues ergebenden
‘Postulat successiver Ausbildung Rechnung getragen, sondern es
bietet sich nun bei der Idee so zahlreicher, einander folgender
und stets mit Selekiionsprozessen vergesellschafteter Entwicke-
lungsphasen auch schon von selber die ungewiinschte ungeheuere
Summe anderer Kombinationen dar, unter denen die Gebilde von
der hochsten Stufe der Zweckmiflsigkeit nur so vereinzelt vor-
kommen, dals das Eintreffen aller derjenigen Faktoren, an welche
die Erzeugung dieser kunstvollsten Naturprodukte gekniipft ist,
in dem Chaos von Milliarden verschiedener Formenprigungen
ginzlich aufhort, etwas Unwahrscheinliches, oder im Falle wirk-
lichen Stattfindens auf eine intelligente Leitung der Ereignisse
Hinweisendes zu sein. Dazu kommt noch, dafs der Quotient,
den die einzelnen zweckmifsigen Bildungen von der Gesamt-
summe der im Organismus konzentrierten Zweckmailsigkeit aus-
machen, offenbar den reciproken Wert der Grilse vorstellt,
welche bezeichnet, um wie viel mal eine successive, diese Bil-
dungen Stiick fiir Stiick hervorbringende Schoptung durch die
Naturkrifte wahrscheinlicher geschitzt werden muls als eine
simultane Entstehung des Organismus im ganzen... So benimmt
die Auslese im Verein mit der Entwickelung dem Prozesse der
Organismenbildung im Hinblick auf die Zweckmilfsigkeit der or-
ganischen Gestalten alles Ritselhafte, was ihm auch bei ausschliels-



Der Darwinismus fithrt den Zufall als Erklirungsgrund ein. 11

licher Festhaltung der Selektionsidee immer noch anhaften miifste.
Die Theorie der unter fortwshrender Auswahl vor sich gehenden,
in jedem Stadium nur minimale Abinderungen darbietenden,
also mit den kleinsten Schritten sich weiter bewegenden Typen-
entwickelung 16st im Sinne der natiirlichen Weltansicht vollkommen
das grofse Problem der zweckmilsigen Lebensformen.“ S. 417 f.

Es wird also zugegeben und muls zugegeben werden, will
man nicht den ersten Forderungen der menschlichen Vernunft
Hohn sprechen, dals eine simultane Entstehung aller, auch der
vollkommensten Wesen durch Zufall undenkbar ist. Zwei Mo-
mente aber machen, so wird versichert, die Entstehung durch
rein natiirliche Ursachen weniger unwahrscheinlich: erstens, der
Umstand, dafs die einzelnen Ziige des zweckmiilsigen Organismus
sich erst nach und nach, und zwar sehr allmihlich gebildet haben.
Zweitens, dals eine jede Zweckmilsigkeit nur einen Fall unter
unzéhligen Unzweckmaifsigkeiten darstellt. Wenn durch Zufall
Milliarden Wesen entstehen, kann und mufs darunter auch ein-
mal zufillig ein zweckmalsiges sein: denn seine Zusammensetzung
ist eine von allen moglichen Kombinationen der Stoffe; wenn
diese also nach und nach realisiert werden, muls auch jene
zweckmilsige Kombination einmal herauskommen.

Dagegen ist nun vor allem zu bemerken, dafls die sog.
natiirlichen Ursachen nichts anderes sind, als der reine Zufall;
keine einzige der von der Entwickelungs- und Selektionslehre auf-
gestellten Ursachen versteht sich von selbst, als hochstens das
Postulat, dafs im Kampfe ums Dasein der Stirkere siegt: alles
andere leistet der Zufall. Ich sage hochstens: denn Spitzer bemerkt
spiter, wo es sich darum handelt, die Ubertragung des riicksichts-
losen Kampfes ums Dasein auf das sittliche Gebiet abzuschneiden,
es hinge gar viel von Umstdnden, d. h. vom Zufall ab, ob der
besser Ausgeriistete siege. Inshesondere ist selbst dieser Kampf
zufillig, d. h. ohne Ursache und Begriindung. Es ist kein Grund
vorhanden, dafs Organismen mit besseren Kigenschaften ausge-
riistet sind, als andere; denn es ist Zufall, dafs die Wesen
variieren, dafs sie in verschiedenem Grade variieren, dals sie nach
einer vollkommneren Organisation hin variieren, da doch eine



12 Die Teleologie und der Darwinismus.

Degeneration viel wahrscheinlicher ist: Bonum ex integra causa,
malum ex quocumque defectu. Ohne Grund ist es, dals so viele
Wesen auf einmal, in demselben Medium, an demselben Orte
mit so kollidierenden Lebensbedingungen auftreten, dafs sie einen
Kampf ums Dasein fiilhren konnen und miissen. Unzihlige Fille
sind moglich, wo ein friedliches Zusammenleben statt einer gegen-
seitigen Beeintrichtigung stattfinden konnte. Wie sollen nament-
lich im Anfange, wo auch nur die erste Entstehung eines ein-
zigen Organismus ein Zufall von unendlicher Unwahrscheinlichkeit
ist, so viele entstehen, dals die weite Erde und das ungeheuere
Meer ihnen nicht geniigt, sondern ein Existenzkampf entbrennt?
So ist denn schliefslich auch der Kampf ums Dasein und folg-
lich auch der Sieg des Stidrkeren und somit in der Selektions-
lehre alles Zufall, nichts hat einen hinreichenden Grund. Sind
aber alle Momente des Entwickelungsganges zufillig, d. h. ohne
Grund, dann ist es auch die Gesamtentwickelung und ihr schliels-
liches Resultat, der gegenwirtige Bestand der Welt und ins-
besondere der organischen Reiche. So gewils also die jetzige
Welt nicht auf einmal durch Zufall ins Dasein treten konnte, so
gewils auch nicht nach und nach. Beide Weisen der Bildung, weil
beide rein zufillig, sind ganz gleich wahrscheinlich oder un-
wahrscheinlich. Mag man den ganzen Prozels auch in noch so
kleine Abschnitte zerlegt denken, dadurch erhilt er nicht mehr
Begriindung, als wenn man ihn in seiner Totalitit fafst. Mag
man eine Eisenstange in noch so viele einzelne Stiicke zerlegen,
die Stiicke zu Ringen schmieden und sie ineinander héingen:
durch diese Zerlegung wird die Eisenmasse nicht mehr befihigt,
sich ohne Stiitze in der Luft zu erhalten, als wenn sie eine
Masse ausmacht. Ahnlich ist es mit dem Entwickelungsprozels:
im Gegenteil noch viel schlimmer. Dort halten sich die Ringe,
einer den andern: beim Entwickelungsprozesse durch Selektion
fehlt aber der Kausalnexus zwischen den einzelnen Stadien der
Entwickelung. Auf jeder Stufe konnte ein Stillstand der Ent-
wickelung oder selbst ein Riickschritt, oder das Ende des ganzen
Prozesses eintreten. Denn es ist ja blofs zufillig, dafs sich die
lebenden Wesen fortpflanzen miissen, zufillig, dals sie variieren,



Der Darwinismus fiihrt den Zufall als Erklirungsgrund ein. 13

zufillig, dals sie giinstige Eigenschaften und Existenzbedingungen
finden, zufillig, dafs besser organisierte die schlechteren ver-
dringen u. s. w. Ist aber jedes Moment des Fortschrittes zu-
fallig, dann ist es die gesamte Entwickelung, dann auch das End-
resultat, wie es jetzt vorliegt. Dals sich dies mathematisch genau
darlegen lifst, haben wir an einem anderen Orte gezeigt. Also
ist mit der allméhlichen Entwickelung der Zufall, d. h. die Un-
moglichkeit der Entstehung der organischen Welt ohne leitende
Ursache nicht beseitigt.

Der mathematische Beweis, dafs die successive Entstehung
der Zweckmilsigkeiten durch Zufall genau so wahrscheinlich und
unwahrscheinlich ist, wie die simultane, setzt allerdings voraus,
dals die Fortentwickelung eine unaufhaltsame sei; nimmt man
aber an, dals Versuche gemacht werden, die nicht alle gliicken,
dann gestaltet sich die Rechnung etwas anders, die Wahrschein-
lichkeit der zweckmiilsigen Bildungen wird etwas grifser, wenn
sie nur vereinzelt unter Milliarden Milsbildungen vorkommen.
Damit kommen wir auf den zweiten Punkt, der nach Spitzer
die zufillige Bildung der Organismen erkldrlich machen soll.

Das hier angenommene Spiel von fortwéhrenden Versuchen
der Natur wird durch die paldontologischen Thatsachen vollstéindig
Liigen gestraft. Wir finden da unter den fossilen Organismen
nicht Milliarden von unzweckmifsigen Geschopfen oder auch
nur weniger zweckmilsig eingerichteten Organismen, sondern
auf allen Stufen genau dieselbe Zweckmilsigkeit wie jetzt. Die
geringere Vollkommenheit der urweltlichen Flora und Fauna
beruht nicht auf einer geringeren Zweckmilsigkeit, sondern auf
einer geringeren Komplikation ihres Organismus. Ihr einfacherer
Bau ist im ibrigen gerade so zweckméfsig in sich und in Riick-
sicht auf ihre Umgebung wie der der jetzt lebenden Organismen,
die niedrigsten lassen an Zweckmilsigkeit ebensowenig etwas zu
wiinschen iibrig, als die hochstorganisierten. Sie sind auch nicht
aus Mangel an Zweckmilsigkeit ausgestorben; manche derselben
haben sich ja bis in die Jetztzeit herein erhalten: sondern sie
machten nur hoéher organisierten, fir die Verhiltnisse der spi-
teren Periode besser passenden Formen Platz. Ihre zweckmiilsige



14 Die Teleologie und der Darwinismus.

Organisation gilt den Paldontologen so selbstverstidndlich, dals
sie aus einem einzelnen Stiicke den ganzen Organismus und dessen
Funktionen, z. B. aus dem Gebisse die Lebensweise, den Bau
der Verdauungsapparate u. s. w. konstruieren, und durch spitere
Entdeckungen ihre auf Zweckmifsigkeit gegriindete Konstruktion
auch bestatigt finden.

Also kein einziger unzweckmilsiger oder weniger zweck-
milsig eingerichteter Organismus ist noch gefunden worden, und
doch miifsten bei blindem zufilligem Spiele der Entwickelung
,Milliarden“ milsgliickter Formen auf eine gelungene kommen.

Man kann auch nicht sagen, die gelungenen hétten sich
durch lange Zeitraume fortgepflanzt, die milslungenen seien bald
ausgestorben, darum miisse man offenbar mehr zweckmifsige als
unzweckmilsige Versteinerungen finden. Jawohl, vielleicht we-
niger zweckméfsige, aber man findet gar keine. Aber selbst
das Weniger ist nicht zuzugeben: Unter den Milliarden weniger
gelungenen Krzeugnissen des Zufalles mulsten auch viele sich
tinden, die sich fortpflanzen konnten und ebenso oder noch frucht-
barer waren als die zweckmélsigsten. Und nicht blols einmal
fortptlanzen, sondern auch dauernd erhalten konnten sich weniger
giinstig organisierte Individuen, wenigstens so viele, dals sie der
Zahl der giinstig ausgerusteten gleichkimen. KEs miifsten sich
wenigstens also durchschnittlich ebenso viele unzweckmifsige als
zweckmilsige Fossilien finden. Erstere finden sich aber gar nicht.

Die Deszendenzlehre und die Selektionshypothese kommen
hier in einen merkwiirdigen Widerspruch mit einander. Um die
Deszendenz zu beweisen, beruft man sich auf die morphologischen
Reihen in den zeitlich auf einander folgenden Erdschichten,
welche von einer niedrigsten Form durch Mittelstufen zu einer
hiochsten fortschreiten. Es stellt uns also dieser Fortschritt in der
Organisation den Gang der wirklichen Entwickelung dar. Aber wo
ist da etwas von Auslese, von weniger gut organisierten Individuen
von mehr oder weniger mifsgliickten Versuchen zu beobachten?

Oder sollen die blinden Versuche blofs bei der ersten Bil:
dung der unvollkommensten Organismen stattgefunden haben,
sodann aber durch Zufall und Auswahl sich die Fortpflanzungs-



Der Darwinismus fiihrt den Zufall als Erklirungsgrund ein. 19

tihigkeit und Variabilitit und Vererbbarkeit gebildet haben, in-
folge deren die Versuche nun nicht mehr so blind und zufillig
sind und also auch keine verungliickte Bildungen mehr zu Tage
fordern? Es ist reine Tduschung, wenn man glaubt, durch zu-
fillige Entstehung von gesetzmélsigen Kriften konne der Zufall
wahrscheinlicher Zweckmifsigkeit schaffen, als ohne jene Krifte.
Damit wird ja der Zufall und die zweckmiifsigen Bildungen in die
zufilligen Krifte verlegt. Es ist aber doch einleuchtend, dals
es dem Znufall nicht leichter ist, eine Potenz zu schaffen, die
nun fort und fort ohme Zahl zweckmifsige Bildungen hervor-
bringt, als diese Bildungen unmittelbar herzustellen. Im Gegen-
teil, ersteres ist viel schwieriger. Oder ist es wohl richtig
gedacht, dafls zwar durch zufilliges Zusammentreffen von Stahl-,
Silber-, Glasteilen u. s. w. Uhren nicht entstehen konnen, dafs
sich aber zufillig eine Maschine zusammensetze, welche Uhren
ohne Aufhoren und ohne Zahl produziert? Ist es wohl leichter,
dals zufdllig Uhren von abgestufter Vollkommenheit entstehen,
als dals ein Mechanismus sich bilde, der Uhren mit verdnder-
licher Vollkommenheit erzeuge, die wieder andere erzeugen und
sodann in der Konkurrenz mit einander oder mit der Umgebung
zum Alleinbestand der vollkommensten fiihren; dals die voll-
kommneren ihren Typus vererben u. s. w.?

Wir haben iibrigens zu viel zugegeben, wenn wir bei den
blinden Versuchen der Natur auch nur die Moglichkeit eines
einzigen Organismus unter Milliarden verfehlten Bildungen zu-
gestehen. Die niedrigste Stufe der Organisation stellen die ein-
zelligen Pflanzen und Tiere dar. Nun ist aber selbst dieser ver-
hiltnisméilsig einfache Organismus so kompliziert, dals die schirfsten
Mikroskope noch nicht die letzten Strukturverhiltnisse darlegen
konnten, — jedenfalls haben dieselben aber so viel festgestellt,
dals die Behauptungen Hickels u. A. von Schleimkliimpchen,
strukturlosen Eiweifskliimpchen als Fabeln zu bezeichnen sind.

Das Protoplasma der Zelle verrichtet ja auch bereits alle
wesentlichen Funktionen des Lebens, der Assimilation, der Cir-
kulation, der Ernshrung, der Fortpflanzung. Es erscheint aber
nicht leichter, sondern eher schwieriger, solche wunderbaren



16 Die Teleologie und der Darwinismus.

Funktionen von einer so winzigen Zelle, als von einem zusammen-
gesetzten Organismus ausfiihren zu lassen. Es diirfte der Wissen-
schaft viel leichter sein, eine griofsere Pflanze oder ein Tier zu
produzieren, als eine Zelle. Wenn also zufillig kein Organismus
unter Milliarden Kombinationen entsteht, so auch keine Zelle.
In der That: entweder ist eine besondere Lebenskraft zur Er-
zeugung wie zum DBestande eines organischen Wesens erforder-
lich, dann ist klar, dafs es durch zufilliges Zusammentreffen von
rein stofflichen Elementen nicht entstehen kann. Wer aber die
Lebenskraft fiir iberfliissig erachtet, der mufls die erstaunlich
kiinstliche Anordnung der organischen Teilchen als Grund der
so eigentiimlichen Lebenserscheinungen ansehen. Eine so kom-
plizierte Anordnung entsteht aber nicht durch Zufall, auch nicht
nach Milliarden Versuchen. Man kann ja das Experiment leicht
machen. Der Chemie stehen alle Stoffe zu Gebote, welche die
Zelle zusammensetzen, der Physik alle Naturkréfte in jeder denk-
baren Intensitat, Mannigfaltigkeit, Proportion u. s. w. Man mische
also und rithre so lange als man will, und sehe zu, ob eine Zelle
herauskommt, d. h. ein Wesen, das sich nédhrt, fortpflanzt, variiert
u. s. w. Hat man einige erhalten, so lasse man sie variieren,
wahle die giinstigeren zur Fortpflanzung aus, iiberwache den
Prozels mit der grofsten Sorgfalt: wird dann wohl ein voll-
kommenes Tier oder eine Pflanze zum Vorschein kommen?
Man halte uns nicht entgegen, dals wir die natiirlichen Be-
dingungen der Urzeit nicht kennen, dals die Zeit des Experimen-
tirens noch zu kurz ist: denn jedenfalls so giinstig waren die Be-
dingungen in der freien Natur unter dem blinden Walten des
Zufalles sicher nicht, wie jetzt, wo man gerade die Stoffe zu-
sammenbringen kann, welche den Organismus ausmachen, und
zwar in den Proportionen, wie es die organischen Wesen erfor-
dern, wo man die Krifte nach Belieben nach und nach abéndern
kann u. s. w.: was alles in dem urspriinglichen Chaos wegfillt.
Die Zeit ist allerdings kurz, man kann aber dafiir nach Belieben
Tausende von Experimenten machen, wo in der Natur kaum
fiir eines der hinreichende Grund gegeben ist. In der kurzen
Zeit hat man ja auch schon vieles erreicht, ndmlich manche



Der Darwinismus fiihrt den Zufall als Erkldrungsgrund ein, 17

organische Substanzen kiinstlich herstellen konnen, welche friiher
als ausschliefsliches Produkt der Organismen galten: aber eine
Zelle herzustellen, hat man umsonst versucht. Bildungen, die
dufserlich mit einer Zellhaut Ahnlichkeit haben, konnten K. Vogt
und Monnier erhalten, aber lebensfihig waren sie schon darnm
nicht, weil nicht die Membran, sondern das von ihr eingeschlossene
Protoplasma das Wesen der Zelle ausmacht. Auch in der Ziich-
tung rithmt man sich, in kurzer Zeit so Grolses erreicht zu
haben; nun so ziichte man doch nur eine einzige neue Spezies.

Aber vielleicht wird noch erreicht, was bis jetzt unmoglich
war. — Nun, das konnen wir getrost abwarten. Jeder denkende
Mensch erkennt mit aller Klarheit, dals, wenn auch die ganze
Ewigkeit gemischt und geriihrt und probiert wiirde, niemals eine
Uhr, eine Dampfmaschine oder auch nur ein vierrideriger Wagen
herauskommen wiirde. Und doch steht die Kunstfertigkeit dieser
(zebilde in gar keinem Vergleich mit der einer Zelle, ihren
Eigenschaften und Funktionen. Ich will trotzdem es nicht fiir
ebenso unmoglich erachten, dafs einmal durch Probieren eine
Zelle entstehe, wie dals Versuche eine Maschine hervorbringen.
Wiirde einmal eine Zelle konstruiert werden, so geschihe
das mnatiirlich nicht durch blofses Mischen und Riihren, sondern
durch iiberlegendes Konstruieren, wie man eben auch eine Ma-
schine konstruieren kann. Sodann aber wiirde das Konstruieren
der Zelle nur bedeuten, dals man hinter die Bedingungen ge-
kommen wire, unter denen Organismen durch Urzeugung ent-
stehen. Dals eine Maschine durch ein Gesetz, wie die generatio
originaria es darstellt, entstehe, fillt niemanden ein, fiir den
Organismus ist sie, wenn auch nicht thatsachlich, so doch ab-
solut gesprochen, nicht unmoglich. Aber ohne Gesetz der Ur-
zeugung, durch rein zufilliges Begegnen der Stoffe und Krifte
ist ein organisches Wesen, auch das niedrigste, weit weniger
moglich als die komplizierteste Maschine.

Noch auf eine andere arge Tiduschung miissen wir auf-
merksam machen, die denen unterlduft, welche die Bildung der
Organismen durch mehr oder weniger gelungene ,,Versuche
wahrscheinlicher machen zu kénnen glauben. Wir fragen: Wer

Jahrbuch fiir Philosophie ete. II. 2



18 Die Teleologie und der Darwinismus.

stellt denn die Versuche an? Wer versucht eine neue Kom-
bination, wenn die friihere weniger gelungen war? Solche Ver-
suche konnen der Natur nur von einer anthropomorphistischen
Vorstellung und nur mit dem grofsten Unrecht beigelegt werden.
Die anorganischen Stoffe und ihre Krifte konnen nach dem ersten
Versuch vollstindig ithr Weiterprobieren einstellen. Was nitigt
sie denn, von mneuem sich in anderer Weise zu kombinieren?
Nach dem Gesetze der Triagheit suchen sie sich ins Gleichgewicht
zu setzen, und zwar in das stabilste, welches mit der geringsten
Raumerfiillung verbunden ist. Ist dies erreicht, dann ist eine
Weiterbildung unmoglich. Nur in dem Falle, dafs wiahrend der
Herstellung des Gleichgewichtes zuféllig eine organische Kom-
bination auftritt, konnte von einer Organismenbildung durch das
blinde Walten der Naturkrifte die Rede sein. Wire diese aber
nicht gelungen, und dazu gehort, wie wir sahen, unendlich viel,
dann geht sie rettungslos zu Grunde, und wie nochmals ein
Versuch zum Besseren stattfinden soll, ist unbegreitlich.

Nur wenn ein Bildungsprinzip den Entwickelungsgang be-
herrscht, kann von wiederholten Versuchen der Naturkrifte die
Rede sein: es setzt also die Zufallstheorie die Gesetzméfsigkeit,
die sie erklaren will, schon verstirkt in der Anlage voraus und
fiihrt die Zweckmalsigkeit, die sie als Geisterspuk verbannen
will, durch die Hinterthiire wieder herein; nur mit der wenig
empfehlenswerten Zuthat, dals jetzt der Natur, den blinden
Kriften eine Zielstrebigkeit beigelegt wird, die nach aller Ver-
nunft und Erfahrung nur in einem verniinftigen Wesen sich finden
kann. Oder ldfst sich ohne Erkenntnis und Intention eines
Zweckes erkliren, dafs nach miflsgliicktem ersten Versuche ein
zweiter, und nach weniger gelungenem zweiten ein dritter an-
gestellt werde? Und so kommt auch Spitzer iiber die von ihm
verketzerten metaphysischen Entwickelungsursachen eines Unbe-
wulsten von Hartmann, oder eines Lebe-Willens von Schopen-
hauer, oder eines dhnlichen Experimentators nicht hinaus.?).

1) Wir haben oben im Text gesagt, dafs es mathematisch gleich
wahrscheinlich oder unwahrscheinlich sei, ob man die Ordnung durch Zufall
auf einmal oder nach und nach entstehen lasse. Wir wollen dies durch



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 19

11

Gibl es eine Teleologie ohme Ziveck?

Wenn es so das unsterbliche Verdienst Darwins ist, einer-
seits ein naturwissenschaftliches Problem, die Entstehung der Arten,
gelost zu haben, andererseits, ohne es nur zu beabsichtigen,
gerade damit eine hochwichtige philosophische Frage: die natura-
listische Erklarung der Zweckmaifsigkeit, endgiiltig beantwortet
zu haben, so fragt es sich, wie nun doch noch der Naturforscher

eine einfache Anwendung der Wahrscheinlichkeitsrechnung zeigen. Die
Wahrscheinlichkeit, dafls ich mit einem Wiirfel, dessen Seiten der Reihe
nach mit 1, 2, 8, 4, 5, 6 bezeichnet sind, zum ersten Male zufiillig 1 werfe,
ist = ]. Denn 6 Fille sind moglich, 1 giinstig. Dals ich mit einem

zweiten zum ersten Male 2 werfe, hat auch die Wahrscheinlichkeit — 1;
also wenn ich mit den beiden zugleich werfe, und der erste 1, der
zweite 2 oben zeigen soll, dafiir ist die Wahrscheinlichkeit = @ « 1.

Habe ich nun 6 Wiirfel, so ist die Wahrscheinlichkeit, dals beim ersten
Wurfe der erste 1, der zweite 2, der dritte 3 Augen u. s. w. oben liegen
habe = - 1-1-1-1- 1 =(}) = é];. Dasselbe kommt aber her-
aus, wenn ich erst mit einem Wiirfel allein 1, dann mit einem zweiten 2,
mit einem dritten 8 Augen u. s. w. werfen will. Denn dafls ich das erste
Mal 1 und das zweite Mal 2 und das dritte Mal 3 werfe, dafiir ist die
Wahrscheinlichkeit = } - 3+ &+ - 1 - 1= tl; Also ist die sucecessive
zufillige Einfithrung einer bestimmten Ordnung gerade so wahrscheinlich
wie die simultane. Nun sind aber im Falle der Weltbildung die mog-
lichen Kombinationen unendlich viele, denn die Stoffteilchen sind unzihlig
viele, dieselben konnen unendlich viele Lagen einnehmen und unzihlig viele
Kombinationen eingehen. Also die Wahrscheinlichkeit, dafs auch nur eine
Gesetzmiifsigkeit durch Zufall werde, ein unendlich kleiner Bruch. Der-
selbe wird aber noch unendlich kleiner, wenn man ihn mit der unermefs-
lich grofsen Zahl potenziert, welche die Anzahl der Gesetzmiilsigkeiten in
der Welt ausdriickt, mogen nun diese Gesetzmilsigkeiten auf einmal oder
successive entstanden sein.

Der Wahrscheinlichkeitshruch wird etwas weniger klein, wenn manblinde
Versuche annimmt, z. B. fragt: Wie grofs ist die Wahrscheinlichkeit, dafls
ich mit dem Wiirfel das erste Mal 1, oder wenn dies nicht, wenigstens das
zweite Mal 2 u. s. w. werfe, Sie ist nimlich=1—(1-—-)1—=Da—1Y...
Da aber bei der Bildung der Ordnung der Welt bereits die Wahrschein-
lichkeit fiir jede einzelne Gesetzmifsigkeit = 0 ist, so gibt obige Formel:
1 —1=0. Ist aber die Wahrscheinlichkeit 0, dann tritt nach den Prin-
zipien des Wahrscheinlichkeitskalkiils das Ereignis sicher nicht ein.

2!



20 Die Teleologie und der Darwinismus.

stets von Zwecken und Mitteln in der Welt, insbesondere in der Or-
ganismenwelt sprechen kann. Gibt es eine Teleologie ohne Zwecke,
wie fiir Zimmermann eine Psychologie ohne Seele? Allerdings,
antwortet man. Man kann, so behauptet Spitzer, recht wohl von
Zwecken in der Natur sprechen, ohne solche anzunehmen. Dies
zu begriinden, erfordert eine erkenntnistheoretische Untersuchung.

,Die Naturprozesse lassen sich nicht allein sehr ungezwungen
im Bilde eines Zweckverhiltnisses vorstellen, indem eine Wirkung
als Zweck, der zugehorige Ursachenkomplex aber als die Summe
der diesem Zwecke dienenden Mittel betrachtet wird, sondern
es ist die Auffassung eines bestimmten Effekts als Ziel auch
sogar oft der beste Weg, zu einer Erkenntnis aller an der Her-
vorbringung dieses Effekts beteiligten Ursachen zu gelangen.
Der Wert der Zweckvorstellung liegt dann eben in der Fixierung
der einen Wirkung, welche unverriickt im Auge behalten und
in Bezug auf welche alle iibrigen Erscheinungen, sofern sie etwa
kausale Bedeutung fiir sie haben mochten, gepriift werden, mit-
hin in dem Anstols zu erschopfender Untersuchung einzelner
Momente der Naturwirklichkeit. Wiahrend die gewohnliche, nicht
teleologische Forschung nur die isolierten Kausalitdtsreihen ver-
folgt, unbekiimmert um die Knotenpunkte, in welchen dieselben
zusammenlaufen und sich verschlingen, richtet die Zweckbetrach-
tung gerade auf diese Knotenpunkte ihr Augenmerk und ergiinzt
somit wesentlich das Bild des Kosmos, welches, wenn es getren
sein soll, nicht blofs ein Neben- und Nacheinander, sondern auch
das mannigfachste Durch- und Ineinander darbietet . .. Die
Zweckauffassung ist demnach die Auffassung des Zusammen-
hanges der Erscheinungen, und ihre Berechtigung, sofern sie
sich nicht in der Dichtung zweckmilsiger Gespenster ergeht,
steht aufser allem Zweifel.“ S. 437.

So fassen den Zweck auch neuere Logiker wie Sigwart
und Wundt. Ersterer sagt: ,,Die rein kausale Betrachtung geht
von einzelnen wirksamen Elementen aus und untersucht, was
aus 1hnen bei dieser oder jener Kombination vermége ihrer stoff-
lichen Beschaffenheit und ihrer Form nach Naturgesetzen hervor-
gehen muls, sie betrachtet die Bewegung der Schaufeln des



(+ibt es eine Teleologie ohne Zweck? 21

Wasserrades als Folge der Stromung des Wassers und erkennt
aus der Form des Rades und der Lage der Achse, dals es sich
um diese drehen mufs u. s. w.; andere Kombinationen derselben
Elemente wiirden anderen Erfolg haben. Die Betrachtung unter
dem Gesichtspunkte des Zweckes nimmt den Erfolg zum Aus-
gangspunkte, und fragt, welche Kombination oder welcherlei Kom-
binationen von Ursachen gerade diesen Erfolg hervorbringen
konnten; was sein mulste, wenn dieses Resultat eintreten sollte. ..
Hitten wir eine durchgiingige Einsicht in den Kausalzusammen-
hang der Welt, so wiirden sich beide Betrachtungsweisen voll-
kommen decken; und soweit wir diese Einsicht haben, lassen
sich die Zusammenhénge auf die eine wie auf die andere Weise
darstellen. Wenn die Betrachtung der gegebenen Massen und
Bahn-Elemente der Planeten durch Rechnung ergibt, dafs ihre
gegenseitigen Storungen sich immer wieder ausgleichen und nur
innerhalb bestimmter Grenzen Oscillationen in den Bahn-Elementen
hervorbringen, so erscheint die Stabilitit des Sonnensystems als
der notwendige Erfolg gegebener Ursachen, und das ist die kau-
sale Betrachtung. Gehen wir dagegen von dem Sonnensystem
als einem stabilen Ganzen aus, und fragen, wodurch diese Sta-
bilitit zustande kommt, s0 erscheint jetzt die Fortdauer der Be-
ziehungen seiner Bestandteile als Zweck, und es fragt sich, unter
welchen Bedingungen sie moglich ist; es ergeben sich vielleicht
verschiedene Moglichkeiten, unter denen die eine verwirklicht
ist; das ist die formell teleologische Betrachtung.”

Noch entschiedener Wundt: ,Sobald wir die Wirkung in
der Vorstellung vorausnehmen, erscheint sie als Zweck, und die
Ursache, welche die Wirkung herbeifiihrt, erscheint als das Mittel
zu diesem Zweck. Wenn wir von den Pumpwirkungen des
Herzens zu der Bewegung des Blutes in den Gefilsen iiber-
gehen, so sind jene die Ursachen der letzteren; wenn wir um-
gekehrt von der Blutbewegung in den Gefilsen auf die Herz-
aktion zuriickgehen, so ist die erstere der Zweck, der durch die
letztere erreicht wird. Wenn die nédmlichen Physiologen, welche
nicht anstanden, den Organismus fiir eine natiirliche Maschine
zu erkldren, gleichzeitig jede Art teleologischer Betrachtung in



22 Die Teleologie und der Darwinismus.

der Physiologie perhorreszierten, so standen diese beiden. An-
schauungen nicht in Ubereinstimmung; denn keinem Mechaniker
fallt es ein, die Zweckbetrachtung bei der Zergliederung der
Wirkungen einer Maschine auszuschliefsen: stets konnen aber
auch hier die kausale und die teleologische Erklirung auf jede
Reithe von Erscheinungen neben einander angewandt werden.*“

Darnach findet sich der Zweck nicht blofs in den organi-
schen Funktionen, ,vielmehr ist diese Auffassung, da sie eine
simple Umkehrung der Kausalerkenntnis vorstellt, auch auf alle
Ursichlichkeitsbeziehungen anwendbar. Nicht mit Unrecht hat
Whundt bemerkt, dals sogar manche allgemeine astronomische und
mechanische Prinzipien in ihrer gewdhnlichen Formulierung einen
mehr oder weniger teleologischen Charakter zeigen. Das Laplacesche
Prinzip der Stabilitit und das Gaufssche Prinzip des kleinsten
Zwanges werden von Wundt hierfiir als Beispiele citiert. S. 445.

Aber immerhin miissen, wie Sigwart bemerkt, besondere
Motive vorliegen, die kausale Betrachtung regressiv in die teleo-
logische umzusetzen: ,Zwei Momente scheinen vor allen fiir das
Platzgreifen der Zweckbetrachtung im konkreten Falle entschei-
dend zu sein. FEinerseits wird man iiberall dort Zwecke und
Mittel zur Erreichung solcher Zwecke anzunehmen sich versucht
fiithlen, wo komplizierte Wirkungen da sind, die durch eine Ver-
kettung mannigfacher Ursachen hervorgebracht werden; anderer-
seits ist die Konstanz oder die regelmilsige Wiederkehr des
Phénomens ein sehr kriftiges Motiv der Zweckansicht. Die Er-
haitung oder fortwihrende Erneuerung und Wiederherstellung
eines an vielerlei Bedingungen gekniipften Zustandes verfiihrt uns
in erster Linie, diesen Zustand als Zweck zu denken.“ S. 446.

Aber in der Auffassung der organischen Funktionen als
Zweck der Organe ist der teleologische Instinkt geradezu zwin-
gend. ,Nirgends aber — dies darf man getrost aussprechen —
stellt sich die Zweckbetrachtung mit so zwingender Gewalt von
selber ein, kehrt sie, wenn das erkenntnistheoretische oder meta-
physische Raisonnement sie verscheucht hat, so unabweisbar
immer wieder zuriick, schliefslich allen philosophischen Uber-
legungen, allem Theoretisieren zum Trotz in der thatsdchlichen



(Gibt es eine Teleologie ohne Zweck ? 23

Auffassung der Dinge doch den Platz behauptend, als auf dem
Grebiete der Organismenwelt. Hier sind die Begriffe Mittel und
Zweck wirklich, wie Diihring bemerkt, gar nicht zu entbehren
und verbergen sich oft unter gleichgiiltigen Namen ... Schon
das Wort ,,Organ®, welches die Wurzel der gebriuchlichen,
wissenschaftlichen Benennungen der hierher gehorigen Erschei-
nungsreihen vorstellt, enthdlt unverkennbar die Zweckbeziehung
in sich und beweist dadurch, dafls faktisch auch in der Auffassung
dieser ganzen Gruppe von Phénomenen die teleologische Vor-
stellungsweise herrschend ist. Man mag immerhin fest iiberzeugt
sein, dafs das Getriebe innerhalb eines tierischen oder pflanz-
lichen Organismus nicht wahrhaft reale, von einer intelligenten
Absicht gesetzte Zwecke verwirklicht; aber man wird sich darum
nicht minder zur Anschauung dieses Getriebes sub specie fina-
litatis, wenn ich, Spinoza nachahmend, so sagen darf, gendtigt
fiihlen. S. 449.

Ein weiterer Grund, der uns den Organismus teleologisch
zu fassen zwingt, liegt in seiner Anpassung an die wechselnden
Verhiltnisse: ,,Wenn das allgemeine konstante Schema der phy-
siologischen Verrichtungen die Anwendung des Zweckbegriffes
der Lebensbetrachtung formlich aufnitigt, so geschieht das nicht
minder durch die im Verhédltnis zur unorganischen Natur un-
gemein grofse Irregularitit und Variabilitit der Erscheinungen
auf biologischem Gebiete. - Indem némlich bei all dieser Irregu-
laritdt, bei aller zu Einfliissen der Aulsenwelt in unverkennbarer
Beziehung stehenden Verschiedenheit der Gestaltung, welcher
die Funktionen und die sie vollstreckenden Organe des Tier-
und Pflanzenkorpers unterliegen, nichtsdestoweniger das allgemeine
Resultat, das Leben der Organismen stets ungehindert sich ein-
stellt, ja auch die einzelne Verrichtung trotz des Zwanges, der
ihr von den dufseren Umstinden auferlegt ward, der Hauptsache
nach ungestort von statten geht, wird die Anschauungsweise nur
um so verfiilhrerischer, welche das unter mannigfachem Wechsel
und Schwanken seiner erzeugenden Faktoren immer aufrecht
bleibende Resultat als Zweck oder Ziel des ganzen Prozesses
vorspiegelt. Hiermit gewinnt es nun erst recht den Anschein,



24 Die Teleologie und der Darwinismus.

als triten die vielerlei in der Organismenwelt sich regenden
Krifte nur als Mittel zur Erreichung des Lebenszweckes iiber-
haupt in Wirksamkeit. Denn auch die menschliche Zweckthatig-
keit ist ja dadurch gekennzeichnet, dals sie zur Realisierung
desselben Zweckes verschiedene Mittel wéhlt, deren besondere
Beschaffenheit sie den jeweiligen Umstinden anpalst.“ S. 455.

Der letzte und nicht geringste Grund ,der Nétigung zur
teleologischen Auffassung der vitalen Erscheinungen® liegt ,,in
dem Umstande, dafs ein Teil der Organismenwelt. ja wirklich
das Reich der Zwecke ist . . . Hiermit ist das Psychische als
der wahre Ursprungsort und die eigentliche Heimat der Zwecke
richtig erkannt; und sofern nun das Psychische ein Teil, eine
Seite des Organischen ist, kann die Teleologie einfach als eine
Erweiterung des Zweckgebietes iiber seine wahren Grenzen hin-
aus, als cine poetische Ubertreibung bezeichnet werden, welche
den Teil zum Ganzen macht.“ S. 461.

So wiren wir also wirklich wieder bei der Weisheit der
jonischen Materialisten angelangt: wir haben nicht die Augen,
um zu sehen, die Ohren, um zu horen, sondern weil wir gerade
Augen haben, sehen wir, weil uns zufillig Ohren gewachsen
sind, horen wir. Fiir uns ist diese ganze ,erkenntnistheoretische‘
Turnierkunst gegenstandslos. Wenn es eine handgreifliche Ab-
surditat ist, dals die Organismen, sei es auf einmal, sei es stiick-
weise, durch Zufall entstehen konnen, wenn es eine absolute
Forderung des Denkens ist, fiir ihre Entstehung eine iiberlegte
Einrichtung bestimmter Mittel zu bestimmten Zwecken voraus-
zusetzen, so ist der Zweck in der Natur nicht eine poetische
Ausdrucksweise, sondern strengste Wahrheit. Wir brauchen also
nicht nach Griinden fiir einen so unwiderstehlichen Drang zur
teleologischen Naturauffassung zu fragen: Er hat seinen Grund
in der klaren Einsicht, dals so komplizierte Einrichtungen, wie,
die tierischen und pflanzlichen Organismen, nicht durch blinde
Naturkréfte, sondern nur durch positive Anordnung entstehen
konnen. Diese Erkenntnis setzt nicht grofse Geistesschirfe oder
philosophische und naturwissenschaftliche Bildung voraus, sondern
ist auch dem ungebildetsten Verstande nicht fremd. Jedermann



(iibt es eine Teleologie ohne Zweek ? 25

gibt zu, dals sehr einfache Anordnungen oder Einrichtungen auch
ohne Absicht entstehen konnen; bei manchen Gebilden, die man
in der Natur findet, ldfst sich nicht mit Sicherheit sagen, ob sie
zufillige Aggregate oder natiirliche Bildungen oder Kunstprodukte
sind: sind sie aber nur einigermalsen kompliziert oder sind sie
gar so geheimnisvoll kunstreich angelegt, wie die Organismen,
s0 weils jedermann, dafs nur Uberlegung sie schaffen kann.
Wenn man selbst der Wahrscheinlichkeitsrechnung zur Be-
griindung der Unmoglichkeit einer zufilligen Bildung bediirfen
sollte, so sind die Prinzipien dieses Kalkiils so selbstverstiandlich,
dals auch der Ungebildete dieselben einsieht und selbst unbewulst
verwendet. Auch er sieht ein, dals, je mehr die zu ordnenden
Teile, je vielfacher die Ordnung, je bestindiger sie ist, um so
weniger der Zufall sie herbeifiilhren kann. Diese Erkenntnis und
Uberzeugung wird michtig gefordert durch die eigene Erfahrung
eines jeden Menschen. Wir erfahren es nur gar zu oft, wenn
wir es an Einrichtung und I"Tberlegung in unseren Arbeiten fehlen
lassen, wenn wir dem Zufall die Gestaltung der Wirklichkeit
iiberlassen, haben wir sehr selten Gliick, Viel héaufiger fillt die
Entscheidung gegen als nach unserem Wunsche aus. Wer er-
innert sich nicht an den Knaben, der es als ein besonderes
Gliick ansah, dafs ihm doch einmal wenigstens das Brutterbrot
nicht auf die bestrichene Seite fiel. Und doch ist die Wahr-
scheinlichkeit dafiir gerade so grofs, wie die Unwahrscheinlichkeit.
Insoweit hat Spitzer recht, wenn er die teleologische Naturauf-
fassung auf einen Analogieschluls zuriickfiihrt. Teilweise, aber nicht
ausschliefslich, beruht sie auf Analogie. Wir wissen aus Erfahrung,
dafs Ordnung und Zweckmifsigkeit nicht durch Zufall, sondern nur
durch Berechnung und Einrichtung kommt. In dem Wirken der
Natur, insbesondere in der organischen Welt, finden wir die wunder-
barste Ordnung und Zweckmifsigkeit. Also ist dieselbe nicht durch
Zufall, sondern durch eine berechnende Intelligenz, die die unsere
unendlich iibertrifft, gesetzt worden. Die Zweckmilsigkeit ist also
eine beabsichtigte. ~'Wir haben nun zu untersuchen, ob dieser
Analogieschluls eine blofs poetische Ubertragung ist oder den
Forderungen der Wissenschaft vollkommen entspricht,



[ Y - - . s
26 Die Teleologie und der Darwinismus.

Gewdhnlich bietet die Analogie nur Wahrscheinlichkeits-
beweise. Sie stiitzt sich nédmlich auf den Grundsatz: Gleiche
Ursachen haben gleiche Wirkungen, gleiche Wirkungen haben
gleiche Ursachen. Entgegengesetzte Ursachen entsprechen ent-
gegengesetzten Wirkungen. Diese durchaus evidenten Sitze
konnen dadurch eine Einschrinkung erfahren, dals sowohl eine
und dieselbe Ursache doch verschiedene Wirkungen haben kann,
wie der chemische Prozefls einerseits chemische Reaktionen,
andererseits auch Licht- und Wéirme-Erscheinungen bewirkt,
als auch verschiedene Ursachen in einer Wirkung zusammen-
treffen, wie durch die Elektricitdt sowohl Zersetzungen als auch
Verbindungen erzeugt werden konnen. Die Wahrscheinlichkeit
des Schlusses auf die Gleichheit der Ursachen ist darum nicht
in allen Fallen dieselbe, sondern um so grofser, je zahlreicher
die iibereinstimmenden Wirkungen sind. So erschliefsen wir zwar
die Sinneswahrnehmungen der Tiere und ihre Begierden nur
durch Analogie, und doch mit aller Sicherheit. Sie stimmen mit
uns in der Sinnesorganisation iiberein. Durch unsere Sinnesorgane
nehmen wir aber wahr. Also auch die Tiere. Sie benehmen
sich den sinnlichen Objekten gegeniiber gerade wie wir, suchen
sie, fliehen sie. Bei uns entspringt dieses Benehmen der Wahr-
nehmung jener Objekte. Also auch bei den Tieren.

Noch mehr, selbst die Intelligenz unserer Mitmenschen er-
kennen wir nur durch Analogie. So lange sie geordnet und zweck-
mélsig handeln, halten wir sie fiir verniinftig, sobald sie anfangen,
unzweckmailsige Handlungen vorzunehmen, sind wir iiberzeugt,
dals sie eine Storung des Geisteslebens erfahren haben. In den
psychischen Mechanismus von andern haben wir keinen Einblick,
selbst ihre Versicherung, dals sie Intelligenz besitzen, wie wir,
kann uns nichts niitzen; es bleiben also nur die zwei Wege, die
verniinftige Kausalitit zu bestimmen: Erkenntnis der Unmog-
keit, dals ihre Werke ohne Intelligenz zustande gekommen, und
Schluls von unserer Intelligenz auf die ihrige aus ihren Werken,
beziehungsweise aus ihrer korperlichen Organisation.

Wir konnen leicht die Probe auf diese unsere Kriterien machen.
Wie wiirden wir uns vergewissern, dafs auf einem anderen Himmels-



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 27

korper, etwa aut dem Monde oder auf dem Mars verniinftige Wesen
wohnen? Littrow meint, wenn sie die Figur, welche dem Beweis
des Pythagoriischen Lehrsatzes zu Grunde liegt, in grofsen Um-
rissen zeichneten, so dafs wir sie mit unseren Fernrohren sehen
konnten. Freilich miifsten wir schliefsen, dals eine solche Figur
nicht zuféllig entsteht, dals sie¢ ebenso wie auf Erden nur durch
Zeichnung eines Mathematikers entstehen kann., Denken wir uns
noch weiter, wir konnten dort alle Figuren beobachten, welche
den gewohnlichen Lehrbiichern der ebenen Geometrie von den
einfachsten bis zu den verwickeltsten zu Grunde liegen: miilste
nicht jedermann sagen, dafs verniinftige Wesen jene Figuren
gezeichnet haben? Und wenn wir die Organismengestalten von
den einfachsten bis zu den verwickeltsten dort in schlichten Um-
rissen dargestellt tdnden, konnten wir glauben, dafs ohne In-
telligenz jene Formenreihe entstanden sei? (Gewils wird dies
niemand glauben. Aber dafs alle die lebendigen Organismen,
deren innerer Bau und Lebensverrichtung ein erstaunenswertes
Whunder darstellt, ohne Intelligenz entstanden, kann man fir
moglich halten ?

Aber wird man einwenden: Fiir jene Zeichnungen braucht
man keine ,,(Gespenster® vorauszusetzen, sondern natiirliche Wesen,
wie wir. Und so fillt die Analogie nicht aus der natiirlichen
Erklirung heraus. Anders, wenn es sich um Einfiihrung von
»ibernatiirlichen” mystischen Ursachen handelt.

Mit der Annahme einer hoheren Intelligenz fir die Bildung
der Organismen gehen wir iiber die natiirlichen Ursachen nicht
hinaus. Denn natiirliche Ursachen sind solche, welche der zu
erklarenden Wirkung allein entsprechen, allein naturgemiils sind.
Nun aber lifst sich durch Zufall die Zweckmilsigkeit der orga-
nischen Welt nicht erkliren. Man muls sich also nach Ursachen
umsehen, die nicht nur der Leistung gewachsen sind, sondern
so viel als moglich an bekannte, anschauliche Ursachen sich an-
lehnen, wo moglich mit schon existierenden zusammenfallen,
Ed. v. Hartmann hat geglaubt, durch den Trieb eines Unbe-
wulsten, Schopenhauer durch den Weltwillen, Spinoza durch eine
natura naturans und naturata, andere durch andere Dichtungen



28 Die Teleologie und der Darwinismus.

den gesetzmilsigen Gang der Entwickelung und die Zweckmilsig-
keit der Natur erkliren zu konnen. Der Wissenschaft allein
entspricht es, an die uns aus eigener Thatigkeit bekannte In-
telligenz als Urheberin der Zweckmailsigkeit zu appellieren und
derselben eine der Grofse der Wirkung entsprechende hohere
Energie beizulegen. Diese Intelligenz schliefst sich somit an
gegebene bekannte Kausalitit an, sie muls bereits aus anderen
Griinden als existierend gefordert werden. Sie ist also eine causa
vera nicht blofs in dem Sinne, dafs sie in sich widerspruchsfrei
ist, die Erscheinungen erkldrt und allein erklirt, sondern weil
sie auch schon aus anderen Griinden als real erkannt ist.

Dals-eine hohere freie Intelligenz auch ohne Riicksicht auf
die Zweckmaifsigkeit der Welt gefordert wird, ist hier nicht zu
erortern. Wir haben an verschiedenen Orten gezeigt, dals die
Existenz der Materie, ihre Bewegung ohne freien Geist nicht
erklart werden kann, dals die bestimmte Anzahl der Weltwesen
oder Atome nur durch die Auswahl eines freien Schopfers mog-
lich ist u.s. w. Der menschliche Geist ist doch auch nicht aus
sich, sondern verlangt eine Ursache, die zum mindesten ebenso
geistig sein mufs als ihr Produkt. Es ist also unsere Erklirung
der Zweckmailsigkeit zwar keine naturalistische, d. h. eine solche,
welche a priori und ohne allen Grund jede iiber den Weltstoffen
stehende Kausalitat ausschliefst, wohl aber eine natiirliche, inso-
fern die von uns postulierte hohere geistige Intelligenz 1. am
betriedigendsten die Erscheinungen erklart; 2. dieselben im An-
schlufs an gegebene Ursachen erklart und 3. als real bereits
gegeben ist.

Doch wozu diese lange Verteidigung der Berechtigung des
Analogieschlusses, wo wir sie selbst aus den Zugestéindnissen
Spitzers folgern konnen. Er behauptet, wir miilsten stets wieder
zur teleologischen Auffassung zuriickkehren; wenn wir auch noch
so viele entgegengesetzte Raisonnements anstellten, seien wir
tormlich genotigt, Mittel und Zwecke in der Natur zu denken.
Ich frage: Bei welchem anderen Analogieverfahren dréngt sich
uns eine solche Notigung auf? Wenn diese Notigung doch
der Ausdruck und das Mafs der Ahnlichkeit der verglichenen



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck ? 29

Dinge und damit der Berechtigung und Wahrheit des Analogie-
schlusses ist: dann ist entweder die in Rede stehende Analogie
berechtigt und wahr, oder es gibt iiberhaupt keine Analogie
mehr, die als Beweis dienen konnte.

Dies gilt freilich blofs als argumentum ad hominem gegen
die Atheisten, welche behaupten, die Zweckvorstellung beruhe
lediglich auf Analogie mit menschlichem Thun, sei ein kindischer
Anthropomorphismus: In Wirklichkeit beruht vielmehr jene Noti-
gung zur teleologischen Naturauffassung in der mehr oder weniger
bewulsten Einsicht in die Unmoglichkeit zufilliger Entstehung
der Organismen durch Zusammentreffen blinder Krifte und Stoffe.
Dies konnen wir wieder aus Spitzers eigenen Aufserungen ab-
leiten. Er bemerkt mit Recht, dafs ein besonderes Motiv fiir
die Zweckvorstellung in der Stabilitdt der Ordnung liege, so-
wie in der Anpassungsfihigkeit derselben, d. h. in ihrer Ver-
inderlichkeit nach Bediirfnis der Umstéinde. Nun ist aber doch
einleuchtend, dafs durch die Stabilitit eine Ordnung sich nicht
als menschliche Einrichtung dokumentiert; im Gegenteil sind die
menschlichen Kunstprodukte meist von kurzer Dauer. Vielmehr
beweist die Stabilitdt eines Systems unvergleichlich deutlicher
als seine einfache Zweckmilsigkeit die Unmoglichkeit einer zu-
talligen Entstehung. Denn wenn schon das einmalige Auftreten
der zweckmifsigen Einrichtung und ihrer Funktionen unwahr-
scheinlich ist, dann macht die stete Wiederkehr der Funktion,
die Stabilitit der Ordnung, jene Unwahrscheinlichkeit unendlich
grofs, Wenn ein Organismus ein einziges Mal zufillig sich bilden
soll, so ist das aus friither entwickelten Griinden schon sehr unwahr-
scheinlich, ja unmoglich, aber dals er sich fort und fort wieder bilde
ohne Ende und ohne Einschrinkung der Meunge der Individuen,
das ist sicher unendlich mal unwahrscheinlicher. Nun ist es aber
ganz gleich in Bezug auf Moglichkeit, ob sich zufillig ein stabiles
(Gesetz der Vermehrung bildet, wie es die Fortpflanzung
darstellt, oder ob die unendlich vielen Individuen immer wieder
von neuem durch Zufall entstehen. In der That, die Ordnung
konnte, absolut gesprochen, in jedem Momente der Unordnung
Platz machen: dals sie also stabil ist, d. h. immer dauert, das



30 Die Teleologie und der Darwinismus.

ist in Bezug auf Wahrscheinlichkeit einer zufilligen Bildung der-
selben ganz genau dasselbe, als wenn in jedem Augenblicke die
Ordnung wieder von neuem entstehen miilste. Solcher moglichen
Wendepunkte haben wir aber in einer stabilen Ordnung unendlich
viele. Also macht die Stabilitit der Ordnung ihre zufillige Ent-
stehung unendlich unwahrscheinlich.

Das Namliche ist von der Anpassungsfihigkeit der Ordnung
an verdnderte Umstidnde zu sagen. Ist die geordnete Einrichtung
z. B. im Organismus nicht starr und unverénderlich, sondern im-
stande, den #ufseren Verhiltnissen entsprechend die Funktionen
und selbst die innere Konstruktion zu modifizieren, so ist die-
selbe weithin schwieriger durch Zufall herzustellen, und dies der
Grund, warum wir fiir sie durchaus eine berechnende, intelligerte
Ursache fordern miissen. Menschliche Kunstwerke bieten zu
diesem Verhalten der organischen Wesen sehr wenig Analogieen
dar: jedenfalls miissen wir ganz ungewohnliche Geschicklichkeit
bei dem Mechaniker voraussetzen, der solche anpalsbare Maschinen
auch nur im kleinen herzustellen vermag. KEs ist also nicht
Analogie mit menschlicher Wirksamkeit, was uns zwingt, fiir
eine so kunstfertige Einrichtung und zweckmifsige Anpassung
der Organismen eine Intelligenz vorauszusetzen, sondern die klare
Einsicht, dafs solche Veranstaltungen nicht nur nicht Werk des
Zufalls sein konnen, sondern vielmehr eine iiber alle menschliche
Einsicht weit erhabene Intelligenz fordern.

Selbst Fechners Appell an die ,,1000 Jahre in einem leidens-
vollen Zustande“ beweisen nicht, dals die teleologische Natur-
auffassung lediglich von dem psychischen Gebiete seinen Ursprung
nehme. Im Gegenteil, gerade aus diesem Beispiele kann man
wieder recht deutlich sehen, dals vor allem die Einsicht in die
Unmoglichkeit einer zufilligen Entstehung der Zweckmalsigkeit
uns bestimmt, eine intendierte und absichtlich veranlagte Kausal-
verkettung anzunehmen. Ist die Veranstaltung, durch welche
ein Wesen in leidensvollen Zustand versetzt wird, derart, dals
derselbe als notwendige Folge einer Kausalreihe oder als neben-
bei von selbst sich ergebendes Resultat derselben betrachtet
werden kann, so werden wir dafiir ebensowenig eine intendierte



(ibt es eine Teleologie ohne Zweck ? 3l

Zweckbestimmung voraussetzen, als wenn die ndmliche Veran-
staltung dazu dient, einem Wesen Lust zu bereiten. Wahr ist
allerdings, dafs sich Veranstaltungen, welche schiddlich wirken,
leichter von selbst einstellen, als solche, welche dem Wohle der
lebenden Wesen dienen: denn bonum ex integra causa, malum
ex quocumque defectu. Und darum werden wir viel eher da
eine berechnende Intelligenz fir die Kausalverkettung annehmen
miissen, wo ihr Erfolg Lust, als wo er Schmerz ist. Sieht man
aber deutlich ein, dals die Veranstaltung zu kompliziert ist, um
durch Zufall entstanden zu sein oder als Nebenprodukt eines
anderen Prozesses angesehen werden zu konnen, so muls man
eine beabsichtigte Zwecksetzung statuieren, wenn selbst ein Wesen
dadurch in tausendjihriges Leid versetzt wiirde. Auch wenn
die so kunstreiche Organisation des Menschen fiir manche die
Quelle lebensldnglicher Schmerzen wird, kinnen wir doch nicht
umhin, sie als Werk einer zwecksetzenden Intelligenz anzusehen.
Freilich wird in diesem Falle der Schmerz nicht durch die Or-
ganisation selbst, sondern durch einen zufilligen Defekt derselben
herbeigefiihrt: aber selbst wenn diese Organisation nur darauf ab-
zielte, dem Menschen nicht blofs mehr Schmerz als Lust, wie es
jetzt vielfach der Fall ist, sondern durchgéngig nur Schmerz zu
bereiten, so konnten wir nicht umhin, ein intendiertes Ziel fiir
eine so kunstfertige Einrichtung vorauszusetzen.

Umgekehrt, mag eine Kausalreihe noch so kompliziert und
in ihrem Verlaufe noch so dunkel sein — auf diese beiden Mo-
mente legt Spitzer so viel Gewicht fir die teleologische Betrach-
tung — wir werden sie nie als Mittel zu bestimmten Zwecken
ansehen, wenn sich die Moglichkeit zeigt, dafs das Resultat sich
von selbst, ohne dirigierende Intelligenz herstellen kann. So
wird der Tod des Individuums, ja selbst der schliefsliche Still-
stand der ganzen Weltmaschine durch einen iiberaus kompli-
zierten, noch wenig im einzelnen erforschten Prozef(s herbeigefiihrt;
und doch sieht man diesen Prozels nicht als Mittel und den Tod
nicht als Ziel an, weil man die Moglichkeit erkennt, dafs sich
der Stillstand des Lebens und des Weltganges von selbst, als
natiirliche Folge anderer Prozesse einstellen kann,



32 Die Teleologie und der Darwinismus.

Es ist also durchaus falsch, mit den ,,grofsen” modernen
Logikern zu sagen, die teleologische Auffassung bestehe nur in
einer Umkehr der kausalen; wenn auch in der Natur gar keine
Zwecke vorhanden wiéren, schon erkenntnistheoretisch steht fest,
dafs das allgemeine Bewulstsein mit der teleologischen Auffassung
etwas ganz anderes zum Ausdrucke bringen will.

Einen positiven Beweis gegen die Teleologie bringt Spitzer
nicht vor; bestimmend fiir ihn ist die bei jeder Gelegenheit ge-
aufserte Furcht vor ,,Gespenstern®. Vielleicht kann eine Bemerkung
iiber falsche Deutungen der Zwecke der Natur als solcher gelten.
,, Wenn Fechner aus dem Umstande, dafs bei den Tieren der ,,ganze
Lebensprozels zu gunsten einer Seele besteht”, den Schlufls zieht,
auch das Spiel der Funktionen im Pflanzenkérper miisse solch eine
Seele, solch ein Empfindungsleben vermitteln, wenn er aus dem
physischen Erginzungsverhéltnis zwischen Tier- und Pflanzenreich
auch das Vorhandensein einer psychischen Erginzung folgert und
diese Folgerung in das teleologische Gewand der Behauptung kleidet,
dafls andernfalls das ganze Pflanzenleben ,,recht Arbeit um nichts
wire“, so sucht er gerade umgekehrt zu den Mitteln den Zweck,
zu bekannten Ursachen eine Wirkung, die nicht bekanut ist,
sich nicht zeigen lalst, sondern nur in vagen, schattenhaften,
schwankenden Analogieen eine ebenso schattenhafte, unsichere
Begriindung findet, und es kann nun freilich die positive Natur-
erkenntnis nicht fordern, dafs er sich auch riickwérts nach Mitteln
zur Verwirklichung des Zweckes umsieht, gewisse Pflanzenteile
als Empfindungsorgane deutet und das gedringte Zusammenstehen
der Pflanzen im Raume, die gegenseitige Verschrankung ihrer
Aste und Wurzeln die ,psychische Ausnutzung des Raumes“ be-
zwecken lafst. Die letztere Wendung zeigt am besten, auf welch
gefihrliche Abwege die teleologische Betrachtungsart tiihrt, wenn
man als Zwecke Wirkungen auffalst, die nicht in jedem Falle
eine bestimmte Demonstration gestatten . . .“ 8. 443,

Aber die teleologische Naturauffassung im allgemeinen darf
nicht mit einer D eutung einzelner Natureinrichtungen verwechselt
werden., Es ist gar viel von ilteren Vertretern der Naturzweck-
milsigkeit gefehlt worden, indem sie der Natur kleinliche Zwecke



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck ? ‘ 33

unterlegten, welche nicht zu beweisen waren, oder sich thatsich-
lich als falsch herausstellten. Wollte man durch diese verkehrten
Deutungen die Zweckmaifsigkeitslehre diskreditieren, so wire dies
das Namliche, als wenn man aus manchen verkehrten Deutungen
hieroglyphischer Zeichen den altigyptischen Litteraturdenkmalern
allen Sinn absprechen wollte. Wie man hier aus der ganz evi-
denten Deutung vieler Hieroglyphen schliefst, dals auch die
zweifelhaften nicht ohne Sinn sein werden, so muls man auch
aus der evidenten Zweckbestimmung zahlreicher Natureinrich-
tungen schliefsen, dals auch die weniger bestimmten sicher
einem Zwecke dienen, nicht aber die falschen Deutungen der-
selben der Teleologie iiberhaupt aufbiirden. Wenn sich Goethe
dariiber lustig macht, dafls der Zweck des Korkbaumes sein soll,
fir Weinflaschen Stopsel zu liefern, so hat er damit nicht dar-
gethan, dafs wir nicht das Auge zum Sehen, das Ohr nicht zum
Héren haben.

- Nicht die teleologische Naturauffassung war es, die Fechner
auf den Abweg fiihrte, die Pflanzen fiir beseelt zu erachten, son-
dern seine falsche Deutung von Natureinrichtungen entsprang
allgemeineren Weltansichten von der Beseeltheit aller Dinge und
dhnlichen nicht aus der Natur geschopften, sondern in dieselhe
hineingetragenen Philosophemen. Eine richtige Anwendung der
Zweckbestimmung hat vielmehr schon zu den schonsten Ent-
deckungen gefiihrt, wie selbst Spitzer zugesteht. Mit Recht weist
Fechner in seinem Streite gegen Schleiden iiber die Teleologie
darauf hin, dafs ohne die teleologische Direktive die Erforschung
der Lebensverrichtungen im Dunkeln tappen miifste, dals man
z. B. die Funktionen der Gebilde des Auges niemals erkannt
hitte, hitte man nicht Mittel zum Zwecke des Sehens in ihnen
vorausgesetzt. Die Gebriider Weber gestehen ein, dals sie ihre
wichtigen Entdeckungen iiber die Wirmeokonomie, die Mechanik
des Gehens, des Gehororgans u. s. w. der teleologischen Unter-
suchungsmethode verdanken.

Daraus ergibt sich aber wieder von neuem, dafs die teleo-
logische Naturauffassung nicht den Vorwurf der Unwissenschaft-
lichkeit, der naiven Auffassung eines unentwickelten Bewufstseins

Jahrbuch fiir Philosophic ete. 11 3



34 Die Teleologie und der Darwinismus.

u. dgl. verdient. Und dies um so weniger, als sie die kausale
Betrachtung nicht ausschlielst, sondern zu derselben anregt, sie
unterstiitzt, ja in vielen Fillen allein méglich macht. Daraus
ergibt sich denn auch wieder, dals die teleologische Erklarung
keine iibernatiirlichen, sondern nur rein natiirliche Ursachen ein-
fihrt; denn die Intelligenz schafft die Zweckmilsigkeit nicht un-
mittelbar, sondern ldfst die natiirlichen Ursachen nicht nur die
beabsichtigten Zwecke erreichen, sondern soweit als moglich die
zweckmilsigen Mittel und Einrichtungen durch Naturdinge erst
schaffen. Sie hat nur die Naturdinge mit solchen Eigenschaften
ausgestattet und sie in einen solchen Anfangszustand gesetat,
aus dem die schliefsliche Zweckordnung sich ergeben konnte
und mulste.

Es ergibt sich aber weiter aus diesen Vorteilen, welche die
Teleologie der heuristischen Methode bietet, dals sie die allein
wahre Naturauffassung darstellt. Wenn die Forschung wirklich
in der komplizierten Einrichtung eines Organs jenen Mechanismus
nachweist, der fiir den angenommenen Zweck vorausgesetzt
werden mufste, so liegt darin die beste Garantie fiir die Richtig-
keit der Annahme. Man macht die Probe auf die Rechnung
und findet letztere so oftmals bestitigt, als man ein spezielles und
fir den betreffenden Zweck vorausgesetztes Glied der Maschinerie
entdeckt. Eine solche ins kleinste Detail sich erstreckende ma-
thematisch genaue Ubereinstimmung zwischen Mitteln und Zweck
ist aber nur durch die Berechnung einer Intelligenz, nicht durch
Zufall moglich. Hétten sich die Organismen ohne leitende Ab-
sicht gebildet, so konnte man im besten Falle eine sehr allge-
mein gehaltene, nur annihernde Anpassung ihrer Organe fiir ihre
Funktionen erwarten. Wenn dieselben aber eine so feinsinnige
Einrichtung fiir ihre Zwecke zeigen, welche, wie selbst Du Bois-
Reymond gesteht, ,,auch den strengen Anhinger mechanischer
Kausalitdit immer aufs neue in Staunen setzt, und z. B. die
elektrischen Einrichtungen der Zitterfische ,gewifs des tiefsten
Nachdenkens eines guten Kopfes bedurften, wenn dabei mecha-
nische Gesetze sich angewandt finden, deren exakte Angemessen-
heit fir den beabsichtigten Zweck erst die hohere Mathematik



Gibt es eine Teleologie ohne Zweck? 35

nachzuweisen imstande war, — solche mit geometrischer Priizision
ausgefiihrte Zweckmilsigkeit sollte von selbst, ohne Uberlegung
entstehen?

So hat sich uns denn ergeben, dals auch die gewaltigsten
Anstrengungen der modernen Naturforscher den Zweck nicht aus
der Natur zu eliminieren vermogen. Wie grolsartig einfach und
doch so zutreffend nimmt sich doch diesen Ausfliichten, Seiten-
spriingen und Verdrehungen gegeniiber die ruhige Deduktion des
hl. Thomas aus, wenn er 1. p. q. 2. a. 3 sagt: Videmus quod
aliqua quae cognitione carent, scilicet corpora naturalia operantur
propter finem. Quod apparet ex hoc quod semper aut frequen-
tius eodem modo operantur, ut consequantur id quod est optimum.
Unde patet quod non a casu, sed ex intentione perveniunt ad
finem. Ea autem quae non habent cognitionem, non tendunt in
finem nisi directa ab aliquo cognoscente et intelligente sicut sa-
gitta a sagittante. Ergo est aliquid intelligens, a quo omnes res
naturales ordinantur ad finem, et hoc dicimus deum.

Dem englischen Lehrer geniigt zur Widerlegung der Zufalls-
hypothese, auf die Bestindigkeit der Wirkungsweise der Natur-
wesen hinzuweisen; wir haben in unserer Beweisfiihrung uns
desselben medius terminus bedient, nur dafs wir mit Bezugnahme
auf die verschiedenen Wendungen unserer heutigen Gegner sie
bald in Form der Gesetzmiélsigkeit, bald in Form der Ordnung
oder der wiederkehrenden Ordnung wu. dgl. auftreten liefsen.
Wir miissen die alten Wahrheiten immer in neuer Fassung, wie
es eben der Zeitgeist notig macht, vortragem und begriinden.
Dabei konnen wir hiufig die von den Gegnern geschmiedeten
Waffen gegen sie wenden. Von diesem Gesichtspunkte aus habe
ich auch die Wahrscheinlichkeitsrechnung zur Bekimpfung der
Zufallstheorie angewandt. Man hat dieser meiner Beweisfiihrung
und meinen Intentionen schweres Unrecht gethan, wenn man
behauptet hat, durch Wahrscheinlichkeitsrechnung kénne man das
Dasein Gottes nur wahrscheinlich machen. Dieser Tadel zeugt
zunéichst von einer ginzlichen Unkenntnis des Wesens des Pro-
babilititskalkiils. Ist die Wahrscheinlichkeit fiir das zufillige
Entstehen einer Konstellation = 55, so tritt dasselbe ganz gewlils

3e



36 Die Teleologie und der Darwinismus.

nicht ein, ebenso wie es ganz sicher eintritt, wenn die Wahr-
scheinlichkeit = 1 ist. Jedenfalls ist dies von allen Mathema-
tikern zugegeben und also auch von den atheistischen Natur-
forschern, gegen welche wir jene Rechnungen gerichtet haben.
Es werden uns diese Rechnungen aber geradezu von den Gegnern
aufgedringt, wenn sie behaupten, unter allen moglichen Verbin-
dungen der Weltstoffe miisse durch Zufall auch einmal diejenige
herauskommen, welche die gegenwirtige Weltordnung ausmacht.
Da ist man ja genotigt, die Wahrscheinlichkeit zu berechnen,
welche fiir diese Weltordnung spricht. Wenn sich nun bei der
Rechnung herausstellt, dals die Wahrscheinlichkeit nicht einmal
— 55, sondern noch geringer ist, so sollte man dies selbst vom
Standpunkte unserer Gegner aus gewonnene Resultat mit Freuden
begriilsen, statt es zu bemingeln. Dals die ganze Rechnung zu-
nachst nur gegen Einwiirfe von Gegnern gerichtet war, konnte
man auch daraus ersehen, dals die Deduktionen die Atomistik
zu Grunde legen. Nun habe ich mich doch bestimmt genug
dariiber gedulsert, ob ich die Atomenlehre fiir so begriindet halte,
dals auf sie eine so wichtige Wahrheit gestiitzt werden konne,
wie es die Existenz Gottes ist. Man wird aber die modernen
Atheisten am besten durch den Nachweis widerlegen, dals gerade
die von ihnen allgemein angenommenen Hypothesen notwendig
zur Vernichtung des Monismus fithren. Im iibrigen hat ein nicht
besonders fiir die Scholastik eingenommener Recensent meiner
Philosophie den Kernpunkt meiner Arbeiten gerade dahin be-
stimmt, dafs sie auf exakte Weise scholastische Sétze begriinden.




	Die Teleologie und der Darwinismus

